
Zeitschrift: Zeitschrift für Sozialhilfe : ZESO

Herausgeber: Schweizerische Konferenz für Sozialhilfe SKOS

Band: 113 (2016)

Heft: 3

Artikel: "Das utopische Denken ist uns abhandengekommen"

Autor: Bleisch, Barbara / Fritschi, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Das utopische Denken ist uns
abhandengekommen»
Mit den grossen Flüchtlingsströmen klopfe die Ungerechtigkeit an unsere Türen, sagt Barbara Bleisch,

Moderatorin der «Sternstunde Philosophie». Im Interview spricht sie über die Verantwortungsdiffusion für

das globale Elend, Schattenseiten der Freiheit und über die gesellschaftliche Bedeutung von Sehnsucht.

Frau Bleisch, was ist Philosophie?
Philosophie ist der Versuch, die Welt und

uns Menschen in ihr denkend zu erfassen.

Mit Kant kann man vier Fragen stellen: Was

kann ich wissen und wo liegen die Grenzen

meiner Erkenntnis? Was soll ich tun, wie

muss ich andere behandeln? Was darf ich
hoffen - kommt etwas nach dem Tod, gibt
es Gott? Und viertens: Was ist der Mensch?

Wären etwa Menschen, denen man einen

Computerchip ins Hirn einpflanzt, noch

Menschen? Direkt übersetzt bedeutet

Philosophie übrigens «Liebe zur Weisheit».

Das Denken wird uns zunehmend von
Computern respektive von Algorithmen

abgenommen. Welchen Einfluss
hat diese Entwicklung auf den Fortbestand

der klassischen Philosophie und

ganz allgemein auf unser Denken?
Ich glaube nicht, dass Algorithmen uns

wirklich das Denken abnehmen. Denn
Denken ist nicht nur Entscheiden, sondern
bietet auch Orientierung. Und grad das

Einordnen von einzelnen Entscheidungen
in ein grosses Ganzes beherrschen
Algorithmen nicht. Ausserdem zeigt sich, dass

viele Leute grosse Schwierigkeiten mit der

Vorstellung haben, dass Algorithmen
ihnen das Denken abnehmen - was für
Philosophen wiederum informativ ist.

Inwiefern?
Man fühlt sich fremdbestimmt oder in

die Irre geführt. Wenn ich bei Suchanfragen

nur noch eine gefilterte Auswahl an
Ergebnissen erhalte, ist mein Anspruch, mich
selbstbestimmt zu informieren, dahin.

Der aufklärerische Gestus «sapere aude» -
«Wage zu wissen!» - beinhaltet auch, sich

Informationen beschaffen zu können, die

nichts vertuschen oder beschönigen. Mündige

Bürger müssen im Übrigen solche

sein, die wirklich etwas wissen wollen und
sich nicht kaufen lassen.

Welchen staatspolitischen Einfluss
hat die Philosophie heute?

Ich bezweifle, dass ihr direkter Einfluss

gross ist. Unsere politischen Modelle,
unsere Vorstellungen von Partizipation oder

guter Regierung fussen aber in älteren

politikphilosophischen Ideen. In der Politik
ist heute wieder eine stärkere Hinwendung
zum sogenannten Realismus zu erkennen:

Man sieht die Aufgabe der Politik primär
darin, die Interessen des eigenen Staates

zu verteidigen. Der direkte Bezug auf
moralische Imperative hat abgenommen. Das

hat auch damit zu tun, dass im Lauf der

Geschichte negative Erfahrungen damit

gemacht wurden, int Namen der Moral
Politik zu betreiben. Es stellt sich natürlich
die Frage, ob dies an den jeweiligen
Imperativen liegt - oder daran, dass diese nicht
ehrlich zur Anwendung kamen. Ein gutes

Beispiel ist die «Humanitäre Intervention»:

Ist es wirklich richtig, im Namen der

Menschlichkeit militärisch einzugreifen?
Oder tut man dies nur vordergründig im
Namen der Menschlichkeit und eigentlich
aus Eigennutz?

Sie moderieren die TV-Sendung «Sternstunde

Philosophie» beim Schweizer
Radio und Fernsehen SRF. Wie funktioniert

dieses Format in der heutigen,
quotengetriebenen Medienwelt?

Wir präsentieren keine akademische

Philosophie, sondern führen Gespräche

mit den grossen Stimmen unserer Zeit.

Dass wir eine Stunde Zeit haben, lässt

Vertiefung zu - und Raum für eine echte

Begegnung. Ich glaube, das authentische,

lange Gespräch ist eine Marke, die
mittlerweile viele schätzen, die mit Kurzfutter
allein nicht zufrieden sind. Das sehen wir
auch daran, dass wir gute Zahlen bei den

Podcast-Abrufen vorweisen können. Unsere

Sendung erfährt im gesamten
deutschsprachigen Raum grosse Wertschätzung.

Wie sieht die Zukunft des vertieften
Gedankenaustauschs aus? Sind die
schnelllebigen sozialen Medien dabei
förderlich oder hinderlich?

Die sozialen Medien funktionieren
vor allem mit Kurzstatements. Deshalb
schneiden wir für die sozialen Medien
jeweils markante Passagen aus den langen
Gesprächen heraus. Wer das Langformat
schätzt, kann es dann bei uns abrufen. Wir

Bilder: Meinrad Schade

12 ZESO 3/16 INTERVIEW



produzieren aber auch Formate nur fürs
Internet. Unter dem Label «Filosofix»
haben wir etwa in kurzen, animierten Filmen
die wichtigsten Gedankenexperimente der

Philosophie vorgestellt. Das funktionierte
sehr gut in den sozialen Medien.

Sie haben im Rahmen eines
Nationalfonds-Projekts Fragen der Ethik
in Familienbeziehungen untersucht.
Worum ging es dabei?

Wir haben versucht, die normative Struktur

der Familie herauszuarbeiten. Damit
sind Fragen gemeint wie: Gelten in Fami-

liengefügen spezielle moralische Pflichten,
die in anderen Beziehungen nicht greifen?

Mich interessiert in diesem Rahmen spezi¬

ell die Frage, ob erwachsene Kinder ihren

Eltern etwas schulden - eine Idee, die ja

beispielsweise im Recht verankert ist.

Zu welchem Fazit sind Sie gelangt?
Es gibt keine unmittelbare

Dankbarkeitspflicht oder Rückzahlungspflicht auf
der Seite der Kinder. Denn die Kinder
haben nicht darum gebeten, geboren zu

werden, und die Eltern haben ihrerseits

in aller Regel die Kinder gewollt. Die

Beziehung zwischen Kindern und Eltern ist
aber eine sehr spezielle und unvergleichbar

mit anderen Beziehungen. Sie ist
nicht gewählt und unaufkündbar: Man
kann sich weder die Kinder noch die
Eltern aussuchen, und man wird sich gegen¬

seitig auch zeitlebens nicht mehr los. Das

geht mit einer spezifischen Verletzlichkeit
der Familienmitglieder einher, die dazu

führt, dass wir gute Gründe haben, uns
umeinander zu kümmern — aber keine

Verpflichtung.

Lässt sich dieses Modell auf die
gesamte Gesellschaft umlagern? Gilt es

generell?
Es gibt unterschiedliche Begriffe von

Verletzlichkeit. Wir alle sind als Lebewesen

verletzlich und auf andere angewiesen

- das widerspricht übrigens ein Stück weit
der liberalen Vorstellung des ungebundenen

autonomen Subjekts, das völlig auf
sich gestellt sein Leben entwirft. Im gesell-

INTERVIEW 3/16 ZESO 13



«Erst mal glaube ich, dass wir
in der Schweiz im Moment keine

Flüchtlingskrise haben.
Dennoch glaube ich, dass wir an
einer Zeitenwende stehen.»

schaftlichen Zusammenhang würde ich
aber mit Blick auf gegenseitige Pflichten
eher mit Begriffen wie Grundbedürfnisse
oder Menschenwürde argumentieren. Die

Frage, was wir uns als Gesellschaftsmitglieder

gegenseitig schulden, ist eben eine

andere als jene, was wir uns in Familienge-
fügen schulden.

Wie wirkt sich die Globalisierung auf
unser Verständnis von Moral und
moralischem Handeln aus?

Die Moralphilosophie hat sich

ursprünglich mit Blick auf klar umrissene

Gemeinschaften entwickelt: die Polis, den

Staat, aber auch die Freundschaft oder

Vertragspartnerschaften. Im Zusammenhang
mit der Globalisierung spricht man zwar

vom Global Village, aber wir wissen alle,

dass dieser Begriff nur die ökonomische

Vernetzung betrifft und wir uns nicht als

globale Dorfbewohner fühlen.

Woran machen Sie das fest?
Wir reagieren nicht mit derselben

Empörung auf schlimmes Leiden in fernen
Ländern als wenn sich dieses hier zutragen
würde. Das kann man kritisieren und auf
die Gleichheit der Menschen pochen. Vor
allem aber sehen wir heute, dass wir dieses

Leid nicht auf ewig von unserem Alltag
fernhalten können, wie wir es lange Zeit
konnten. Mit den grossen Flüchtlingsströ-
men klopft die Ungerechtigkeit an unsere
Türen und rüttelt an den Grundfesten
dessen, von dem wir bis jetzt ausgegangen
sind: dass es schon irgendwie funktioniert
mit diesen sehr unterschiedlichen
Wohlstandsniveaus.

Wie viel Mitschuld haben wir alle am
globalen Elend auf der Welt?

Mit Mitschuld meint man meist so

etwas wie: ein Stück der Verantwortung.
Verantwortung wird traditionell im Rahmen

von sozialen Rollen zugeschrieben. Die
Eltern sind verantwortlich für ihr Kind,
der Baclmeister dafür, dass niemand
ertrinkt, Swissmedic für eine korrekte
Arzneimittelkontrolle. Diese Rollenverantwor-

tungen fuhren zu einem ausgeklügelten

System von Verantwortungszuschreibung,
das uns immer auch entlastet. Wir wissen

nicht nur, was unsere Aufgabe ist, sondern

auch, wofür wir nicht verantwortlich sind.

Auf globaler Ebene fehlen diese Rollen-

verantwortungen - oder sie werden nicht

wahrgenommen. Dann versucht man, von
kausaler Verantwortung auf moralische

Verantwortung zu schliessen. Doch das ist

nicht einfach. Die Verantwortungsketten
sind zu komplex.

Aber das entlastet uns nicht...
Ja, genau. Wenn wir sehen, dass jene,

die eigentlich verantwortlich wären, sich

aus der Verantwortung ziehen - korrupte
Regierungen, transnationale Unternehmen

- dann gibt es kein Entlastungssystem.

Und auch in der globalen
Wirtschaft zeigen sich Löcher in der

Verantwortungszuschreibung. Man kann sagen,
es herrscht ein Zustand von lcompletter

Verantwortungsdiffusion. Und so stimmt
es zum einen, dass wir alle ein wenig
schuld sind, insofern wir von einer globalen

Ordnung profitieren, die für andere

nachteilig ausfällt. Aber zum anderen ist
der Begriff der moralischen Schuld hier

nicht sehr hilfreich, weil wir gar nicht wissen,

was wir tun müssten, um unsere
Mitschuld abzutragen. Was wir benötigen, ist
eine institutionalisierte Verantwortungszuschreibung.

Damit meine ich globale
Spielregeln, die das Wohl der Bevölkerung

im Blick haben, nicht nur jenes der
Eliten. Als Bürger eines demokratischen
Landes haben wir meiner Meinung nach
die Pflicht, unsere Stimme für einen
solchen politischen Veränderungsprozess
einzubringen.

Was sind Ihre persönlichen Gedanken
zur Flüchtlingskrise?

Erst mal glaube ich, dass wir in der
Schweiz im Moment keine Krise haben.
Dennoch glaube ich, dass wir an einer
Zeitenwende stehen - weniger wegen der

Flüchtlinge als wegen der Terroranschläge
und der brutalen Kriege, die zu Migration
fuhren. Wir hatten diesen liberalen Traum
einer pluralistischen und aufgeklärten
Gesellschaft, tolerant gegenüber religiösen
Haltungen, die wir als Privatsache
betrachten. Im Kern sind wir der Freiheit des

Einzelnen verpflichtet, und wir hofften:
Irgendwann werden vielleicht alle Länder
dieser Welt ähnliche Verfassungen kennen
wie wir. Nun werden wir mit einem anderen,

einem autoritären Traum konfrontiert.

Mit Menschen, die sich an autoritären

Regimes orientieren und sich deren

Machtstrukturen unterwerfen und sogar
bereit sind, für sie zu sterben - weil sie

religiös aufgeladen sind. In diesem Traum
zählt die Zugehörigkeit zur Gruppe, nicht
das Individuum. Und insofern macht dieser

Traum auch Angst.

ZESO 3/16 INTERVIEW



BARBARA BLEISCH

Barbara Bleisch, geboren 1973, promovierte im

Bereich Philosophie zum Thema «Pflichten auf

Distanz. Weltarmut und individuelle Verantwortung».

Sie moderiert seit 2010 die Sendung

«Sternstunde Philosophie» beim Schweizer Radio

und Fernsehen SRF Bleisch arbeitet daneben

am Ethik-Zentrum der Universität Zürich, unter

anderem zum Thema Familienethik, und hat

Lehraufträge für Ethik an verschiedenen Hoch-

schulen. Sie lebt mit ihrer Familie in Zürich.

Und was machen wir mit dieser Angst?
Wir verteidigen oft reflexartig unsere

offene Gesellschaft, ohne genau zu wissen,

was wir darunter verstehen. Mir fällt auf,

dass plötzlich auch in intellektuellen Kreisen

Begriffe wie Leitkultur oder Heimat
eine Rolle spielen. Offenbar suchen wir
nach dem, was uns eint und was wir
verteidigen wollen und mit guten Gründen
auch verteidigen sollen. Möglicherweise
sind wir aber selbst nicht mehr ganz so

vorbehaltlos glücklich mit unserem liberalen
Traum und sehen, dass wir ihn erweitern

müssen. Freiheit hat ja auch ihre Schattenseite,

sie Überfordertuns zunehmend, weil
sie in einen Druck ausartet, sich immer
wieder neu zu erfinden. Obwohl wir reich

sind, sind viele Menschen überfordert
und erschöpft. So gesehen ist der liberale

Traum nicht nur von aussen, sondern auch

von innen unter Druck.

Was gehört zu einer sicheren Existenz?
Neben verschiedenen materiellen

Gütern gehört für mich auch Anerkennung
dazu. Niemand möchte einfach
Empfänger von Almosen sein, sondern man
möchte auch dazugehören, ein taugliches

Mitglied in einer Gesellschaft sein. Ich

glaube, die meisten Menschen möchten

im Leben eine Aufgabe haben, gebraucht
werden.

In der Sozialhilfe ist das Existenzminimum

ein fester Begriff, der sich über
einen materiellen Grundbedarf ableitet.

Gibt es in der Philosophie Wurzeln
für diese Haltung?

Es gibt dazu unterschiedlichste
Vorschläge. Die einen orientieren sich an den

Menschenrechten, andere an der

Menschenwürde, wieder andere an den «basic

needs», die sich ein Stück weit auch aus der

menschlichen Natur ableiten. Von grosser
Bedeutung ist auch der «capability
approach» von Martha Nussbaum und Amar-

tya Sen, der von den Grundfähigkeiten eines

Menschen ausgeht und damit umfassender

ist als der Bedürfnisansatz. Bei Nussbaum

und Sen gehört zum sozialen Minimum
auch dazu, dass Menschen die Möglichkeit
haben müssen, Beziehungen zu leben, zu

spielen, die Natur zu erfahren, etc. Wenn
Menschen nicht genug haben zum Leben,
werden sie nicht fähig sein, miteinander zu

lachen, zu heben und zu feiern.

Lassen Sie uns mit einer letzten
philosophischen Frage abschliessen. Was
ist wirldich wichtig?

Für mich persönlich: Weiterkommen.
Die Dichterin Nelly Sachs sagte: «Alles

beginnt mit der Sehnsucht.» Ich glaube, das

stimmt. Deshalb sollten wir nicht aufhören,

unsere Sehnsucht zu nähren. Sowohl

im eigenen Leben - etwas aus sich
machen wollen. Aber nicht grob und mit dem

Plan im Kopf, dass eine bestimmte Karriere

dabei herausspringen muss. Sondern

sanft und eben: sehnsüchtig. Aber auch

gesellschaftlich ist die Sehnsucht wichtig.
Ihr steht das pragmatische TINA-Prinzip
gegenüber: There is no alternative! Die

Haltung, dass es keine Alternativen geben
kann zur heutigen gesellschaftspolitischen
und sozioökonomischen Ordnung. Das

utopische Denken ist uns gesellschaftlich
ziemlich abhandengekommen. Zwar sind
viele unzufrieden, aber sie glauben nicht
mehr, dass sich die Dinge anders und
besser organisieren liessen. Das sollten wir
ändern.

Das Gespräch führte

Michael Fritschi

INTERVIEW 3/16 ZESO 15


	"Das utopische Denken ist uns abhandengekommen"

