Zeitschrift: Zeitschrift fur Sozialhilfe : ZESO
Herausgeber: Schweizerische Konferenz fur Sozialhilfe SKOS

Band: 113 (2016)

Heft: 3

Artikel: "Das utopische Denken ist uns abhandengekommen*
Autor: Bleisch, Barbara / Fritschi, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-840129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-840129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Das utopische Denken ist uns
abhandengekommen>»

Mit den grossen Fliichtlingsstrdmen klopfe die Ungerechtigkeit an unsere Tlren, sagt Barbara Bleisch,
Moderatorin der «Sternstunde Philosophie». Im Interview spricht sie Gber die Verantwortungsdiffusion fiir
das globale Elend, Schattenseiten der Freiheit und Uber die gesellschaftliche Bedeutung von Sehnsucht.

Frau Bleisch, was ist Philosophie?
Philosophie ist der Versuch, die Welt und
uns Menschen in ihr denkend zu erfassen.
Mit Kant kann man vier Fragen stellen: Was
kann ich wissen und wo liegen die Grenzen
meiner Erkenntnis? Was soll ich tun, wie
muss ich andere behandeln? Was darf ich
hoffen — kommt etwas nach dem Tod, gibt
es Gott? Und viertens: Was ist der Mensch?
Wiren etwa Menschen, denen man einen
Computerchip ins Hirn einpflanzt, noch
Menschen? Direkt iibersetzt bedeutet Phi-
losophie tibrigens «Liebe zur Weisheit».

Das Denken wird uns zunehmend von
Computern respektive von Algorith-
men abgenommen. Welchen Einfluss
hat diese Entwicklung auf den Fortbe-
stand der klassischen Philosophie und
ganz allgemein auf unser Denken?

Ich glaube nicht, dass Algorithmen uns
wirklich das Denken abnehmen. Denn
Denken ist nicht nur Entscheiden, sondern
bietet auch Orientierung. Und grad das
Einordnen von einzelnen Entscheidungen
in ein grosses Ganzes beherrschen Algo-
rithmen nicht. Ausserdem zeigt sich, dass
viele Leute grosse Schwierigkeiten mit der
Vorstellung haben, dass Algorithmen ih-
nen das Denken abnehmen — was fiir Phi-
losophen wiederum informativ ist.

Inwiefern?

Man fiihlt sich fremdbestimmt oder in
die Irre gefiihrt. Wenn ich bei Suchanfra-
gen nur noch eine gefilterte Auswahl an Er-
gebnissen erhalte, ist mein Anspruch, mich
selbstbestimmt zu informieren, dahin.
Der aufklarerische Gestus «sapere aude» —
«Wage zu wissen!» — beinhaltet auch, sich
Informationen beschaffen zu kénnen, die
nichts vertuschen oder beschonigen. Miin-
dige Biirger miissen im Ubrigen solche
sein, die wirklich etwas wissen wollen und
sich nicht kaufen lassen.

12 7ZESO 3/16 INTERVIEW

Welchen staatspolitischen Einfluss
hat die Philosophie heute?

Ich bezweifle, dass ihr direkter Einfluss
gross ist. Unsere politischen Modelle, un-
sere Vorstellungen von Partizipation oder
guter Regierung fussen aber in dlteren po-
litikphilosophischen Ideen. In der Politik
ist heute wieder eine stirkere Hinwendung
zum sogenannten Realismus zu erkennen:
Man sieht die Aufgabe der Politik primar
darin, die Interessen des eigenen Staates
zu verteidigen. Der direkte Bezug auf mo-
ralische Imperative hat abgenommen. Das
hat auch damit zu tun, dass im Lauf der
Geschichte negative Erfahrungen damit
gemacht wurden, im Namen der Moral
Politik zu betreiben. Es stellt sich natiirlich
die Frage, ob dies an den jeweiligen Impe-
rativen liegt — oder daran, dass diese nicht
ehrlich zur Anwendung kamen. Ein gutes
Beispiel ist die «Humanitire Interventi-
on»: Ist es wirklich richtig, im Namen der
Menschlichkeit militirisch einzugreifen?
Oder tut man dies nur vordergriindig im
Namen der Menschlichkeit und eigentlich
aus Eigennutz?

Sie moderieren die TV-Sendung «Stern-
stunde Philosophie» beim Schweizer
Radio und Fernsehen SRF. Wie funkti-
oniert dieses Format in der heutigen,
quotengetriebenen Medienwelt?

Wir prisentieren keine akademische
Philosophie, sondern fithren Gespriche
mit den grossen Stimmen unserer Zeit.
Dass wir eine Stunde Zeit haben, lisst
Vertiefung zu — und Raum fiir eine echte
Begegnung. Ich glaube, das authentische,
lange Gesprich ist eine Marke, die mitt-
lerweile viele schitzen, die mit Kurzfutter
allein nicht zufrieden sind. Das sehen wir
auch daran, dass wir gute Zahlen bei den
Podcast-Abrufen vorweisen kénnen. Unse-
re Sendung erfihrt im gesamten deutsch-
sprachigen Raum grosse Wertschitzung.

Wie sieht die Zukunft des vertieften
Gedankenaustauschs aus? Sind die
schnelllebigen sozialen Medien dabei
forderlich oder hinderlich?

Medien funktionieren
vor allem mit Kurzstatements. Deshalb
schneiden wir fiir die sozialen Medien je-

Die sozialen

weils markante Passagen aus den langen
Gesprichen heraus. Wer das Langformat
schitzt, kann es dann bei uns abrufen. Wir

Bilder: Meinrad Schade



produzieren aber auch Formate nur fiirs
Internet. Unter dem Label «Filosofix» ha-
ben wir etwa in kurzen, animierten Filmen
die wichtigsten Gedankenexperimente der
Philosophie vorgestellt. Das funktionierte
sehr gut in den sozialen Medien.

Sie haben im Rahmen eines Natio-
nalfonds-Projekts Fragen der Ethik
in Familienbeziehungen untersucht.
Worum ging es dabei?

Wir haben versucht, die normative Struk-
tur der Familie herauszuarbeiten. Damit
sind Fragen gemeint wie: Gelten in Fami-
liengefiigen spezielle moralische Pflichten,
die in anderen Beziehungen nicht greifen?
Mich interessiert in diesem Rahmen spezi-

ell die Frage, ob erwachsene Kinder ihren
Eltern etwas schulden — eine Idee, die ja
beispielsweise im Recht verankert ist.

Zu welchem Fazit sind Sie gelangt?

Es gibt keine unmittelbare Dankbar-
keitspflicht oder Riickzahlungspflicht auf
der Seite der Kinder. Denn die Kinder
haben nicht darum gebeten, geboren zu
werden, und die Eltern haben ihrerseits
in aller Regel die Kinder gewollt. Die Be-
ziehung zwischen Kindern und Eltern ist
aber eine sehr spezielle und unvergleich-
bar mit anderen Bezichungen. Sie ist
nicht gewihlt und unaufkiindbar: Man
kann sich weder die Kinder noch die El-

tern aussuchen, und man wird sich gegen-

seitig auch zeitlebens nicht mehr los. Das
geht mit einer spezifischen Verletzlichkeit
der Familienmitglieder einher, die dazu
fithrt, dass wir gute Griinde haben, uns
umeinander zu kiitmmern — aber keine

Verpflichtung.

Lisst sich dieses Modell auf die ge-
samte Gesellschaft umlagern? Gilt es
generell?

Es gibt unterschiedliche Begriffe von
Verletzlichkeit. Wir alle sind als Lebewe-
sen verletzlich und auf andere angewiesen
— das widerspricht tibrigens ein Stiick weit
der liberalen Vorstellung des ungebun-
denen autonomen Subjekts, das véllig auf

sich gestellt sein Leben entwirft. Im gesell- —

INTERVIEW 3/16 ZESO 13



«Erst mal glaube ich, dass wir
in der Schweiz im Moment keine
FlGchtlingskrise haben. Den-
noch glaube ich, dass wir an
einer Zeitenwende stehen.>»

— schaftlichen Zusammenhang wiirde ich

aber mit Blick auf gegenseitige Pflichten
cher mit Begriffen wie Grundbediirfnisse
oder Menschenwiirde argumentieren. Die
Frage, was wir uns als Gesellschaftsmit-
glieder gegenseitig schulden, ist eben eine
andere als jene, was wir uns in Familienge-
fiigen schulden.

Wie wirkt sich die Globalisierung auf
unser Verstindnis von Moral und mo-
ralischem Handeln aus?

Die Moralphilosophie hat sich wur-
spriinglich mit Blick auf klar umrissene
Gemeinschaften entwickelt: die Polis, den
Staat, aber auch die Freundschaft oder Ver-
tragspartnerschaften. Im Zusammenhang
mit der Globalisierung spricht man zwar
vom Global Village, aber wir wissen alle,
dass dieser Begriff nur die 6konomische
Vernetzung betrifft und wir uns nicht als
globale Dorfbewohner fiihlen.

Woran machen Sie das fest?

Wir reagieren nicht mit derselben Em-
porung auf schlimmes Leiden in fernen
Landern als wenn sich dieses hier zutragen
wiirde. Das kann man kritisieren und auf
die Gleichheit der Menschen pochen. Vor
allem aber sehen wir heute, dass wir dieses
Leid nicht auf ewig von unserem Alltag
fernhalten kénnen, wie wir es lange Zeit
konnten. Mit den grossen Fliichtlingsstré-
men klopft die Ungerechtigkeit an unsere
Taren und rittelt an den Grundfesten
dessen, von dem wir bis jetzt ausgegangen
sind: dass es schon irgendwie funktioniert
mit diesen sehr unterschiedlichen Wohl-
standsniveaus.

14 7ESO 3/16 INTERVIEW

Wie viel Mitschuld haben wir alle am
globalen Elend auf der Welt?

Mit Mitschuld meint man meist so et-
was wie: ein Stiick der Verantwortung. Ver-
antwortung wird traditionell im Rahmen
von sozialen Rollen zugeschrieben. Die
Eltern sind verantwortlich fiir ihr Kind,
der Badmeister dafiir, dass niemand er-
trinkt, Swissmedic fiir eine korrekte Arz-
neimittelkontrolle. Diese Rollenverantwor-
tungen fiihren zu einem ausgekliigelten
System von Verantwortungszuschreibung,
das uns immer auch entlastet. Wir wissen
nicht nur, was unsere Aufgabe ist, sondern
auch, wofiir wir nicht verantwortlich sind.
Auf globaler Ebene fehlen diese Rollen-
verantwortungen — oder sie werden nicht
wahrgenommen. Dann versucht man, von
kausaler Verantwortung auf moralische
Verantwortung zu schliessen. Doch das ist
nicht einfach. Die Verantwortungsketten
sind zu komplex.

Aber das entlastet uns nicht...

Ja, genau. Wenn wir sehen, dass jene,
die eigentlich verantwortlich wiren, sich
aus der Verantwortung ziehen — korrupte
Regierungen, transnationale Unterneh-
men — dann gibt es kein Entlastungs-
system. Und auch in der globalen Wirt-
schaft zeigen sich Locher in der Verant-
wortungszuschreibung. Man kann sagen,
es herrscht ein Zustand von kompletter
Verantwortungsdiffusion. Und so stimmt
es zum einen, dass wir alle ein wenig
schuld sind, insofern wir von einer globa-
len Ordnung profitieren, die fiir andere
nachteilig ausfillt. Aber zum anderen ist
der Begrift der moralischen Schuld hier

nicht sehr hilfreich, weil wir gar nicht wis-

sen, was wir tun miissten, um unsere Mit-
schuld abzutragen. Was wir benétigen, ist
eine institutionalisierte Verantwortungs-
zuschreibung. Damit meine ich globale
Spielregeln, die das Wohl der Bevélke-
rung im Blick haben, nicht nur jenes der
Eliten. Als Biirger eines demokratischen
Landes haben wir meiner Meinung nach
die Pflicht, unsere Stimme fir einen sol-
chen politischen Verinderungsprozess
einzubringen.

Was sind Ihre personlichen Gedanken
zur Flichtlingskrise?

Erst mal glaube ich, dass wir in der
Schweiz im Moment keine Krise haben.
Dennoch glaube ich, dass wir an einer
Zeitenwende stehen — weniger wegen der
Fliichtlinge als wegen der Terroranschlige
und der brutalen Kriege, die zu Migration
fithren. Wir hatten diesen liberalen Traum
einer pluralistischen und aufgeklirten Ge-
sellschaft, tolerant gegentiber religiésen
Haltungen, die wir als Privatsache be-
trachten. Im Kern sind wir der Freiheit des
Einzelnen verpflichtet, und wir hofften:
Irgendwann werden vielleicht alle Linder
dieser Welt dhnliche Verfassungen kennen
wie wir. Nun werden wir mit einem ande-
ren, einem autoritiren Traum konfron-
tiert. Mit Menschen, die sich an autori-
tiren Regimes orientieren und sich deren
Machtstrukturen unterwerfen und sogar
bereit sind, fiir sie zu sterben — weil sie
religiés aufgeladen sind. In diesem Traum
zihlt die Zugehérigkeit zur Gruppe, nicht
das Individuum. Und insofern macht die-
ser Traum auch Angst.



Und was machen wir mit dieser Angst?
Wir verteidigen oft reflexartig unsere

offene Gesellschaft, ohne genau zu wissen,
was wir darunter verstehen. Mir fillt auf,
dass plétzlich auch in intellektuellen Krei-
sen Begriffe wie Leitkultur oder Heimat
eine Rolle spielen. Offenbar suchen wir
nach dem, was uns eint und was wir ver-
teidigen wollen und mit guten Griinden
auch verteidigen sollen. Moglicherweise
sind wir aber selbst nicht mehr ganz so vor-
behaltlos gliicklich mit unserem liberalen
Traum und sehen, dass wir ihn erweitern
miissen. Freiheit hat ja auch ihre Schatten-
seite, sie iiberfordert uns zunehmend, weil
sie in einen Druck ausartet, sich immer
wieder neu zu erfinden. Obwohl wir reich
sind, sind viele Menschen iiberfordert
und erschépft. So gesehen ist der liberale
Traum nicht nur von aussen, sondern auch
von innen unter Druck.

Was gehort zu einer sicheren Existenz?
Neben

Giitern gehort fiir mich auch Anerkennung

verschiedenen  materiellen
dazu. Niemand mochte einfach Emp-
finger von Almosen sein, sondern man
mochte auch dazugehéren, ein taugliches

Mitglied in einer Gesellschaft sein. Ich
glaube, die meisten Menschen méchten
im Leben eine Aufgabe haben, gebraucht
werden.

In der Sozialhilfe ist das Existenzmini-
mum ein fester Begriff, der sich iiber
einen materiellen Grundbedarf ablei-
tet. Gibt es in der Philosophie Wurzeln
fiir diese Haltung?

Es gibt dazu unterschiedlichste Vor-
schlige. Die einen orientieren sich an den
Menschenrechten, andere an der Men-
schenwiirde, wieder andere an den «basic
needs», die sich ein Stiick weit auch aus der
menschlichen Natur ableiten. Von grosser
Bedeutung ist auch der «capability ap-
proach» von Martha Nussbaum und Amar-
tya Sen, dervon den Grundfihigkeiten eines
Menschen ausgeht und damit umfassender
ist als der Bediirfnisansatz. Bei Nusshaum
und Sen gehort zum sozialen Minimum
auch dazu, dass Menschen die Moglichkeit
haben miissen, Bezichungen zu leben, zu
spielen, die Natur zu erfahren, etc. Wenn
Menschen nicht genug haben zum Leben,
werden sie nicht fihig sein, miteinander zu
lachen, zu lieben und zu feiern.

BARBARA BLEISCH

Barbara Bleisch, geboren 1973, promovierte im
Bereich Philosophie zum Thema «Pflichten auf
Distanz. Weltarmut und individuelle Verantwor-
tung». Sie moderiert seit 2010 die Sendung
«Sternstunde Philosophie> beim Schweizer Ra-
dio und Fernsehen SRF. Bleisch arbeitet daneben
am Ethik-Zentrum der Universitat Zirich, unter
anderem zum Thema Familienethik, und hat
Lehrauftrage fir Ethik an verschiedenen Hoch-
schulen. Sie lebt mit ihrer Familie in Zurich.

Lassen Sie uns mit einer letzten philo-
sophischen Frage abschliessen. Was
ist wirklich wichtig?

Fiir mich personlich: Weiterkommen.
Die Dichterin Nelly Sachs sagte: «Alles be-
ginnt mit der Sehnsucht.» Ich glaube, das
stimmt. Deshalb sollten wir nicht aufhs-
ren, unsere Sehnsucht zu nihren. Sowohl
im eigenen Leben — etwas aus sich ma-
chen wollen. Aber nicht grob und mit dem
Plan im Kopf, dass eine bestimmte Karri-
ere dabei herausspringen muss. Sondern
sanft und eben: sehnsiichtig. Aber auch
gesellschaftlich ist die Sehnsucht wichtig.
Ihr steht das pragmatische TINA-Prinzip
gegeniiber: There is no alternative! Die
Haltung, dass es keine Alternativen geben
kann zur heutigen gesellschaftspolitischen
und sozioskonomischen Ordnung. Das
utopische Denken ist uns gesellschaftlich
ziemlich abhandengekommen. Zwar sind
viele unzufrieden, aber sie glauben nicht
mehr, dass sich die Dinge anders und
besser organisieren liessen. Das sollten wir
dndern. |

Das Gesprach fiihrte
Michael Fritschi

INTERVIEW 3/16 ZESO

15



	"Das utopische Denken ist uns abhandengekommen"

