
Zeitschrift: Zeitschrift für Sozialhilfe : ZESO

Herausgeber: Schweizerische Konferenz für Sozialhilfe SKOS

Band: 94 (1997)

Heft: 11

Artikel: Soziale Verantwortung : welche Grundwerte müssen ins Spiel gebracht
werden? [Fortsetzung]

Autor: Peter, Hans-Balz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-840422

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-840422
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZeSo 11/97 Referat

Soziale Verantwortung: Welche Grundwerte müssen
ins Spiel gebracht werden?

Von Prof. Dr. Hans-Balz Peter, Leiter ISE*

2. Teil

3. Soziale Verantwortung - Welche
Ethik in einer durch die Gesetze
der Wirtschaft und der Politik
selbst regulierten Gesellschaft?

Im Zeitalter ausdifferenzierter,
aufgeklärter, moderner Gesellschaften gelten
ethische Werte, Kriterien, Prinzipien
nicht (mehr) kraft des Diktates
irgendwelcher ethischer Instanzen. Darum findet

man für ethische Werte auch nie
Antworten von der Präzision der Technik
oder der Mathematik. Ethische Begriffe,

verwurzelt in der Geschichte der
Kulturen, können indes die Ziel-Richtung
angeben und als grobes Mass dienen.
Der konkrete Sinn ethischer Werte muss
im vernünftigen Dialog auf der Basis der
in jeder Gesellschaft - auch einer
pluralistischen, multireligiösen, multikulturellen

- vorhandenen Grundwerte artikuliert,

debattiert und damit formuliert,
also in der Konkretisierung festgelegt
werden. Wo politische Partizipation und
Kommunikation in idealer Weise gegeben

wären, könnte diese Wert-Festsetzung

durch die Politik stattfinden. Dies
ist aber in unserer Gesellschaft nicht die

Erfahrung, jedenfalls nicht der Armen,
und die politische Soziologie beschreibt

generell die abnehmende Bedeutung

der formalen staatlich-politischen Proce-
dere für die Bewältigung der öffentlichen

Probleme. Wo aber gerade die
Betroffenen, die Armen, zwar nicht
juristisch, aber faktisch ausserhalb der
gesellschaftlichen Kommunikation
stehen - und Armut ist nun einmal gepaart
mit sozio-kultureller Exklusion - haben
eben nur die politischen (und meist
auch wirtschaftlichen) Shareholders, also

die, die schon Anteile am gesellschaftlichen

Wohlergehen besitzen, das Sagen,
und die übrigen Stakeholders, die
Anspruchsberechtigten und Bedürftigen,
sind nicht dabei. Darum kommen ihre
Belange bei der Festlegung der politischen

Wertorientierung zu kurz, einer
Entscheidung, die sich zuspitzt in der
Frage: Welche Gesellschaft wollen wirf

Damit Solidarität und Gerechtigkeit
als Werte in der politischen Debatte
genügend zum Zuge kommen können,
müssen eben jene, die unter einem Mangel

oder unter einer Verletzung dieser
Werte leiden, ihre Stimme und ihre
Erfahrungen in die Meinungs- und
Willensbildung einbringen können. Und dies
wird denn auch der Schluss meiner
Überlegungen sein: Wie können «wir»
als Kirche und als Institutionen der
Zivilgesellschaft, u.a. als Institutionen des So-

Referat anlässlich der Mitgliederversammlung der Schweizerischen Konferenz für Sozialhilfe (SKOS) am
15. Mai 1997 im Casino von Luzern unter dem Thema «Wirtschaftlicher und sozialer Wandel - eine
ethische Herausforderung». - Der Autor leitet als Volkswirtschafter und Sozialethiker das Institut für
Sozialethik des SEK (Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund) und ist nebenamtlich H. Prof. für
Sozial- und Wirtschaftsethik an der Universität Bern (Evang.-theol. Fakultät).

169



Referat ZeSo 11/97

zialwesens dazu beitragen, dass auch die
Armen eine kommunikativ mächtige Lobby
bekommen - damit Gerechtigkeit und
Solidarität und Partizipation zur gesellschaftlichen

Normalität, also zu normgebenden
Kräften derpolitischen Orientierungwerden?

3.1 Was können Ethik und
Sozialethik leisten?

Gerade in Zeiten der Orientierungskrise,
der Unsicherheiten werden an die

Ethik hohe Erwartungen gestellt. Dies
steht eigenüich im Kontrast zum postmodernen

Lebensgefühl und zu einer
gesellschaftlichen Lebenspraxis, in der die
Autonomie, die Individualität (die leicht
in Beliebigkeit umschlagen kann) die
vorrangigen Werthaltungen sind, und
die Eigenständigkeit in einer offenen
Zivilgesellschaft gross geschrieben
werden. Die Distanzierung der Menschen
vom moralischen Führungsanspruch
(sogar nur einer fernen Erinnerung daran)

der Kirchen und anderer
Grossorganisationen korrespondiert damit.

Die Zeit einer autoritären Ethik ist -
dies gilt auch für die kirchliche Sozialethik

- endgültig vorbei. Die Ethik hat
Ethik für mündig sein wollende
Menschen in einer im Prinzip auf Partizipation

angelegten Gesellschaft zu sein. Dies
ist ein weiterer Grund, warum Ethik
durch zu hohe, an sie delegierte
Erwartungen rasch überfordert sein kann.
Denn der Weg der Ethik ist das Fragen
und Suchen in argumentativer
Auseinandersetzung und kann nicht mehr
jener der Weisung, der Einweg-Anleitung
und Lehre sein.

3.2 Ethik und Moral

Ich muss hier auf eine nähere Bestimmung

ethischer Begriffe, so wichtig sie

für die Verständigung ist, aus Zeit- und
Raumgründen verzichten; nur soviel zu
den häufig synonym benutzten Begriffen
Ethik und Moral zur Klärung der
Gesprächslage:

Ethos als Ausgangsbegriff bezeichnet
zunächst den Ort des gewohnten
Lebens; Wohnung - Gewöhnung; den
<Stall>, wo man installiert ist - die Sitte
als das, was man gewohnt ist zu tun und
was <man tun soll>. Von daher ist Ethos

zum Inbegriff der gelebten Sittlichkeit, der
Gesamtheit der in Geltung stehenden
Werte und Normen, der sittliche
Lebensentwurf geworden, und zwar primär
bezogen auf eine Person, manchmal auch
auf eine Kultur oder eine Gesellschaft,
die sich mit diesem sittlichen Gesamt be-

kenntnismässig verbindet.
Ethik verstehe ich sowohl als die

wissenschaftliche Disziplin, die sich systematisch

mit Ethos befasst, als auch die
Reflexion der einzelnen Menschen und der

Gesellschaft, die auf die sittliche Orientierung

der Regeln und Kriterien praktischen

Handelns hin zielt. Ethik ist somit
Reflexion über Ethos und Moral auf
neue, bessere Moral hin - mit dem Ziel
der Bestimmung des sittlich guten,
verantwortlichen, gerechten Handelns.

Moral ist quasi der empirische Niederschlag

(früherer) ethischer Reflexion,
die in gesellschaftlichen und individuellen

Werten und Normen geronnene
Ethik. Moral und Ethik können deshalb
in Konflikt kommen -ja Ethik ist Moralkritik:

denn Ethik fragt über die gängige

Moral hinaus nach ihrem Geltungsgrund

und nach ihrer Angemessenheit in
neuen Situationen. Ethik ist auf den Plan
gerufen, wenn herkömmliche Moral im
gesellschaftlichen, technologischen und
politischen Wandel keine hinreichende
Lebensorientierung mehr zu vermitteln
vermag. Der Ruf nach Ethik ist somit

170



ZeSo 11/97 Referat

auch Krisenerscheinung, und die Ethik
wird gerade dann gefordert, wenn die
bekannten Antworten auf sittliche Fragen

nicht helfen.
Zwei Kennzeichen der Ethik seien im

Blick auf Sozialpolitik und Sozialwesen

hervorgehoben:

• Ihr geht es nicht um das Ziel der
Erkenntnis wie den Wissenschaften,
sondern um das Erkennen und Realisieren
des sittlichen Handelns, um die Zielrichtung

des Handelns und die Zielerreichung

- mithin auch um ihren Erfolg!
Eine Ethik der Normen und Prinzipien
ohne Bezug zur Realität und ohne Ein-
fluss auf das konkrete Handeln und
Verhalten hat deshalb ihre Aufgabe noch
nichterfüllt. Verbindliche Orientierung
kann erst im Vollzug des Handelns von
Menschen in freier Verantwortung
gegenüber anderen Menschen gewonnen
werden. Ethik ist also nicht abstrakte Kunst,
einer übermenschlichen Ideenwelt verpflichtet

- dieses Missverständnis hat ihr den

hartnäckigen Argwohn eingebracht, sie

sei weit- und lebensfremd. Ethik ist von
ihrem Geltungsanspruch her vielmehr
konsequent praxis- und handlungsorientiert:
ihre Aufgabe, ihr Sinn die Vermittlung
von absolut Normativem mit dem
Faktischen des Lebens, ihr Zusammenbringen

(Kompromiss) zu relativ geltenden
Handlungsorientierungen.
• Ethik bezieht sich einerseits stets auf
das eigene Handeln, anderseits hat sie das

(amoralische) Gut des anderen, der
anderen im Blick. Ihr geht es - wie dies im
Doppelgebot der Liebe zum Ausdruck
kommt - nie allein um das eigene Wohl
und Gut, sondern immer auch um jenes
der anderen. Indem Ethik Nachdenken

auf mein eigenes, unser eigenes Handeln

ist, kann sie nicht als Besserwisserei

darüber auftreten, was andere tun
sollen. Ethische Reflexion ist von
Selbstverpflichtung zugunsten anderer nicht
zu trennen.

3.3 Drei Modelle von Ethik für Politik,
Wirtschaft, Gesellschaft"

Die Art, wie Ethik auftritt, hat sich im
Laufe der Geschichte vielfach gewandelt.
Heute wird das, was Ethik als Nachdenken

der einzelnen und der Gesellschaft
über Werte und Normen leisten kann,
noch allzu oft am überkommenen Bild
einer autoritären Ethik gemessen. Dieses

tradierte Bild nenne ich das
«Dominanz-Modell».

Dominanz-Modell: Ethik den

Lebensbereichen übergeordnet

Die Einbahn-Ethik sozialethischer
Urteilsbildung oder Gewissensbildung
entspricht keineswegs mehr dem
Selbstverständnis des modernen, des postmodernen

Menschen. Die Trennung von
moralischer Anweisung «oben» und
sittlichem Gehorsam «unten» entspricht
auch nicht einer Selbstanforderung der
Ethik. Ihr geht es um das freie,
selbstverantwortete Handeln der Menschen in
der Gesellschaft und darum, dasss diese
sich selbst Orientierung suchen und sich
auf Regeln verständigen - und nicht
bloss um untertänige Anwendung
vorgegebener Vorschriften.

Verantwortung setzt Freiheit und
Mündigkeit voraus, und dies gilt es in
der Ethik anzuerkennen und zu schützen.

" Modelle erstmals veröffentlicht in: H.B. Peter, Die internationale Sozialpolitik und der Weltsozialgipfel
1995: Sozialethische Perspektiven den Kirchen. ISEtexte, 1 1-16.

171



Referat ZeSo 11/97

Aufklärungs-Modell: Subordination der

Moral unter das Faktische

Das populär-aufklärerische Gegenmodell,

dem die Aufsplitterung von Wissenschaft

und Ethik entspricht, genügt aber
keineswegs der seit Jahrhunderten, u.a.
in der jüdisch-christlischen Tradition
und in der griechischen Philosophie seit
Piaton und Aristoteles herausgestellten
Aufgabe der Sittlichkeit, der sittlichen Ziel-
Orientierung über alle instrumenteile
Sachlichkeit hinaus. Im Aufklärungs-
Modell wird gewissermassen das moralische

Kind mit dem Bade der Bevormundung

ausgeschüttet. Christliche Ethik
namentlich, welche die Zuspräche zum
Menschen und seine Inanspruchnahme
mit dem Ganzen seines Lebens in ihrer
Glaubensgrundlage bezeugt, darf sich
mit einer totalen Abschottung einzelner
Lebensbereiche, einer Preisgabe des

Wirtschaftlichen an die keiner
Verantwortung zugänglichen Gebote des Marktes

oder Gesetzen der Politik, nie zufrieden

geben.

Relations-Modell «integrativer Ethik»:
Spannungsvoller gegenseitiger Bezug von
Normativität und Sachlichkeit

Zeitgenössische Ethik soll sich nicht als

fixiertes moralisches Wissen, sondern als

methodisches Fragen, als systematische
Suche nach Kriterien ethischer Urteils-
findung verstehen. Sie vollzieht sich in
der Konkretisierungen in Form von
gleichzeitig normativen und deskriptiven

Handlungsorientierungen, die
Geltungsansprüche in pragmatischer
Absicht mit Sachlichkeit verbindet. Sie ist
also in einem dynamischen prozesshaften

und diskursiven Modell zu denken.
Dies führt nicht (bzw. nicht nur) zu
absoluten, situationsblinden Prinzipien,
sondern zu immer neu zu verantwortenden,

relativen und revidierbaren prakti¬

schen Maximen mit dem Anspruch, die
bloss technisch reduzierte, ökonomische
Sach-Vernunft oder die Staatsraison zu
durchbrechen und zur ethischen
Vernunft zu erweitern.

Dabei sind verschiedenen Arten oder
Stufen von Normativität bzw. Geltung zu
unterscheiden.

• Die erste Stufe der Normativität zielt auf
den persönlichen, letztlich bekenntnishaft

einzunehmenden moralischen Standort:

die Grundentscheidung, die argumentativ

immer wieder zu bestätigend ist,
sich sittlich orientieren zu wollen. Dieser

Grundentscheid schliesst den Willen
ein, entsprechend seiner ethischen
Einsicht zu handeln. Ohne die normative

Grundentscheidung kann gar nie ein echter

ethischer Diskurs zustande kommen.

Glaube n.
Das Absolute
Verpflichtung /Das Gute Norma-

Werte l tivität
Freiheit \

Gerechtigkeit
Ziele y

Spannung aushalten
Überwinden im «Kompromiss»/

Ethik als Vermittlung von Normativem
und Sachgemässem

Sittlichkeit/Ethos des Relativen

Methode:
Interdisziplinär

Diskurs

I
Kriterien und Maximen praktischer Vernunft

als erweiterte Rationalität

I
Handeln/Sich-Verhalten

172



ZeSo 11/97 Referat

• Die zweite Stufe umfasst die Grundorientierung

der sittlichen Existenz. Sie bezieht
sich auf mein bzw. auf unser Handeln und
ist dadurch gekennzeichnet, dass sie

die eigene Interessenlage transzendiert,
über sie hinausgeht zum anderen hin,
zum Interesse des Nächsten, letztlich zur
universalen, nicht-ausschliessenden
Gemeinschaft. Denn es ist kein sittlicher
Grund auszumachen, nicht alle
Menschen grundsätzlich gleich als Zwecke an
sich und nicht als blosse Mittel
anzuerkennen. Entsprechend gelten die Kriterien

ethischer Orientierung - gewisser-
massen die (absoluten) Ziel-Normen -
universal. Auf dieser Ebene der Normativität

soll deren Geltung noch nicht
durch praktisch-empirische
Verwirklichungsgrenzen relativiert werden. Hier
geht es um die Frage: Welche Gesellschaft

wollen wir bzw. wollen wir sein?

• Die dritte normative Stufe - im Schema

auf Seite 172 symbolisiert durch die
Ellipse mit zwei Brennpunkten - ist die

Vermittlungder normativen Geltung
(Normativität) von Prinzipien und Ziel-Kriterien

mit der Faktizität (Sachlichkeit) des

jeweiligen Handlungsbereiches (Politik,
Wirtschaft) durch Konkretisierung für eine
bestimmte Situation der Gesellschaft.
Das Ergebnis sind situationsbezogene,
also für sachliche wie für normative
Verbesserung offene, relative
Handlungsorientierungen (Maximen; Postulate). Um
solche Konkretisierung und relative
Handlungsorientierungen muss man
edel streiten.

Bisher war unsere Aufgabe vor allem
konzentriert aufdie dritte Stufe, die
Herausarbeitung von Gesichtspunkten und

Fakten für die ethische Urteilsfindung
als Vermittlung (vorhandener,
interpretierbarer) Normen einerseits und
beschreibbarer Sachprobleme anderseits.
Sie konnte sich gewissermassen auf eine
Reaktivierung der doch in unserer
Gesellschaft noch vorhandenen und weithin

anerkannten normativen Gesichtspunkte

stützen.
In jüngster Zeit scheint in der öffentlichen

Debatte eine Verwechslung der
Probleme Platz zu greifen: Statt dass z.B.
bei sozialpolitischen Problemen eine
neue situationsbezogene Vermittlungder
normativen und faktischen Gesichtspunkte

gesucht wird, die aber immer
noch in der Verpflichtung an den
vereinbarten, von der Gesellschaft
anerkannten Werten und Zielen steht, werden

diese regulativen Gesichtspunkte der

gesellschaftlichen Kooperation an sich infra-
ge gestellt. Manchmal werden sie auch
schlechthin preisgegeben, oft ohne
tiefere Reflexion oder auf dem Hintergrund

einer nicht zu Ende gedachten
Vorstellung, es Hessen sich alle Probleme

durch Privatisierung, Wettbewerb
und Deregulierung bewältigen. Zum
Beispiel: Plötzlich kommen Parlamente
oder Behörden auf den Gedanken, die
Definition von Armutsgrenzen politisch
veränderbar zu gestalten oder kurzerhand

neu - wesentlich tiefer - zu fixieren,

um finanzpolitische Flexibilität zu
gewinnen. Das bedeutet ethisch: Beliebigkeit,

Verlust der Verbindlichkeit. Steht
eine Parlamentsmehrheit in der
Versuchung: Jetzt ist der Moment günstig,
um «deregulierte» Arbeitsbedingungen
durchzusetzen21, die - seinerzeit wohl

abgewogenen - Leistungen der Arbeitslo-

21 So versucht mit der Revision des eidg. Arbeitsgesetzes, das allerdings in der Referendumsabstimmung
vom Dezember 1996 deutlich abgelehnt wurde.

173



Referat ZeSo 11/97

senversicherung zu kürzen3', wird dabei
bedacht, dass damit noch mehr Leute
aus dem Bereich der - anspruchsbegründenden

- Sozialversicherung in die
anspruchslose Sozialhilfe4' abgeschoben
werden. Der Staat sei für die Durchführung

der einmal vereinbarten sozialen

Sicherungsleistungen zu arm, wird
vorgegeben - und gleichzeitig steigen
allenthalben die shareholder values.

Folglich tritt in jüngster Zeit die ältere,

klassische Aufgabe der Ethik wieder
ins Zentrum, eine Aufgabe, die früher
ein Gegenstand von Ermahnung bildete:
Die Werte selbst, die Kriterien und ihre
Gültigkeit sind nicht mehr
selbstverständlich, ihre Anerkennung ist nicht
mehr allgemein, der (in sich schon je
komplexe) Konsens zur gesellschaftlichen

Kooperation, die erst individuelle
Entfaltung und privatwirtschaftliche
Expansion ermöglicht, mithin der
Gesellschaftsvertrag als Basis einer funktionierenden

Gesellschaft ist nicht mehr gegeben.

Das Problem scheint noch tiefer zu
liegen und hinter die Ebene der Aner¬

kennung ethischer Werte und Ziele
zurück zu greifen: Mangelt es im
öffentlichen Diskurs nicht schon an der
Voraussetzung jeglicher fruchtbaren
Ethik-Debatte, nämlich am sittlichen
Grundentscheid und am Einnehmen des
moralpoint ofview-der Bereitschaft, nicht
nur die eigenen Interessen als Mass- und
Orientierungspunkt des individuellen
wie des kollektiven Handelns zu
nehmen, sondern auch die sittliche
Verpflichtung zum Respekt von Gerechtigkeit

(also dessen, was ich dem anderen
schulde!) und kombiniert mit der
(finanziellen und politischen) Handlungsfähigkeit

- zur gesellschaftlichen Kooperation

vor jedem Wettbewerb.
Notwendig also ist, nicht nur unnütze

staatliche Regelungen zu deregulieren,

sondern auf individueller und
gesellschaftlicher Ebene die sittliche
Verpflichtung generell - als moral point of
view - und die Anerkennung von
Grundrechten für alle zu retablieren und revi-
talisieren.

Fortsetzungfolgt

" Einerseits sieht ein dringlicher Bundesbeschluss von 1997 eine Kürzung der Leistungen von 3% (teil¬
weise 1%) vor- Referendumsabstimmung im September 1997, anderseits wird aus finanzpolitischen
Gründen eine weitere Senkung der Leistungen oder Kürzung der Beitragsdauer angekündigt - bei
insgesamt nicht rückläufiger Arbeitslosigkeit.

41 Bereits jetzt leiden die Gemeinden - das letzte Glied in unserem sozialen Sicherungssystem, dem
immer mehr Lasten aufgebürdet werden - und darunter vor allem die Städte enorm unter der
Entwicklung. Vgl. z.B. den Bericht des Finanzvorstandes Willy Küng: Die Finanzprobleme grosser Städte
am Beispiel Zürich (1997).

An dieser Nummer haben mitgearbeitet:
- Charlotte Alftrev-Bieri (cab), Redaktorin ZeSo, Langnau i/E
- Kurt Dreher, Leiter Abteilung Sozialdienste Köniz
- fürg Fassbind, wissenschaftlicher Mitarbeiter im Fürsorgeamt des Kantons Bern

- Gerlind Martin (gern), Freie Journalistin, Bern
- Hans-Balz Peter, Prof., Dr., Leiter des Instituts für Sozialethik, ISE, Bern

174


	Soziale Verantwortung : welche Grundwerte müssen ins Spiel gebracht werden? [Fortsetzung]

