Zeitschrift: Zeitschrift fur 6ffentliche FUrsorge : Monatsschrift fir Sozialhilfe :
Beitrage und Entscheide aus den Bereichen Firsorge,
Sozialversicherung, Jugendhilfe und Vormundschatft

Herausgeber: Schweizerische Konferenz fur Sozialhilfe

Band: 86 (1989)

Heft: 10: Schweizerische Konferenz fur Sozialhilfe
Artikel: "Gerechtigkeit als Tausch"

Autor: Hoffe, Otfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-838407

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-838407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Gerechtigkeit als Tausch»

Im Rahmen der Mitgliederversammlung der SKOF vom 31. Mai und 1. Juni
1989 hielt Otfried Hoffe, Professor fiir Ethik und politische Philosophie an
der Universitit Freiburg, einen Vortrag zum Thema «Gerechtigkeit als
Tausch: Ein neues Denkmuster fiir die Sozialpolitik». In dieser Nummer der
Zo6F wird das Manuskript dieses anspruchsvollen Referates leicht gekiirzt pu-
bliziert. Die Untertitel sind von der Redaktion gesetzt.

Die Red.

Sie haben zu diesem Vortrag einen Philosophen eingeladen. Ich fiirchte, das
ist ein grosses Risiko. Denn was tun Philosophen? Ich zitierte nicht unsere
Kirchenviter, also Platon und Aristoteles; ich zitiere — Sie verzeihen — Edgar
Wallace, Neues vom Hexer. «Was tun Sie denn?» wird der Inspektor gefragt.
Die Antwort lautet: «Ich denke nach.» «Ist das nicht ein bisschen wenig?»

Ich muss gestehen, in den niéchsten 30 oder 35 Minuten werde ich nichts
anderes als nachdenken. Wenn ich Gliick habe, finde igh Ihre Aufmerksam-
keit, und dann denken wir zusammen nach. Woriiber? Uber eine sehr grund-
sdtzliche Frage: Mit welchem Recht gibt es den Sozialstaat und im Rahmen
des Sozialstaates die 6ffentliche Fiirsorge?

Die Gerechtigkeit in erster Linie als Tauschgerechtigkeit zu behandeln, ist
uns wenig vertraut. Ich mochte also ein neues Legitimationsmuster vorschla-
gen. Der entscheidende Grund fiir diesen Vorschlag liegt natiirlich nicht in
dem genannten Argument, iiber das Prinzip der Tauschgerechtigkeit streite
man sich nicht. Es gibt einen sachlichen Grund:

In der Regel ordnen wir die Aufgaben des Sozialstaates der Verteilungsge-
rechtigkeit zu. Gegen diese Zuordnung spricht nicht nur, dass die Prinzipien
der Verteilungsgerechtigkeit umstritten sind. Ein wichtiger Einwand ist
dieser: Das Muster fiir Verteilungsfragen ist ein Kuchen, den wir unter viele
Personen aufteilen. Dabei bleibt eine Frage offen: Wer backt denn den
Kuchen? Und: Wer bezahlt die Zutaten? Dort, wo die Verteilungsgerechtig-
keit den Grundbegriff abgibt, kommt das zu Verteilende «von oben», von
einer iiberlegenen, und zwar primér nicht machtmassig, sondern produktiv
iiberlegenen Instanz. Der «Kuchen» kommt von Gott, der Natur, einem Fa-
milienvater oder Sippenhiuptling, spiter von einem Staat, der dann notwen-
dig paternalistische Ziige trigt. Das zu Verteilende fillt aber nicht wie das
Manna vom Himmel; auf die eine oder andere Weise muss es erst erarbeitet
und bezahlt werden. Die Offentliche Fiirsorge bezahlt der Steuerzahler. Der
tut es natiirlich nicht freiwillig. Unsere Frage lautet daher: Was berechtigt
uns, die Zahlung von ihm zu verlangen? Eines sieht man aber leicht: Fiir das
Bezahlen sind die Biirger einander neben-, nicht untergeordnet. Das Grund-
muster der Kooperation unter Gleichen ist nicht die Verteilung, sondern der
Tausch. Der Tausch ist die nicht-paternalistische, die «briiderliche», man
konnte auch sagen: «demokratische» Form der Zusammenarbeit.

Wenn nun jeder genau so viel abgibt, wie er im Gegenzug empfingt, so ist
der Tausch gerecht. In vielen Fillen ldsst sich das «genau so viel» aber nicht

147



feststellen. Wir sind deshalb nicht zu kleinlich und sind mit einem wechsel-
seitigen Vorteil zufrieden. Ungerecht ist, wenn der eine nur gibt, der andere
bloss nimmt; gerecht ist, wenn alle Seiten bevorteilt sind.

Vielleicht halten Sie diese Uberlegung fiir einsichtig. Trotzdem liegen
Thnen gewichtige Einwinde auf der Zunge. Namentlich fiir hre Aufgabe, die
offentliche Fiirsorge, ist das Tauschdenken geradezu befremdlich. Thr erstes
Bedenken lautet: Der Tausch ist doch ein 6konomischer Vorgang; der Staat
definiert fiir die Wirtschaft Rahmenbedingungen, gewiss, er fordert oder
hemmt die Wirtschaft; seine Tadtigkeit besteht aber nicht in einem 6konomi-
schen Tun. Im Gegenteil, hat schon Hegel gesagt, ist das Okonomische
Tauschgeschift fiir den Begriff eines sittlichen Gemeinwesens zutiefst unan-
gemessen.

Dieser Einwand ist zwar richtig, aber nur deshalb, weil er den Tausch zu
eng versteht. Gewohnlich denken wir beim Tausch an 0konomische Giiter,
also an Waren, an Geld oder an jene Dienstleistungen, die man sich kaufen
kann. Es gibt aber auch nichtokonomische Giiter, die gleichwohl getauscht
werden; es gibt einen nichtokonomischen Tausch. Zu den nichtékonomischen
Giitern gehoren beispielsweise jene Einflusschancen, die wir Macht nennen,
ferner Sicherheit, gesellschaftliche Anerkennung, auch Selbstachtung. Nicht
zuletzt geht es um Freiheiten und Chancen der Selbstverwirklichung.

Was haben diese Giiter mit einem Tausch zu tun? Einen Teil dieser Giiter
kann man auch ohne Tausch gewinnen. Gerecht werden Sozialbeziehungen
aber erst dort, wo auch bei den nichtokonomischen Giitern ein wechselseiti-
ges Nehmen und Geben stattfindet.

«Negativer Tausch»

Beim Geben und Nehmen denken wir wie selbstverstidndlich an einen positi-
ven Tausch. Es gibt aber auch so etwas wie «negative Dienstleistungen» und
einen «negativen Tausch». Und die elementaren Staatsaufgaben beziehen
sich genau darauf: auf negative Dienstleistungen bzw. auf einen negativen
Tausch. Der Schutz von Leib und Leben entsteht nur dadurch, dass die
Biirger wechselseitig darauf verzichten, gegeneinander gewalttitig zu wer-
den. Dort, wo jeder auf seine Freiheit verzichtet, Leib und Leben anderer zu
bedrohen, erhilt er im Gegenzug von allen anderen denselben Verzicht. Und
der universal wechselseitige Verzicht, der negative Tausch, hat als solcher
eine positive Bedeutung. Der allseits vorgenommene Verzicht zu téten wird
mit dem ebenso allseitigen Recht auf Leib und Leben belohnt. Dabei bedeu-
tet die Belohnung nicht etwa die Wirkung zum Freiheitsverzicht als der
Ursache; sie ist vielmehr nichts anderes als die positive Seite des Freiheits-
verzichtes. Dort, wo man wechselseitig auf seine Totungsfreiheit verzichtet,
wird «automatisch» die Integritit von Leib und Leben gesichert. Ebenso
verhilt es sich mit den anderen Freiheitsrechten. Der Schutz des Eigentums
entsteht durch den wechselseitigen Verzicht auf Diebstahl; die Religionsfrei-
heit entsteht durch den Verzicht, die Religionsausiibung anderer zu behin-
dern; usw.

148



Nun lédsst sich zeigen, dass der entsprechende Tausch fiir jeden vorteilhaft
ist. Nehmen wir als Beispiel den Schutz von Leib und Leben. Es gibt zwar
Menschen, die andere Giiter fiir wichtiger halten; das sind die religiésen oder
politischen Mirtyrer, die ihr Leben fiir eine religiose oder politische Uber-
zeugung opfern. Aber in einer anderen Hinsicht ist auch fiir die Mértyrer das
Leben unverzichtbar. Es ist ndmlich die Voraussetzung dafiir, dass er iiber-
haupt Uberzeugungen haben und ihnen gemiss leben kann. Unabhingig von
dem, was man inhaltlich anstrebt, ist das Leben die Voraussetzung fiir Hand-
lungsfreiheit. In diesem Sinn will der religiose oder politische Mirtyrer
selber entscheiden, wofiir er sein Leben opfert: um seiner religidsen oder po-
litischen Uberzeugung treu zu bleiben — und nicht etwa, um von einem Be-
trunkenen iiberfahren zu werden. Folglich sind der Verzicht, andere zu téten,
und der Tausch dieses Verzichts fiir alle von Vorteil; der entsprechende
Tausch ist gerecht.

Weil der Freiheitstausch, der zu den Freiheitsrechten fiihrt, vorteilhaft,
iiberdies gerecht ist, wird man sich fragen: Warum braucht es dann noch 6f-
fentliche Gewalten, warum braucht es einen Staat? Die Frage wird sich
ebenso fiir die 6ffentliche Fiirsorge stellen: Wenn die Fiirsorge einen Tausch-
charakter hat, dann — so scheint es — ldsst man sich auf sie freiwillig ein.
Eine durch Steuern finanzierte und insoweit zwangsformig organisierte Fiir-
sorge, eine offentliche Fiirsorge wird iiberfliissig.

«Freiheitsrechte»

Bleiben wir zundchst bei den Freiheitsrechten: Zu ihrer Durchsetzung
brauchten wir dann keinen Staat, wenn es nur zwei Wahlmoglichkeiten gibe:
den wechselseitigen Freiheitsverzicht oder den Verzicht auf diesen Verzicht.
In Wahrheit gibt es aber eine dritte Moglichkeit, und diese erweist sich als
noch vorteilhafter. Es ist der einseitige Freiheitsverzicht, allerdings der ein-
seitige Verzicht der anderen. Wenn die anderen auf ihre Totungsfidhigkeit
verzichten, dann geniesse ich auch dort mein Lebensrecht, wo ich den
vitalen Interessen eines anderen im Wege stehe und der andere mich am lieb-
sten toten wiirde. Und ich geniesse das Lebensrecht, ohne dass ich dort, wo
andere mich in meinen vitalen Interessen behindern, meine Totungsfihigkeit
aufgebe.

Im Bereich offentlicher Verkehrsmittel nennt man ein solches parasitires
Ausnutzen allseits vorteilhafter Unternehmungen ein Schwarzfahren oder
Trittbrettfahren. Analog dazu konnte der Versuch, den Vorteil der wechselsei-
tigen Freiheitsverzichte zu geniessen, ohne dafiir den Preis, den eigenen
Freiheitsverzicht zu bezahlen, ein Trittbrettfahren am gerechten Freiheits-
tausch heissen. Die Versuchung zu einem solchen Trittbrettfahren geschieht
vor allem dort, wo die Vorteile des Freiheitstausches zeitverschoben zum
Tragen kommen. Das ist etwa in der Beziehung der Generationen zueinander
der Fall.

Um ein parasitires Ausnutzen des allseitigen Vorteils zu verhindern und
um die Gefahr zu bannen, dass der negative Freiheitstausch ein blosses Wort

149



bleibt, darf sich das Schwarzfahren nicht lohnen. An dieser Stelle unseres
Versuchs, Gerechtigkeitsaufgaben nach dem Muster der Tauschgerechtigkeit
zu losen, wird nun jene gemeinsame oder Offentliche Durchsetzungsmacht
notig, die wir «Staat» nennen. Philosophisch genauer wire es, von einem
(offentlichen) «Schwert der Gerechtigkeit» zu sprechen.

Nun ist es fiir alle Seiten vorteilhafter, wenn es keine Trittbrettfahrer gibt.
Deshalb trifft fiir die 6ffentliche Durchsetzungsmacht dasselbe wie fiir die
wechselseitigen Freiheitsverzichte zu: Der Vorteil der einen féllt mit dem
Vorteil aller anderen zusammen; die Einrichtung der entsprechenden Staats-
gewalten ist gerecht.

Die Uberlegungen zu den Freiheitsrechten konnen das neue Denkmuster
plausibel machen. Sie zeigen, dass der Tausch weit mehr als eine bloss 6ko-
nomische Bedeutung hat. Man wird aber einen zweiten Einwand haben und
sagen: Fiir die Freiheitsrechte mag das Tauschdenken hilfreich sein; auf
diese Weise nicht losbar seien aber Aufgaben des Sozialstaats. Der Sozial-
staat sorgt beispielsweise fiir das Bildungswesen oder kiimmert sich um die
soziale Sicherheit von Kranken, Invaliden, Waisen und Arbeitslosen. In all
diesen Fillen geht es nun um wirtschaftlich und sozial Schwichere, also um
jene Personengruppen, die beim wechselseitigen Geben zuwenig anbieten.
Aber vielleicht haben wir einmal mehr einen zu engen Tauschbegriff.

Beispiel: Die Hilfe fiir das Alter

In unserem Kulturraum legitimieren wir diese Sorge gern nach dem Prinzip
der Nichstenliebe bzw., sdkularisiert, der Solidaritit. Dieses Prinzip ist
jedoch kulturspezifisch; das Gebot, das Alter zu ehren, finden wir aber so
gut wie in allen Kulturen. Schon deshalb empfiehlt es sich, nach einem
anderen Legitimationsgrund zu suchen. Im iibrigen hat man auf die Anerken-
nung einer Solidaritdtspflicht keinen Anspruch. Wenn man dagegen mit dem
Prinzip der Tauschgerechtigkeit argumentiert, dann ist die Sorge fiir die
Alteren nicht linger eine «Gnade», die die Jiingeren gewihren oder zu ge-
wihren sich weigern. Sie wird zu einer Schuldigkeit. Dasselbe gilt fiir die
anderen Aufgaben des Sozialstaates. Wenn sie von der Tauschgerechtigkeit
her geboten sind, steht uns ihre Anerkennung nicht mehr frei; sozialstaatliche
Leistungen hingen nicht mehr vom Wohlwollen oder Ubelwollen ab; sie
werden zu einem berechtigten Anspruch.

Wer tauschtheoretisch argumentieren will, muss nach Tauschformen
suchen. Beim Gebot, das Alter zu ehren, findet er drei Grundformen. Die
einfache Tauschform besteht in einem synchronen, (ungefihr) zeitgleichen
Tausch von Leistung und Gegenleistung. Wenn wir wieder fiir das Hilfs- und
Erfahrungspotential der Alteren sensibel werden, wenn wir iiberdies die Fi-
higkeit gewinnen, das Potential «auszuschopfen», ohne die Alteren «auszu-
nutzen», dann finden wir eine bunte Fiille von Moglichkeiten, wie die ver-
schiedenen Generationen ihre spezifischen Fihigkeiten, Erfahrungen, auch
Beziehungen wechselseitig vorteilhaft austauschen.

150



Eine zweite Tauschform ist der phasenverschobene (diachrone) und dabei
zunichst negative Tausch. Hier lédsst sich unsere Legitimation von Freiheits-
rechten ergidnzen; diese hatten nimlich die Generationsstruktur menschlichen
Lebens und damit verbunden die unterschiedlichen Macht- und Drohpoten-
tiale eingeklammert. Der Mensch kommt aber so gut wie machtlos auf die
Welt, und im Alter kehrt er wieder zu einem hohen Mass an Machtlosigkeit
zuriick. Bei diesen beiden Lebensphasen kann man nun einen Tausch vorneh-
men. Um heranwachsen zu konnen, haben die Kinder, um in Ehren alt zu
werden, haben die gebrechlich gewordenen Eltern ein Interesse, dass man
ihre Schwiche nicht ausniitzt. Deshalb ist es fiir die mittlere Generation vor-
teilhafter, ihre Machtiiberlegenheit gegen die junge Generation nicht auszu-
spielen. Die mittlere Generation will nimlich, wenn die Kinder heranwach-
sen, sie selber aber zur dritten Generation geworden ist, ihrerseits nicht den
Machtpotentialen der nachgewachsenen Generation ausgesetzt sein. So zeigt
der generationsiibergreifende Blick, dass es nicht etwa Solidaritits-, sondern
Gerechtigkeitsargumente, genauer: dass es Argumente der Tauschgerechtig-
keit sind, die die genannten Gruppen in den allseits vorteilhaften Freiheits-
tausch einbeziehen.

Da der Mensch nicht bloss machtlos, sondern auch extrem hilflos geboren
wird und da er nach einer Zeit relativer Selbstidndigkeit wieder hilflos aus
der Welt herausgeht, gibt es eine dritte Form, den positiven diachronen
Tausch: Die Hilfe, die die junge Generation nach der Geburt und beim Her-
anwachsen erfihrt, wird durch eine Hilfe gegen die Alteren «wiedergutge-
macht». Entwicklungsgeschichtlich gesehen findet der doppelt phasenver-
schobene Tausch zunichst innerhalb der Familie und der Grossfamilie, der
Sippe, statt. Diese Beziehung entspricht einer Art von «Eltern-Kinder-
Vertrag»; der wird iiber eine phasenverschobene, aber wechselseitige Hilfe

abgeschlossen.

Der «Generationen-Vertrag»

Inzwischen haben wir diesen «Familien-Vertrag» ldngst zu einem «Genera-
tionen-Vertrag» erweitert. Ein Grund dafiir sind die komplizierter gewor-
denen Sozialverhiltnisse. Ein zweiter Grund: die Eltern sollen nicht vom
Verhalten ihrer Kinder abhingig sein. Insbesondere sollen sie von der Tritt-
brettfahrergefahr frei sein. Die Kinder erhalten ihre Hilfe friiher, als sie den
Eltern helfen; deshalb besteht die Gefahr, dass sie spéter den Eltern gar nicht
helfen wollen. Der Generationen-Vertrag besteht nicht mehr direkt und per-
sonlich zwischen Eltern und «ihren» Kindern; er wird von der Rechts- und
Staatsordnung abgesichert und wird dadurch verlésslicher.

Zugunsten des Generationen-Vertrages spricht nicht nur die Trittbrettfah-
rergefahr. Es gibt auch ein institutionstheoretisches Argument, und dieses ist
in seinem Kern wieder von der Tauschgerechtigkeit bestimmt: Das politische
Gemeinwesen ist eine Institution zweiter Ordnung. Durch den Staat werden
die Primadrinstitutionen, die Familien, nicht bloss koordiniert; sie werden

151



auch in ihrer Autonomie, ndmlich in ihrem Eigenrecht und Eigengewicht,
relativiert. Diese Relativierung bedeutet nicht bloss eine Entlastung; die
Familien werden auch entmachtet. Nach dem Prinzip der Gleichwertigkeit
des Nehmens und Gebens ist es deshalb gerechtigkeitsgeboten, fiir die Ent-
machtung «Entschddigungen» zu leisten. Das Gemeinwesen iibernimmt fiir
jene Aufgaben Verantwortung, die die Primdrinstitution Familie bzw. Sippe,
und zwar wegen der Entmachtung, nicht mehr oder nur noch unzureichend
erfiillt.

_ Das Argument der Entmachtung trifft nicht nur auf die Hilfe gegen die
Alteren zu. Andere Aufgaben des Sozialstaates lassen sich mit demselben Ar-
gumentationsmuster rechtfertigen. Kurz: ein grosser Teil der Sozialstaatsauf-
gaben besteht in einer Kompensationspflicht und einer Auffang-Verantwor-
tung. An seiner Oberfliche ist der Sozialstaat eine Solidaritétsleistung; im
legitimationstheoretischen Kern stellt er sich aber als eine Gerechtigkeitsauf-
gabe dar. )

Wenn Sie die bisherigen Uberlegungen fiir plausibel halten, ist es zu
unserem Argumentationsziel nicht mehr weit, zur These, die offentliche Fiir-
sorge sei Bestandteil eines gerechten Tausches. Bevor Sie diese These aner-
kennen, werden Sie aber noch einen Einwand formulieren: Vielleicht, denkt
man, lassen sich viele Sozialstaatsaufgaben tauschtheoretisch legitimieren.
Aber bei der eigenen Aufgabe, der 6ffentlichen Fiirsorge, wird man glauben,
versagt dieses Denken. Denn die Fiirsorge ist doch gerade Gegenteil eines
Tausches. Die alleinerziehende Frau oder die Kinder eines Alkoholikers er-
halten aus genau dem Grund Zuwendungen, weil sie ihre pure Not anbieten
und sonst nichts. Der Tausch besteht in einem wechselseitigen, die Fiirsorge
dagegen in einem einseitigen Nehmen und Geben; die Gegengabe des Notlei-
denden besteht allenfalls in einem «Dankeschon».

Dieser dritte und fiir heute letzte Einwand ist zunichst richtig. Inzwischen
haben wir uns aber mit dem Tauschgedanken angefreundet und geben es
nicht so rasch auf: Gibt es nicht auch hier ein Tauschproblem?

Die Grossfamilien waren Solidargemeinschaften, die ihre in Not geratenen
Mitglieder unterstiitzten. Dass es heute (fast) keine Grossfamilien mehr gibt,
dafiir sind wirtschaftliche und soziale Verdnderungen verantwortlich, die den
einzelnen Familien nicht angelastet werden konnen. Verantwortlich ist bei-
spielsweise eine grossere berufliche, dabei auch geographische Mobilitit.
Der Vorteil dieser Mobilitidt besteht — unter anderem — in einer hoch rationa-
len und florierenden Wirtschaftsordnung, ausserdem in einem hohen Mass
individueller Freiheit. Die Vorteile sind allerdings nicht ganz «kostenfrei».
Zu den Kehrseiten gehoren die Auflosung der Grossfamilien, hohere Schei-
dungsraten und vieles mehr. Die Problemfille bestehen z.B. in den sog. un-
vollstandigen Familien, das sind, konkreter, meist Frauen, die nach einer
Scheidung mit ihren Kindern allein dastehen; oder es sind Suchtmittelabhin-
gige, deren Familien zerfallen. Fiir all diese Fille gibt es individuelle
Griinde, gewiss. Ich will die personliche Verantwortung auch nicht schmi-
lern. Trotzdem gibt es auch individuelle Griinde, eben die angedeuteten glo-
balen Verdnderungen in unserer Wirtschafts- und Sozialordnung.

152



Es ist gerecht, und zwar tauschgerecht, dass wir auch die Nachteile ge-
meinsam tragen. Dazu gehort es, in Not geratenen Freunden und Verwandten
zu helfen. Wegen der Trittbrettfahrergefahr werden aber manche Mitbiirger
nicht genug Hilfe finden. Da die unpersonliche Hilfe ausserdem wirkungs-
voller sein kann — sie erspart das die Selbstachtung schmilernde Bitten —,
halte ich es fiir ein gerechtigkeitsgebotenes Minimum, dass wir — auch — eine
offentliche Fiirsorge finanzieren.

Ich breche hier ab. Ohne Zweifel miisste man diese Uberlegungen noch
vertiefen und weitere Einwiédnde diskutieren. Das Legitimationsmuster
«Tausch» stellt auch lediglich einen Vorschlag dar. Versuchen wir doch
einmal, die Aufgaben des Sozialstaates so zu diskutieren: nicht mit Solidari-
tits-, sondern mit Gerechtigkeitsiiberlegungen und im Rahmen der Gerech-
tigkeit nicht mit einer Verteilungs-, sondern mit der Tauschgerechtigkeit.

Jahrestagung 1989

Protokoll der 82. Mitgliederversammlung der Schweizerischen Konferenz fiir
offentliche Fiirsorge vom 31. Mai/l. Juni 1989 in Locarno

Die Tagung wird durch den Prisidenten, Emil Kiinzler, eroffnet. Er begriisst die
Giiste: Nationalratsprisident J. Iten, Stadtpridsident D. Scacchi, P. Hess vom BAP,
U. Hadorn vom DFW, M. Jaggi vom BSV, den Chef des Kantonalen Sozialdienstes
C. Denti, den Chef des Kantonalen Fiirsorgeamtes F. Moser, den Leiter des Kantona-
len Inkassodienstes G. Seitz, die Prisidentin des GRIAPP, Philipoff, den Ehrenprisi-
denten der SKOF R. Mittner, den Vertreter der FDK E. Ziircher.

Anschliessend begriisst Stadtpriasident Scacchi die Teilnehmer im Namen der
Stadt Locarno. Anstelle von Regierungsrat Bervini, der an der Teilnahme verhindert
ist, referiert C. Denti iiber die Entwicklung des Sozialwesens im Kanton Tessin.

Nationalratsprisident Iten referiert zum Thema «Sozialstaat Schweiz — quo
vadis?». Er sieht fiir die Zukunft drei Herausforderungen:

1. die zunehmende Uberalterung der Bevélkerung,

2. die Verinderungen in der Lebensweise der Familie und

3. die wirtschaftliche Entwicklung unseres Landes.

Das Referat wird in der Zeitschrift fiir 6ffentliche Fiirsorge (Z6F) publiziert und
vermutlich im August erscheinen.

U. Hadorn referiert iiber die ZUG-Revision. Das revidierte ZUG wird aller Vor-
aussicht nach auf den 1. Januar 1992 in Kraft treten.

Im Palazzetto FEVI, dem Tagungsort, findet am Abend ein gemeinsames Nacht-
essen statt mit einem Tessiner Buffet. Die Musik dazu wird von der «Bandella Ver-
banella» veranstaltet.

Der zweite Tagungstag wird eingeleitet mit dem Referat von P. Tschiimperlin
zum Thema «Les priorités du travail de la Conférence suisse des institutions d’assis-
tance publique pour les années 1990 et 1991». Die deutsche Ubersetzung wird eben-
falls in der ZoF nachzulesen sein.

Anschliessend werden die statutarischen Geschifte behandelt:

» Tatigkeitsbericht 1988: Der Prisident dankt dem Geschiftsfithrer und der Se-
kretdrin sowie den Mitgliedern der Geschiftsleitung und des Vorstandes fiir die Mit-

153



	"Gerechtigkeit als Tausch"

