
Zeitschrift: Zeitschrift für öffentliche Fürsorge : Monatsschrift für Sozialhilfe :
Beiträge und Entscheide aus den Bereichen Fürsorge,
Sozialversicherung, Jugendhilfe und Vormundschaft

Herausgeber: Schweizerische Konferenz für Sozialhilfe

Band: 86 (1989)

Heft: 10: Schweizerische Konferenz für Sozialhilfe

Artikel: "Gerechtigkeit als Tausch"

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-838407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-838407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gerechtigkeit als Tausch»

Im Rahmen der Mitgliederversammlung der SKöF vom 31. Mai und I.Juni
1989 hielt Otfried Höffe, Professor für Ethik und politische Philosophie an
der Universität Freiburg, einen Vortrag zum Thema «Gerechtigkeit als
Tausch: Ein neues Denkmuster für die Sozialpolitik». In dieser Nummer der
ZöF wird das Manuskript dieses anspruchsvollen Referates leicht gekürzt
publiziert. Die Untertitel sind von der Redaktion gesetzt.

Die Red.

Sie haben zu diesem Vortrag einen Philosophen eingeladen. Ich fürchte, das
ist ein grosses Risiko. Denn was tun Philosophen? Ich zitierte nicht unsere
Kirchenväter, also Piaton und Aristoteles; ich zitiere - Sie verzeihen - Edgar
Wallace, Neues vom Hexer. «Was tun Sie denn?» wird der Inspektor gefragt.
Die Antwort lautet: «Ich denke nach.» «Ist das nicht ein bisschen wenig?»

Ich muss gestehen, in den nächsten 30 oder 35 Minuten werde ich nichts
anderes als nachdenken. Wenn ich Glück habe, finde ich Ihre Aufmerksamkeit,

und dann denken wir zusammen nach. Worüber? Über eine sehr
grundsätzliche Frage: Mit welchem Recht gibt es den Sozialstaat und im Rahmen
des Sozialstaates die öffentliche Fürsorge?

Die Gerechtigkeit in erster Linie als Tauschgerechtigkeit zu behandeln, ist
uns wenig vertraut. Ich möchte also ein neues Legitimationsmuster vorschlagen.

Der entscheidende Grund für diesen Vorschlag liegt natürlich nicht in
dem genannten Argument, über das Prinzip der Tauschgerechtigkeit streite
man sich nicht. Es gibt einen sachlichen Grund:

In der Regel ordnen wir die Aufgaben des Sozialstaates der Verteilungsgerechtigkeit

zu. Gegen diese Zuordnung spricht nicht nur, dass die Prinzipien
der Verteilungsgerechtigkeit umstritten sind. Ein wichtiger Einwand ist
dieser: Das Muster für Verteilungsfragen ist ein Kuchen, den wir unter viele
Personen aufteilen. Dabei bleibt eine Frage offen: Wer backt denn den
Kuchen? Und: Wer bezahlt die Zutaten? Dort, wo die Verteilungsgerechtigkeit

den Grundbegriff abgibt, kommt das zu Verteilende «von oben», von
einer überlegenen, und zwar primär nicht machtmässig, sondern produktiv
überlegenen Instanz. Der «Kuchen» kommt von Gott, der Natur, einem
Familienvater oder Sippenhäuptling, später von einem Staat, der dann notwendig

paternalistische Züge trägt. Das zu Verteilende fällt aber nicht wie das
Manna vom Himmel; auf die eine oder andere Weise muss es erst erarbeitet
und bezahlt werden. Die öffentliche Fürsorge bezahlt der Steuerzahler. Der
tut es natürlich nicht freiwillig. Unsere Frage lautet daher: Was berechtigt
uns, die Zahlung von ihm zu verlangen? Eines sieht man aber leicht: Für das
Bezahlen sind die Bürger einander neben-, nicht untergeordnet. Das Grundmuster

der Kooperation unter Gleichen ist nicht die Verteilung, sondern der
Tausch. Der Tausch ist die nicht-paternalistische, die «brüderliche», man
könnte auch sagen: «demokratische» Form der Zusammenarbeit.

Wenn nun jeder genau so viel abgibt, wie er im Gegenzug empfängt, so ist
der Tausch gerecht. In vielen Fällen lässt sich das «genau so viel» aber nicht

147



feststellen. Wir sind deshalb nicht zu kleinlich und sind mit einem wechselseitigen

Vorteil zufrieden. Ungerecht ist, wenn der eine nur gibt, der andere
bloss nimmt; gerecht ist, wenn alle Seiten bevorteilt sind.

Vielleicht halten Sie diese Überlegung für einsichtig. Trotzdem liegen
Ihnen gewichtige Einwände auf der Zunge. Namentlich für Ihre Aufgabe, die
öffentliche Fürsorge, ist das Tauschdenken geradezu befremdlich. Ihr erstes
Bedenken lautet: Der Tausch ist doch ein ökonomischer Vorgang; der Staat
definiert für die Wirtschaft Rahmenbedingungen, gewiss, er fördert oder
hemmt die Wirtschaft; seine Tätigkeit besteht aber nicht in einem ökonomischen

Tun. Im Gegenteil, hat schon Hegel gesagt, ist das ökonomische
Tauschgeschäft für den Begriff eines sittlichen Gemeinwesens zutiefst
unangemessen.

Dieser Einwand ist zwar richtig, aber nur deshalb, weil er den Tausch zu
eng versteht. Gewöhnlich denken wir beim Tausch an ökonomische Güter,
also an Waren, an Geld oder an jene Dienstleistungen, die man sich kaufen
kann. Es gibt aber auch nichtökonomische Güter, die gleichwohl getauscht
werden; es gibt einen nichtökonomischen Tausch. Zu den nichtökonomischen
Gütern gehören beispielsweise jene Einflusschancen, die wir Macht nennen,
ferner Sicherheit, gesellschaftliche Anerkennung, auch Selbstachtung. Nicht
zuletzt geht es um Freiheiten und Chancen der Selbstverwirklichung.

Was haben diese Güter mit einem Tausch zu tun? Einen Teil dieser Güter
kann man auch ohne Tausch gewinnen. Gerecht werden Sozialbeziehungen
aber erst dort, wo auch bei den nichtökonomischen Gütern ein wechselseitiges

Nehmen und Geben stattfindet.

«Negativer Tausch»

Beim Geben und Nehmen denken wir wie selbstverständlich an einen positiven

Tausch. Es gibt aber auch so etwas wie «negative Dienstleistungen» und
einen «negativen Tausch». Und die elementaren Staatsaufgaben beziehen
sich genau darauf; auf negative Dienstleistungen bzw. auf einen negativen
Tausch. Der Schutz von Leib und Leben entsteht nur dadurch, dass die
Bürger wechselseitig darauf verzichten, gegeneinander gewalttätig zu werden.

Dort, wo jeder auf seine Freiheit verzichtet, Leib und Leben anderer zu
bedrohen, erhält er im Gegenzug von allen anderen denselben Verzicht. Und
der universal wechselseitige Verzicht, der negative Tausch, hat als solcher
eine positive Bedeutung. Der allseits vorgenommene Verzicht zu töten wird
mit dem ebenso allseitigen Recht auf Leib und Leben belohnt. Dabei bedeutet

die Belohnung nicht etwa die Wirkung zum Freiheitsverzicht als der
Ursache; sie ist vielmehr nichts anderes als die positive Seite des
Freiheitsverzichtes. Dort, wo man wechselseitig auf seine Tötungsfreiheit verzichtet,
wird «automatisch» die Integrität von Leib und Leben gesichert. Ebenso
verhält es sich mit den anderen Freiheitsrechten. Der Schutz des Eigentums
entsteht durch den wechselseitigen Verzicht auf Diebstahl; die Religionsfreiheit

entsteht durch den Verzicht, die Religionsausübung anderer zu behindern;

usw.

148



Nun lässt sich zeigen, dass der entsprechende Tausch für jeden vorteilhaft
ist. Nehmen wir als Beispiel den Schutz von Leib und Leben. Es gibt zwar
Menschen, die andere Güter für wichtiger halten; das sind die religiösen oder
politischen Märtyrer, die ihr Leben für eine religiöse oder politische
Überzeugung opfern. Aber in einer anderen Hinsicht ist auch für die Märtyrer das
Leben unverzichtbar. Es ist nämlich die Voraussetzung dafür, dass er
überhaupt Überzeugungen haben und ihnen gemäss leben kann. Unabhängig von
dem, was man inhaltlich anstrebt, ist das Leben die Voraussetzung für
Handlungsfreiheit. In diesem Sinn will der religiöse oder politische Märtyrer
selber entscheiden, wofür er sein Leben opfert: um seiner religiösen oder
politischen Überzeugung treu zu bleiben - und nicht etwa, um von einem
Betrunkenen überfahren zu werden. Folglich sind der Verzicht, andere zu töten,
und der Tausch dieses Verzichts für alle von Vorteil; der entsprechende
Tausch ist gerecht.

Weil der Freiheitstausch, der zu den Freiheitsrechten führt, vorteilhaft,
überdies gerecht ist, wird man sich fragen: Warum braucht es dann noch
öffentliche Gewalten, warum braucht es einen Staat? Die Frage wird sich
ebenso für die öffentliche Fürsorge stellen: Wenn die Fürsorge einen
Tauschcharakter hat, dann - so scheint es - lässt man sich auf sie freiwillig ein.
Eine durch Steuern finanzierte und insoweit zwangsförmig organisierte
Fürsorge, eine öffentliche Fürsorge wird überflüssig.

«Freiheitsrechte»

Bleiben wir zunächst bei den Freiheitsrechten: Zu ihrer Durchsetzung
bräuchten wir dann keinen Staat, wenn es nur zwei Wahlmöglichkeiten gäbe:
den wechselseitigen Freiheitsverzicht oder den Verzicht auf diesen Verzicht.
In Wahrheit gibt es aber eine dritte Möglichkeit, und diese erweist sich als
noch vorteilhafter. Es ist der einseitige Freiheitsverzicht, allerdings der
einseitige Verzicht der anderen. Wenn die anderen auf ihre Tötungsfähigkeit
verzichten, dann geniesse ich auch dort mein Lebensrecht, wo ich den
vitalen Interessen eines anderen im Wege stehe und der andere mich am liebsten

töten würde. Und ich geniesse das Lebensrecht, ohne dass ich dort, wo
andere mich in meinen vitalen Interessen behindern, meine Tötungsfähigkeit
aufgebe.

Im Bereich öffentlicher Verkehrsmittel nennt man ein solches parasitäres
Ausnutzen allseits vorteilhafter Unternehmungen ein Schwarzfahren oder
Trittbrettfahren. Analog dazu könnte der Versuch, den Vorteil der wechselseitigen

Freiheitsverzichte zu geniessen, ohne dafür den Preis, den eigenen
Freiheitsverzicht zu bezahlen, ein Trittbrettfahren am gerechten Freiheitstausch

heissen. Die Versuchung zu einem solchen Trittbrettfahren geschieht
vor allem dort, wo die Vorteile des Freiheitstausches zeitverschoben zum
Tragen kommen. Das ist etwa in der Beziehung der Generationen zueinander
der Fall.

Um ein parasitäres Ausnutzen des allseitigen Vorteils zu verhindern und
um die Gefahr zu bannen, dass der negative Freiheitstausch ein blosses Wort

149



bleibt, darf sich das Schwarzfahren nicht lohnen. An dieser Stelle unseres
Versuchs, Gerechtigkeitsaufgaben nach dem Muster der Tauschgerechtigkeit
zu lösen, wird nun jene gemeinsame oder öffentliche Durchsetzungsmacht
nötig, die wir «Staat» nennen. Philosophisch genauer wäre es, von einem
(öffentlichen) «Schwert der Gerechtigkeit» zu sprechen.

Nun ist es für alle Seiten vorteilhafter, wenn es keine Trittbrettfahrer gibt.
Deshalb trifft für die öffentliche Durchsetzungsmacht dasselbe wie für die
wechselseitigen Freiheitsverzichte zu: Der Vorteil der einen fällt mit dem
Vorteil aller anderen zusammen; die Einrichtung der entsprechenden
Staatsgewalten ist gerecht.

Die Überlegungen zu den Freiheitsrechten können das neue Denkmuster
plausibel machen. Sie zeigen, dass der Tausch weit mehr als eine bloss
ökonomische Bedeutung hat. Man wird aber einen zweiten Einwand haben und

sagen: Für die Freiheitsrechte mag das Tauschdenken hilfreich sein; auf
diese Weise nicht lösbar seien aber Aufgaben des Sozialstaats. Der Sozialstaat

sorgt beispielsweise für das Bildungswesen oder kümmert sich um die
soziale Sicherheit von Kranken, Invaliden, Waisen und Arbeitslosen. In all
diesen Fällen geht es nun um wirtschaftlich und sozial Schwächere, also um
jene Personengruppen, die beim wechselseitigen Geben zuwenig anbieten.
Aber vielleicht haben wir einmal mehr einen zu engen Tauschbegriff.

Beispiel: Die Hilfe für das Alter

In unserem Kulturraum legitimieren wir diese Sorge gern nach dem Prinzip
der Nächstenliebe bzw., säkularisiert, der Solidarität. Dieses Prinzip ist
jedoch kulturspezifisch; das Gebot, das Alter zu ehren, finden wir aber so

gut wie in allen Kulturen. Schon deshalb empfiehlt es sich, nach einem
anderen Legitimationsgrund zu suchen. Im übrigen hat man auf die Anerkennung

einer Solidaritätspflicht keinen Anspruch. Wenn man dagegen mit dem
Prinzip der Tauschgerechtigkeit argumentiert, dann ist die Sorge für die
Älteren nicht länger eine «Gnade», die die Jüngeren gewähren oder zu
gewähren sich weigern. Sie wird zu einer Schuldigkeit. Dasselbe gilt für die
anderen Aufgaben des Sozialstaates. Wenn sie von der Tauschgerechtigkeit
her geboten sind, steht uns ihre Anerkennung nicht mehr frei; sozialstaatliche
Leistungen hängen nicht mehr vom Wohlwollen oder Übelwollen ab; sie
werden zu einem berechtigten Anspruch.

Wer tauschtheoretisch argumentieren will, muss nach Tauschformen
suchen. Beim Gebot, das Alter zu ehren, findet er drei Grundformen. Die
einfache Tauschform besteht in einem synchronen, (ungefähr) zeitgleichen
Tausch von Leistung und Gegenleistung. Wenn wir wieder für das Hilfs- und
Erfahrungspotential der Älteren sensibel werden, wenn wir überdies die
Fähigkeit gewinnen, das Potential «auszuschöpfen», ohne die Älteren
«auszunutzen», dann finden wir eine bunte Fülle von Möglichkeiten, wie die
verschiedenen Generationen ihre spezifischen Fähigkeiten, Erfahrungen, auch
Beziehungen wechselseitig vorteilhaft austauschen.

150



Eine zweite Tauschform ist der phasenverschobene (diachrone) und dabei
zunächst negative Tausch. Hier lässt sich unsere Legitimation von Freiheitsrechten

ergänzen; diese hatten nämlich die Generationsstruktur menschlichen
Lebens und damit verbunden die unterschiedlichen Macht- und Drohpotentiale

eingeklammert. Der Mensch kommt aber so gut wie machtlos auf die
Welt, und im Alter kehrt er wieder zu einem hohen Mass an Machtlosigkeit
zurück. Bei diesen beiden Lebensphasen kann man nun einen Tausch vornehmen.

Um heranwachsen zu können, haben die Kinder, um in Ehren alt zu
werden, haben die gebrechlich gewordenen Eltern ein Interesse, dass man
ihre Schwäche nicht ausnützt. Deshalb ist es für die mittlere Generation
vorteilhafter, ihre Machtüberlegenheit gegen die junge Generation nicht
auszuspielen. Die mittlere Generation will nämlich, wenn die Kinder heranwachsen,

sie selber aber zur dritten Generation geworden ist, ihrerseits nicht den
Machtpotentialen der nachgewachsenen Generation ausgesetzt sein. So zeigt
der generationsübergreifende Blick, dass es nicht etwa Solidaritäts-, sondern
Gerechtigkeitsargumente, genauer: dass es Argumente der Tauschgerechtigkeit

sind, die die genannten Gruppen in den allseits vorteilhaften Freiheitstausch

einbeziehen.
Da der Mensch nicht bloss machtlos, sondern auch extrem hilflos geboren

wird und da er nach einer Zeit relativer Selbständigkeit wieder hilflos aus
der Welt herausgeht, gibt es eine dritte Form, den positiven diachronen
Tausch: Die Hilfe, die die junge Generation nach der Geburt und beim
Heranwachsen erfährt, wird durch eine Hilfe gegen die Älteren «wiedergutgemacht».

Entwicklungsgeschichtlich gesehen findet der doppelt phasenverschobene

Tausch zunächst innerhalb der Familie und der Grossfamilie, der
Sippe, statt. Diese Beziehung entspricht einer Art von «Eltern-Kinder-
Vertrag»; der wird über eine phasenverschobene, aber wechselseitige Hilfe
abgeschlossen.

Der «Generationen-Vertrag»

Inzwischen haben wir diesen «Familien-Vertrag» längst zu einem
«Generationen-Vertrag» erweitert. Ein Grund dafür sind die komplizierter gewordenen

Sozialverhältnisse. Ein zweiter Grund: die Eltern sollen nicht vom
Verhalten ihrer Kinder abhängig sein. Insbesondere sollen sie von der
Trittbrettfahrergefahr frei sein. Die Kinder erhalten ihre Hilfe früher, als sie den
Eltern helfen; deshalb besteht die Gefahr, dass sie später den Eltern gar nicht
helfen wollen. Der Generationen-Vertrag besteht nicht mehr direkt und
persönlich zwischen Eltern und «ihren» Kindern; er wird von der Rechts- und
Staatsordnung abgesichert und wird dadurch verlässlicher.

Zugunsten des Generationen-Vertrages spricht nicht nur die Trittbrettfahrergefahr.

Es gibt auch ein institutionstheoretisches Argument, und dieses ist
in seinem Kern wieder von der Tauschgerechtigkeit bestimmt: Das politische
Gemeinwesen ist eine Institution zweiter Ordnung. Durch den Staat werden
die Primärinstitutionen, die Familien, nicht bloss koordiniert; sie werden

151



auch in ihrer Autonomie, nämlich in ihrem Eigenrecht und Eigengewicht,
relativiert. Diese Relativierung bedeutet nicht bloss eine Entlastung; die
Familien werden auch entmachtet. Nach dem Prinzip der Gleichwertigkeit
des Nehmens und Gebens ist es deshalb gerechtigkeitsgeboten, für die
Entmachtung «Entschädigungen» zu leisten. Das Gemeinwesen übernimmt für
jene Aufgaben Verantwortung, die die Primärinstitution Familie bzw. Sippe,
und zwar wegen der Entmachtung, nicht mehr oder nur noch unzureichend
erfüllt.

Das Argument der Entmachtung trifft nicht nur auf die Hilfe gegen die
Älteren zu. Andere Aufgaben des Sozialstaates lassen sich mit demselben
Argumentationsmuster rechtfertigen. Kurz: ein grosser Teil der Sozialstaatsaufgaben

besteht in einer Kompensationspflicht und einer Auffang-Verantwortung.
An seiner Oberfläche ist der Sozialstaat eine Solidaritätsleistung; im

legitimationstheoretischen Kern stellt er sich aber als eine Gerechtigkeitsaufgabe
dar.

Wenn Sie die bisherigen Überlegungen für plausibel halten, ist es zu
unserem Argumentationsziel nicht mehr weit, zur These, die öffentliche
Fürsorge sei Bestandteil eines gerechten Tausches. Bevor Sie diese These
anerkennen, werden Sie aber noch einen Einwand formulieren: Vielleicht, denkt
man, lassen sich viele Sozialstaatsaufgaben tauschtheoretisch legitimieren.
Aber bei der eigenen Aufgabe, der öffentlichen Fürsorge, wird man glauben,
versagt dieses Denken. Denn die Fürsorge ist doch gerade Gegenteil eines
Tausches. Die alleinerziehende Frau oder die Kinder eines Alkoholikers
erhalten aus genau dem Grund Zuwendungen, weil sie ihre pure Not anbieten
und sonst nichts. Der Tausch besteht in einem wechselseitigen, die Fürsorge
dagegen in einem einseitigen Nehmen und Geben; die Gegengabe des
Notleidenden besteht allenfalls in einem «Dankeschön».

Dieser dritte und für heute letzte Einwand ist zunächst richtig. Inzwischen
haben wir uns aber mit dem Tauschgedanken angefreundet und geben es
nicht so rasch auf: Gibt es nicht auch hier ein Tauschproblem?

Die Grossfamilien waren Solidargemeinschaften, die ihre in Not geratenen
Mitglieder unterstützten. Dass es heute (fast) keine Grossfamilien mehr gibt,
dafür sind wirtschaftliche und soziale Veränderungen verantwortlich, die den
einzelnen Familien nicht angelastet werden können. Verantwortlich ist
beispielsweise eine grössere berufliche, dabei auch geographische Mobilität.
Der Vorteil dieser Mobilität besteht - unter anderem - in einer hoch rationalen

und florierenden Wirtschaftsordnung, ausserdem in einem hohen Mass
individueller Freiheit. Die Vorteile sind allerdings nicht ganz «kostenfrei».
Zu den Kehrseiten gehören die Auflösung der Grossfamilien, höhere
Scheidungsraten und vieles mehr. Die Problemfälle bestehen z.B. in den sog.
unvollständigen Familien, das sind, konkreter, meist Frauen, die nach einer
Scheidung mit ihren Kindern allein dastehen; oder es sind Suchtmittelabhängige,

deren Familien zerfallen. Für all diese Fälle gibt es individuelle
Gründe, gewiss. Ich will die persönliche Verantwortung auch nicht schmälern.

Trotzdem gibt es auch individuelle Gründe, eben die angedeuteten
globalen Veränderungen in unserer Wirtschafts- und Sozialordnung.

152



Es ist gerecht, und zwar tauschgerecht, dass wir auch die Nachteile
gemeinsam tragen. Dazu gehört es, in Not geratenen Freunden und Verwandten
zu helfen. Wegen der Trittbrettfahrergefahr werden aber manche Mitbürger
nicht genug Hilfe finden. Da die unpersönliche Hilfe ausserdem wirkungsvoller

sein kann - sie erspart das die Selbstachtung schmälernde Bitten -,
halte ich es für ein gerechtigkeitsgebotenes Minimum, dass wir - auch - eine
öffentliche Fürsorge finanzieren.

Ich breche hier ab. Ohne Zweifel müsste man diese Überlegungen noch
vertiefen und weitere Einwände diskutieren. Das Legitimationsmuster
«Tausch» stellt auch lediglich einen Vorschlag dar. Versuchen wir doch
einmal, die Aufgaben des Sozialstaates so zu diskutieren: nicht mit Solidari-
täts-, sondern mit Gerechtigkeitsüberlegungen und im Rahmen der Gerechtigkeit

nicht mit einer Verteilungs-, sondern mit der Tauschgerechtigkeit.

Jahrestagung 1989

Protokoll der 82. Mitgliederversammlung der Schweizerischen Konferenz für
öffentliche Fürsorge vom 31. Mai/1. Juni 1989 in Locarno

Die Tagung wird durch den Präsidenten, Emil Künzler, eröffnet. Er begrüsst die
Gäste: Nationalratspräsident J. Iten, Stadtpräsident D. Scacchi, P. Hess vom BAP,
U. Hadorn vom DFW, M. Jaggi vom BSV, den Chef des Kantonalen Sozialdienstes
C. Denti, den Chef des Kantonalen Fürsorgeamtes F. Moser, den Leiter des Kantonalen

Inkassodienstes G. Seitz, die Präsidentin des GRIAPP, Philipoff, den Ehrenpräsidenten

der SKöF R. Mittner, den Vertreter der FDK E. Zürcher.
Anschliessend begrüsst Stadtpräsident Scacchi die Teilnehmer im Namen der

Stadt Locarno. Anstelle von Regierungsrat Bervini, der an der Teilnahme verhindert
ist, referiert C. Denti über die Entwicklung des Sozialwesens im Kanton Tessin.

Nationalratspräsident Iten referiert zum Thema «Sozialstaat Schweiz - quo
vadis?». Er sieht für die Zukunft drei Herausforderungen:

1. die zunehmende Überalterung der Bevölkerung,
2. die Veränderungen in der Lebensweise der Familie und
3. die wirtschaftliche Entwicklung unseres Landes.
Das Referat wird in der Zeitschrift für öffentliche Fürsorge (ZöF) publiziert und

vermutlich im August erscheinen.
U. Hadorn referiert über die ZUG-Revision. Das revidierte ZUG wird aller

Voraussicht nach auf den 1. Januar 1992 in Kraft treten.
Im Palazzetto FEVI, dem Tagungsort, findet am Abend ein gemeinsames Nachtessen

statt mit einem Tessiner Buffet. Die Musik dazu wird von der «Bandella Ver-
banella» veranstaltet.

Der zweite Tagungstag wird eingeleitet mit dem Referat von P. Tschümperlin
zum Thema «Les priorités du travail de la Conférence suisse des institutions d'assistance

publique pour les années 1990 et 1991». Die deutsche Übersetzung wird ebenfalls

in der ZöF nachzulesen sein.
Anschliessend werden die statutarischen Geschäfte behandelt:
• Tätigkeitsbericht 1988: Der Präsident dankt dem Geschäftsführer und der

Sekretärin sowie den Mitgliedern der Geschäftsleitung und des Vorstandes für die Mit-

153


	"Gerechtigkeit als Tausch"

