
Zeitschrift: Der Armenpfleger : Monatsschrift für Armenpflege und Jugendfürsorge
enthaltend die Entscheide aus dem Gebiete des Fürsorge- und
Sozialversicherungswesens

Herausgeber: Schweizerische Armenpfleger-Konferenz

Band: 53 (1956)

Heft: 10

Artikel: Die Stellung des Armen im Zeitalter des Frühkapitalismus

Autor: Schmeitzky, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-836956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-836956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Armenpfleger
MONATSSCHRIFT FÜR ARMENPFLEGE UND JUGENDFÜRSORGE
Offizielles Organ der Schweizerischen Armenpfleger-Konferenz

Mit Beilage: Eidgenössische und kantonale Entscheide
Beilage zum „Schweizerischen Zentralblatt für Staats- und Gemeindeverwaltung"

Redaktion: Dr.A.ZIHLMANN, Allg. Armenpflege, Leonhardsgraben 40, BASEL
Verlag und Expedition: ART. INSTITUT ORELL FÜSSLI AG, ZÜRICH

„Der Armenpfleger" erscheint monatlich.
Jährlicher Abonnementspreis für direkte Abonnenten Fr. 11.20, für Postabonnenten Fr. 11.70

Der Nachdruck unserer Originalartikel ist nur unter Quellenangabe gestattet

53. JAHRGANG Nr. lO 1. OKTOBER JOS«

Die Stellung des Armen im Zeitalter des Frühkapitalismus

Religionssoziologische Hintergründe der Einstellung des

Puritanismus zur Frage der Armut

Von Dr. R. Schmeitzky, Basel, Fürsorger der Basler Strafgefangenen

Seit jeher beschäftigte den Menschen das Phänomen der Armut. Als soziales
Wesen ist er nicht nur Person und Individuum, sondern ganz besonders Glied
einer - im soziologischen Sinne - Gemeinschaft, einer Gesellschaft. Als Einzelgänger

im strengsten Sinne des Wortes kann er ja gar nicht existieren; vielmehr
findet er seine Wesensentfaltung und -Vollendung erst dann, wenn er die
zwischenmenschlichen Beziehungen erkeimt und bejaht. In dieser Vielfalt von Berührungspunkten

und unsichtbaren Fäden spielt nun das Problem der Armut, der
wirtschaftlichen Schwäche, eine wesentliche Rolle. Die Einstellung des Einzelnen,
einer Gemeinschaft oder sogar eines ganzen Volkes zu dieser Frage ist bedingt
durch wirtschaftliche, religiöse, politische, psychologische und soziologische
Gegebenheiten. Eine Armengesetzgebung zum Beispiel ist somit das Produkt einer
Unzahl von Faktoren, welche keineswegs alle gleich gerichtet sind, sondern sich in
ihrer historischen Entwicklung überschneiden, vielleicht sogar gegenseitig
aufheben können. Wir versuchen im folgenden, eine der interessantesten, wenn auch
nicht glücklichsten Perioden der Armengesetzgebung etwas näher anzuschauen;
sind uns allerdings bewußt, daß bei einem derart komplexen Problemkreis nur
einzelne wesentliche Punkte hervorgehoben werden können.

Um die Einstellung der Puritaner zur Armut überhaupt verstehen zu können,
ist es notwendig, in aller Kürze die wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse zu
streifen, welche die Reformation im 16. Jahrhundert angetroffen hat. Die Wirtschaft
war im späten Mittelalter immer noch weitgehend naturalwirtschaftlich, zum
größten Teil auch feudalistisch organisiert, und der Ertrag des Bodens die Grundlage

der wirtschaftlichen Organisation und Bedarfsdeckung. Bereits begannen sich
jedoch neue Entwicklungen abzuzeichnen oder hatten schon deutliche Formen



— 82 —

angenommen. Das Geldwesen weitet sich aus und gewinnt größere Bedeutung, und
neue Erwerbsmöglichkeiten treten in den Vordergrund: Der Handel wächst ganz
allgemein (erst Einfluß der Kreuzzüge, dann später der großen Entdeckungen
usw.), viele Städte nehmen einen mächtigen wirtschaftlichen Aufschwung, einige
Wirtschaftszweige entwickeln sich in einem kapitalistisch anmutenden Tempo
(Bergbau, Textilindustrie), die Handelskompanien bauen Verbindungen in alle
Richtungen aus, Kapitalballungen treten auf, die zünftische Ordnung beginnt zu
zerbröckeln, neue politische Ideen setzen sich durch, und der Einfluß der Kirche
nimmt in allen Gebieten des menschlichen Lebens ständig ab.

Während sich so auf wirtschaftlichem und «nationalem» Gebiete bereits
revolutionäre Tendenzen abzuzeichnen beginnen und sich starre Kesseln lockern, bleiben

andere Faktoren eher stabil und werden zum Teil oder wenigstens anfänglich
auch von der Reformation nicht berührt. Das Mittelalter war - um ein Beispiel
zu nennen, welches im Hinblick auf unsere Fragestellung von besonderem Interesse
ist - vom Begriff der Gliederung der Gesellschaft in Stände vollkommen
durchdrungen. Man betrachtete das Gesellschaftsgefüge als einen Organismus mit
verschiedenen Gliedern, von denen jedes nach der von Gott gewollten Seinsordnung
seine bestimmte Aufgabe zu erfüllen und sich damit abzufinden hatte (gerade
dieser letztere Punkt ist sehr wichtig und bildet ein wesentliches Unterscheidungsmerkmal

zur Entwicklung in späteren Jahrhunderten). Unter diesem Gesichtspunkt

einer stabilen, unverrückbaren Ordnung wurden im Mittelalter nicht nur
etwa die drei traditionellen Stände betrachtet; vielmehr galt dieser selbst für
Gruppierungen aller Art, für Funktionen und Berufe. Es leuchtet ein, daß diese
Anschauungen teils konservierenden, teils aber auch hemmenden Charakter hatten,

und für die Entfaltung der Wirtschaft so oder so von großer Bedeutung
waren.

Obwohl der Kirche die Kontrolle über den sich immer selbständiger und
unabhängiger gebärdenden Wirtschaftsorganismus sukzessive entglitt und sie
selbst durch die säkularisierende Wirkung des Besitzes sowie andere Einflüsse
angeschlagen war, ging doch die allgemeine Meinung selbst noch im späten Mittelalter

dahin, daß zum Beispiel bei Abschluß eines Kaufvertrages ein «gerechter
Preis» (wobei über die Definition dieses Begriffes endlose Diskussionen geführt
wurden!) zu fordern sei oder daß Wucher ein schändliches Vergehen darstelle.
Ganz allgemein kann man feststellen, daß bis zur Reformation trotz aller
Unzulänglichkeiten wenigstens immer wieder der - allerdings oft fruchtlose - Versuch
gemacht wurde, auf wirtschaftlichem Gebiete gewisse moralische Grundsätze
einzuführen oder anzuwenden und Überschreitungen anzuprangern. In diesem
Zusammenhang ist es vor allem auch wichtig, darauf hinzuweisen, daß das Mittelalter

zum Problemkreis Arbeit / Reichtum / Armut eine genau umgrenzte
Einstellung hatte : der Zweck der menschlichen Arbeit wurde nicht in der Bereicherung
gesehen; vielmehr galt die Arbeit als Mittel zur Beibehaltung des Zustandes (jeder
bleibe in seinem Stande!), in dem man geboren war. Das ungeordnete Streben nach
Reichtum war als Sünde des Geistes verpönt, und der Arme wurde als Freund
Gottes betrachtet. Die Geistlichen betonten und das Volk teilte diese Ansicht, daß
es ein gutes Werk sei, dem Armen zu helfen; war doch jede karitative Tätigkeit den
Mitmenschen gegenüber letztlich eine Wohltat, die man Christus selbst erwies.

Die erste Generation der Reformatoren - bis zu einem gewissen Grade
vielleicht mit Ausnahme von Calvin - wollte diese soziale Ordnung, die dem Mittelalter

während Jahrhunderten ihren Stempel aufgedrückt hatte, keineswegs ver-



— 83 —

ändert wissen und den Großteil der überlieferten Spielregeln auf wirtschaftlichem
Gebiet nicht nur beibehalten, sondern sogar erneuern und verschärfen. Gerade zu
Beginn der Reformation ging es ja in erster Linie darum, zur «Reinheit des
Christentums» zurückzukehren und gewisse wirtschaftliche Praktiken der Kirche
resp. ihrer Träger zu verurteilen; Mißstände werden angegriffen, die schon vor
dem 16. Jahrhundert zu einigen mehr oder weniger erfolgreichen Reformbestrebungen

geführt hatten (zum Beispiel: Franziskus! Aber auch: gewisse
Ordensreformen wie Cluny oder Hirsau, verschiedene «Ketzerbewegungen» usw.). So

waren und blieben Luthers Ansichten über die Gesellschaftsordnung und die Sozialmoral

durchaus traditionalistisch : er anerkannte weitgehend die hergebrachte
gesellschaftliche Gliederung (mit Ausnahme der kirchlichen), verurteilte den Wucher
und vertrat in der Preisfrage die längst bekannten Ansichten. Dennoch lagen in
seinen Lehren bereits die Wurzeln einer späteren, weitergehenden Entwicklung
verborgen: er forderte eine neue Art der Beziehung zwischen Gott und dem
Menschen, sah Arbeit und Beruf (Be-Ruf, von Gott gerufen!) schon nicht mehr im
gleichen Lichte wie die Theologen der früheren Jahrhunderte und propagierte
vor allem eine neue Konzeption der Lebensführung (alles irdische Tun, somit auch
die guten Werke, können die Gnade, das Heil nicht erwirken!). Luther wäre
allerdings entsetzt gewesen, wenn er geahnt hätte, welche Konsequenzen seine Lehren
später nach sich ziehen würden (man denke in diesem Zusammenhang nur an seine
Verurteilung der aufständischen Bauern, die seine Auffassungen etwas allzu genau
befolgt hatten). Noch viel weitreichendere Folgen sollten jedoch die vom
Calvinismus ausstrahlenden Bewegungen nach sich ziehen.

Die zentrale Lehre Calvins ist die Gnadenwahl (Prädestination) : Der Mensch
hat durch seinen Fall in die Sünde die Fähigkeit zum Guten verloren und kann
sich nicht bekehren. Vielmehr ist er nach Gottes unabänderlichem Ratschluß und
freiem Willensakt zum ewigen Leben oder zum ewigen Tod bestimmt, ohne daß
Gott durch die Voraussicht von Glaube, guten Werken und Beharrlichkeit zu
«beeinflussen» wäre. Der definitive Entscheid Gottes ist somit absolut frei gefällt
und kann durch menschliche Einwirkung nicht gewandelt werden. Die Möglichkeit
des sakramentalen Heiles fällt weg, der Einzelne wird auf sich selbst abgestellt
und die Welt «entzaubert».

Man sollte nun meinen, die logische Konsequenz dieser Lehre wäre ein
Ausweichen in fatalistische Abgeschlossenheit. Durch die Einschaltung des
Bewährungsgedankens fiel jedoch diese Möglichkeit weg: der Mensch erhält durch rastlose

Arbeit die Gewißheit der Auserwählung! (die andere Lösung: es sei einfach
seine Pflicht, an die persönliche Erwählung zu glauben, tritt in der Entwicklungsgeschichte

der calvinistischen Lehre eher in den Hintergrund). Der zum ewigen
Heil Berufene ist somit ein Werkzeug Gottes; seine erste und wichtigste Aufgabe
ist es, durch seine Tätigkeit den Schöpfer zu verherrlichen. Er hat ferner sein
Leben einer straffen Disziplin zu unterstellen und an der Schaffung einer Gemeinschaft

von Heiligen mitzuwirken (in Genf, später in etwas abgeänderter Form in
New England, wird zum Beispiel konsequenterweise die Lebensführung jedes
einzelnen mit einem fast krankhaften Eifer von einer Art geistlichen Sittenpolizei
bis ins Letzte kontrolliert und einer strengen Zucht unterstellt). Als weiterer
wichtiger Faktor kommt hinzu, daß Calvin und seine Schüler im Gegensatz zu
den anderen Reformatoren, welche noch weitgehend ländliche Verhältnisse vor
Augen hatten, respektive bei ihren Theorien über wirtschaftliche und soziale
Probleme voraussetzten, die ökonomischen Errungenschaften einer Handelsstadt wie



— 84 —

Genf akzeptierten und Bank- sowie Kreditwesen als gegeben betrachteten.
Wirtschaftliche Motive sind deshalb nicht mehr ohne weiteres sündhaft, obwohl sie

gerade in Genf einer sehr strengen Regelung unterzogen und der Kontrolle der
kirchlichen Behörden unterstellt werden.

Abgesehen von der politischen und theologischen Bedeutung des calvinisti-
schen Gedankengutes sollte diese neue Lehre in sozialen und wirtschaftlichen
Belangen eine ungeheure Wucht und Dynamik entfalten. Sie fand Eingang in vielen
Ländern, teils als betonter Individualismus (zum Beispiel: England), teils als
christlicher Sozialismus mit kollektivistischer Komponente (Genf, New England),
je nachdem ob die Anhänger in der jeweiligen Gesellschaftsordnung eine Minderheit

oder eine Mehrheit darstellten. Uns interessiert im folgenden die Entwicklung
in England sowie die Entstehung des Puritanismus; einer Bewegung, die nicht nur
- mit anderen Faktoren zusammen - die ökonomische Situation revolutionierte,
sondern auch eine vollkommen neue Einstellung zu sozialen Fragen hervorbrachte.

Die anglikanische Kirche Englands, weitgehend getragen von der herrschenden
aristokratischen Schicht, war zwar im Grunde genommen konservativ eingestellt.
Die aufkommenden kapitalistischen Tendenzen in verschiedenen Zweigen der
Wirtschaft sowie die sprunghafte Ausdehnung des Handels mit allen damit
verbundenen neuartigen Problemen hatte jedoch bereits Ende des 16. Jahrhunderts
dazu geführt, daß sich zwischen der kirchlichen Lehrmeinung und der Praxis des

täglichen Lebens eine bedenkliche Kluft öffnete. Diese Entwicklung wurde
verschärft durch politische Einflüsse sowie den Rückzug der kirchlichen Rechtsprechung

in wirtschaftlichen Dingen, ganz besonders aber durch das Aufkommen
einer neuen Bewegung, des Puritanismus. Dieser englische Ableger calvinistischen
Gedankengutes barg ursprünglich neben einer revolutionären Seite ein Element
der Beharrung in sich : anfänglich waren die Puritaner zum Beispiel vom Primat
des Religiösen über die Wirtschaft überzeugt. Durch verschiedene Einflüsse von
außen und von innen gewannen jedoch die utilitaristischen, auflockernden,
individualistisch-revolutionären Tendenzen nach und nach die Oberhand: Während
in Genf die geschäftliche Tätigkeit zwar gutgeheißen, jedoch mit harter Hand
gezügelt worden war, finden wir im England des 17. Jahrhunderts beim Puritanismus

eine Lösung des ökonomischen und des staatlich-gesellschaftlichen Bereiches
aus dem höheren Zusammenhang - ein Vorgang, der von überragender Bedeutung
werden sollte. Zwar war der «Geist des Kapitalismus» direkt kein Kind des
Puritanismus; er traf jedoch bei ihm auf gewisse anregende Momente, die seine Kraft
steigerten und eine ganz spezifische Wirtschaftsgesinnung hervorbrachten, die
frühere Jahrhunderte nicht kannten.

Der Puritanismus verbreitet sich horizontal und vertikal; er dringt in die
anglikanische Kirche und die Sekten, aber auch in alle Stände ein. Man findet ihn
bei den Vertretern des Gewerbes und der aufkommenden Industrie in besonders
starkem Maße. Rastlose Tätigkeit, Energie, Ruf nach Verherrlichung Gottes,
sakramentale Bewertung der Arbeit und Disziplinierung der Lebensführung sind
anfänglich seine Kennzeichen; bald schlagen sie jedoch nach dem relativ schnell
eintretenden Schwinden der religiösen Grundlage in eine von allen moralischen
Fesseln freie Überwertung und Sanktionierung der Wirtschaftstugenden um. Die
wirtschaftlich am meisten florierenden Städte waren die am wenigsten konformistisch

eingestellten, und die in bezug auf ökonomische Macht führenden Schichten
sind in der Regel vom Puritanismus beeinflußt.



— 85 —

Auf das wirtschaftliche Denken seiner Zeit hatte der Puritanismus einen
gewaltigen Einfluß. Da die Gnadengewißheit am Resultat der Tätigkeit im Alltag,
im Beruf abgelesen werden kann, stürzt sich der Puritaner mit Energie und
Ausdauer ins praktische Leben. Der Profit, die Höhe der Gewinnchance wird
ausschlaggebend und der Erwerb von Reichtum als äußeres Zeichen der Auserwählt-
heit erstrebenswert, ja sogar geboten (nur sein selbstsüchtiger und prahlerischer
Gebrauch ist suspekt - wenigstens im Erühstadium des Puritanismus) : «Geld ist
zeugungskräftig», «Wer nicht arbeitet, soll nichts essen» usw. sind vielgebrauchte
Schlagworte und charakterisieren den Geist der Zeit. Weiter: Der Puritanismus ist
einerseits gegen den Genuß des Besitzes, gegen Konsumtion eingestellt und befreit
andererseits den Erwerb irdischer Güter von den Fesseln ethischer Überlegungen.
Er begünstigt die Bildung und Zusammenballung des Kapitals und erklärt die
ungleiche Verteilung des Besitzes als Werk des göttlichen Willens. Von diesen
Ansichten ist der Weg nicht mehr weit zur Auffassung, daß nur irdische Werte zählen,
daß die Masse nur arbeitet, wenn sie durch die Not dazu gezwungen wird, und daß
niedere Löhne produktiv sind.

Diese komplexe Entwicklung und - wie wir andeutungsweise sahen - von
verschiedenen anderen Faktoren politischer, wirtschaftlicher und sozialer Natur
beeinflußten Umwandlung calvinistischen Gedankengutes zogen eine ganz
bestimmte Einstellung zum Problem der Armut nach sich. Wurden im vorreforma-
torischen Mittelalter die Armen noch als Freunde Gottes betrachtet, soziale Not
gemeinschaftlich gelöst und die Verweigerung eines Almosens als Sünde betrachtet,
so führten in England schon allein der Bürgerkrieg und das Schwinden der Zentralgewalt

zu einem Nachlassen der privaten und öffentlichen Wohltätigkeit. Unter
dem Einfluß des erstarkenden Puritanismus aber entstand als wichtiges und neues
Moment eine zunehmende Opposition zur überlieferten Sozialethik : Da ja niemand
seinen Nächsten retten kann und jeder sich selbst überlassen ist, herrscht im 17.

und 18. Jahrhundert bei vielen die Auffassung vor, daß die menschliche Gesellschaft

in sozialen Belangen der Verantwortung für den Nächsten enthoben sei,
und die Lehre von einem Leben der Verinnerlichung, der Arbeit im Reiche Gottes
und der Bildung einer Gemeinschaft vonHeiligenbeginnt sich zur individualistisch-
mechanistis.ch verstandenen Gesellschaft in einen verhängnisvollen Gegensatz zu
stellen. Armut ist nun nicht mehr ohne weiteres verdienstlich; der wahre Christ
hat vielmehr den Bettel zu unterdrücken und auf die Tugenden des Fleißes und
der Sparsamkeit hinzuweisen. Schon im 16. Jahrhundert wird betont, der Arme
benötige «régulation», das heißt eine geregelte Arbeitsweise, und es fehle ihm
vor allem an Fleiß. Bald aber betrachten die Puritaner die Armut als verdiente
Strafe für die Sünden und als Zeichen der Verwerfung. Geht der Private oder der
Staat gegen die Armen hart vor, so werden diese Maßnahmen mit gutem Gewissen
verantwortet, da ja alle sozial Tiefgestellten erwiesenermaßen in der nächsten
Welt verdammt sind.

Wir finden deshalb schon im 17. Jahrhundert eine heftige Polemik gegen die
Armenfürsorge; eine Polemik, deren Auswirkungen vor allem in den folgenden
Jahrhunderten deutlich festzustellen sind: Das Armengesetz gilt als Ursache der
Faulheit, erziehe nicht zur Sparsamkeit, halte die Löhne hoch und zeitige - so

behaupten die Wirtschaftstheoretiker - die schlimmsten Auswirkungen auf
Wirtschaft und Finanzen. In einem späteren Zeitpunkt begegnen wir überdies einer
generell negativen Einstellung gegenüber dem Besitzlosen, vor allem gegenüber
den Lohnarbeitern. Ihnen fehlt das Eigentum, welches vom Puritanismus als



— 86 -
Fundament der sozialen Ordnung betrachtet wird. Bei den materialistisch
eingestellten Handels- und Industriekreisen gilt deshalb die lohnarbeitende
Bevölkerung als faul und hochmütig, und hohe Löhne - so wird argumentiert - führen
zur Ausschweifung. Aus diesem Grunde wird aus wirtschaftlichen und sittlichen
Überlegungen heraus gefordert, daß die Löhne möglichst tief zu bemessen seien,
und daß die unteren Klassen in der Armut belassen werden (das künstliche
Tiefhalten der Löhne hat einen doppelten Sinn : es «erzieht» den Armen zur Sparsamkeit,

zur Tugend, und andererseits wird dadurch die Nachfrage nach (billigen!)
Arbeitskräften gesteigert sowie die Produktivität der Wirtschaft vergrößert:
niedere Löhne sind produktiv!).

Diese Atmosphäre von Kälte, Strenge, ja Unverständnis und Verachtung als
letzte Konsequenz legte sich wie ein Schleier über weite Gebiete sozialer Belange.
Sie war in Armenhäusern, Erziehungsheimen und Waisenanstalten ebenso
anzutreffen wie im täglichen Leben (Dickens zum Beispiel schildert in seinen beiden
Romanen Oliver Twist und David Copperfield die noch im 18. und 19. Jahrhundert
herrschenden sozialen Mißstände in realistischen Farben). In gewissem Sinne liegt
hier die Tragik calvinistischen Denkens verborgen. Calvins strenge Konzeption
sozialer Probleme sowie einer «christlichen» Wirtschaft ließ sich im kollektivistisch

organisierten Genf (zum Teil auch in Schottland und New England) relativ
leicht verwirklichen (allerdings auch nur für relativ kurze Zeit resp. in relativ
kleinen Gemeinschaften!). Wie wir jedoch sahen, transformierte sich die Lehre
des großen Schweizer Reformators über mehrere Zwischenstufen und unter dem
Einfluß verschiedener anderer Faktoren, die teilweise im calvinistischen Gedankengut

selbst verborgen lagen (Prädestinationslehre führt zur Entwicklung des
Bewährungsgedankens!), zu völlig neuartigen Auffassungen (Puritanismus), die
ihrerseits wieder auf spätere Jahrhunderte und andere Länder ausstrahlen sollten.
(In diesem Zusammenhang muß allerdings auch festgestellt werden, daß der
Puritanismus etliche positive Seiten aufzuweisen hatte. Vor allem war er ein wichtiger
Faktor im Kampfe um politische Freiheit, demokratische Entwicklung und
wirtschaftlichen Fortschritt.) Diese englische Entwicklung der Lehre des Genfer
Reformators zu einer rein utilitaristisch-individualistischen Auffassung der
Wirtschaft, der sozialen Probleme und zwischenmenschlichen Beziehungen müssen wir
eigentlich eher mit den Begriffen «Umkehrung» oder «Verbildung» versehen
(schon vom Standpunkt Calvins aus!). Sie war ganz besonders auch deshalb möglich,

weil im 17./18. Jahrhundert der religiöse Schwung der puritanischen Bewegung

nachließ, das übernatürliche Substrat verkümmerte und andere, stärkere
Einflüsse die Oberhand gewannen. Übrig blieb ein dürres Skelett verschiedener
«Tugenden», welche mit der ursprünglichen Lehre nicht mehr viel gemeinsam
hatten.

Beachtenswert und interessant ist die Tatsache, daß religiöse Momente,
vermischt mit anderen, stimulierenden Komponenten eine herrschende Wirtschaftsgesinnung

völlig wandeln können, und daß ein Wirtschaftsethos ohne Sinn für
gemeinschaftliche Bindungen, ohne übernatürliche Wurzel und letztlich ohne
Gott, in seiner konsequenten Durchführung asoziale, direkt un-menschliche
Ergebnisse zeitigt. Es blieb der neueren Zeit vorbehalten, mit wirtschaftlichen und
politischen Ideen als Religionsersatz die meisten menschlichen Werte in großem
Stile zu erfassen, umzukehren oder gar zu vernichten. Wie weit das Christentum
diese Entwicklung aufzuhalten oder gar rückgängig zu machen vermag, muß
abgewartet werden.


	Die Stellung des Armen im Zeitalter des Frühkapitalismus

