Zeitschrift: Zenit
Herausgeber: Pro Senectute Kanton Luzern

Band: - (2011)

Heft: 1

Artikel: Mensch und Tier in der Geschichte Europas
Autor: Dinzelbacher, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-820643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-820643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mensch und Tier in der
Geschichte Europas

Tiere genossen in unserer Gesellschaft nicht immer den positiven Stellenwert, den sie

heute haben. Prof. Peter Dinzelbacher* erlautert, wie das Tier iber Jahrhunderte hinweg

als Sache betrachtet und erst in jingster Zeit zum schiitzenswerten Lebewesen wurde.

* Peter Dinzelbacher ist Honorar-

«... Und sein Eselchen geisselt ein anderer wohlgemut.»
So lautet eine Zeile aus der Idylle «Neapel» des hochst
sensiblen Grafen Platen von 1827, ein kleiner Pinsel-
strich in seinem Gemilde des stidlichen Alltags — und
doch ein verallgemeinerbarer Ausdruck des Wesens der
Beziehungen des Menschen zum Tier durch die Jahrtau-
sende: Der Esel ist wie alle anderen Tiere des Menschen
Knecht, er trdgt ihn und seine Lasten, er ist jeder seiner
Misshandlungen unterworfen, und beides, «Nutzung»
und Peinigung, geschehen «<wohlgemut».

Gerade dieses selbstzufriedene «wohlgemut» driickt den
Kern der durch nahezu alle Hochkulturen hin klar domi-
nierenden Einstellung aus, wonach dieses Verhaltnis ge-
recht, gottgewollt und unhinterfragbar ist. Denn jene
Wesen, so betonte der Mainstream der européischen
Philosophie und Theologie stets, besitzen keine Vernunft
und keine unsterbliche Seele. Dem Gesetz galten sie bis
in allerjiingste Zeit als Sachen — wie auch nicht, geht un-
ser Recht doch auf eine Kultur zuriick, die sogar Sklaven
als Dinge bezeichnete, als «das von Hand Gefangene»?
Wenn heute das Wort Tier fillt, dann ist es zunichst fiir
die meisten Zeitgenossen westlicher Kultur positiv kon-
notiert, fithrt unmittelbar zu Tierliebe, Tierschutz,
Haustier, vielleicht sogar zu Tierrechte. Doch dies ist erst
eine sehr junge Entwick-
lung — tber die Jahrtau-
sende hin wurden diese We-
sen nur unter den Aspekten
der Beute, des Opfers, der
Nutzung, der Beherrschung,
der Abwehr gesehen.

In historischer Zeit, seitdem
der Ackerbau Lebensgrund-
lage geworden war, war tie-

professor fiir Sozial- und Mentalitats-
geschichte an der Universitat Wien.

18 Pro Senectute Kanton Luzern 111

rische Beute freilich kaum
mehr wichtig, die Jagd fun-

gierte fiir die Krieger- und Herrscherkaste v.a. als Kampf-
iibung und standesgemisser Zeitvertreib. Was heute noch
von manchen Kreisen als Sportjagd betrieben wird, ge-
schieht primiér als Demonstration sozialer Uberlegen-
heit: Fiir uns gilt kein Totungs- und Waffenverbot, wir
besitzen jenes Privileg, das durch Jahrhunderte allein
dem Adel vorbehalten war.

Dass das Tier einst wichtigste Opfergabe an die Gotthei-
ten war, bei Romern, Kelten, Germanen, ist nach 2000
Jahren Christentum ganz aus der kollektiven Erinnerung
geschwunden. Als Caligula 37 n. Chr. den Kaiserthron
bestieg, schlachtete man dem Jupiter in drei Monaten
160000 Rinder, die vorchristlichen Didnen hidngten peri-
odisch 99 Pferde, Hunde und Vigel — sowie Menschen —
in ihrem Heiligtum in Lethra auf usw.

Das Tier als empfindungslose Maschine

Aber solch ein schneller Tod war nur wenigen beschie-
den. Neben der menschlichen Kérperkraft, oft genug der
von Sklaven und Striflingen, basierte die Errichtung der
Zivilisation vor der Industrialisierung vorwiegend auf
dem Einsatz von Nutztieren. Millionen Leben von Vier-
fiisssern vergingen im qualvollen Schleppen zu schwerer
Lasten, in ewig dumpfen Umdrehungen des Miihlrades,
als Reittiere der Kriegfiihrenden ... Der Rationalismus
des Barock, der im Tier nur eine empfindungslose
Maschine sah, legitimierte die von der Religion vorgege-
bene Haltung der gnadenlosen Ausbeute auf anderer
Ebene. Wie weit dies Naturwissenschaftler seit dem
19. Jahrhundert fiir angeblich notwendige Versuche aus-
niitzten, tibertrifft jede Fantasie.

Das Vergniigen des Menschen an der Unterwerfung sei-
nesgleichen und anderer Lebewesen manifestierte sich
stets bei der «Nutzung». Es gentigt, etwa in einem dlteren
Handbuch der Pferdedressur nachzuschlagen, wie da ge-
schwelgt wird in Raffinessen, den eigenen Willen des



Tierquélerei als Zeitvertreib: Johannes Stradanus, Der Stierkampf (1587). '

Gauls mit moglichst schmerzhaften Trensen etc. nieder-
zubrechen. Auch anderes galt als «Nutzung»: Es ist dem
historischen Bewusstsein entfallen, wie weit ins 19. Jahr-
hundert hinein Tierquélerei ein legitimes und oft offizi-
ell veranstaltetes Volksvergniigen war, in mannigfachen
Formen, in Spanien als Hahnenkampf, in Frankreich als
Katzenmassaker usf. Nicht alle Mitteleuropéer schitzen
das rituelle Hinschlachten von Stieren auf der Pyrenden-
halbinsel, wissen aber kaum, dass sich fast bis 1800 z.B.
auch die Wiener am Zerfleischen von Tieren in einem ei-
genen Hetztheater belustigten.

Noch weiter entschwunden ist eine Einstellung, die not-
wendigerweise die fritheren Generationen entwickeln
mussten, nimlich die, im Tier einen unheimlichen und
grausamen Feind zu sehen. Es ist keine Ubertreibung,
sondern historische Tatsache, dass frither Wolfe in kalten
Wintern in Dérfer und Stiddte einbrachen und Kinder
aus der Wiege rissen oder Biren ganze Viehherden dezi-
mierten. Die Ausrottung solcher Tiere war in jener Zeit
verstidndlicher Selbstschutz.

Generell wichtig fiir die westliche Kultur und auch fiir
die Einstellung zum Tier: Die Epochen vor der Aufkli-
rung waren in allen Lebensbereichen zutiefst von religio-
sen Vorstellungen mitgeformt. Da die Christen in der
Antike mit vielen theriomorphen (gr.: von tierischer Ge-
stalt) Gottheiten konfrontiert waren, schlossen sie das
Tier als positive Manifestation des Heiligen sehr weitge-
hend aus ihrer Religion aus, obwohl (als allegorisch be-

SOZIALGESCHICHTE

zeichnete) Relikte in der
Taube des Geistes oder dem
Lamm Gottes erhalten blie-
ben. Stets war dagegen ein
religiés begriindetes negati-
ves Gefiihl der Fauna gegen-
tiber lebendig. Aus der Bibel
wusste man, wer sich unter
der Gestalt der Schlange ver-
barg und wie viele Tiere un-
rein waren.

Hatte Apostel Paulus nicht
betont, dass Gott sich keines-
wegs um Tiere kiimmere?
Dementsprechend waren die
Fantasien der Gldubigen, was
versuchende Didmonen
betraf oder die Strafen der
Holle, voll von schrecklichen
Tierwesen, die die Menschen
zerfleischten. Wie hitte das
ohne Riickwirkung auf die

Fotb: zVg

Haltung zum realen Tier
bleiben sollen? In der Tat ergab sich eine positive emotio-
nelle Beziehung in Einzelfillen auch in fritheren Epo-
chen, jedoch fast nur subsididr, wo sie zu anderen Men-
schen fehlte. Nicht zufillig waren so gut wie alle
katholischen Heiligen der Friihzeit und des Mittelalters,
in deren Biografien Tiere als Freunde vorkommen, Ein-
siedler mit nur geringen sonstigen Kontakten. Es ging
dabei stets um das einzelne Tier, nie um «die Tiere».

Erstes Tierschutzgesetz in England

Tierliebe als ethisches, Tierschutz als juridisches Postulat
existierten nicht vor dem 19. Jahrhundert. Es handelt
sich um Entwicklungen, die sich sekundir aus der
Anerkennung von allgemeinen Menschenrechten und
der Ablehnung der Sklaverei bei einer gleichzeitigen
Emotionalisierung des gesellschaftlichen Lebens erga-
ben: Empathie wurde iiber die eigenen Artgenossen auf
«die Natur» ausgedehnt. Wenn es 1822 in England zum
ersten Tierschutzgesetz kam, dann zeigt dies einen
Wandel in der Grundeinstellung der massgebenden
Schichten an.

Gewiss sind bis heute viele der einfachsten humanen
Forderungen nach artgerechter Haltung und Verzicht auf
unnotige Versuche nicht erreicht, doch darf man hier das
bei Historikern verponte Wort «Fortschritt» einmal mit
Recht aussprechen, sieht man einerseits in unsere Ver-
gangenheit zuriick und andererseits auf die gegenwirtige
Realitét in anderen Kontinenten.

Pro Senectute Kanton Luzern 1|11

19



	Mensch und Tier in der Geschichte Europas

