
Zeitschrift: Zenit

Herausgeber: Pro Senectute Kanton Luzern

Band: - (2011)

Heft: 1

Artikel: Mensch und Tier in der Geschichte Europas

Autor: Dinzelbacher, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-820643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-820643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mensch und Tier in der
Geschichte Europas
Tiere genossen in unserer Gesellschaft nicht immer den positiven Stellenwert, den sie

heute haben. Prof. Peter Dinzelbacher* erläutert, wie das Tier über Jahrhunderte hinweg

als Sache betrachtet und erst in jüngster Zeit zum schützenswerten Lebewesen wurde.

«... Und sein Eselchen geisselt ein anderer wohlgemut.»
So lautet eine Zeile aus der Idylle «Neapel» des höchst

sensiblen Grafen Platen von 1827, ein kleiner Pinselstrich

in seinem Gemälde des südlichen Alltags - und
doch ein verallgemeinerbarer Ausdruck des Wesens der

Beziehungen des Menschen zum Tier durch die Jahrtausende:

Der Esel ist wie alle anderen Tiere des Menschen

Knecht, er trägt ihn und seine Lasten, er ist jeder seiner

Misshandlungen unterworfen, und beides, «Nutzung»
und Peinigung, geschehen «wohlgemut».
Gerade dieses selbstzufriedene «wohlgemut» drückt den

Kern der durch nahezu alle Hochkulturen hin klar
dominierenden Einstellung aus, wonach dieses Verhältnis
gerecht, gottgewollt und unhinterfragbar ist. Denn jene
Wesen, so betonte der Mainstream der europäischen
Philosophie und Theologie stets, besitzen keine Vernunft
und keine unsterbliche Seele. Dem Gesetz galten sie bis

in allerjüngste Zeit als Sachen - wie auch nicht, geht unser

Recht doch auf eine Kultur zurück, die sogar Sklaven

als Dinge bezeichnete, als «das von Hand Gefangene»?

Wenn heute das Wort Tier fällt, dann ist es zunächst für
die meisten Zeitgenossen westlicher Kultur positiv
konnotiert, führt unmittelbar zu Tierliebe, Tierschutz,
Haustier, vielleicht sogar zu Tierrechte. Doch dies ist erst

eine sehr junge Entwicklung

- über die Jahrtausende

hin wurden diese Wesen

nur unter den Aspekten
der Beute, des Opfers, der

Nutzung, der Beherrschung,
der Abwehr gesehen.

In historischer Zeit, seitdem

der Ackerbau Lebensgrundlage

geworden war, war
tierische Beute freilich kaum
mehr wichtig, die Jagd fun¬

gierte für die Krieger- und Herrscherkaste v.a. als Kampfübung

und standesgemässer Zeitvertreib. Was heute noch

von manchen Kreisen als Sportjagd betrieben wird,
geschieht primär als Demonstration sozialer Überlegenheit:

Für uns gilt kein Tötungs- und Waffenverbot, wir
besitzen jenes Privileg, das durch Jahrhunderte allein
dem Adel vorbehalten war.
Dass das Tier einst wichtigste Opfergabe an die Gottheiten

war, bei Römern, Kelten, Germanen, ist nach 2000

Jahren Christentum ganz aus der kollektiven Erinnerung
geschwunden. Als Caligula 37 n. Chr. den Kaiserthron

bestieg, schlachtete man dem Jupiter in drei Monaten
160 000 Rinder, die vorchristlichen Dänen hängten
periodisch 99 Pferde, Hunde und Vögel - sowie Menschen -
in ihrem Heiligtum in Lethra auf usw.

Das Tier als empfindungslose Maschine
Aber solch ein schneller Tod war nur wenigen beschieden.

Neben der menschlichen Körperkraft, oft genug der

von Sklaven und Sträflingen, basierte die Errichtung der

Zivilisation vor der Industrialisierung vorwiegend auf
dem Einsatz von Nutztieren. Millionen Leben von Vier-
füssern vergingen im qualvollen Schleppen zu schwerer

Lasten, in ewig dumpfen Umdrehungen des Mühlrades,
als Reittiere der Kriegführenden Der Rationalismus
des Barock, der im Tier nur eine empfindungslose
Maschine sah, legitimierte die von der Religion vorgegebene

Haltung der gnadenlosen Ausbeute auf anderer

Ebene. Wie weit dies Naturwissenschaftler seit dem

19. Jahrhundert für angeblich notwendige Versuche

ausnützten, übertrifft jede Fantasie.

Das Vergnügen des Menschen an der Unterwerfung
seinesgleichen und anderer Lebewesen manifestierte sich

stets bei der «Nutzung». Es genügt, etwa in einem älteren

Handbuch der Pferdedressur nachzuschlagen, wie da

geschwelgt wird in Raffinessen, den eigenen Willen des

* Peter Dinzelbacher ist

Honorarprofessor für Sozial- und Mentalitätsgeschichte

an der Universität Wien.

18 Pro Senectute Kanton Luzern 1111



SOZIALG ESCH iCHTE

Tierquälerei als Zeitvertreib: Johannes Stradanus, Der Stierkampf (1587)

Gauls mit möglichst schmerzhaften Trensen etc.
niederzubrechen. Auch anderes galt als «Nutzung»: Es ist dem

historischen Bewusstsein entfallen, wie weit ins 19.

Jahrhundert hinein Tierquälerei ein legitimes und oft offiziell

veranstaltetes Volksvergnügen war, in mannigfachen
Formen, in Spanien als Hahnenkampf, in Frankreich als

Katzenmassaker usf. Nicht alle Mitteleuropäer schätzen

das rituelle Hinschlachten von Stieren auf der Pyrenäenhalbinsel,

wissen aber kaum, dass sich fast bis 1800 z.B.

auch die Wiener am Zerfleischen von Tieren in einem

eigenen Hetztheater belustigten.
Noch weiter entschwunden ist eine Einstellung, die

notwendigerweise die früheren Generationen entwickeln

mussten, nämlich die, im Tier einen unheimlichen und

grausamen Feind zu sehen. Es ist keine Übertreibung,
sondern historische Tatsache, dass früher Wölfe in kalten

Wintern in Dörfer und Städte einbrachen und Kinder
aus der Wiege rissen oder Bären ganze Viehherden
dezimierten. Die Ausrottung solcher Tiere war in jener Zeit
verständlicher Selbstschutz.

Generell wichtig für die westliche Kultur und auch für
die Einstellung zum Tier: Die Epochen vor der Aufklärung

waren in allen Lebensbereichen zutiefst von religiösen

Vorstellungen mitgeformt. Da die Christen in der

Antike mit vielen theriomorphen (gr.: von tierischer
Gestalt) Gottheiten konfrontiert waren, schlössen sie das

Tier als positive Manifestation des Heiligen sehr weitgehend

aus ihrer Religion aus, obwohl (als allegorisch be¬

zeichnete) Relikte in der
Taube des Geistes oder dem

Lamm Gottes erhalten blieben.

Stets war dagegen ein

religiös begründetes negatives

Gefühl der Fauna gegenüber

lebendig. Aus der Bibel

wusste man, wer sich unter
der Gestalt der Schlange
verbarg und wie viele Tiere
unrein waren.
Hatte Apostel Paulus nicht
betont, dass Gott sich keineswegs

um Tiere kümmere?

Dementsprechend waren die

Fantasien der Gläubigen, was

versuchende Dämonen
betraf oder die Strafen der

> Hölle, voll von schrecklichen

S Tierwesen, die die Menschen
"" zerfleischten. Wie hätte das

ohne Rückwirkung auf die

Haltung zum realen Tier
bleiben sollen? In der Tat ergab sich eine positive emotionelle

Beziehung in Einzelfällen auch in früheren
Epochen, jedoch fast nur subsidiär, wo sie zu anderen
Menschen fehlte. Nicht zufällig waren so gut wie alle

katholischen Heiligen der Frühzeit und des Mittelalters,
in deren Biografien Tiere als Freunde vorkommen,
Einsiedler mit nur geringen sonstigen Kontakten. Es ging
dabei stets um das einzelne Tier, nie um «die Tiere».

Erstes Tierschutzgesetz in England
Tierliebe als ethisches, Tierschutz als juridisches Postulat

existierten nicht vor dem 19. Jahrhundert. Es handelt
sich um Entwicklungen, die sich sekundär aus der

Anerkennung von allgemeinen Menschenrechten und
der Ablehnung der Sklaverei bei einer gleichzeitigen
Emotionalisierung des gesellschaftlichen Lebens ergaben:

Empathie wurde über die eigenen Artgenossen auf
«die Natur» ausgedehnt. Wenn es 1822 in England zum
ersten Tierschutzgesetz kam, dann zeigt dies einen
Wandel in der Grundeinstellung der massgebenden
Schichten an.

Gewiss sind bis heute viele der einfachsten humanen

Forderungen nach artgerechter Haltung und Verzicht auf

unnötige Versuche nicht erreicht, doch darf man hier das

bei Historikern verpönte Wort «Fortschritt» einmal mit
Recht aussprechen, sieht man einerseits in unsere

Vergangenheit zurück und andererseits auf die gegenwärtige
Realität in anderen Kontinenten.

Pro Senectute Kanton Luzern 1111 19


	Mensch und Tier in der Geschichte Europas

