
Zeitschrift: Zivilschutz = Protection civile = Protezione civile

Herausgeber: Schweizerischer Zivilschutzverband

Band: 22 (1975)

Heft: 2

Artikel: Integrale Seelsorge : Auszüge

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-366108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-366108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*ftteg,\.«e
See\so^e

Es gibt zu denken, dass unsere Schriftsteller die
Kraft zum Drama, weder zu einer Tragödie noch
zu einer Komödie, nicht mehr haben, sondern
nach Dürrenmatt sich tatsächlich im Tragikomischen

tragisch und komisch bewegen, dass aber
täglich aus unserer Zeit und unserer Welt, aus dem
modernen Menschen ein Drama gemacht wird,
als ob es erst heute «Zeit, Welt und Mensch»
gäbe. Wagen wir es, in diesem dummen Geschrei
vom modernen Menschen, das sich auf den
mündigen Menschen Dietrich Bonhoeffers beruft, zu
sagen: «Mensch bleibt Mensch, er kleidet sich
anders, er isst anders, er bewegt sich anders, er
denkt anders», wie der Prediger Salomo sagt:
«alles hat seine Zeit». Bei alledem bleiben Zeit,
Welt und Mensch die alten. Nur lebt dieser
Mensch tatsächlich wie vielleicht nie zuvor
«zwischen Himmel und Hölle». Er greift mit immer
schnelleren Raketen nach den Sternen, spaltet
den kleinsten Baustein der Welt, der sich ihm bisher

im Dunkeln des Geheimnisses entzog. Jeder
noch so kühne Traum der Menschheit geht in Er-

füllung, fällt dem Menschen nicht etwa in den
Schoss, sondern er errechnet und erschafft sich

ihn. Er hat den Stein der Weisen gefunden, macht
Gold; das Perpetuum mobile kreist um die Erde,
der Homunculus wird aus der Retorte steigen, er
ist bei Altdorfers Jungbrunnen angekommen,
wechselt Organe aus wie in der Garage Batterien
und Reifen und lebt bei alldem in der Hölle,
bereitet sich täglich global und in Appartements die
Hölle. Den Schlüssel zu den Erbträgern hat er
gefunden, nicht aber die Schlüssel zum Königreich
und zum Frieden. Er hasst mit Voltaire «écrasez
l'infâme» alles Unzulängliche und Unvollkommene,

er computert sich zur letzten Perfektion
durch und ist so unvollkommen wie zuvor. Er
meistert und manipuliert alles und hängt doch
recht hilflos zwischen Himmel und Hölle. Das ist
der Nervenkrieg des Westens.

Der Mensch wird manipuliert im Osten und im
Westen. Der Osten hat bisher eine Schlacht ganz
sicher verloren, die Schlacht um den Menschen.
Ein über fünfzigjähriges Experiment hat wohl den

Sowjetmenschen geschaffen (Klaus Mehnert), hat
aber weder einen Roboter noch einen Automaten
aus ihm gemacht. Der Mensch blieb und bleibt
Mensch (Pasternak, Dudinzew, Solschenizyn und
in Anführungszeichen «Scholochow»). Die Frage
nach Freiheit und Persönlichkeit ist geblieben und
wird bleiben. Im Westen wird der Mensch mit Sex
berieselt. Wenn wir daran denken, dass täglich
über jung und alt die ganze Kloake des
Menschlich-Allzumenschlichen ausgeschüttet wird, scheinen

mir Volk und Jugend erstaunlich gesund. Der
Mensch sei nicht nur mündig, sondern atheistisch
geworden, als ob er das nicht eh und je gewesen
wäre, seit Adam mit seiner Eva sich vor Gott ver-

pet
Gì***1

barg. Man tut so, als ob Karl Marx den Atheismus
erfunden und Lenin sein erster Kolporteur gewesen

wäre (vgl. Drews, Der evangelische
Geistliche). Tragikomisch ist nur, dass die Kirche in
später Stunde diesen Atheismus auch noch
entdeckt und auf die Fahne schreibt (Altizer, Dass
Gott tot sei) und glaubt damit zur Avantgarde
aufzurücken, und das in einer Zeit, da die Reihen
der Gottlosen sich bereits bedenklich lichten.
Wichtig scheint mir, zu erkennen, dass unser Auftrag

nicht lautet, Marktforschung zu treiben, wir
sind nicht zu Konsumverwaltern und Marketendern

für geistliche Modeartikel bestellt, sondern
zu Zeugen Jesu Christi. Entscheidend wichtig ist
der Glaube an den Menschen, und zwar an den
Menschen, den Gott zu seinem Ebenbild erschaffen

hat und dessen Ebenbildlichkeit kein Radiergummi,

weder im Osten noch im Westen,
ausradiert. Wer in pessimistischem oder optimistischem

Sinn an diesem Menschen irre wird, der

taugt weder in der Kirche noch im Feld. Wir müssen,

sollen und dürfen uns und unseren Nächsten
in aller Unvollkommenheit und Verlorenheit im
Lichte des Kreuzes Christi als die sehen, für die

gilt: «In meine Hände habe ich dich gezeichnet,
bei deinem Namen habe ich dich gerufen» (Jes.

43.1, 49.16.). Progressiv und etabliert sind Schlagworte,

aber keine Begriffe, die hier taugen. Das
Wort ward Fleisch und nicht Schlagwort. Statt uns
als Grenadiere Gottes, Stosstrupps Christi,
Partisanen des Lieben Gottes zu sehen und zu fühlen,
wie die kriegerischen Ausdrücke heute ausgerechnet

in pazifistischen Kreisen lauten, bleiben wir
besser bescheiden beim Feldprediger der Soldaten,

Seelsorger und Hirten der Gemeinde.



Die Lebenserwartung des Individuums ist gestiegen,

die Todeslinie wird immer weiter hinausgeschoben.

Der Mensch wird zum Überholen und
zur Totalrevision in die Klinik geschickt wie das

Auto in die Garage. Der Mensch in Wohlstand
und Luxus ist in bezug auf das Lebensalter
unverschämt geworden, er gibt sich atheistisch und
gebärdet sich wie ein Methusalem, ist stolz auf sein
biblisches Alter. Der Mensch ist nie gern gestorben,

aber er begegnete dem Tod täglich, nur wird
Sterben langsam unanständig, der Tod ist nicht
mehr salonfähig (Notter Mut Rapp 69). Was aber
heisst Lebenserwartung? Hat dieses Nichtmehr-
abtreten- und -Platz-machen-Wollen nicht etwas

unsagbar Klägliches und Unanständiges an sich?
Man bereitet einander die Hölle, der Mensch wird
dem Menschen zum «Teufel», Homo homini lupus
wie eh und je und klebt an dieser Hölle, als ob sie

ein Paradies wäre. Man will nicht mehr wie «Garben

eingeführt werden zu seiner Zeit» (Hiob
5.24), sondern spielt auf allen Gesimsen dieser
Hölle das Immergrün. Heisst Lebenserwartung
einfach, dass meinem Leben Jahrzehnte hinzugetan

werden? Haben wir denn nicht etwas ganz
anderes vom eigenen und vom fremden Leben zu
erwarten? Sollten wir nicht nach dem «Carpe
diem» jeden Tag als kostbare Frucht in beide
Hände nehmen, statt Jahre und Jahrzehnte mit
ausgewechselten Organen im Grunde genommen
zu Fallobst werden?
Das ist die geistige und psychische Situation als

Ausgangslage zum Ernstfall «Nervenkrieg und
atomare Erpressung». Wird da nicht weit stärker
als früher der Wille: «Nur überleben, koste es, was
es wolle», den Menschen bestimmen? Es ist sehr
die Frage, ob dann all das, womit jetzt schon als

«wertlosem Plunder» Fussball gespielt wird: Freiheit,

Demokratie, Recht, plötzlich als besonders
begehrenswert überhaupt noch in die Bewusst-
seinsebene des Menschen aufsteigen wird oder ob
nicht alles lawinenartig vom Bestreben «nur über-

..fceïletoen1-

leben» erst rechtht zugedeckt uind verschüttet wird.
Wir müssen uns im klaren sein, dass sich das Idyll
«Wachender Wehrmann am Grenzstein»
(Anerkennungsurkunde für geleistete Dienste im Zweiten

Weltkrieg) endgültig verflüchtigt hat. Der Soldat

stellt sich an keiner Grenze mehr vor Frau und
Kind, Volk und Heimat, der Krieg und der Feind
kennen keine Grenzsteine mehr, sondern nur noch
ein Schlachtfeld, das räumlich identisch ist mit der
Heimat. Unsinn und Widersinn eines Widerstandes

als reiner Selbstmord wird im Vordergrund
stehen, ein Kapitulieren einleuchtende Argumente
haben. Täuschen wir uns ja nicht, die Sache wird
sehr hart werden. Man wartet auf eine Jesaja-
Erscheinung: «Wie lieblich sind auf den Bergen
die Boten, die Frieden verkündigen» (Jes. 52.7),
und nicht auf das Wort des Jeremia: «Die da
sagen Friede, Friede, doch wo ist Friede? Sie heilen
den Schaden meines Volkes leichthin» (Jer. 614).
Die Frage muss jetzt und dann uns selber und

unserem Volk gestellt werden: «Ist Uberlebern
wirklich alles, ist das Ziel unseres Erdendaseins
nicht das, dass wir in den Jahren, die uns gegeben
sind, Gott zur Ehre und unserem Nächsten zum
Dienst und Segen leben?» Gerade die Frage, was
hier Segen und was Dienst sei, wird aber entsetzlich

hart an uns herantreten. Es wird nicht nur
jede Militärkapelle verstummen, sondern auch
alle geistliche Musik. Muss darum Lebenserwartung

nicht heute und morgen zuerst einmal von
uns persönlich im Sinn von Matthäus 26.25
verstanden werden? Wenn HHB im Zürcher
Kirchenboten dem «roten Büchlein» vorwirft, es

rekapituliere antiquiert die Situation von gestern,
indem es von der Annahme ausgehe, wir stünden
in einem bewaffneten Konflikt allein, so scheint
mir diese Annahme keineswegs antiquiert,
sondern sehr realistisch zu sein. Ein fremder Generalstab

wird in seinem Plan, den Rest von Europa zu
überrennen, klug und vorsichtig zunächst einmal
den Alpenraum ausklammem, um ihn hernach
um so fester zu umklammern und in den Griff zu
bekommen. Wir werden ein erneutes Mal allein
sein. Dieses Alleinsein aber kann tödlich wirken,
längst bevor die erste Rakete abgeschossen wird.
Antiquiert scheint mir, was HHB auch tut, dieser
ständige Regress auf ein paar vergilbte Seiten
eines militärischen oder zivilen Verdienstbüchleins.

Seit Karl Barths Thuner Vortrag ist es in
Theologenkreisen grosse Mode geworden, stets zu sagen,
was gestern war, was man gestern tat oder nicht
tat. Wir werden aber nicht nach dem Gestern
gefragt, sondern wir werden gefragt, was wir jetzt
tun, jetzt sind, jetzt denken. Wenn man schon
ständig das «hic et nunc» im Mund führt, mit
Eschatologie und theologischer Existenz heute nur
so um sich wirft, sollte man konsequent progressiv

sein. Rüsten wir uns darum mit aller Sorgfalt
auf die Progression von morgen.
Wir müssen uns im klaren sein, dass wir den

einigermassen geschlossenen Selbstbehauptungswillen
von heute weitgehend dem guten oder

«bessern» Wirtschaftsgang zu verdanken haben. Es
muss jedem Marxisten und Nichtmarxisten klar
sein, dass bei wirtschaftlichen Repressalien eines
Gegners, die uns aus den guten Tagen des
Wohlstands rasch und unvermittelt in eine Krisenlage
stürzen werden, der Widerstandswille «Stehn wir
dem Felsen gleich, nie vor Gefahren bleich, froh
noch im Todesstreich, Schmerz uns ein Spott» ins
Rutschen kommen wird. Wir müssen uns bewusst
sein, dass unser Hauptverbündeter heute, der
Wohlstand, gleichsam über Nacht zu unserem
Feind Nr. 1 werden wird. Niemand täusche sich
über unsere Verweichlichung und Wehleidigkeit
hinweg, die uns die lange Reihe guter Tage mit
dem Auto und dem Fernsehapparat gebracht
haben.


	Integrale Seelsorge : Auszüge

