Zeitschrift: Zivilschutz = Protection civile = Protezione civile
Herausgeber: Schweizerischer Zivilschutzverband

Band: 22 (1975)

Heft: 2

Artikel: Integrale Seelsorge : Auszlige
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-366108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-366108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Es gibt zu denken, dass unsere Schriftsteller die
Kraft zum Drama, weder zu einer Tragddie noch
zu einer Komodie, nicht mehr haben, sondem
nach Diirrenmatt sich tatsdchlich im Tragikomi-
schen tragisch und komisch bewegen, dass aber
taglich aus unserer Zeit und unserer Welt, aus dem
modermen Menschen ein Drama gemacht wird,
als ob es erst heute «Zeit, Welt und Mensch»
gibe. Wagen wir es, in diesem dummen Geschrei
vom modernen Menschen, das sich auf den miin-
digen Menschen Dietrich Bonhoeffers beruft, zu
sagen: «Mensch bleibt Mensch, er kleidet sich
anders, er isst anders, er bewegt sich anders, er
denkt anders», wie der Prediger Salomo sagt:
«alles hat seine Zeit». Bei alledem bleiben Zeit,
Welt und Mensch die alten. Nur lebt dieser
Mensch tatsdchlich wie vielleicht nie zuvor «zwi-
schen Himmel und Hélle». Er greift mit immer
schnelleren Raketen nach den Sternen, spaltet
den kleinsten Baustein der Welt, der sich ihm bis-
her im Dunkeln des Geheimnisses entzog. Jeder
noch so kithne Traum der Menschheit geht in Er-

fen
D e “ °®
,:“ ﬁo\\e
Him

fullung, féllt dem Menschen nicht etwa in den
Schoss, sondern er errechnet und erschafft sich
ihn. Er hat den Stein der Weisen gefunden, macht
Gold; das Perpetuum mobile kreist um die Erde,
der Homunculus wird aus der Retorte steigen, er
ist bei Altdorfers Jungbrunnen angekommen,
wechselt Organe aus wie in der Garage Batterien
und Reifen und lebt bei alldem in der Holle, be-
reitet sich tédglich global und in Appartements die
Holle. Den Schliissel zu den Erbtrigern hat er ge-
funden, nicht aber die Schliissel zum Konigreich
und zum Frieden. Er hasst mit Voltaire «écrasez
I'infaime» alles Unzuldngliche und Unvollkom-
mene, er computert sich zur letzten Perfektion
durch und ist so unvollkommen wie zuvor. Er
meistert und manipuliert alles und hédngt doch
recht hilflos zwischen Himmel und Holle. Das ist
der Nervenkrieg des Westens.

Der Mensch wird manipuliert im Osten und im
Westen. Der Osten hat bisher eine Schlacht ganz
sicher verloren, die Schlacht um den Menschen.
Ein tiber fiinfzigjahriges Experiment hat wohl den
Sowjetmenschen geschaffen (Klaus Mehnert), hat
aber weder einen Roboter noch einen Automaten
aus ihm gemacht. Der Mensch blieb und bleibt
Mensch (Pasternak, Dudinzew, Solschenizyn und
in Anfithrungszeichen «Scholochow»). Die Frage
nach Freiheit und Personlichkeit ist geblieben und
wird bleiben. Im Westen wird der Mensch mit Sex
berieselt. Wenn wir daran denken, dass tédglich
tiber jung und alt die ganze Kloake des Mensch-
lich-Allzumenschlichen ausgeschiittet wird, schei-
nen mir Volk und Jugend erstaunlich gesund. Der
Mensch sei nicht nur miindig, sondern atheistisch
geworden, als ob er das nicht eh und je gewesen
ware, seit Adam mit seiner Eva sich vor Gott ver-

tel
D S

barg. Man tut so, als ob Karl Marx den Atheismus
erfunden und Lenin sein erster Kolporteur gewe-
sen wire (vgl. Drews, Der evangelische Geist-
liche). Tragikomisch ist nur, dass die Kirche in
spater Stunde diesen Atheismus auch noch ent-
deckt und auf die Fahne schreibt (Altizer, Dass
Gott tot sei) und glaubt damit zur Avantgarde
aufzuriicken, und das in einer Zeit, da die Reihen
der Gottlosen sich bereits bedenklich lichten.
Wichtig scheint mir, zu erkennen, dass unser Auf-
trag nicht lautet, Marktforschung zu treiben, wir
sind nicht zu Konsumverwaltern und Marketen-
dern fiir geistliche Modeartikel bestellt, sondern
zu Zeugen Jesu Christi. Entscheidend wichtig ist
der Glaube an den Menschen, und zwar an den
Menschen, den Gott zu seinem Ebenbild erschaf-
fen hat und dessen Ebenbildlichkeit kein Radier-
gummi, weder im Osten noch im Westen, aus-
radiert. Wer in pessimistischem oder optimisti-
schem Sinn an diesem Menschen irre wird, der
taugt weder in der Kirche noch im Feld. Wir miis-
sen, sollen und diirfen uns und unseren Nichsten
in aller Unvollkommenheit und Verlorenheit im
Lichte des Kreuzes Christi als die sehen, fiir die
gilt: «In meine Hénde habe ich dich gezeichnet,
bei deinem Namen habe ich dich gerufen» (Jes.
43.1, 49.16.). Progressiv und etabliert sind Schlag-
worte, aber keine Begriffe, die hier taugen. Das
Wort ward Fleisch und nicht Schlagwort. Statt uns
als Grenadiere Gottes, Stosstrupps Christi, Parti-
sanen des Lieben Gottes zu sehen und zu fiihlen,
wie die kriegerischen Ausdriicke heute ausgerech-
net in pazifistischen Kreisen lauten, bleiben wir
besser bescheiden beim Feldprediger der Solda-
ten, Seelsorger und Hirten der Gemeinde.




Die Lebenserwartung des Individuums ist gestie-
gen, die Todeslinie wird immer weiter hinausge-
schoben. Der Mensch wird zum Uberholen und
zur Totalrevision in die Klinik geschickt wie das
Auto in die Garage. Der Mensch in Wohlstand
und Luxus ist in bezug auf das Lebensalter unver-
schamt geworden, er gibt sich atheistisch und ge-
birdet sich wie ein Methusalem, ist stolz auf sein
biblisches Alter. Der Mensch ist nie gern gestor-
ben, aber er begegnete dem Tod tdglich, nur wird
Sterben langsam unanstdndig, der Tod ist nicht
mehr salonfiahig (Notter Mut Rapp 69). Was aber
heisst Lebenserwartung? Hat dieses Nichtmehr-
abtreten- und -Platz-machen-Wollen nicht etwas
unsagbar Kligliches und Unanstindiges an sich?
Man bereitet einander die Holle, der Mensch wird
dem Menschen zum «Teufel», Homo homini lupus
wie eh und je und klebt an dieser Holle, als ob sie
ein Paradies wire. Man will nicht mehr wie «Gar-
ben eingefithrt werden zu seiner Zeit» (Hiob
5.24), sondern spielt auf allen Gesimsen dieser
Holle das Immergriin. Heisst Lebenserwartung
einfach, dass meinem Leben Jahrzehnte hinzuge-
tan werden? Haben wir denn nicht etwas ganz
anderes vom eigenen und vom fremden Leben zu
erwarten? Sollten wir nicht nach dem «Carpe
diem» jeden Tag als kostbare Frucht in beide
Hinde nehmen, statt Jahre und Jahrzehnte mit
ausgewechselten Organen im Grunde genommen
zu Fallobst werden?

Das ist die geistige und psychische Situation als
Ausgangslage zum Ernstfall «Nervenkrieg und
atomare Erpressung». Wird da nicht weit starker
als frither der Wille: «Nur tiberleben, koste es, was
es wolle», den Menschen bestimmen? Es ist sehr
die Frage, ob dann all das, womit jetzt schon als
«wertlosem Plunder» Fussball gespielt wird: Frei-
heit, Demokratie, Recht, plotzlich als besonders
begehrenswert iiberhaupt noch in die Bewusst-
seinsebene des Menschen aufsteigen wird oder ob
nicht alles lawinenagf Bestreben «nur tiber-

leben» erst recht zu nd verschiittet wird.

Wir miissen uns im klaren sein, dass sich das Idyll
«Wachender Wehrmann am Grenzstein» (Aner-
kennungsurkunde fiir geleistete Dienste im Zwei-
ten Weltkrieg) endgiiltig verfliichtigt hat. Der Sol-
dat stellt sich an keiner Grenze mehr vor Frau und
Kind, Volk und Heimat, der Krieg und der Feind
kennen keine Grenzsteine mehr, sondern nur noch
ein Schlachtfeld, das raumlich identisch ist mit der
Heimat. Unsinn und Widersinn eines Widerstan-
des als reiner Selbstmord wird im Vordergrund
stehen, ein Kapitulieren einleuchtende Argumente
haben. Tduschen wir uns ja nicht, die Sache wird
sehr hart werden. Man wartet auf eine Jesaja-
Erscheinung: «Wie lieblich sind auf den Bergen
die Boten, die Frieden verkiindigen» (Jes. 52.7),
und nicht auf das Wort des Jeremia: «Die da sa-
gen Friede, Friede, doch wo ist Friede? Sie heilen
den Schaden meines Volkes leichthin» (Jer. 614).
Die Frage muss jetzt und dann uns selber und

unserem Volk gestellt werden: «Ist Uberleben
wirklich alles, ist das Ziel unseres Erdendaseins
nicht das, dass wir in den Jahren, die uns gegeben
sind, Gott zur Ehre und unserem Nichsten zum
Dienst und Segen leben?» Gerade die Frage, was
hier Segen und was Dienst sei, wird aber entsetz-
lich hart an uns herantreten. Es wird nicht nur
jede Militdrkapelle verstummen, sondern auch
alle geistliche Musik. Muss darum Lebenserwar-
tung nicht heute und morgen zuerst einmal von
uns personlich im Sinn von Matthédus 26.25 ver-
standen werden? Wenn HHB im Ziircher Kir-
chenboten dem «roten Biichlein» vorwirft, es
rekapituliere antiquiert die Situation von gestern,
indem es von der Annahme ausgehe, wir stiinden
in einem bewaffneten Konflikt allein, so scheint
mir diese Annahme keineswegs antiquiert, son-
dern sehr realistisch zu sein. Ein fremder General-
stab wird in seinem Plan, den Rest von Europa zu
tiberrennen, klug und vorsichtig zundchst einmal
den Alpenraum ausklammern, um ihn hernach
um so fester zu umklammern und in den Griff zu
bekommen. Wir werden ein erneutes Mal allein
sein. Dieses Alleinsein aber kann todlich wirken,
langst bevor die erste Rakete abgeschossen wird.
Antiquiert scheint mir, was HHB auch tut, dieser
standige Regress auf ein paar vergilbte Seiten
eines militdrischen oder zivilen Verdienstbiich-
leins.

Seit Karl Barths Thuner Vortrag ist es in Theolo-
genkreisen grosse Mode geworden, stets zu sagen,
was gestern war, was man gestern tat oder nicht
tat. Wir werden aber nicht nach dem Gestern ge-
fragt, sondern wir werden gefragt, was wir jetzt
tun, jetzt sind, jetzt denken. Wenn man schon
standig das «hic et nunc» im Mund fiihrt, mit
Eschatologie und theologischer Existenz heute nur
so um sich wirft, sollte man konsequent progres-
siv sein. Riisten wir uns darum mit aller Sorgfalt
auf die Progression von morgen.

Wir miissen uns im klaren sein, dass wir den eini-
germassen geschlossenen Selbstbehauptungswil-
len von heute weitgehend dem guten oder «bes-
sern» Wirtschaftsgang zu verdanken haben. Es
muss jedem Marxisten und Nichtmarxisten klar
sein, dass bei wirtschaftlichen Repressalien eines
Gegners, die uns aus den guten Tagen des Wohl-
stands rasch und unvermittelt in eine Krisenlage
stirzen werden, der Widerstandswille «Stehn wir
dem Felsen gleich, nie vor Gefahren bleich, froh
noch im Todesstreich, Schmerz uns ein Spott» ins
Rutschen kommen wird. Wir miissen uns bewusst
sein, dass unser Hauptverbiindeter heute, der
Wohlstand, gleichsam tiber Nacht zu unserem
Feind Nr. 1 werden wird. Niemand tdusche sich
iber unsere Verweichlichung und Wehleidigkeit
hinweg, die uns die lange Reihe guter Tage mit
dem Auto und dem Fernsehapparat gebracht
haben.




	Integrale Seelsorge : Auszüge

