
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 8 (1967)

Heft: 6

Artikel: Kampf des Glaubens

Autor: K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077048

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077048
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KLMBUCK 4

Kampf des Glaubens
Unter diesem Titel ist im Verlag des Schweizerischen Ost-Instituts in Bern ein Sammclband von
Dokumenten aus der Sowjetunion erschienen*, welcher ein interessantes Bild über die Verhältnisse
innerhalb der russisch-orthodoxen Kirche sowie über die sowjetische Kirchenpolitik vermittelt. Auf
142 Seiten ist eine Anzahl von Texten veröffentlicht, daninter Briefe und Eingaben der Priester
N. Eschliman und G. Jakunin an den Vorsitzenden des Präsidiums des Obersten Sowjets der
UdSSR, N. W. Podgorny, und an den Moskauer Patriarchen Alexej, ein Brief des Patriarchen Alexej
an die Bischöfe der russisch-orthodoxen Kirche, sowie in der Sowjetunion ungedruckt zirkulierende
Schriften von A. E. I.ewitin, und Gesuche, Rappirte, Gerichtsdokumente, die sich auf die Vertreibung

der russisch-orthodoxen Mönche aus dem Kloster Potschajew beziehen.

Uebergriffe des Staates

In der Eingabe der Priester Eschliman und Jakunin

an den sowjetischen Staatschef Podgorny
wird über die Verletzungen der sowjetischen
Gesetzgebung über die Religion und Kirche durch
die Handlungen der Leiter und der Bevollmächtigten

des Rates für Angelegenheiten der
russischorthodoxen Kirche (eine staatliche Kontrollstelle
für die Tätigkeit der russisch-orthodoxen Kirche)
geklagt. Ausführlich, sachlich und wohl
dokumentiert werden einzelne Beispiele der Verletzung
der sowjetischen Gesetzgebung über die Religion
und Kirche durch die Organe des Rates für die
Angelegenheiten der ROK erwähnt und
abschliessend in folgender Weise zusammen-
gefasst:

«Wenn wir nun eine Bilanz ziehen, so kann
festgestellt werden, dass die Amtspersonen des Rates
für die Angelegenheiten der ROK durch folgende
Handlungen die sowjetische Gesetzgebung über
Religion und Kirche verletzen:
1. Sie haben sich das ,Recht1 auf Einspruch bei
Ernennungen von Priestern angeeignet und haben
die Registrierung von einem Akt der Feststellung
in einen Akt der Sanktionierung verwandelt.
2. Sie haben die von Chruschtschew angeregte
und gesetzwidrig durchgeführte antidemokratische

Kampagne der Massenschliessung von
Kirchen und Klöstern geduldet und haben entgegen
der Gesetzgebung die Schliessung von
Gotteshäusern als Anlass zur Auflösung von
Religionsgemeinschaften benutzt.
3. Sie haben den Exekutivorganen der
Religionsgemeinschaften das gesetzwidrige System der
Registrierung von Taufen und anderen
kirchlichen Amtshandlungen aufgezwungen, was gegen
§ 3 des Dekretes ,Ueber die Trennung der
Kirche vom Staat' verstösst, und haben damit
praktisch die Eintragung der religiösen
Zugehörigkeit der Bürger der UdSSR eingeführt.
4. Sie haben die freie Ausübung der religiösen
Kulthandlungen behindert, indem sie den
Priestern untersagten, kirchliche Amtshandlungen
(ausser dem Heiligen Abendmahl und der Letzten
Oelung) zu Hause und die Totenmessen auf den
Friedhöfen ohne schriftliche Bewilligung der
örtlichen Behörden vorzunehmen.
5. Sie haben den Grundsatz der Gewissensfreiheit
in bezug auf die Kinder verletzt.
6. Sie haben sich gesetzwidrig in das
administrativ-finanzielle Leben der Religionsgemeinschaften
eingemischt.

* «Kampf des Glaubens.» Dokumente aus der
Sowjetunion. Verlag des Schweizerischen Ost-Instituts
in Bern, 1967, 142 Seiten, Preis Fr. 7.80. Auswahl
und Uebersetzung der Texte besorgte G. Bruderer.

7. Sie haben die Mitgliederzahl der
Religionsgemeinschaft auf 20 Personen beschränkt und
damit praktisch Millionen gläubiger Bürger der
orthodoxen Konfession der ihnen gesetzlich
zustehenden Rechte auf Mitverantwortung in der
russischen Kirche beraubt.

8. Sie haben sich gesetzwidrig das «Recht»
angeeignet, die Zahl der Priester der
Religionsgemeinschaften zu beschränken und somit
administrativ in das Leben der Kirche eingegriffen.

Alle diese Handlungen stellen eine Verletzimg
des Dekretes ,Ueber die Trennung der Kirche
vom Staat' des Artikels 124 der Verfassung der
UdSSR und des Beschlusses des
Unionszentralexekutivkomitees und des Rates der Volkskommissare

,Ueber die Religionsgemeinschaften' dar
und behindern in den meisten Fällen ungesetzlich

die Ausübung religiöser Kulthandlungen.»
(Seite 20, 21.)

Wenn in der Eingabe der beiden Priester an
Staatschef Podgorny die Rede von der
Verletzungen der Kirchengesetzgebung durch die Staatsorgane

ist, ist ihr «Offener Brief an den
Moskauer Patriarchen Alexej» ein Dokument von viel
grösserer und schwerwiegenderer Bedeutung, da in
diesem die Abhängigkeit der obersten kirchlichen
Leitung der russisch-orthodoxen Kirche vom
Staate klar zum Ausdruck kommt. Diesem Brief
zweier mutiger russisch-orthodoxer Priester
entnehmen wir folgende Stelle:

und Schwäche der offiziellen Kirche

«Heute herrscht in der russischen Kirche eine

Situation, bei der keine Seite des kirchlichen
Lebens von der aktiven administrativen
Einmischung seitens des Rates für die Angelegenheiten

der ROK, seiner Bevollmächtigten und
der lokalen Behörden frei ist — einer
Einmischung, die auf die Zerstörung der Kirche
gerichtet ist... Eine besonders schwere Schuld der
Kirchenleitung besteht darin, dass sie sich den

inoffiziellen mündlichen Weisungen beugt, die der
Rat für die Angelegenheiten der ROK unter
Verletzung der geltenden sowjetischen Gesetzgebung

als Mittel für eine systematische und
zersetzende Einmischung in das Leben der Kirche
gewählt hat. Telephonische Weisungen, mündliche

Instruktionen, nirgends registrierte, inoffizielle

Abmachungen — das ist jene Atmosphäre
der ungesunden Geheimniskrämerei, die wie
undurchdringlicher Nebel die Beziehungen
zwischen dem Moskauer Patriarchat und dem Rat
für die Angelegenheiten der ROK umgibt.

Wenn das ,Geistliche Reglement' Peters I., das

einen gläubigen Laien-Beamten an die Spitze

der Heiligen Synode stellte, einen berechtigten
Protest des christlichen Gewissens nach sich zog,
so ist die Empörung noch grösser angesichts der
Tatsache, dass die Tätigkeit des Moskauer
Patriarchats inoffiziell von Beamten-Atheisten
geleitet wird ...» (Seite 29.)

«... In den letzten vierzig Jahren erlebte die
russische Kirche zwei Perioden der
Massenschliessungen von Gotteshäusern. Das erstemal
war dies während der Entwicklung des Personenkultes

Stalins und das zweitemal — während der
Regierungszeit Chruschtschews. In der kurzen
Zeitspanne 1961—1964, wurden Tausende von
orthodoxen Kirchen geschlossen. Sie wurden
gegen den Willen der Gläubigen, unter Verletzung

Kirche in Kischi: Als Baudenkmal dem Schutze
des Publikums empfohlen.



5 DER KLARE BÜCK

Eine amtliche Antwort

Dieser offene Brief der Priester Eschliman und
Jakunin, der mit 21. November 1965 datiert
wurde, beantwortete am 6. Juni 1966 der
Moskauer Patriarch Alexej in einem Brief an alle
Bischöfe seiner Kirche. In diesem Brief des
Patriarchen wird u. a. gesagt:

«Zwei Priester der Diözese Moskau haben
versucht, in einem ,Offenen Brief die Massnahmen
der Kirchenleitung und die Entscheidungen
unseres gesetzgebenden Organs, das heisst der
Bischofssynode unserer Heiligen Kirche, zu
verurteilen. Wiederholte Versuche, sie zur Vernunft
zu bringen, haben nicht die von uns erhofften
Resultate erzielt. Vielmehr beharrten die
Geistlichen auf ihren hartnäckigen und für die Kirche
schädlichen und ärgerlichen Vorhaben. Sie haben
die grundlegenden Normen der Kirchenzucht
und des Kirchenrechtes (Apost. Kostit. 39, 39 ;
II. Oek. Konzil, Kanon 6) verletzt. Wir haben sie
darum von ihrem Amte suspendiert, bis sie
bereuen und ihre kirchenschädliche Tätigkeit
einstellen. Gegen diese von uns verfügte
disziplinarische Massregelung haben sie bei uns, beim
Heiligen Synod und bei allen Bischöfen der
Russischen Orthodoxen Kirche Berufung eingelegt.

In diesem Berufungsantrag bitten sie uns
dringend, eine bischöfliche Synode einzuberufen,
um ihre Klage zu untersuchen. Angesichts dieses

Antrages können wir nicht vergessen, dass die
Priester N. Eschliman und G. Jakunin in ihrem
,(Offenen Brief gerade die Beschlüsse der
bischöflichen Synode von 1961 verurteilen und
kritisieren Wir erblicken in den Handlungen der
genannten Priester ebenso das Bestreben, die
Behörden unserer Regierung zu verleumden. Solche
Versuche Einzelner, sich die Rolle unerwünschter

Richter über die leitende Kirchenbehörde
anzumessen, und ihr Bestreben, die Dienststellen
der Regierung zu verleumden, dienen nicht den
Interessen der Kirche und zielen nur darauf ab,
den zwischen der Regierung und unserer Kirche
vorhandenen guten Willen zu zerstören.» (Seiten
71 bis 73.)

Auch andere in diesem Buch veröffentlichten
Texte von A. Lewitin über das «Mönchtum und
Gegenwart», seine Antwort an Gennadiy Gerod-
nik, seine Unterredung mit Behördenvertretern
in Moskau, sowie seine Eingabe an das ZK der
KPdSU sind Dokumente über die Kirchenpolitik
der Regierung, die man beim Studium des
Problems Kirche und Staat in der UdSSR nicht
übersehen kann. Zusammen mit Gesuchen und
Rapporten der Mönche aus dem Kloster in Potscha-
jew lassen alle in diesem Buche gesammelten
Dokumente klar erkennen, dass auch nach
50jähriger politischer und psychologischer
Bearbeitung der Glaube an Gott in der Sowjetunion

noch vorhanden ist. (Ku)

der geltenden Gesetzgebung und ohne Einhaltung
der vom Gesetz vorgesehenen Prozedur
geschlossen.

Schweres Unheil traf die russische Kirche. Ein
Verlust folgte dem anderen: Glinskaja pustynj,
das älteste Heiligtum Russlands, das Kloster von
Kiew-Petschersk, die Heilige-Andreas-Kathedrale,
in welcher die Reliquien der heiligen Barbara
ruhten, die Kathedrale in Nowgorod, die
Einsiedelei des Klosters von Potschajew, Tausende

von Kirchen in der Ukraine und in Weissruss-
land, die Klöster Karpatorusslands und der
Moldaurepublik. Ein Unheil traf auch die Zentren
der christlichen Ausbildung: Eines nach dem
anderen wurden die Priesterseminare in Kiew, Sta-

wropolj, Saratow, Wolynj und Schirowizy
geschlossen. Ein Jammerschrei ertönte in der
russischen Kirche! In dieser Zeit der schweren
Prüfungen wandten sich die Herzen der Gläubigen

in der Hoffnung auf die Hilfe an ihre Hirten:

denn sie sollen für ihre Schafe eintreten, um
die Herde vor der Plünderung zu schützen. Eine
Flut von Beschwerden und Eingaben, unterschrieben

von Tausenden von Orthodoxen, ergoss sich
über die Eparchialbischöfe und die Leitung des
Moskauer Patriarchats. Hunderte von Fürsprechern

überfüllten in jenen Tagen die Büros der
amtierenden Bischöfe. Tausende von Kilometern
kamen Abgeordnete der in Not geratenen
Gemeinden und Klöster nach Moskau, um den

Heiligsten Patriarchen um Schutz und Obhut zu
bitten. Aber alle Hoffnungen waren umsonst!
In den bischöflichen Büros empfing man die
Fürsprecher des kirchlichen Kummers mit
höflicher Gleichgültigkeit und kühler Herzlosigkeit
wie lästige Bittsteller. Obschon sie in der Lage
waren, tatkräftig zu helfen, hatten die meisten
Bischöfe der russischen Kirche nicht den Mut,
sich für ihre Glaubensgemeinde einzusetzen. Wir
sprechen nicht von jenen wenigen, die der
Ungesetzlichkeit bewusst Vorschub leisteten, indem
sie den Atheisten bei der Schliessung der Kirchen
persönlich behilflich waren

Verlangt denn nicht die heilige Pflicht des
Oberhirten, seine Seele für die Herde Christi zu
opfern? Die Bischöfe waren verpflichtet, die
Kirchen zu schützen, um so mehr als die geltende
sowjetische Gesetzgebung genügend Grundlage
für den Schutz der Kirchen bietet! Die Bischöfe
hatten die Möglichkeit, nicht nur den Protest
der Gläubigen auf dem Amtswege weiterzuleiten,
sondern selbst von den Zivilbehörden um die
Beendigung dieser Ungesetzlichkeit nachzusuchen.
Das Beispiel eines solchen Bischofs wie Seiner
Eminenz Hermogen, des Erzbischofs von Kaluga,
der kein einziges geschlossenes Gotteshaus auf
dem Gewissen hat, zeigt, dass dort, wo ein
Bischof seine Gemeinde mutig und entschlossen
verteidigte, die Gesetzlosigkeit zurückwich.

10 000 geschlossene Kirchen und Dutzende
geschlossener Klöster beweisen, dass das Moskauer
Patriarchat seine Pflicht vor Christus und vor
der russischen Kirche nicht erfüllt hat: denn die
Atheisten konnten die Kirchen nur schliessen,
weil sie des Schweigens der höchsten Kirchenleitung

sicher waren.» (Seiten 34 bis 36.)

Die beiden Priester führen dann andere Beispiele
der Abhängigkeit der Kirche vom Staat und der
Mutlosigkeit der obersten kirchlichen Leitung an
und bitten abschliessend den Patriarchen Alexej,
sich dafür einzusetzen, dass die Einmischung des

Rates für die Angelegenheiten der ROK aufhört.

Die Kercnski-Memoiren, Verlag Paul Zsolnay,
Wien/Hamburg 1966, 571 Seiten.

Die am Vorabend des 50. Jahrestages der
russischen Revolution veröffentlichten Memoiren
Kerenskis, dieser so schicksalhaften Gestalt des

Jahres 1917, erlauben einen Einblick in Leben
und Gedanken des grossen russischen Sozialistenführers,

des grössten Gegenspielers des Kommunisten

Lenin. Seine Ideen, die sowohl aus der
Französischen Revolution als auch aus der
Gedankenwelt Schillers schöpften, waren in der Tat
ideal, ehrlich und aufrichtig. Indessen wirft man
ihm sein Versagen vor. Seine unverzeihliche
Schuld sei nicht, dass er Russland nach der
Februarrevolution auf einen falschen Weg geführt,
sondern dass er es nicht energisch genug geführt
habe; Russland brauchte nach dem Sturz der
Monarchie einen entschiedenen Staatsmann. Diesen

aber versagte das Schicksal dem Lande.

Das Buch Kerenskis führt ohne jeden Zweifel zu
einem besseren Verständnis der russischen Lage
vor und nach der Revolution. Alle Personen, die
in diesen Jahren Russlands eine wichtige Rolle
gespielt haben, werden vom Autor vorgestellt,
und ein Index erleichtert es, die Rolle dieser
Persönlichkeiten in den Ereignissen zu verfolgen.
Kerenski stellt für die Erklärung der Ereignisse
in Russland keine neue Theorien auf, sondern
er lässt durch die gewissenhafte Darstellung der
Geschichte eine Deutung zu geben. Kaum ein
anderes Werk kann lebendiger als das Buch
Kerenskis beweisen, dass das Schicksal eines Landes

in den entscheidenden Stunden von den Taten

einer einzelnen Persönlichkeit abhängen kann.

Die sieben Kapitel der Memoiren erklären die
Ursprünge der Weltanschauung des Verfassers,
beschreiben Russland vor dem Ersten Weltkrieg,
den Krieg selbst, den Wendepunkt in der
russischen Geschichte, die Lage an der russischen
Front, das Vorspiel zum Bürgerkrieg und die
weltweite Bedeutung der Ereignisse in Russland.
Unter den vielen Einzelheiten, wo die Darstellungen

des Autors nicht nur erzählt, sondern auch
dokumentarisch belegt werden, ist «Der Weg des

Verrats» eines der interssantesten Kapitel. Hier
wird die Tätigkeit Lenins vor der Revolution
geschildert und besonders seine Verhandlungen
mit den Vertretern Deutschlands in Zürich. Kaiser

Wilhelm II. war bereit, den Bolschewiken für
einen Separatfrieden mit Russland 80 Millionen
Goldmark zu zahlen. Am Abend des 3. (16.)
April 1917 kam Lenin in Petrograd an. Er war
in einem «exterritorialen» Eisenbahnwagen
gekommen, den ihm die Deutschen zur Verfügung
gestellt hatten. Die Ereignisse überstürzten sich
bald, und Kerenski konnte den Hintergrund dieser

Geschehnisse nur in seinem westlichen Asyl
rekonstruieren. Er stellt die Frage, warum dem
russischen Volk die Wahrheit über Lenin und
seine Idee nicht gesagt wird und warum die
russischen Historiker immer noch jeden Hinweis
auf Verhandlungen zwischen Lenin und den
Deutschen leugnen? Die Antwort liegt auf der
Hand: «Die Wahrheit über Lenin zu sagen wäre
gleichbedeutend mit der Zerstörung der totalitären

Diktatur. Das würde für Russland die Rückkehr

auf den Weg der Demokratie bedeuten, von
dem das Land durch die Bolschewiken im Oktober

1917 gewaltsam abgedrängt wurde.»

Kerenskis Werk ist unbedingt ein grosser Gewinn
für alle Leser, die sich ein Bild über die russische
Revolution anhand von Darstellungen eines
prominenten russischen Politikers machen wollen.

Michael Csizmas


	Kampf des Glaubens

