
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 7 (1966)

Heft: 26

Artikel: Dialog zwischen Christentum und Marxismus

Autor: Csizmas, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DEI KLAR! HICK
Herausgegeben vom Schweizerischen Ost-Institut
7. Jahrgang, Nr. 26 Erscheint alle zwei Wochen Bern, 21. Dezember 1966

In dieser NummerDialog zwischen
Christentum und Marxismus
Von Michael Csizmas

Stalin war ein Mann des Monologs. Er befahl
in ganz Ost- und Mitteleuropa die kirchliche
Hierarchie zu dezimieren, und zwang die
verschiedenen Konfessionen zu einem Katakomben-
Dasein. Auf Grund dieser Erfahrungen wurde
die kommunistische Koexistenz-Parole von den
Kirchen im allgemeinen sehr skeptisch betrachtet
und von seiten Papst Pius XII. als «taktisches
Manöver» abgelehnt. Diese Epoche des «kalten
Friedens» und der «Koexistenz in Furcht» führte
zu einer eisigen Lähmung der kirchlichen Ost-
West-Beziehungen.

Kontakte seit Chruschtschew

Chruschtschews kirchenpolitische Konzeption war
von derjenigen Stalins verschieden. Er hielt zwar
an der grundsätzlichen negativen Haltung der
KPdSU gegen die Religion fest, erlaubte aber
1961 dem Moskauer Patriarchat den Beitritt zum
Weltrat der Kirchen und bewilligte die
Entsendung eines Beobachters der russischen orthodoxen

Kirche zum Vatikanum. Seit diesen Jahren

verzichtete die sowjetische Presse auf die
übliche Bezeichnung des Weltkirchenrates und

des Vatikans als der «Vollzieher der politischen
Ideen des Imperialismus». Inzwischen traten
Chruschtschew-Schwiegersohn Adschubei samt
Frau und der sowjetische Aussenminister Gro-
myko in die Reihen der Vatikan-Pilger. Im
Januar 1967 erwartet man wahrscheinlich das
sowjetische Staatsoberhaupt Podgorny beim Heiligen

Stuhl.

Das «dritte Lager»

Die Bedingungen eines Dialogs reiften nun
zusehends. In der Verfolgung ihrer neuen Politik
suchten die Kommunisten auf vielerlei Weise
Kontakte mit den Christen aller Welt
herzustellen. Georg Lukacs, der marxistische Philosoph,

wies schon 1957 darauf hin, dass es im
heutigen Protestantismus und Katholizismus ein
«drittes Lager» gebe; im katholischen Lager eine

Gruppe von sozialen Reformatoren, die von der
«Bewegung zum Sozialismus» ergriffen seien,
und ebenso eine Gruppe von protestantischen
Theologen und Philosophen, die den Marxismus

Fortsetzung auf Seite 2

Aus anderer Sicht 4/5
Fragen von Religion und Kirche in der
Darstellung der «Iswestija».

Wir über uns 6
Eine satirische Darstellung der
ungarischen Presse über die ungarische
Presse.

Befehlsausgabe für Neutrale 7
Wie Moskau die Pflichten der neutralen
Staaten definiert,

Bücher 8/9
Gelesen und besprochen.

Gemischte Meldungen 11

«Grosszügig»
In Jugoslawien ist darauf verzichtet worden,
gegen Rankovic, Stefanovic und 16 andere ehemalige

hohe Funktionäre der Geheimpolizei UDBA
gerichtlich vorzugehen.
Rankovic war im Juli als Vizepräsident Jugoslawiens

entlassen worden. Er hatte bis zu diesem

Zeitpunkt praktisch die ganze UDBA, der er
früher vorgestanden war, unter Kontrolle gehalten.

Stefanovic, bis zur gleichen ZK-Sitzung dieses

Sommers nomineller Chef dieser Institution,
war gleichzeitig abgesetzt worden. Anschliessend
lief eine umfassende Säuberung in der UDBA
an.

Die Entmachtung Rankovics und seiner äusserst

mächtigen Einflussgruppe war unter anderem
damit begründet worden, dass er mit illegalen
Mitteln seine persönliche Machtergreifung in
Jugoslawien vorbereitet hatte, dass er (und andere

UDBA-Führer) den Staatssicherheitsdienst miss-
bräuchlich, ungesetzlich und zu eigenen Zwek-
ken verwendet hatte, dass er sich mit seinen
Anhängern den Parteibeschlüssen widersetzt und
insbesondere die Reformen sabotiert hatte.

Das war die Parteidarstellung. Und wenn sie

stimmte, dann hatte sich Rankovic der
Verschwörung gegen den Staat und einer Reihe
weiterer Delikte schuldig gemacht.

In den folgenden Monaten wurde eine grosse
Untersuchung über die gesamte UDBA-Tätig-
keit eingeleitet. Dabei kamen nach jugoslawischen
Presseberichten glatte Morde zum Vorschein

(u. a. an Angehörigen der albanischen Minorität).

Ferner stellte sich heraus, dass Rankovic
Tito selber bespitzelt hatte, so wie er jedermann

Fortsetzung auf Seite 10



Dialog
Fortsetzung von Seite 1

ernst nähmen. Beide Gruppen würden zwar von
den reaktionären Kräften bekämpft und
unterdrückt, gewännen aber immer stärkeren Einfluss
und immer stärkeres Echo. Hier sah Lukacs
Anknüpfungsmöglichkeiten für ein Gespräch
zwischen Kommunisten und Christen, und er
empfahl, entgegen den starren Parteidogmatikern,

die er als «Sektierer» und «Defaitisten»
bezeichnete, solche Diskussionen eifrig zu pflegen
und auszunutzen.

Kirchliche Ziele im Osten

Initiativen zum Gespräch wurden bald auf beiden

Seiten, sicherlich auch mit unterschiedlichen
Zielsetzungen, ergriffen. Auf katholischer Seite
wurde die Dialog-Formel mit der Enzyklika
«Pacem in terris» von Johannes XXIII. aktuell.
Papst Paul VI. entwickelte sie in seiner Enzyklika

«Ecclesiam suam» weiter. Darin war von
drei Fronten die Rede, an denen die katholische
Kirche den Dialog führen soll: mit den anderen
Christen, mit den nichtchristlichen Religionen,
mit den Ungläubigen. Die Uebertragung des
religiösen apostolischen Dialogs auf politische
direkte oder indirekte Zusammenarbeit wurde
abgelehnt. Das richtete sich besonders gegen die
linkskatholischen Gruppen und Organe, die mit
den kommunistischen Parteien kontaktieren.
Kardinal König, der Leiter des Atheismus-Sekretariats

gab am 22. Oktober 1965 ein Interview,
in dem er offen und klar erklärte, dass die Kirche
vom Dialog nicht nur einen schöngeistigen
Gedankenaustausch und Plauderei, sondern gewisse
Erleichterungen für den Christen in Osteuropa
erwartet. Sein Minimalprogramm besteht aus
folgenden Thesen: Die Kirche müsse in Osteuropa
den Mittelweg zwischen Kampf und Unterwerfung

suchen. Es dürfe weder offenen Kampf
noch Unterwerfung geben. Man müsse mit dem

Ziel verhandeln, den ordnungsgemässen Ausbau
der Hierarchie zu sichern, Priesternachwuchs zu
gewährleisten, der Kirche Lebensraum zu
verschaffen, einschliesslich der Freiheit für
religiöse Schriften. Koexistenz definierte Kardinal
König als ein «Miteinanderleben in Gegensätzen»,
das in den volksdemokratischen Ländern eine
Tatsache sei. Auch andere christliche
Pressestimmen äussern direkt oder indirekt, dass der
Dialog den Kirchen in den osteuropäischen
Staaten die lebensnotwendige «Luft» verschaffen
müsse. Es ist nur höchst verwunderlich zu sehen,
wie manche kommunistischen Parteien, wie
beispielsweise die sowjetzonale SED, diese elementaren

Wünsche der Kirchen nur als taktisches
Manöver verstehen können.

und KP-Ziele im Westen

Auch seitens der westlichen kommunistischen
Parteien werden mit dem Dialog sehr konkrete
Ziele verfolgt, entweder als Vorstufe oder schon
Bestandteil einer bestimmten politischen Aktion.
Die wichtigste Rolle spielt hier die KP Italiens.
Seit Ende der fünfziger Jahre begann in der
KPI ein Neuorientierungsprozess, und wie
Generalsekretär Luigi Longo im Juni dieses Jahres
erklärte, gibt es Ansätze, die «einen fruchtbaren
Boden für den Dialog, die Konfrontation und
auch die Begegnung mit den katholischen
Werktätigen und Demokraten bieten. Wir sind bereit,
über diese Perspektive ohne Voreingenommenheit

oder Dogmatismus zu diskutieren, denn wir
vertrauen auf den Beitrag, den andere geistige
Kräfte und vor allem die katholischen Kräfte
zur Errichtung und Gestaltung der neuen Gesellschaft

leisten können.» Damit ist von marxistischer

Seite in Italien Sinn und Zweck des Dialogs

ziemlich eindeutig klargelegt.
In Bemühungen um Werbung von neuen Partnern
behauptete auch Santiago Salvarez, eine
führende Persönlichkeit der KP Spaniens in einer
Erklärung im Juni 1965: «Die Katholiken sind

2

heute unsere Hauptverbündeten im Kampf gegen
Franco. Das ist die Wirklichkeit. Der wirkliche
demokratische und revolutionäre Volkskampf
setzt also die Beteiligung der Millionen von
Katholiken voraus.» Er unterstrich sein Angebot
sogar mit einem «grosszügigen» Versprechen:
«Für die Kommunisten ist ferner völlig klar, dass

es im sozialistischen Spanien weder für Zwang
noch für administrative Massnahmen gegen
religiöse Glaubensbekenntnisse, insbesondere gegen
den Katholizismus Platz geben wird.» Waldeck
Rochat, der Generalsekretär der KP Frankreichs,
verkündete im März dieses Jahres ebenfalls das
lebhafte Interesse seiner Partei am Dialog und an
gemeinsamen Aktionen der Kommunisten und
Christen «im Kampf gegen soziale Ungerechtigkeit,

für die Freiheiten, den Frieden und den
Sozialismus.».

Auch in Lateinamerika bemühen sich neuerdings
die kommunistischen Parteien in der letzten
Zeit um Kontakte mit Katholiken, wie Orlando
Millas, ein leitender Funktionär der KP Chiles
in einem Artikel im Mai 1965 erörterte: «Wir
Kommunisten freuen uns aufrichtig darüber, dass
wir innerhalb einer allgemeinen Massenbewegung

Schulter an Schulter mit den Katholiken
kämpfen. Der kommunistische Stil des
ideologischen Kampfes erleichtert das Zusammengehen
aller Schichten der Werktätigen, schweisst die
antiimperialistischen Kräfte zusammen.»

Entsprechend des vermehrten Interesses auf beiden

Seiten finden seit Ende der fünfziger Jahre
in den verschiedenen Staaten Westeuropas
Konferenzen, Tagungen und Treffen statt, die ohne
Preisgabe der eigenen Standpunkte die
Verbesserung der gegenseitigen Beziehungen
bezwecken.

Das Salzburgs!' Gespräch

Das erste eigentlich grosse internationale
Gespräch zwischen Christentum und Marxismus
kam in der Veranstaltung der Münchner Paulus-
Gesellschaft vom 29. April bis 2. Mai 1965 in
Salzburg zustande, dessen Echo von Washington
bis Moskau reichte. Dr. Erich Kellner, der
Geschäftsführer der Paulus-Gesellschaft hat das
Protokoll der Salzburger Tagung jetzt unter dem
Titel «Christentum und Marxismus — heute»
beim Europa Verlag (Wien-Frankfurt-Zürich)
veröffentlicht.

Die Paulus-Gesellschaft wurde im Jahre 1955

von dem katholischen Theologen Dr. E. Kellner
gegründet. Ihr gehören gegenwärtig nahezu 600
christliche Universitätsprofessoren und Dozenten
an. In den drei Tagen der Salzburger Tagung
wurden die Problemkreise «Mensch und
Religion», «Die Zukunft der Menschheit», und
«Ideologische Koexistenz?» erörtert. Christen
und Marxisten, an die 240 Professoren und
Dozenten, trafen sich hier zum offenen,
freundschaftlichen Dialog. Dazu Kardinal Ottaviani:
«Die Wissenschafter und Theologen, die diesen
Dialog führen, sind Persönlichkeiten von
erprobtem Geist, Intelligenz und Klugheit, ihre
Haltung ist exemplarisch.»

Die sowjetische Tass begrüsste die Tagung: «In
einer Zeit, da verschiedene Persönlichkeiten
erklären, dass ein Dialog zwischen Marxisten und
Katholiken unmöglich sei, erscheint die
Salzburger Erklärung über die Möglichkeit eines
solchen Dialogs als ein überaus wichtiges Doku-

Der Dialog beginnt: Die russisch-orthodoxen Konzilbeobachter Koiijarow und Borowoj bei PapstJohannes XXIII. v



MR KÜRE BUCK

wissenschaftlicher Erkenntnisse überdachter
Antrophologie, stimmte auch Rahner zu. Den
Ausführungen von Prof. Helmut Thielicke, der
dem Marxismus vorwarf, er verstehe den
Menschen lediglich als eine Summe von Eigenschaften

mit gesellschaftlichen Funktionen,
widersprach auf marxistischer Seite Prof. Gulian,
Bukarest. Gulian sagte, dass der Mensch nur in
einem verzerrten Vulgär-Marxismus auf das rein
Oekonomische und Soziale begrenzt werde. Die
Frage nach der Humanität sieht Garaudy dann
gelöst, wenn die Marxisten bessere Marxisten
und die Christen bessere Christen werden.
Abschliessend sagte er wörtlich: «Fünfzehn
Jahrhunderte weltlicher Domination haben dem
Christentum keinen Erfolg gebracht. Der Marxismus
ist eine Flamme der Hoffnung und des Zorns.
Ich fürchte, dass Eure grossartige christliche
Liebe ohne uns Kommunisten auch weiterhin
nicht wirksam sein wird, dass aber ohne Euch
Christen auch unser Kampf Gefahr liefe, sich
am sternenlosen Horizont zu verlieren.»

Päpstliche Stellungnahme

Einige Wochen nach der Tagung von
Herrenchiemsee äusserte sich auch Papst Paul VI. zum
Marxismus. Er sagte, der Marxismus verleugne
die Natur des Menschen. Blindheit zeichne den
Atheismus aus; er stimme mit der wissenschaftlichen

Erkenntnis über den Kosmos und die
Zivilisation nicht überein; seine Auswirkungen seien

schwerwiegend. Der Klassenkampf münde in die
Unterdrückung der Freiheit und in die Errichtung

eines autoritären, im letzten totalitären
Systems. Im Namen der Arbeiterschaft, deren
Ansprüche man zu vertreten vorgebe, werde ein
ideologischer und praktischer Druck ausgeübt.
Daraus erwüchsen grosse Meinungsverschiedenheiten

und schmerzliche Trennungen.

Fortsetzung auf Seite 5

gion sei kein Ueberbauphänomen — entgegen
Marx' Meinung. Der marxistische Gedanke, dass

der Mensch sich selbst durch Arbeit erzeuge,
sei widerspruchsvoll, da Arbeit bereits
spezifischmenschlich sei und damit die Menschwerdung
nicht erklären könne.

Um dsn Wettbewerb der Ideen

Prof. Roger Garaudy, Chefideologe der KPF,
erklärte, der Kommunismus könne in der
klassenlosen Gesellschaft auf weltliche Weise
verwirklichen, was Marx den «menschlichen Grund
des Christentums» nannte. All das Schöne, was
die Menschen im Namen Gottes geträumt hätten,

liege nicht hinter uns, sondern vor uns, als

eine Aufgabe, die zu erfüllen sei. Hierbei sei eine

Einigung von Marxisten und Christen möglich.
Prof. J.-Y. Calvez meinte: «Aus Moskau kommt
die These: es gibt keine ideologische Koexistenz;
aus Paris wird versichert, ideologische
Divergenzen könnten zurückgestellt werden. Die Christen

fühlen sich wohler bei der ersten These;
internationale friedliche Koexistenz, ohne Preisgabe

des ideologischen Kampfes; sie bedauern

freilich, dass dieser Kampf innerhalb der Sowjetunion

mit den Mitteln des Staates geführt wird
und nicht im freien Wettbewerb der Ideen.» Die
Toleranz werde erst möglich, wenn die Politik
.acht absolut an eine Weltanschauung gebunden
sei. Er frage, ob die Marxisten bereit seien, eine

solche Fixierung ihrer Politik aufzugeben. Ga- Delegierte aus Moskau an einer Tagung des Weltkirchenrates vom Juli 1966 in Genf.

Zu den marxistischen Philosophen, die den Dialog
befürworten, gehört der Franzose Roger Garaudy
(Paris).

ment.» Und New York Times kommentierte:
«Der Sprecher der KPF, Roger Garaudy,
anerkannte, dass die Welt der Zukunft vom Marxismus

mehr erwarte als bisher, und auch, dass die
Welt «um vieles ärmer sein würde, wenn sie
in Unkenntnis so grosser Männer bliebe, wie dies
der heilige Johannes vom Kreuz war.»
Obwohl sich hier beide Partner der abstrakten
Sprache der Philosophie und Theologie bedient
haben, fehlte es nicht an Konfrontation der Ideen.
Der Moraltheologe Prof. M. Reding betonte
die Notwendigkeit des Gespräches zwischen
Christentum und Marxismus, denn der «Krieg
ist keine menschliche Form der Auseinandersetzung».

Das Verhältnis von Basis und Ueberbau
sei der innerste Kern des Marxismus. Aber Reli-

raudy erwiderte, man müsse verstehen, «was uns
gemeinsam ist und was uns trennt». Die Christen
forderte er auf, das Problem der angeblichen
Garantie der Freiheit durch das Recht auf Privatbesitz

an den Produktionsmitteln nochmals zu
durchdenken. Dieses Privateigentum sei kein
Garant der Freiheit.
Prof. Karl Rahner erläuterte das Christentum
als eine Religion der «absoluten Zukunft». Das
Christentum schütze durch seine absolute
Zukunftshoffnung den Menschen vor der
Versuchung, die berechtigten innerweltlichen
Zukunftsbestrebungen mit solcher Gewalt zu
betreiben, dass jede Generation brutal zugunsten
der nächsten und so fort geopfert und so die
Zukunft zum Moloch werde, vor dem der reale
Mensch für das nie wirkliche, immer anständige
Ideal geschlachtet wird. Der Wiener Marxist
Prof. Hollitscher legte sodann dar, dass die
wesentlichen Divergenzen weltanschauliche Grundfragen

betreffen. Das Gespräch über diese

Divergenzen sei nötig um des gegenseitigen
Vertrauens willen und um den für unser aller Leben
entscheidenden Raum der Konvergenzen zu
bestimmen.

Suche nach einer Formel

Die Frage nach einer Formel der Uebereinstim-
mung, die die gemeinsame Zukunft ermöglichen
könnte, stand im Mittelpunkt des Gespräches
über «Christliche Humanität und marxistischer
Humanismus» vom 28. April bis 1. Mai dieses

Jahres auf Einladung der Paulus-Gesellschaft in
Herrenchiemsee, das mit der Teilnahme von fast
400 führenden Marxisten, Theologen und
Wissenschaftern stattfand. Es wurde zur Diskussion
gestellt, ob ein neues Prinzip der Humanität, das

von Christen und Marxisten anerkannt werde,
der erste Schritt zur Zusammenarbeit sein könne.
Der Feststellung von Prof. H. Schäfer, das

Christentum bedürfe einer neuen, auf der Grundlage



5 01 WHISK

Der Moskauer Patriarch Alexius nach der Weihnachtsmesse.

nicht zu erfüllen, am staatlichen, gesellschaftlichen

und politischen Leben im Staate nicht
teilzunehmen.
Die sowjetische Gesetzgebung schreibt obligatorisch

vor, dass jegliche religiöse Vereinigung,
bevor sie ihre Tätigkeit aufnimmt, von den Organen

der Staatsgewalt registriert werden muss.
Dies wird im Interesse der Gläubigen und des
Staates verlangt. Die Registrierung beweist, dass
die religiöse Vereinigung eine offizielle Erlaubnis
zur Tätigkeit im Rahmen der Gesetze erhielt.
Die staatlichen Organe müssen hingegen die
Rechte der Gläubigen im Rahmen der religiösen
Vereinigungen schützen. Die Ablehnung des

Antrages für Registrierung ist nur in dem Falle
zulässig, dass die Lehren bzw. die Zeremonien sowie
die Kulthandlungen eine Verletzung der Gesetze
oder einen Angriff auf Person oder Rechte der
Staatsbürger bedeuten.

Die Priester in der Sowjetunion achten in ihrer
überwiegenden Mehrheit die Gesetze und halten
die von der Regierung erlassenen Massnahmen
ein. Man darf aber den Beitrag nicht vergessen,
welchen die russische orthodoxe Kirche mit
Patriarch Aleksej sowie die übrigen Kirchen der
Sowjetunion im Interesse des Kampfes für den
Frieden, gegen die Gefahr eines neuen Weltkrieges,

für die Festigung der Freundschaft unter
den Völkern leisteten.

(Anschliessend werden baptistische Organisationen

behandelt, deren gesellschaftsfeindliches
Verhalten energische Massnahmen rechtfertige.)

Frage: Inwieweit sind jene Genossen im Unrecht,
die der Meinung sind, dass das richtigste Mittel
zur Bekämpfung der religiösen Verirrungen im
Bewusstsein der Menschen das Verbot oder die
Beschränkung der Tätigkeit aller religiösen
Organisationen im ganzen Lande sei?

Antwort: Es ist seit langem bekannt, dass
jegliche Verbote und administrativer Druck
unrichtige Kampfmittel gegen die religiöse Ideologie

darstellen. Die atheistische Ueberzeugung wie
auch alle übrigen Ueberzeugungen können mit
Gewalt nicht aufgedrängt werden. Die Gründe
des Marxismus-Leninismus sprachen und schrieben

oft darüber. Engels trat oft gegen die
Vertreter der extremen Auffassung auf. welche der
Meinung waren, der künftige Staat müsse alle
Religionen verbieten und alle religiösen
Organisationen auflösen. Engels hat sie ausgelacht. Auch
Lenin widmete dem Prinzip der Gewissensfreiheit

grosse Aufmerksamkeit, Er rief auf, den
atheistischen Kampf unter den Gläubigen
wissenschaftlich zu führen. Dabei betonte Lenin
immer, dass man die Beschimpfung der Religion
unter allen Umständen vermeiden müsse. Der
Politik des Sowjetstaates gegenüber der Kirche
liegt die marxistisch-leninistische Lehre über das
Wesen der religiösen Ideologie zu Grunde. Es
ist verständlich, dass, solange es in der Sowjetunion

Gläubige gibt, der Staat ihnen die Freiheit

zur Religionsausübung garantieren muss.

Der ideologische Kampf gegen die Religion darf

Dialog
Fortsetzung von Seite 3

Bei einer anderen Angelegenheit betonte Kardinal
König, dass die Einheit Europas nur durch die
geistige Ueberwindung des Trennenden, nicht
aber durch Gewalt wiederhergestellt werden
könne. Auch die Konstitution des Konzils «Die
Kirche in der Welt von heute» fordere die Gläubigen

und Ungläubigen zur gemeinsamen Gestaltung

der Zukunft auf. Der Dialog wird also
beiderseits als nützlich und notwendig erachtet,
aber dieses Gespräch kam bisher nur auf
westeuropäischem Boden, mit Vertretern von
westeuropäischen kommunistischen Parteien zustande.
Der ostdeutsche Marxist Prof. Havemann erhielt
keine Ausreisegenehmigung für die Gespräche der

die Rechte der Gläubigen nicht beeinträchtigen.
Partei und Regierung wiesen mit Recht oft darauf

hin, dass in dieser Beziehung keine
administrativen Massnahmen zulässig seien. Wenn dir
Tätigkeit dieser öder jener religiösen Urganisatio-
nen im Rahmen der sowjetischen Gesetze bleibt,
kann sie solange existieren, bis die Gläubigen
sie verlassen.

Der Einhaltung der Gesetze über den Religionskult

widmet man in letzter Zeit grosse Aufmerksamkeit.

Zu Beginn des laufenden Jahres hat die
Sowjetregierung die zwei Räte — den Rat für
die Angelegenheiten der russisch-orthodoxen
Kirche und den Rat für die religiösen
Kulthandlungen — vereinigt, und so entstand der
einheitliche Rat für Angelegenheiten der Religionen
beim Unionsministerrat. Die Rolle und die
Verantwortung des Rates bei der Kontrolle über
die Einhaltung der sowjetischen Gesetzgebung
über die religiösen Kulthandlungen wurde wesentlich

erhöht, und ihm wurden dazu auch die
notwendigen Rechte zugesichert. H

Paulus-Gesellschaft. Anwesende ungarische,
tschechische, bulgarische und rumänische
marxistische Philosophen vertraten nur persönliche
Ansichten. Moskau, das weiterhin die Priorität
im Weltkommunismus beansprucht, sandte keinen

Vertreter zum Dialog. Deshalb ist für die

gegenwärtige Lage des Dialogs das Wort des

österreichischen Publizisten Paul Lendvai
zutreffend:

«Furcht vor der Auseinandersetzung mit Christen
wäre nicht marxistisch. Sichverschliessen gegen
die Marxisten wäre nicht christlich. Dennoch ist
es erst ein Anfang; der Dialog steht noch aus.
Gleicht eine Diskussion mit Marxisten, bei denen

gerade jene Parteien fehlen, die an der Macht
sind, nicht einer Aufführung von Shakespeares

,Hamlet' ohne den Prinzen von Dänemark?» fg


	Dialog zwischen Christentum und Marxismus

