Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt fir Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes

Europa
Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut
Band: 7 (1966)
Heft: 26
Artikel: Dialog zwischen Christentum und Marxismus
Autor: Csizmas, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1077255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1077255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER

LARE

Luieg 7'y

LI

K

Herausgegeben vom Schweizerischen Ost-Institut

7. Jahrgang, Nr. 26

Erscheint alle zwei Wochen

Bern, 21. Dezember 1966

Dialog zwischen
Christentum und Marxismus

Von Michael Csizmas

Stalin war ein Mann des Monologs. Er befahl
in ganz Ost- und Mitteleuropa die kirchliche
Hierarchie zu dezimieren, und zwang die ver-
schiedenen Konfessionen zu einem Katakomben-
Dasein. Auf Grund dieser Erfahrungen wurde
die kommunistische Koexistenz-Parole von den
Kirchen im allgemeinen sehr skeptisch betrachtet
und von seiten Papst Pius XII. als «taktisches
Manovery abgelehnt. Diese Epoche des «kalten
Friedensy und der «Koexistenz in Furchty fiihrte
zu einer eisigen Lahmung der kirchlichen Ost-
West-Beziehungen.

Kontakte seit Chruschischew

Chruschtschews kirchenpolitische Konzeption war
von derjenigen Stalins verschieden. Er hielt zwar
an der grundsitzlichen negativen Haltung der
KPdSU gegen die Religion fest, erlaubte aber
1961 dem Moskauer Patriarchat den Beitritt zum
Weltrat der Kirchen und bewilligte die Ent-
sendung eines Beobachters der russischen ortho-
doxen Kirche zum Vatikanum. Seit diesen Jah-
ren verzichtete die sowjetische Presse auf die
ibliche Bezeichnung des Weltkirchenrates und

des Vatikans als der «Vollzieher der politischen
Ideen des Imperialismusy. Inzwischen traten
Chruschtschew-Schwiegersohn Adschubei samt
Frau und der sowjetische Aussenminister Gro-
myko in die Reihen der Vatikan-Pilger. Im Ja-
nuar 1967 erwartet man wahrscheinlich das so-
wijetische Staatsoberhaupt Podgorny beim Heili-
gen Stuhl.

Das «dritte Lager»

Die Bedingungen eines Dialogs reiften nun zu-
sehends. In der Verfolgung ihrer neuen Politik
suchten die Kommunisten auf vielerlei Weise
Kontakte mit den Christen aller Welt herzu-
stellen. Georg Lukacs, der marxistische Philo-
soph, wies schon 1957 darauf hin, dass es im
heutigen Protestantismus und Katholizismus ein
«drittes Lagery gebe; im katholischen Lager eine
Gruppe von sozialen Reformatoren, die von der
«Bewegung zum Sozialismusy ergriffen seien,
und ebenso eine Gruppe von protestantischen
Theologen und Philosophen, die den Marxismus

Fortsetzung auf Seite 2

Der Moskauer Patriarch empfingt einen Vertreter des Patriarchats von Konstantinopel.

4

In dieser Nummer

Aus anderer Sicht 4/5

Fragen von Religion und Kirche in der
Darstellung der «lswestija».

Wir liber uns 6
Eine satirische Darstellung der unga-
rischen Presse Uber die ungarische
Presse.

Befehlsausgabe fiir Neutrale 7

Wie Moskau die Pflichten der neutralen
Staaten definiert.

Biicher 8/9
Gelesen und besprochen.
Gemischte Meldungen 11

«Grossziigig»

In Jugoslawien ist darauf verzichtet worden, ge-
gen Rankovic, Stefanovic und 16 andere ehema-
lige hohe Funktiondre der Geheimpolizei UDBA
gerichtlich vorzugehen.

Rankovic war im Juli als Vizeprisident Jugosla-
wiens entlassen worden. Er hatte bis zu diesem
Zeitpunkt praktisch die ganze UDBA, der er
friiher vorgestanden war, unter Kontrolle gehal-
ten. Stefanovic, bis zur gleichen ZK-Sitzung die-
ses Sommers nomineller Chef dieser Institution,
war gleichzeitig abgesetzt worden. Anschliessend
lief eine umfassende Sduberung in der UDBA
an.

Die Entmachtung Rankovics und seiner dusserst
muiichtigen Einflussgruppe war unter anderem
damit begriindet worden, dass er mit illegalen
Mitteln seine persénliche Machtergreifung in Ju-
goslawien vorbereitet hatte, dass er (und andere
UDBA-Fiihrer) den Staatssicherheitsdienst miss-
briuchlich, ungesetzlich und zu eigenen Zwek-
ken verwendet hatte, dass er sich mit seinen An-
hingern den Parteibeschliissen widersetzt und
insbesondere die Reformen sabotiert hatte.

Das war die Parteidarstellung. Und wenn sic
stimmte, dann hatte sich Rankovic der Ver-
schworung gegen den Staat und einer Reihe wei-
terer Delikte schuldig gemacht.

In den folgenden Monaten wurde eine grosse
Untersuchung iiber die gesamte UDBA-Titig-
keit eingeleitet. Dabei kamen nach jugoslawischen
Presseberichten glatte Morde zum Vorschein
(u. a. an Angehdrigen der albanischen Minori-
tit). Ferner stellte sich heraus, dass Rankovic
Tito selber bespitzelt hatte, so wie er jedermann

Fortsetzung auf Seite 10



JER KLAREBLICK

2

Dialog
Fortsetzung von Seite 1

ernst nihmen. Beide Gruppen wiirden zwar von
den reaktiondren Kriften bekampft und unter-
driickt, gewinnen aber immer stirkeren Einfluss
und immer stirkeres Echo. Hier sah Lukacs
Ankniipfungsmoglichkeiten fiir ein Gesprich
zwischen Kommunisten und Christen, und er
empfahl, entgegen den starren Parteidogmati-
kern, die er als «Sektierer» und «Defaitisteny be-
zeichnete, solche Diskussionen eifrig zu pflegen
und auszunutzen.

Kirchliche Ziele im Osten. ..

Initiativen zum Gesprich wurden bald auf bei-
den Seiten, sicherlich auch mit unterschiedlichen
Zielsetzungen, ergriffen. Auf katholischer Seite
wurde die Dialog-Formel mit der Enzyklika
«Pacem in terris» von Johannes XXIII. aktuell.
Papst Paul VI. entwickelte sie in seiner Enzy-
klika «Ecclesiam suam» weiter. Darin war von
drei Fronten die Rede, an denen die katholische
Kirche den Dialog fiihren soll: mit den anderen
Christen, mit den nichtchristlichen Religionen,
mit den Unglidubigen. Die Uebertragung des reli-
giosen apostolischen Dialogs auf politische di-
rekte oder indirekte Zusammenarbeit wurde ab-
gelehnt. Das richtete sich besonders gegen die
linkskatholischen Gruppen und Organe, die mit
den kommunistischen Parteien kontaktieren.

Kardinal Konig, der Leiter des Atheismus-Sekre-
tariats gab am 22. Oktober 1965 ein Interview,
in dem er offen und klar erklirte, dass die Kirche
vom Dialog nicht nur einen schéngeistigen Ge-
dankenaustausch und Plauderei, sondern gewisse
Erleichterungen fiir den Christen in Osteuropa
erwartet. Sein Minimalprogramm besteht aus fol-
genden Thesen: Die Kirche miisse in Osteuropa
den Mittelweg zwischen Kampf und Unterwer-
fung suchen. Es diicfe weder offenen Kampf
noch Unterwerfung geben. Man miisse mit dem

Ziel verhandeln, den ordnungsgemissen Ausbau
der Hierarchie zu sichern, Priesternachwuchs zu
gewihrleisten, der Kirche Lebensraum zu ver-
schaffen, einschliesslich der Freiheit fiir reli-
giose Schriften. Koexistenz definierte Kardinal
Konig als ein «Miteinanderleben in Gegensitzeny,
das in den volksdemokratischen Lindern eine
Tatsache sei. Auch andere christliche Presse-
stimmen dussern direkt oder indirekt, dass der
Dialog den Kirchen in den osteuropdischen
Staaten die lebensnotwendige «Lufty verschaffen
miisse. Es ist nur hochst verwunderlich zu sehen,
wie manche kommunistischen Parteien, wie bei-
spielsweise die sowjetzonale SED, diese elemen-
taren Wiinsche der Kirchen nur als taktisches
Manover verstehen konnen.

... und KP-Ziele im Westen

Auch seitens der westlichen kommunistischen
Parteien werden mit dem Dialog sehr konkrete
Ziele verfolgt, entweder als Vorstufe oder schon
Bestandteil einer bestimmten politischen Aktion.
Die wichtigste Rolle spielt hier die KP Italiens.
Seit Ende der fiinfziger Jahre begann in der
KPI ein Neuorientierungsprozess, und wie Ge-
neralsekretir Luigi Longo im Juni dieses Jahres
erklarte, gibt es Ansitze, die «einen fruchtbaren
Boden fiir den Dialog, die Konfrontation und
auch die Begegnung mit den katholischen Werk-
titigen und Demokraten bieten. Wir sind bereit,
tiber diese Perspektive ohne Voreingenommen-
heit oder Dogmatismus zu diskutieren, denn wir
vertrauen auf den Beitrag, den andere geistige
Krifte und vor allem die katholischen Krifte
zur Errichtung und Gestaltung der neuen Gesell-
schaft leisten konnen.» Damit ist von marxisti-
scher Seite in Italien Sinn und Zweck des Dia-
logs ziemlich eindeutig klargelegt.

In Bemiihungen um Werbung von neuen Partnern
behauptete auch Santiago Salvarez, eine fiih-
rende Personlichkeit der KP Spaniens in einer
Erklarung im Juni 1965: «Die Katholiken sind

Der Dialog beginnt:
Johannes XXIHl.

Die russisch-orthodoxen Konzilbeobachter Koiljarow und Borowoj bei Papst

heute unsere Hauptverbiindeten im Kampf gegen
Franco. Das ist die Wirklichkeit. Der wirkliche
demokratische und revolutiondre Volkskampf
setzt also die Beteiligung der Millionen von
Katholiken voraus.» Er unterstrich sein Angebot
sogar mit einem «grosszligigeny Versprechen:
«Fiir die Kommunisten ist ferner vollig klar, dass
es im sozialistischen Spanien weder fiir Zwang
noch fiir administrative Massnahmen gegen re-
ligiose Glaubensbekenntnisse, insbesondere gegen
den Katholizismus Platz geben wird.» Waldeck
Rochat, der Generalsekretir der KP Frankreichs,
verkiindete im Mairz dieses Jahres ebenfalls das
lebhafte Interesse seiner Partei am Dialog und an
gemeinsamen Aktionen der Kommunisten und
Christen «im Kampf gegen soziale Ungerechtig-
keit, fiir die Freiheiten, den Frieden und den
Sozialismus.».

Auch in Lateinamerika bemiihen sich neuerdings
die kommunistischen Parteien in der letzten
Zeit um Kontakte mit Katholiken, wie Orlando
Millas, ein leitender Funktionir der KP Chiles
in einem Artikel im Mai 1965 erorterte: «Wir
Kommunisten freuen uns aufrichtig dariiber, dass
wir innerhalb einer allgemeinen Massenbewe-
gung Schulter an Schulter mit den Katholiken
kdampfen. Der kommunistische Stil des ideolo-
gischen Kampfes erleichtert das Zusammengehen
aller Schichten der Werktitigen, schweisst die
antiimperialistischen Krifte zusammen.»

Entsprechend des vermehrten Interesses auf bei-
den Seiten finden seit Ende der fiinfziger Jahre
in den verschiedenen Staaten Westeuropas Kon-
ferenzen, Tagungen und Treffen statt, die ohne
Preisgabe der eigenen Standpunkte die Ver-
besserung der gegenseitigen Beziehungen be-
zwecken.

Das Salzburger Gespréch

Das erste eigentlich grosse internationale Ge-
spraich zwischen Christentum und Marxismus
kam in der Veranstaltung der Miinchner Paulus-
Gesellschaft vom 29. April bis 2. Mai 1965 in
Salzburg zustande, dessen Echo von Washington
bis Moskau reichte. Dr. Erich Kellner, der Ge-
schiftsfiihrer der Paulus-Gesellschaft hat das Pro-
tokoll der Salzburger Tagung jetzt unter dem
Titel «Christentum und Marxismus — heute»
beim . Europa Verlag (Wien-Frankfurt-Ziirich)
veroffentlicht.

Die Paulus-Gesellschaft wurde im Jahre 1955
von dem katholischen Theologen Dr. E. Kellner
gegriindet. Ihr gehdren gegenwirtig nahezu 600
christliche Universititsprofessoren und Dozenten
an. In den drei Tagen der Salzburger Tagung
wurden die Problemkreise «Mensch und . Reli-
gion», «Die Zukunft der Menschheity, und
«Ideologische Koexistenz?» erortert. Christen
und Marxisten, an die 240 Professoren und Do-
zenten, trafen sich hier zum offenen, freund-
schaftlichen Dialog. Dazu Kardinal Ottaviani:
«Die Wissenschafter und Theologen, die diesen
Dialog fiihren, sind Personlichkeiten von er-
probtem Geist, Intelligenz und Klugheit, ihre
Haltung ist exemplarisch.»

Die sowjetische Tass begriisste die Tagung: «In
einer Zeit, da verschiedene Personlichkeiten er-
kldren, dass ein Dialog zwischen Marxisten und
Katholiken unmoéglich sei, erscheint die Salz-
burger Erkldarung iiber die Moglichkeit eines sol-
chen Dialogs als ein iiberaus wichtiges Doku-



DER KLAREBLICK

Zu den marxistischen Philosophen, die den Dialog
befurworten, gehdrt der Franzose Roger Garaudy
(Paris).

ment.» Und New York Times kommentierte:
«Der Sprecher der KPF, Roger Garaudy, aner-
kannte, dass die Welt der Zukunft vom Marxis-
mus mehr erwarte als bisher, und auch, dass die
Welt «um vieles drmer sein wiirde, wenn sie
in Unkenntnis so grosser Manner bliebe, wie dies
der heilige Johannes vom Kreuz war.»

Obwohl sich hier beide Partner der abstrakten
Sprache der Philosophie und Theologie bedient
haben, fehlte es nicht an Konfrontation der Ideen.
Der Moraltheologe Prof. M. Reding betonte
die Notwendigkeit des Gespriches zwischen
Christentum und Marxismus, denn der «Krieg
ist keine menschliche Form der Auseinanderset-
zungy. Das Verhiltnis von Basis und Ueberbau
sei der innerste Kern des Marxismus. Aber Reli-
gion sei kein Ueberbauphdnomen — entgegen
Marx’ Meinung. Der marxistische Gedanke, dass
der Mensch sich selbst durch Arbeit erzeuge,
sei widerspruchsvoll, da Arbeit bereits spezifisch-
menschlich sei und damit die Menschwerdung
nicht erkldren konne.

Um den Wettbewerb der ldeen

Prof. Roger Garaudy, Chefideologe der KPF,
erklirte, der Kommunismus koénne in der klas-
senlosen Gesellschaft auf weltliche Weise ver-
wirklichen, was Marx den «menschlichen Grund
des Christentumsy» nannte. All das Schone, was
die Menschen im Namen Gottes getraumt hit-
ten, liege nicht hinter uns, sondern vor uns, als
eine Aufgabe, die zu erfiillen sei. Hierbei sei eine
Einigung von Marxisten und Christen moglich.
Prof. J.-Y. Calvez meinte: «Aus Moskau kommt
die These: es gibt keine ideologische Koexistenz;
aus Paris wird versichert, ideologische Diver-
genzen konnten zuriickgestellt werden. Die Chri-
sten fiihlen sich wohler bei der ersten These;
internationale friedliche Koexistenz, ohne Preis-
gabe des ideologischen Kampfes; sie bedauern
freilich, dass dieser Kampf innerhalb der Sowjet-
union mit den Mitteln des Staates gefiihrt wird
und nicht im freien Wettbewerb der Ideen.» Die
Toleranz werde erst moglich, wenn die Politik
_iicht absolut an eine Weltanschauung gebunden
sei. Er frage, ob die Marxisten bereit seien, eine
solche Fixierung ihrer Politik aufzugeben. Ga-

raudy erwiderte, man miisse verstehen, «was uns
gemeinsam ist und was uns trennty. Die Christen
forderte er auf, das Problem der angeblichen Ga-
rantie der Freiheit durch das Recht auf Privat-
besitz an den Produktionsmitteln nochmals zu
durchdenken. Dieses Privateigentum sei kein Ga-
rant der Freiheit.

Prof. Karl Rahner erlduterte das Christentum
als eine Religion der «absoluten Zukunfty. Das
Christentum schiitze durch seine absolute Zu-
kunftshoffnung den Menschen vor der Ver-
suchung, die berechtigten innerweltlichen Zu-
kunftsbestrebungen mit solcher Gewalt zu be-
treiben, dass jede Generation brutal zugunsten
der nichsten und so fort geopfert und so die Zu-
kunft zum Moloch werde, vor dem der reale
Mensch fiir das nie wirkliche, immer anstindige
Ideal geschlachtet wird. Der Wiener Marxist
Prof. Hollitscher legte sodann dar, dass die we-
sentlichen Divergenzen weltanschauliche Grund-
fragen betreffen. Das Gespriach tiber diese Di-
vergenzen sei notig um des gegenseitigen Ver-
trauens willen und um den fiir unser aller Leben
entscheidenden Raum der Konvergenzen zu be-
stimmen.

Suche nach einer Formel

Die Frage nach einer Formel der Uebereinstim-
mung, die die gemeinsame Zukunft ermoglichen
konnte, stand im Mittelpunkt des Gespriches
iiber «Christliche Humanitidt und marxistischer
Humanismusy vom 28. April bis 1. Mai dieses
Jahres auf Einladung der Paulus-Gesellschaft in
Herrenchiemsee, das mit der Teilnahme von fast
400 fiihrenden Marxisten, Theologen und Wis-
senschaftern stattfand. Es wurde zur Diskussion
gestellt, ob ein neues Prinzip der Humanitit, das
von Christen und Marxisten anerkannt werde,
der erste Schritt zur Zusammenarbeit sein konne.
Der Feststellung von Prof. H. Schifer, das Chri-
stentum bediirfe einer neuen, auf der Grundlage

wissenschaftlicher ~ Erkenntnisse  iiberdachter
Antrophologie, stimmte auch Rahner zu. Den
Ausfiihrungen von Prof. Helmut Thielicke, der
dem Marxismus vorwarf, er verstehe den Men-
schen lediglich als eine Summe von Eigenschaf-
ten mit gesellschaftlichen Funktionen, wider-
sprach auf marxistischer Seite Prof. Gulian, Bu-
karest. Gulian sagte, dass der Mensch nur in ei-
nem verzerrten Vulgdar-Marxismus auf das rein
Oekonomische und Soziale begrenzt werde. Die
Frage nach der Humanitidt sieht Garaudy dann
gelost, wenn die Marxisten bessere Marxisten
und die Christen bessere Christen werden. Ab-
schliessend sagte er wortlich: «Fiinfzehn Jahr-
hunderte weltlicher Domination haben dem Chri-
stentum keinen Erfolg gebracht. Der Marxismus
ist eine Flamme der Hoffnung und des Zorns.
Ich fiirchte, dass Eure grossartige christliche
Liebe ohne uns Kommunisten auch weiterhin
nicht wirksam sein wird, dass aber ohne Euch
Christen auch unser Kampf Gefahr liefe, sich
am sternenlosen Horizont zu verlieren.»

Pépstliche Stellungnahme

Einige Wochen nach der Tagung von Herren-
chiemsee dusserte sich auch Papst Paul V1. zum
Marxismus. Er sagte, der Marxismus verleugne
die Natur des Menschen. Blindheit zeichne den
Atheismus aus; er stimme mit der wissenschaft-
lichen Erkenntnis tiber den Kosmos und die Zi-
vilisation nicht {iberein; seine Auswirkungen seien
schwerwiegend. Der Klassenkampf miinde in die
Unterdriickung der Freiheit und in die Errich-
tung eines autoritiren, im letzten totalitiren
Systems. Im Namen der Arbeiterschaft, deren

Anspriiche man zu vertreten vorgebe, werde ein
ideologischer und praktischer Druck ausgeiibt.
Daraus erwiichsen grosse Meinungsverschieden-
heiten und schmerzliche Trennungen.

Fortsetzung auf Scite 5

Deiegierte aus Moskau an einer Tagung des Weltkirchenraies vom Juli 1966 in Genf.



DER KLARE BLICK

Der Moskauer Patriarch Alexius nach der Weihnachtsmesse.

nicht zu erfiillen, am staatlichen, gesellschaft-
lichen und politischen Leben im Staate nicht
teilzunehmen.

Die sowjetische Gesetzgebung schreibt obligato-
risch vor, dass jegliche religidse Vereinigung,
bevor sie ihre Tétigkeit aufnimmt, von den Orga-
nen der Staatsgewalt registriert werden muss.
Dies wird im Interesse der Gldaubigen und des
Staates verlangt. Die Registrierung beweist, dass
die religidse Vereinigung eine offizielle Erlaubnis
zur Titigkeit im Rahmen der Gesetze erhielt.
Die staatlichen Organe miissen hingegen die
Rechte der Gldubigen im Rahmen der religiosen
Vereinigungen schiitzen. Die Ablehnung des An-
trages fiir Registrierung ist nur in dem Falle zu-
lassig, dass die Lehren bzw. die Zeremonien sowie
die Kulthandlungen eine Verletzung der Gesetze
oder einen Angriff auf Person oder Rechte der
Staatsbiirger bedeuten.

Die Priester in der Sowjetunion achten in-ihrer
iiberwiegenden Mehrheit die Gesetze und halten
die von der Regierung erlassenen Massnahmen
ein. Man darf aber den Beitrag nicht vergessen,
welchen die russische orthodoxe Kirche mit Pa-
triarch Aleksej sowie die iibrigen Kirchen der
Sowjetunion im Interesse des Kampfes fiir den
Frieden, gegen die Gefahr eines neuen Weltkrie-
ges, fiir die Festigung der Freundschaft unter
den Volkern leisteten.

(Anschliessend werden baptistische Organisatio-
nen behandelt, deren gesellschaftsfeindliches Ver-
halten energische Massnahmen rechtfertige.)
Frage: Inwieweit sind jene Genossen im Unrecht,
die der Meinung sind, dass das richtigste Mittel
zur Bekdmpfung der religiosen Verirrungen im
Bewusstsein der Menschen das Verbot oder die
Beschridnkung der Titigkeit aller religitsen Orga-
nisationen im ganzen Lande sei?

Antwort: Es ist seit langem bekannt, dass jeg-
liche Verbote und administrativer Druck un-
richtige Kampfmittel gegen die religiose Ideologie

darstellen. Die atheistische Ueberzeugung wie
auch alle ilibrigen Ueberzeugungen koénnen mit
Gewalt nicht aufgedringt werden. Die Griinde
des Marxismus-Leninismus sprachen und schrie
ben oft dariiber. Engels trat oft gegen die Ver-
treter der extremen Auffassung auf, welche der
Meinung waren, der kiinftige Staat miisse alle
Religionen verbieten und alle religiosen Organi-
sationen auflésen. Engels hat sie ausgelacht. Auch
Lenin widmete dem Prinzip der - Gewissens-
freiheit grosse Aufmerksamkeit, Er rief auf, den
atheistischen Kampf unter den Gldubigen wis-
senschaftlich zu fithren. Dabei betonte I.enin
immer, dass man die Beschimpfung der Religion
unter allen Umstinden vermeiden miisse. Der
Politik des Sowjetstaates gegeniiber der Kirche
liegt die marxistisch-leninistische Lehre iiber das
Wesen der religiosen Ideologie zu Grunde. Es
ist verstindlich, dass, solange es in der Sowjet-
union Glidubige gibt, der Staat ihnen die Frei-
heit zur Religionsausiibung garantieren muss.

Der ideologische Kampf gegen die Religion darf

die Rechte der Gldubigen nicht beeintrichtigen.
Partei und Regierung wiesen mit Recht oft dar-
auf hin, dass in dieser Beziehung keine admini-
strativen Massnahmen zuliissig seien. Wenn di

Titigkeit dieser oder jener religiosen Organisatio-
nen im Rahmen der sowjetischen Gesetze bleibt,
kann sie solange existieren, bis die Glaubigen
sie verlassen.

Der Einhaltung der Gesetze iiber den Religions-'
kult widmet man in letzter Zeit grosse Aufmerk-
samkeit. Zu Beginn des laufenden Jahres hat die
Sowjetregierung die zwei Rite — den Rat fiir
die Angelegenheiten der russisch-orthodoxen
Kirche und den Rat fiir die religiosen Kult-
handlungen — vereinigt, und so entstand der ein-
heitliche Rat fiir Angelegenheiten der Religionen
beim Unionsministerrat. Die Rolle und die Ver-
antwortung des Rates bei der Kontrolle iiber
die Einhaltung der sowjetischen Gesetzgebung
tiber die religiosen Kulthandlungen wurde wesent-
lich erhoht, und ihm wurden dazu auch die not-
wendigen Rechte zugesichert. B

Dialog
Fortsetzung von Seite 3

Bei einer anderen Angelegenheit betonte Kardinal
Konig, dass die Einheit Europas nur durch die
geistige Ueberwindung des Trennenden, nicht
aber durch Gewalt wiederhergestellt werden
konne. Auch die Konstitution des Konzils «Die
Kirche in der Welt von heutey fordere die Glau-
bigen und Ungldubigen zur gemeinsamen Gestal-
tung der Zukunft auf. Der Dialog wird also
beiderseits als niitzlich und notwendig erachtet,
aber dieses Gespriach kam bisher nur auf west-
europdischem Boden, mit Vertretern von west-
europiischen kommunistischen Parteien zustande.
Der ostdeutsche Marxist Prof. Havemann erhielt
keine Ausreisegenehmigung fiir die Gesprache der

Paulus-Gesellschaft. Anwesende  ungarische,
tschechische, bulgarische und ruménische mar-
xistische Philosophen vertraten nur personliche
Ansichten. Moskau, das weiterhin die Prioritit
im Weltkommunismus beansprucht, sandte kei-
nen Vertreter zum Dialog. Deshalb ist fiir die
gegenwirtige Lage des Dialogs das Wort des
Ssterreichischen Publizisten Paul Lendvai zu-
treffend:

«Furcht vor der Auseinandersetzung mit Christen
wire nicht marxistisch. Sichverschliessen gegen
die Marxisten wire nicht christlich. Dennoch ist
es erst ein Anfang; der Dialog steht noch aus.
Gleicht eine Diskussion mit Marxisten, bei denen
gerade jene Parteien fehlen, die an der Macht
sind, nicht einer Auffiithrung von Shakespeares
JHamlet* ohne den Prinzen von Dinemark?» &



	Dialog zwischen Christentum und Marxismus

