
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 7 (1966)

Heft: 25

Artikel: Die katholische Kirche in China 3

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077250

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077250
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KLftK BUCK 2

© Die katholische Kirche
in China

Nach 1956 kam es in China nicht nur zu einer Liberalisierung der Kirchenpolitik, sondern auch zu
einer Gewichtsverschiebung: Das Prinzip der «drei Autonomien» (Unabhängigkeit von ausländischen
kirchlichen Behörden, von ausländischen Mitteln und von ausländischen Missionaren) trat in den

Hintergrund, wogegen die Vereinbarkeit von Patriotismus und Religion stärker betont wurde.
Dann präzisierten sich allmählich auch die organisatorischen Formen einer chinesischen National-
kirclie. Im Juni 1957 wurde die «Patriotische Union der chinesischen Katholiken» gegründet. Sie

sollte die Ucbernahme des kirchlichen Apparates durch den Staat vorbereiten.

Dabei wechselte die frühere polizeiliche
Unterdrückung zu einer Denunziationskampagne im
Sinne von Kritik und Selbstkritik über. Die
provinziellen Ablagen der «Patriotischen Union»,
die «Patriotischen Vereinigungen», hatten nun
überall die katholischen «Rechtselemente»
aufzuspüren und umzuerziehen.

Die Indoktrinationskampagne wurde zu grösserer
Systematik ausgebaut. Sie galt namentlich den
Priestern selbst, unbeschadet darum, ob sie sich
in Freiheit oder im Gefängnis befanden. Zu den

ersten konkreten Zielen gehörte es, die Geistlichen

mit der «demokratischen» Bischofswahl
vertraut zu machen, welche die Ernennung oder
Bestätigung durch den Papst ablösen sollte.

«Bischofswahlen»

Die erste Bischofswahl fand am 16. Dezember
1957 bei einem Kongress der «Patriotischen
Union» in Tschengtow statt. (Die erste nach
kirchlicher Auffassung illegale Bischofsweihe
erfolgte am 13. April 1958, die letzte am 21.
Januar 1962.) Der dortige Bischof, kurz zuvor
ausgewiesen, wurde in «demokratischer Wahl» der
lokalen katholischen Gemeinschaft durch Pater
Pi Hsi-ting ersetzt.

Zwischen Dezember 1957 und April 1958 fanden
dann nicht weniger als 16 Wahlen dieser Art
statt.
Dieses Vorgehen musste die päpstliche Missbilligung

hervorrufen, die denn auch am 26. und
29. März 1958 in ausdrücklicher Form bekanntgegeben

wurde. Sie hinderte freilich Msgr. Li
Tao-nan, Bischof von Pu-Tschi, nicht, die
Bischofsweihe der Patres Tung Kuang-tsching und
Yuan Wen-hua vorzunehmen. Sie lösten die
rechtmässigen Amtsinhaber der Diözesen Hankow

und Wu-Tschang ab, die sich im Gefängnis
befanden.

Am 29. Juni 1958 erschien die päpstliche Enzyklika

«Ad apostolomm prineipis». Sie enthielt
eine zusammengefasste Uebersicht über die
Leidensgeschichte der Kirche in China von 1949 bis
1958 und definierte die grundlegende Stellungnahme

der Kirche gegenüber jeder Bewegung,
welche sich die Errichtung einer Separatkirche
in China zum Ziele setzte. Die grundsätzliche
Verpflichtung der Gläubigen auch ihrem jeweiligen

Vaterland gegenüber wurde zwar bejaht,
gleichzeitig aber betont, dass der Staat in China
seine Bürger auch daran hindere, «Gott zu geben,
was Gottes ist». Die Installation von Bischöfen
ohne Einwilligung des Heiligen Stuhles wurde als
ungültig, die Stellungnahme der «Patriotischen
Union» als ungerechtfertigt erklärt. Diese Enzyklika

stellte eine vatikanische Grundsatzerklärung

dar, welche von keinem der späteren Päpste
widerrufen werden sollte.

Alles in allem wurden in China zwischen dem
16. Dezember 1957 und dem 27. April 1960 nicht
weniger als 51 unrechtmässige Bischöfe gewählt.
Offiziellerseits wurde immer von der
Wiederbesetzung vakanter Posten gesprochen, doch
handelte es sich in Wirklichkeit etliche Male um
die Ablösung ausgewiesener oder inhaftierter
Bischöfe.

Auch Papst Johannes XXIII. beklagte ausdrücklich

jene Priester, die aus «Schwachheit,
Unsicherheit oder Verwirrung unrechtmässig
Hirtensitze einnehmen und so den Weg zum
Schisma geöffnet haben».

1962/63: Das Schweigen
Im Jahre 1962 muss China das Misslingen des

«grossen Sprungs nach vorne» (1959 bis 1961)
feststellen. Die Folge ist unter anderm eine sehr
weitgehende Abkapselung gegen aussen, die durch
den aufkommenden Konflikt mit der UdSSR
noch verschärft wird. In dieser Zeit, da Informationen

aus China ohnehin sehr spärlich sind,
lassen sie sich aus dem kirchlichen Sektor noch
weniger erwarten. Der Ausdruck «Kirche des

Schweigens» trifft hier, ohne jeden zusätzlichen
Pathos, ganz einfach im tatsächlichen Sinne zu.
Auch in Rom scheinen zu dieser Zeit wenig
Nachrichten über die Lage der Gläubigen in
China einzutreffen.
Nach einem Intervall von vier Jahren fand in
Peking vom 16. bis 18. Januar 1962 die zweite
nationale Konferenz der «Patriotischen Union
der chinesischen Katholiken» statt. 256 Priester
und Laien nahmen teil. Präsidiert wurde sie von
Msgr. PT Schu-schih, Erzbischof von Mukden,
von dem es heisst, dass er sich nach vier Jahren
Gefangenschaft «verändert» habe. Jedenfalls
hatte er nun bereits 21 gewählte Bischöfe kon-
sekriert und stand der «Patriotischen Union»
vor.
Die Konferenz stellte den erzielten Fortschritt
«unter Führung von Partei und Regierung» fest.
Klerus und Laien hätten erkannt, «dass die katholische

Kirche Chinas die Partei zum Führer
nehmen muss... Auch haben sie den reaktionären

Charakter des Heiligen Stuhles erkannt,
der im Soge des amerikanischen Imperialismus
die Zerstörung des neuen Chinas zu betreiben
sucht. Aus diesem Grunde ist die Vereinigung
(oder .Patriotische Union') im Begriff, ihre
Sendung zu verwirklichen: die Schaffung einer
Kirche mit ihren eigenen Regeln und ihrer
eigenen Verwaltung».
Das Aktionsprogramm wurde in fünf Punkten
definiert, von denen die ersten vier um die
Anerkennung der führenden Rolle der Partei
kreisten und schrittweise entsprechendes Verhalten

forderten. Der fünfte Punkt sah die gemein-

o n m

Antikirchliche Karikaturen aus den frühen
fünfziger Jahren. Unten werden die
Folterinstrumente gezeigt, die laut dieser
Propaganda in den konfessionellen Schulen
gegen die Kinder angewandt wurden.

same Gründung einer Theologieschule durch alle
Diözesen vor, doch scheint diese Institution
niemals etabliert worden zu sein.

In dieser Zeit war man von einer offenen und
gewaltsamen Verfolgung, wie sie in der ersten
Hälfte der fünfziger Jahre stattgefunden hatte,
weitgehend abgekommen. Indessen behielt man
sich Zwangsmassnahmen jederzeit vor, wenn sie
auch nicht mehr von propagandistischem
Grossaufwand begleitet waren. Auch 1963 wurden
noch Priester, Ordensleute und vor allem
Ordensschwestern deportiert Einige Fälle von Nonnen,
die in diesem Jahr in Lagern starben, nachdem
sie zu Zwangsarbeit verurteilt worden waren,
sind namentlich bekannt. Bei den verschleppten
Priestern handelte es sich fast durchwegs um
Geistliche, die sich geweigert hatten, den
patriotischen Vereinigungen beizutreten. Auch Verhaftungen

von einfachen Gläubigen dürften ähnlich

motiviert gewesen sein.

Die Zahl der katholischen Gefangenen um diese
Zeit ist nicht bekannt. Schätzungen auf Grund



3 DERMBLICK

gesammelter Informationen beziffern sie auf
ungefähr 10 000.

Im Westen wurde um diese Zeit das Buch des
amerikanischen Journalisten Edgar Snow
bekannt, der namentlich durch seine Interviews
mit Mao Tse-tung berühmt geworden ist. Sein
Werk berichtet von der Religionsfreiheit in
China, deren Bestehen er durch Gespräche mit
kirchlichen Persönlichkeiten belegt. Die
Unterredungen fanden in Anwesenheit von
Parteivertretern statt, und Mr. Snow erklärt dazu, er
könne nicht sagen, wieweit das allfälligerweise
die Darlegungen der Gesprächspartner beein-
flusst habe.

1964: Gegen die Religion als solche
Bis dahin hatte die Partei ihren antireligiösen
Kampf offiziell nur insoweit gefühlt, als es um
kirchliche Abhängigkeit vom Ausland, von
Kapitalismus, Imperialismus usw. ging. In dieser
Beziehung wurde das Jahr 1964 dadurch charakterisiert,

dass die Aktion allgemeiner und prinzipieller
wurde.

Die KP wandte sich nun nicht nur verstärkt
gegen alle Religionen, sondern auch gegen die
Religion als solche. Sie wurde nunmehr als
Aberglaube verurteilt, der in seinem Wesen selbst den
Sozialismus gefährde und revolutionsfeindlich
sei. Die diesbezüglichen Zitate der kommunistischen

Klassiker (Marx: «Opium für das Volk»,
Lenin: «Schlechter Alkohol») kamen jetzt erst
zu vollen Ehren, nachdem man sie 15 Jahre lang
mit grösster Zurückhaltung behandelt hatte, um
nicht religionsfeindlich an sich zu erscheinen.

Natürlich war die atheistische Losung auch für
die chinesische Partei nicht etwa neu, aber sie

war zuvor viel weniger für die Massenpropaganda

freigegeben worden. Nun aber begannen
eigentliche atheistische Aufklärungskampagnen.
Ausstellungen und Presseartikel bewiesen die
Nichtexistenz Gottes und die Korrektheit des

wissenschaftlichen Materialismus auf breiter
Basis.

Das bedeutete freilich nicht, dass die einzelnen
Kirchen vergessen worden wären. Flüchtlinge,
die in Hongkong ankamen, berichteten, dass man

sich keineswegs nur auf theoretische Polemiken
beschränkte. So erfuhr man die Schliessung der
katholischen Sonntagsschulen, die noch bestanden

hatten. Ein Dekret aus dieser Zeit verbietet
den Eltern, einen religiösen Einfluss auf ihre
Kinder auszuüben. Im weiteren wurde den
Priestern untersagt, ohne Genehmigung des Amtes
für religiöse Angelegenheiten Konvertiten zu
taufen. Um die Genehmigung zu erhalten, müssen

die Priester die gute politische Einstellung des
Katechumenen garantieren.

Im August 1964 musste das Priesterseminar in
Hongkong, das 1931 zur Sicherung des chinesischen

Priesternachwuchses gegründet worden
war, seine Tätigkeit einschränken. Von 1949 an
hatte es nicht nur Priester für die Diözese Hongkong

ausgebildet, sondern auch Seminaristen aus
ganz China aufgenommen, die nach der Weihe
in das Land zurückkehrten. Das hatte sich schon
in den letzten Jahren als zunehmend schwierig
erwiesen. Nun aber musste man offiziell auf
dieses Unternehmen verzichten, nachdem 1964
sämtliche Priester, die aus dem Hongkonger
Seminar nach China kamen, verhaftet oder auch
hingerichtet wurden.

Die Haltung des chinesischen Staates in dieser
Zeit verunmöglichte zwar das wohlwollende
Verständnis der sogenannten «progressiven Christen»
im Ausland nicht, erschwerte es aber immerhin.
Bei der zweiten panchristlichen Friedenskonferenz

in Prag vom August 1964 etwa bedauerten
die Delegierten, dass China seine Christen von
der übrigen Welt abschneide.

Die Situation vor der Kulturrevolution

In der Zeit vor der Kulturrevolution, also in den
Jahren 1964/65, scheint das Leben der
katholischen Kirche in China noch keineswegs
erloschen gewesen zu sein. Die Zeugnisse über
diese Periode sind reichlicher als über die
Vorjahre, namentlich französischerseits, da nach der
Aufnahme der diplomatischen Beziehungen
zwischen Paris und Peking eine ganze Anzahl
Besucher, darunter auch einige Priester, China
bereisten.

In Kanton ist zu der Zeit die Kathedrale sonntags

geöffnet. In der Pekinger Erlöserkirche
können an hohen liturgischen Festen Gottesdienste

stattfinden. In Schanghai, einige Jahre
zuvor das grösste katholische Zentrum Chinas,
stehen für die ungefähr 100 000 Gläubigen drei
bis vier Kirchen in Gebrauch. Man zählt dort
einige Dutzend Priester, die von einem gewählten
Bischof (am 21. Januar 1962 konsekriert)
geleitet werden.

Das Weihnachtsfest 1964 scheint in allen offenen
Kirchen des Landes mit grosser Innigkeit
begangen worden zu sein. Am 15. August (katholisches

Fest «Mariä Himmelfahrt») wird der
französische Pater Lelong in Peking Zeuge, wie
in der Erlöserkirche eine Messe nach der andern
von immer neuen Mengen an Gläubigen besucht
wird.
Das Erstaunlichste aber ist, dass aus diesen Jahren

noch (oder wieder) Konversionen gemeldet
werden. Der Glaube hat trotz der verkrüppelten
kirchlichen Organisation offensichtlich noch
Ausstrahlungskraft.

*

Unterdessen hat in China die Kulturrevolution
stattgefunden. Das kirchliche Leben aller
Religionen bildete eines ihrer Angriffspunkte. Eine
Bestandesaufnahme dessen, was übriggeblieben
sein könnte, lässt sich noch nicht vornehmen.
Man weiss weder, was das weitere Schicksal der
Roten Garde noch ihrer Angriffsobjekte ist.

In einem gewissen Sinne hat China mit der
Kulturrevolution auch einem Experiment ein —
wenigstens vorläufiges — Ende bereitet, das ihm
im Unterschied zu andern kommunistischen Ländern

Erfolge eingebracht hatte: dem Experiment
der Nationalkirche. Allerdings lässt sich noch
nicht sagen, ob dieses tatsächlich abgebrochen
oder nur unterbrochen ist. Hier hatte die KP
Chinas eine Etappe schon bewältigt, bei der ihre
Schwesternparteien in Europa nicht über einen
gewissen Anlauf hinweggekommen waren. Die
von Rom getrennte Kirche war wenigstens
formell zu einer Realität geworden, die nicht
zuletzt den Katholiken in der übrigen Welt schwere
Probleme des Verhaltens stellte. 13

Terrorjustiz
gegen Schriftsteller

Die Sowjetpresse zum Prozess Sinjawski - Daniel

Beiheft zur Monatsschrift «DIE ORIENTIERUNG»
64 Seiten, DIN A 5, broschiert, Fr. 2.50

Das Terrorurteil eines hohen sowjetischen Gerichts gegen die Schriftsteller

Sinjawski und Daniel ist der augenfälligste Beweis dafür,
dass das künstlerische «Tauwetter» in der Sowjetunion zu Ende ist.
Die beiden Schriftsteller wurden wegen realistischer Darstellungen
aus dem Sowjetieben, die sie im Ausland unter Decknamen
veröffentlicht hatten, zu sieben bzw. fünf Jahren Zwangsarbeit verurteilt.
Besonders denjenigen Lesern, die literarisch und künstlerisch
interessiert sind, dürfte mit diesem Beiheft ein Dienst erwiesen sein. Sie
werden damit in die Lage versetzt, den allzu vielen entgegenzutreten,
die immer noch nicht glauben wollen, dass das Sowjetsystem nach
wie vor keine wirkliche Kritik duldet und verträgt.

Die
Ost-West-Begegnung
in Frage und Antwort

Anregungen zur Gesprächsgestaltung

Herausgeber: Arbeitsgruppe für Ost-West-Beziehung e.V. München

320 Seiten, Broschur, dreifarbiger Umschlag, Fr. 5.50

Die sich mehrenden Begegnungen mit Menschen aus dem Osten,
aber auch aus der blockfreien Welt, erfordern fundierte Antworten
auf oft drängende Fragen zu unserer Situation im weitesten Sinn.
Hierfür will die Schrift als Handreichung dienen.

Ilmgau-Verlag
8068 Pfaffenhofen/Ilm, Oberbayern

(Bundesrepublik Deutschland)


	Die katholische Kirche in China 3

