
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 7 (1966)

Heft: 24

Artikel: Die katholische Kirche in China 2

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1077245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1077245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KLARE BLICK 2

© Die katholische Kirche
in China

Im Gegensatz zu den europäischen Volksdemokratien blieben in China die Bemühungen des Regimes
um die Bildung einer «Nationalkirche» nicht erfolglos. Wie es nach einem vornehmlich gegen die
ausländischen Missionare gerichteten «Auftakt» zur Entwicklung dieses Programmes kam, zeigt die
zweite Folge unseres Beitrages, der sich namentlich auf eine Untersuchung von Jacques Olivier in
der Pariser Zeitschrift «Est & Ouest» stützt.

Die NationaSkirche

Am 30. November 1950 spricht sich die katholische

Gemeinschaft von Kwang Yuan für die
Autonomie der Kirche gegenüber Rom aus. Am
8. Januar 1951 stellt die Agentur Hsinhua (Neues
China) in einem Leitartikel die Bewegung für
Reform und Unabhängigkeit der Religion vor.
Einige Tage darauf, am 17. Januar 1951, wird
ein Departement für religiöse Angelegenheiten
beim Erziehungsministerium gegründet. Die
offizielle Mitteilung an die kirchlichen Vertreter der
Region Peking erfolgt durch Tschu En-lai
persönlich.

Eine Woche später zielt der Angriff bereits direkt
auf den Vatikan. Am 23. Januar 1951 nämlich
veröffentlichen die Christen der Diözese Nan-
tschung (Provinz Szetschuan) ein Manifest, in
welchem sie mit dem Abbruch jeglicher Beziehungen

zum Heiligen Stuhl drohen.

Auch versichern Katholiken und Protestanten
Süd-Szetschuans in einer gemeinsamen Erklä-,
rung, von nun an «Hand in Hand marschieren»
zu wollen, um zusammen eine neue Nationalkirche

zu gründen, die von jeglichen
imperialistischen Elementen frei sei.

Von nun an hat die Regierung Katholiken zur
Verfügung, um innerhalb der Kirche das Prinzip

der «drei Autonomien» zu verteidigen, nämlich

die Unabhängigkeit von ausländischen
kirchlichen Behörden, von ausländischen Mitteln und
von ausländischen Missionaren.

Von den Manifesten zu den
Reformkomitees

Die von den Behörden eingeleitete Entwicklung
ist dadurch gekennzeichnet, dass sie zwar an der
Mehrheit der Gläubigen gemessen wenig
repräsentativ ist, in ihrer organisatorischen Struktur
aber immer wirksamer wird. In einem Buch über
China hat Léon Trivière den Fortschritt dieser
Bewegung in drei Phasen unterteilt:
Erste Phase: das Manifest von Kwang Yuan.
Laut Trivière gab es in dieser Stadt nicht mehr
als hundert Katholiken, von denen 40 (darunter
15 Kinder) an der fraglichen Versammlung
teilgenommen hätten. Dagegen führt das am 16.
Dezember 1950 in Schanghai publizierte Dokument
500 Namen als Unterzeichner an, darunter Wang
Liang-tsuo, den Pfarrer von Kwang Yuan, der
später seine Teilnahme am Zustandekommen des
Textes bestritt In der veröffentlichten Form der
Erklärung bekundeten die Katholiken von Kwang
Yuan jedenfalls «ihre Entschlossenheit, nicht
mehr zu dulden, dass die Heiligkeit der Kirche
vom Imperialismus beschmutzt wird».
Am 12. Februar 1951 erklärte die Pekinger
Volkszeitung (Renmin Ribao), die Bewegung der «drei

Autonomien» habe sich auf 25 Städte und
Bezirke ausgebreitet. Das Manifest von Kwang
Yuan sei bereits von 7500 Katholiken unterzeichnet

worden.
Zweite Phase: Die Erklärung von Nantschung.
Sie wurde am 23. Januar 1951 verfasst und am
12. Februar in der Pekinger Volkszeitung
veröffentlicht. Erstmals wird hier der Vatikan nicht
nur in seiner Eigenschaft als ausländische Macht,
sondern auch als kirchliche Autorität angegriffen.
«Renmin Ribao» veröffentlichte den Text mit den
Namen von 26 Priestern, die als seine Urheber
erschienen.

Dritte Phase: Die Reformkomitees. Sie wurden
ins Leben gerufen, um allmählich die leitenden
Organe der chinesischen Nationalkirche zu
werden*

'

Ihr auffälligstes Charakteristikum ist ihre
organische Abhängigkeit von der Regierung: die
Mitglieder der Komitees werden vom Staate bezahlt,
und ihre Tätigkeit wird vom Amt für
Religionsangelegenheiten beim Erziehungsministerium
koordiniert.

Die Erprobung des neuen Systems fand wiederum
in der Provinz. Szetschuan. statt. Von dort datierte
jedenfalls am 10. Februar 1951 die erste Beschreibung

der praktischen Anwendung der «drei
Autonomien» im kirchlichen Leben. Der in «Schuan-
hai Ribao» veröffentlichte Beitrag nennt die
Pfarrei als kirchliche Grundeinheit. Die Gläubigen

ernennen unter Kontrolle der Zivilbehörden
ein Verwaltungskomitee, dessen Aufgabe in der
offiziellen Darstellung darin besteht, die Pfarreiwerke

zu leiten. Ip keinem dieser Komitees dürfen

die Priester mehr als einen Viertel der Sitze
innehaben.

Den einleitenden Versuchen in Szetschuan folgten

in Tien-tsin Unternehmungen von grösserem
organisatorischem Ausmass. Hier erfolgte die
Gründung von Reformkomitees bereits auf
Bistumsebene, wobei die Pfarreikomitees als
«Filialen» beibehalten wurden. Dieses Modell wurde
für die nächsten Etappen der Ausbreitung
beibehalten. Man führte es bald in Peking, Schanghai,

Tschungking usw. ein. Gesamthaft gesehen
verfolgten diese Organisationen das Ziel, die
traditionelle Hierarchie der katholischen Kirche
abzulösen.

i

«Ad Sinarum gentem»

Im Februar 1951 legten die chinesischen Bischöfe
in einer-gemeinsamen Erklärung dar, die Bewegung

der «drei Autonomien» sei bis zu einem
gewissen Grade annehmbar, müsse aber der
Autorität des Papstes unterstellt werden. Daraufhin

brach Tschu En-lai die Verhandlungen ab,
die seit einigen Monaten mit den Katholiken im
Gange waren, und die Behörden nahmen die Ge¬

legenheit wahr, um unter Berufung auf die
«Anordnungen gegen konterrevolutionäre Aktivitäten»

Bischöfe, Priester und Laien zu unterdrük-
ken, wobei sich die Unterdrückung zuweilen dem
systematischen Massaker annäherte.
Am 8. Juni 1951 wurde das katholische Zentralbüro,

dessen Hauptsitz sich in Schanghai
befand, von der Polizei geschlossen. Seine
Mitglieder, die den Beitritt zur Bewegung der «drei
Autonomien» verweigert hatten, wurden
verhaftet.

Drei Wochen später wurde nach einer heftigen
Pressekampagne der päpstliche Internuntius Msgr.
Riberi verhaftet (und am 4. September
ausgewiesen).

Dann folgte am 9. August 1951 die Festnahme
des chinesischen Jesuitenpaters Tschang Beda,
Dekan der philosophischen Fakultät der
Universität «Aurora», der sich geweigert hatte, der
behördlich gewünschten Reformkirche vorzustehen.

Er starb am 11. November des gleichen Jahres

im Gefängnis.
Der Papst seinerseits verurteilte am 18. Januar
1952 grundsätzlich das Prinzip einer vom Heiligen

Stuhl unabhängigen Kirche und protestierte
gegen die Verfolgung von Katholiken in China.
Diese wurde im Laufe des Jahres 1953 vor allem
unter dem Zeichen der Spionagebekämpfung
durchgeführt, wobei man die Kirche auf jede
Art mit der Tätigkeit ausländischer Nachrichtendienste

zu implizieren suchte.

Unterdessen fand die Partei für ihre Religionspolitik

einen willigen Mitarbeiter in der Person
von Pater Liwei-Kuang, der Versammlungen mit
den Behörden organisierte, um weitere kirchliche

Funktionäre zur Bewegung der «drei
Autonomien» heranzuziehen. Schliesslich gelang ihm
der halbe Erfolg, mit 49 Priestern das sogenannte
«Konzil» von Nanking zu organisieren, bei dem
er sich den Titel eines «Pro-Erzbischofs» zutat
und eine Schlusserklärung annehmen liess, welche
die kirchliche Unterordnung unter den Staat gut-
hiess. Diese Erklärung wurde von fast allen
Teilnehmern unterzeichnet, die indessen in ihrer
Mehrzahl (45 auf 49) die Autorität von Liwei-
Kuang nicht anerkannten. Er sollte in der Folge
exkommuniziert werden.

Am 7. Oktober 1954 erfolgte vom Vatikan aus
der feierliche Bruch mit der Bewegung der «drei
Autonomien». In der päpstlichen Enzyklika «Ad
Smarum gentem» wurde festgehalten: «Es können

sich diejenigen nicht als Katholiken betrachten

welche den gefährlichen Prinzipien
anhängen, auf welchen die ,drei Autonomien'
beruhen ...»

Erste Ergebnisse

In China intensivierte sich inzwischen, parallel
zu den Verfolgungen, die Kampagne der politischen

Umerziehung, die für den Klerus
obligatorisch geworden war.
Diese Politik führte schliesslich zu einigen für
die Partei positiven Resultaten. Der Kongress
von Nanking gehört dazu. Eindrücklich sind auch
die Zahlen, welche die Dezimierung der
ausländischen Priester belegen: Zwischen 1950 und
1955 sank die Zahl der Missionare von 5500 auf
864 (später auf etwa 10).

Beim höheren Klerus, bei dem das ausländische
Element sehr stark vertreten gewesen war, ergab
sich folgendes Bild: «Am 31. Dezember 1955»,



3 BERIMEBUK

so hält Couturier in seinem Buch «Chine, où
vas-tu?» fest, «waren von den 144 Erzbischöfen,
Bischöfen und Apostolischen Präfekten die 104

Ausländer tot oder ausgewiesen. Von den 40
Chinesen befanden sich 5 ausserhalb des Landes,
8 waren gestorben (4 wurden an ihrer Stelle neu
ernannt, doch ist unbestimmt, ob sie konsekriert
werden konnten), 10 im Gefängnis, 4 unter
Hausarrest. Bis auf einige Ausnahmen waren alle
ausländischen Priester und Ordensleute
ausgewiesen.»

Zu den Ueberraschungen jener Zeit scheint das

Verhalten der chinesischen Priester und Gläubigen

zu gehören. Der Grossteil von ihnen wies die
Komplizität mit der offiziellen Relegionspolitik
zurück. Freilich gab es etliche Ausnahmen, von
denen der Fall des früheren Generalvikars von
Nanking, der ausdrücklich vom Papste
exkommuniziert wurde, der bekannteste war. Katholi-
scherseits ist übrigens häufig darauf hingewiesen
worden, dass man auch für Priester, deren
Erklärungen in dieser Zeit nicht zu billigen seien,
Verständnis aufbringen müsse. Sie waren
geschichtlichen Bedingungen ausgesetzt, welche
nicht nur Verfolgungen, sondern auch Unsicherheit

in Information und Wertung einschlössen.

Widerstand

Indessen ist es der Widerstand von Seiten der
Laien, welcher die grösste Aufmerksamkeit
verdient. Hier war es vor allem die Jugendorganisa -

tion der sogenannten «marianischen Legion»,
welche ihren Aufschwung vor allem nach 1948

nahm. Zu den erstaunlichsten Feststellungen dieser

Zeit gehört es, dass die dramatischste Periode
der Geschichte der katholischen Kirche in China
anscheinend besonders reich an Konversionen
war. Zwar erweist sich eine genaue Schätzung
begreiflicherweise als unmöglich, aber einige
lokale Begebnisse, die damals berichtet wurden,
dürften aufschlussreich sein. So wurden unter den
4500 Bewohnern des Dorfes Kuang-Si 700
Konvertiten gezählt, was das Werk von kaum 150

Mitgliedern der «marianischen Legion» war.
Diese militante Laiengruppe scheint auch Gottesdienste

in Wohnhäusern abgehalten zu haben,
vermittelte Gläubigen unter erheblichen Gefahren
die Sakramente usw.

Zu Beginn des Jahres 1951 zählte die «marianische

Legion» rund tausend Gruppen («präsidia»)
in 94 der 144 Diözesen Chinas. Ihr Aktivismus
liess sie bald zur Zielscheibe der Partei werden.

Die direkte Aktion gegen die «marianische
Legion» wurde in Tien-tsin eingeleitet. Man
beschuldigte sie, ein Instrument des Imperialismus
zu sein und die Katholiken zum Widerstand
gegen die «drei Autonomien» zu reizen.

Am 24. Juni 1951 verkündete die Pekinger
«Volkszeitung» (Remin Ribao) eine Amnestie für
alle Katholiken, welche aus der «marianischen
Legion» austreten würden. Am gleichen Tag gab
die Agentur Hsinhua («Neues China») die
Verhaftung von Pater Henri Hermans und drei
chinesischen Laien durch die Sicherheitspolizei
bekannt. Die «marianische Legion» wurde dabei als

Widerstandsherd gegen die «Autonome Kirche»
erwähnt. Am 13. Juli 1951 endlich wurde in
Tien-tsin diese katholische Militantenbewegung
offiziell verboten, und zwar vom Komitee für
militärische Ueberwachung. Dass das Verbot dieser

militärischen Körperschaft übertragen wurde,
ist für die Sorgfalt aufschlussreich, mit der man
stets darauf achtete, dass man gegen Mitglieder
dieser Organisation offiziell nie als Gläubige
vorging, sondern stets nur als angebliche Agenten
des Imperialismus oder als Spione.

Das Verbot wurde in der Folge auf andere
Provinzen ausgeweitet. In Schanghai indessen kam es

bemerkenswerterweise dazu, dass ihm die rund
1500 «Legionäre» trotzten. Gemäss dem neuen
Gesetz hatten sie sich in besonderen Büros
einzuschreiben, um ihre Organisation zu desavouieren.

Aber bis auf vierzig (von denen nicht
festzustehen scheint, ob sie Mitglieder der Organisation,

ja überhaupt Katholiken waren) weigerten
sie sich ganz einfach, ihre Unterschrift zu geben.

Nach 1955:
Konzentration auf die Einheimischen

Mit dem Jahre 1955 ist der Kampf gegen die[ätis-
ländischen Priester und Missionare mit deren
praktisch restlosen Vertreibung beendet. Von da
an ist die Geschichte der Kirche schon insofern
schwieriger nachzuweisen, als es an neuen Augenzeugen

fehlt, die ins Ausland gelangen. Ueberdies
wechselt, wenigstens zeitweise die Methode des

Kampfes. Alles in allem wird sie diskreter. Unter
anderem lässt sich das damit erklären, dass sich
die zuvor in grossen Kampagnen angeführten
Anschuldigungen von Spionage und internationalem
Agententum weniger glaubhaft ausnehmen, nachdem

nur Chinesen übrigbleiben, von denen die
Bevölkerung weiss, dass sie keine Kontaktmöglichkeiten

mit dem Ausland haben.

Heute: Kult statt Kultus. Mao Tse-tung empfängt
die Vertreter der Roten Garde, die mit dem Büchlein

seiner Werke bewaffnet sind.

1956: Liberalisierung
Hatte das Jahr 1955 einen neuen Paroxysmus der
Verfolgungen gebracht, so liess der Druck 1956
nach. Das hing zusammen mit der Politik der
«hundert Blumen», die Mao Tse-tung am 2. Mai
1956 verkündete. Für die Katholiken wirkte sich
das unter anderem darin aus, dass zahlreiche
Gläubige aus den Gefängnissen entlassen wurden.
Man räumte der Kirche einige Konzessionen ein.
Unter anderem wurden elf Katholiken in das
Nationalkomitee der Konsultativversammlung
delegiert, darunter ein Bischof und sieben Priester.

Zur gleichen Zeit kam es zu einer
Schwergewichtsverschiebung in der offiziellen Kirchenpoli-

(Fortsetzung auf Seile 6)

Das ideale Weihnachtsgeschenk für den politisch gebildeten Leser

HIER SCHLIEF LENIN
Von Henry Carlisle

Das den KB-Lesern bekannte Thema einmal humorvoll beleuchtet. Die in der Schweiz spielende «Komödie im Kalten
Krieg» des Amerikaners Henry Carlisle wird von einer Buchhändlerin folgendermassen beurteilt: Eine amüsante
Geschichte, gespickt mit gescheiten politischen Andeutungen und nicht immer hintergrundlosem diplomatischem
Geplänkel. N. O. Scarpi hat glänzend übersetzt — es gibt ein paar verblüffend gut gezeichnete Charaktere in dem
Buch — und die obligate Liebesgeschichte zwischen Iwan und Peggy fehlt auch nicht — kurz: ein Allround-Buch,
das man mit Vergnügen liest und empfiehlt.

Erhältlich in jeder Buchhandlung REIHER-VERLAG, BERN



DES KUHEHEX 6

— und in Budapest

eingesetzt hatte. Auch die diplomatischen
Vertreter neutraler Staaten in Budapest — Schweiz
(der damalige schweizerische Botschafter in Budapest,

Harald Feller, wurde kürzlich von
israelischer Seite für seine Verdienste um die Rettung
ungarischer Juden ausgezeichnet), Portugal,
Spanien, Schweden — hatten damals gemeinsam mit
dem Nuntius Angelo Rotta bei der ungarischen
Regierung gegen die von deutschen Stellen
befohlene Verschleppung jüdischer Bürger
protestiert, und konnten mehrmals durch die
Ausstellung von Schutzpässen und Aufnahme von
Juden in geschützten Häusern gewisse Erfolge
erzielen. Die Proteste des Papstes, der am 25. Juni
1944 eine telegraphische Botschaft an
Reichsverweser Horthy richtete, vermochten die Deportation

von über 400 000 ungarischer Juden nicht
zu verhindern. Levai stellt in seinem Schlusswort
lest: «Auf jeden Fall müssen wir es ausserordentlich

bedauern, dass Hochhuth, um die
weltgeschichtliche Situation im Jahre 1944 darzustellen,

von den Unzähligen, die die himmelschreiende
Tragödie des jüdischen Volkes heraufbeschworen
hatten, oder doch durch ihre Passivität nicht ver¬

hinderten, niemanden anderen erwähnt, sondern
als Sündenbock gerade jenen Mann darstellt, der
vielleicht allein im besetzten Europa versuchte,
durch seine Organe dem grausamen Verbrechen
Einhalt zu gebieten und — wo es möglich war —
seine Folgen zu mildern.»

Der Skandal bestand aus Gelächter

In Budapest erfuhr das Bestsellerstück Hochhuths
auch anderseits einen höchst sonderbaren Empfang.

In der volksdemokratischen Donau-Metropole

sind die Theater-Skandale neuerdings
Raritäten, aber der einzige Theater-Skandal des Jahres

1966 ist ausgerechnet mit dem Namen Hochhuths

verbunden. Allerdings war es kein «Ent-
rüstungsskandal», welcher der Publizität hätte
dienlich sein können. Nach einem Bericht der
offiziellen Zeitschrift des ungarischen Unterrichtsministeriums

«Kôznecelés» vom 22. April dieses Jahres

spielten sich im Budapester «Thalia-Theater»
am 31. März höchst unerfreuliche Szenen bei der
Vorführung des «Stellvertreters» ab. Die mehrere
hundert Jugendlichen, die man aus Zwecken der
politischen Erziehung zum Anschauen des

westlichen Erfolgsdramas verpflichtete, haben die
Vorführung von der ersten Minute an mit riesigen
Lachsalven und sinnlosem Klatschen an
unpassenden Stellen so gestört, dass sie im zweiten
Akt unterbrochen werden musste.
-sÈÉË&iia&û*:.'.

Robert Inwyler/Arthur Götschi: Völkermord in
Tibet. Herausgegeben von der Schweizer Tibethilfe,

Luzern 1966, broschiert.

Auf wenigen Seiten wird das Schicksal des
tibetischen Volkes unter chinesischer Herrschaft
geschildert. Grundlagen sind Augenzeugenaussagen
des Dalai Lama und tibetischer Flüchtlinge in
der Schweiz sowie ein Dokumentationsbericht
der Internationalen Juristenkommission in Genf.

Das tibetische Volk hatte im 7. Jahrhundert durch
Einigung seiner Stämme seinen eigenen Staat
gegründet. Seit Ende des 13. Jahrhunderts wurde
es von einer politischen Macht regiert, die aus
den buddhistischen Klöstern hervorging. Weltliche

und geistliche Macht war in der Person
des Dalai Lama vereinigt, der neben der
Nationalversammlung (Tsongdu) noch durch einen Rat
von vier Ministern (Schapes) unterstützt wurde.
Von 1933 bis 1951 war Tibet von China völlig
unabhängig. Dann übernahm China die Führung
der tibetischen Aussenpolitik. Acht Jahre später,
im März 1959, schlug China einen Aufstand
gegen seine Herrschaft nieder. Der Dalai Lama
und viele Tausende von Einwohnern flohen nach
Indien. Damals wurde Tibet zur chinesischen
Provinz erklärt und ist seither stark von Chinesen

besiedelt worden. Gleichzeitig wurde die
Ausrottung des kleinen und tapferen Tibetervolkes
eingeleitet.
Die Schrift ist gerade zu der Zeit erschienen, da
die Aktionen der Roten Garde auch in Tibet
begonnen haben. Die tibetischen Klöster wurden
erstürmt, ihre Kunstwerke und unzählige andere
Zeugnisse der alten tibetischen Kultur vernichtet.

ku

Die katholische Kirche in China
(Fortsetzung von Seite 3)

tik. Von nun an wurde kaum mehr vom Prinzip
der «drei Autonomien» gesprochen, wogegen die
«Patriotische Vereinigung der chinesischen
Katholiken» in den Vordergrund trat.
Unter dieser Bezeichnung ist eine Vereinigung
der Pfarreiräte in eine neue nationale Bewegung
zu verstehen, die bemerkenswerterweise
grundsätzlich die kirchliche Oberhoheit des Papstes
wieder anerkennt, wenn auch unter gewissen
Bedingungen. Den Gläubigen wird das Recht
zuerkannt, die Kirche gleichzeitig mit der Heimat
zu lieben und ihre Religiosität mit dem Kampf
gegen den Imperialismus zu verbinden.

Eine erste vorbereitende Tagung für die neue
Bewegung wurde zu Beginn des Jahres in Peking
abgehalten. Sie dauerte einen Monat und vereinigte

zehn Priester und Laien. Ein erweitertes
Vorbereitungskomitee traf sich dann im Juli
wiederum in der Hauptstadt. Tschu En-lai lud seine

Mitglieder zu einem offiziellen Empfang ein. An
dieser Sitzung wurde schliesslich eine dritte
Versammlung in die Wege geleitet, die mit 57
Teilnehmern vom 12. bis 16. Februar stattfand.

Die Patriotische Union

Im Juni 1957 wurde in Peking der «Nationale
katholische Kongress» abgehalten, unter dessen
241 Teilnehmern sich elf Bischöfe und 241 Priester

befanden. Hier kam es zur eigentlichen Gründung

der «Patriotischen Union der chinesischen
Katholiken», mit entsprechenden «Patriotischen
Vereinigungen» als eine Art Untersektionen in
den Provinzen. Zu einer regelrechten Debatte
kam es in der Frage der Beziehungen zum Papsttum.

Die Vertreter organisatorischer Bande wurden

heftig angegriffen. Schliesslich kam es zur
Anerkennung eines rein geistigen Verhältnisses
ohne Auswirkungen auf die Jurisdiktion. Die
offiziellen Berichte sprachen von einer Einstimmigkeit

in den Entscheiden.

Aber mochten die Beschlüsse noch vage gehalten
sein, so präzisierten sich in der Folge ihre
Anwendungen immer deutlicher in Richtung auf
eine Uebernahme des kirchlichen Apparates
durch den Staat. Angestrebt wurde nun eine
«technische Konversion» im leninschen Sinne. Die
Kirche hatte sich graduell in einen Organismus
zu verwandeln, dessen christlicher Inhalt nach
und nach durch die marxistische Ideologie
ersetzt würde.

Dabei wechselte die frühere • polizeiliche
Unterdrückung zu einer Denunziationskampagne im
Sinne von Kritik und Selbstkritik über. Die
«Patriotischen Vereinigungen» erhielten die Anweisung,

die katholischen «Rechtselemente»
aufzuspüren und umzuerziehen.

Die Indoktrinationskampagne unter dem Klerus
wurde weiter und mit grösserer Systematik
ausgebaut. Ihr wurden die Priester unbeschadet darum

unterzogen, ob sie sich in Freiheit oder im
Gefängnis befanden. Zu den ersten konkreten
Zielen gehörte es, die Geistlichen mit der
«demokratischen» Bischofswahl vertraut zu machen,
welche die Ernennung oder Bestätigung durch
den Papst ablösen sollte.

Aenliche Kurse galten den Laien, namentlich den
Jugendlichen.

(Schluss folgt)


	Die katholische Kirche in China 2

