
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 6 (1965)

Heft: 14

Artikel: Moskauer Sommer 1964 : neuveröffentlichter 3. Teil. 8

Autor: Mihajlov, Mihajlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5 KR KUKUK

© IVliSiajio Mihajlov

Moskauer
Sommer
1964 (Neuveröffentlichter

Andrej Wosnessenski
Bei unsrer Begegnung versetzte mich Wosnessenski sogleich in
Erstaunen, da sich nämlich herausstellte, dass er bereits ein Jahr
zuvor von mir gehört hatte. In meinem Aufsatz über die russische

Dichtung der Gegenwart, im Zagreber Vjesnik (Frühjahr 1963),
nannte ich Wosnessenski einen «jungen» vielversprechenden Dichter

und bezeichnete den viel älteren Leonid Martinow als den

grössten lebenden russischen Poeten. Ein DDR-Journalist und
Freund Wosnessenskis übersetzte ihm meinen Aufsatz am
Telephon. Wie klein ist doch die Welt!
An jenem Abend war der Klub im «Haus der Schriftsteller» aus
unbekannten Gründen geschlossen, daher begaben wir uns in den
Künstlerklub. Dieses hübsch und modern eingerichtete exklusive
Nachtlokal ist als einziges in Moskau bis zwei Uhr früh geöffnet.
Man kommt allerdings nicht leicht hinein. Da aber Wosnessenski
in Moskau bestens bekannt ist, liess uns der Klubportier sofort
ein.

Wosnessenski, von Beruf eigentlich Architekt, betätigt sich
ausschliesslich literarisch. Er überträgt häufig Gedichte aus den
zahlreichen Sprachen der sowjetischen Nationalitäten ins Russische,
die in der Uebertragung oft besser als im Original sind. Obwohl
30 Jahre alt, sieht der Dichter wie ein Knabe aus, weshalb er sich

gern in Positur setzt. Dies ist ihm jedoch nicht abträglich, da er es

mit seinem natürlichen Charme tut. Er schenkte mir seinen Gedichtband

und schrieb als Widmung «A. Wosnessenski, Moskau,
20. Jahrhundert» hinein. Auf meine Frage, ob er Mitglied der Partei

sei, meinte er, ich sei offenbar in der modernen russischen

Literaturgeschichte schlecht bewandert, da ich seine diesbezügliche
Feststellung nicht kennte (leider erinnere ich mich nicht mehr,
an welcher bedeutsamen Tagung): «Ich bin so wenig Mitglied der
Kommunistischen Partei wie Majakowski...»
Im allgemeinen machte Wosnessenski einen guten Eindruck auf
mich. Angesichts einer gewissen Unreife (Ehrenburg hatte mir
von Wosnessenski gesagt: «Andrjuscha ist immer noch ein Kind.
Heute fangen Dichter mit ihrer Karriere in einem Alter an, in
dem Puschkin, Lermontow, Jessenin oder Majakowski sie
bereits abgeschlossen hatten.») verblüfften mich sein weiter intellektueller

Horizont und seine ausgezeichneten Kenntnisse der
zeitgenössischen westeuropäischen Literatur.
Wir sprachen über Kafka, Joyce, T. S. Eliot, Simon Weill, Teil-
hard de Chardin und viele andere, die für andere sowjetische
Schriftsteller «terra incognita» sind. Von Wosnessenski erfuhr ich,
dass sich Kafkas «Prozess» bereits im Druck befindet, dass man
T. S. Eliot noch lange nicht ins Russische übersetzen werde, dass

die Gesammelten Werke Pasternaks zum Druck vorbereitet werden,

dass die «Jungen» dank der Bemühungen Schtschipatschews,
eines zwar mittelmässigen Dichters, aber eines aufrichtigen
Menschen, in den Schriftstellerverband aufgenommen worden seien,
dass Jewtuschenko und Roschdestwenski zu einer vierwöchigen

Kreuzfahrt im Nordmeer aufgebrochen seien und so weiter und
so fort.
Der «geistige Vater» Wosnessenskis war Pasternak, den der junge
Dichter seit langem persönlich gekannt und noch als Mittelschüler
öfter besucht hatte. Pasternak las ihm damals seinen nur im
Manuskript vorliegenden Roman «Doktor Schiwago» vor. (Wieder
kommt mir eine bissige Bemerkung Ehrenburgs in den Sinn:
«Andrjuscha hat sich im Schatten Pasternaks entwickelt. Das ist zweifellos

ein schöner Schatten, aber eben doch nur ein Schatten. Als
der Lärm um Pasternak anfing, schwieg Andrjuscha tapfer und
unternahm nichts, um seinen Lehrer zu verteidigen.»)

Wir sassen bis spät in die Nacht im Künstlerklub und plauderten
— ständig von Leuten unterbrochen, die Wosnessenski begrüssen
wollten. Die ganze Jeunesse dorée Moskaus schien ihn zu kennen.
Im allgemeinen scheint die Beliebtheit Jewtuschenkos allmählich
abzunehmen und Wosnessenskis Popularität zuzunehmen. Ich
zweifle nicht daran, dass er über kurz oder lang zum beliebtesten
Dichter der Studenten und der jungen Intellektuellen werden wird.
Wosnessenski ist als Dichter eher intellektuell denn gefühlsbetont,
mit typisch technischen Formen des poetischen Ausdrucks —•
nicht der Denkart! —; seinem Stil nach ist er dem jungen
Majakowski und dem jungen Pasternak verwandt, seinen Ideen nach
allerdings ist er ein anti-sozialistischer Realist, kurz ein Dichter,
den Gegenstände aus Nylon mehr begeistern als altrussische Verse
(was übrigens auch aus seiner Dichtung «Vierzig lyrische Variationen

über das Gedicht ,Die dreieckige Birne' ersichtlich ist).
Und gerade dies zieht die heutige Generation der jungen Intelligenz

dieses grossen Landes an.
Das Beispiel Wosnessenskis zeigt, dass der grosse russische Philosoph

Nikolai Berdajew in den zwanziger Jahren dieses Jahrhunderts

recht hatte, als er prophezeite, dass sich in einer Zeit, da
Wissenschaft und Technik die Mittelmässigen beschäftigen, die
Begabtesten unter den Intellektuellen einer anderen Richtung,
einem neuen Mystizismus zuwenden werden. Siegesbewusst erzählte
mir Wosnessenski, der bekannte sowjetische Mathematiker und

Elektronenphysiker Kalmogorow habe einige Jahre lang literarische

Texte und Gedichte analysiert und seine Assistenten zu
den Vortragsabenden der bekannten jungen Dichter geschickt und
versucht, den «sprachlichen Schlüssel» des Dichtens zu entdecken,

um ein Elektronengehirn zu konstruieren, das die Dichter
«ersetzen» könnte. Dem Mathematiker war keinerlei Erfolg beschieden,

ausser bei Wladimir Chotow, einem stereotyp sozialistischen
und patriotischen Verseschmied.

Meiner Meinung über Leonid Martinow stimmte Wosnessenski

zu. Martinow ist ohne Zweifel der begabteste von allen lebenden
russischen Dichtern. Er verbrachte seinerzeit einige Jahre in
einem Arbeitslager im Norden und pflegte sich später vorzustellen
als «Leonid Martinow, der Volksfeind». Martinow, 1905 geboren,
wandte sich erst relativ spät — erst im Alter von 35 Jahren — der
Poesie zu. In der Stalin-Aera geächtet, trat er erst 1956 vor die
breitere Oeffentlichkeit, und zwar gleichzeitig mit den jungen
Dichtern Jewtuschenko, Bella Achmadulina, Wosnessenski,

Tamara Sirmunskaja und anderen. Ich bin zutiefst davon
überzeugt, dass seine symbolische Dichtung «Der stille Fluss» das

beste Werk der russischen Lyrik zwischen 1930 und 1956 ist. —•

Unter den jungen Dichtern hob Wosnessenski, wie schon vorher
Dudinzew und Winokurow, besonders Nowela Matwejewa hervor.

Wir waren auch über die russischen Klassiker einer Meinung.
Wosnessenski liebt Dostojewski und lehnt Gorki ab.

Der junge Dichter wollte mir einige Abschnitte aus seinem neuesten

Werk «Ozja», das er selbst sehr hoch einschätzt («Glauben
Sie mir, Mischa, dafür würde ich bedenkenlos mein Leben opfern»),

vorlesen, aber da es schon sehr spät war, erzählte er mir nur dessen

Grundgedanken. Es handelt sich um das lyrische Tagebuch eines

Physikers, eigentlich die Beichte seiner Liebe, das man in einem



DERKIAREBUCK 6

Hotel gefunden hat. Als Idee liegt dem Poem der Kampf gegen

eine «schlechte» und für eine «gute» Technik zugrunde. Später

habe ich in Jugoslawien zufällig über Radio Junost (Jugend) die

Stimme Wosnessenskis gehört: er las Ausschnitte aus diesem

Gedicht. «Ave Ozja», wiederholte seine Stimme etwa zehnmal; mit
diesen Wörtern beginnen viele seiner Verse. «Ozja» ist ein

Anagramm aus «Zoja». Ich habe den Eindruck, dass dieses Werk eine

besondere Kraft ausstrahlt: der Surrealismus weicht allmählich

zurück, und es scheint, als ob die Kugel aus der Brust Majakowskis
in den Lauf des Revolvers zurückkehrt, mit dem er sich erschossen

hat.

Wosnessenski wollte «Ozja» in der Zeitschrift Snamja veröffentlichen,

war aber nicht sicher, ob das Werk «angenommen» werden

würde. Die Sendung von Radio Junost beweist jedoch, dass

die Entwicklung der Ereignisse in der Sowjetunion die Veröffentlichung

auch eines solchen Gedichts nicht behindert.

Sagorsk
Siebzig Kilometer von Moskau entfernt liegt das Städtchen
Sagorsk, berühmt durch sein aus dem 13. Jahrhundert stammenden

Trojzko-Sergejewski-Kloster und dessen Kirchen. Obwohl es

Ausländern verboten ist, sich ohne besondere Genehmigung weiter
als 30 Kilometer im Umkreis von Moskau zu entfernen, erlaubt
mir mein offizieller Betreuer, allein nach Sagorsk zu fahren, weil

er selbst an diesem Nachmittag keine Zeit hatte. Im malerischen,

ganz im Grünen liegenden Sagorsk (wo man sich nirgends niederlassen

kann, um eine Ansichtskarte zu schreiben oder sich
auszuruhen, weil es nach sowjetischer Art weder Imbissstände noch
Restaurants gibt, da die Menschen dort nicht daran gewöhnt sind,
«Zeit zu vergeuden») liegt auf einer Anhöhe die «Lawra» (das

Kloster) mit zehn roten Kuppeln, von einer alten Mauer umzogen.

Innerhalb der Klosteranlage sind einige Gebäude vom
staatlichen Museum für Atheismus besetzt. Zu diesem Kloster pilgern
Russen — auch Ausländer — aus Entfernungen von oft Hunderten

von Kilometern; die Klosterkirchen sind immer überfüllt. Das

atheistische Museum inmitten der Klosteranlage symbolisiert die

Einstellung des Staates zur Kirche.

Zwar beherrscht das Museum demonstrativ die Klosteratmosphäre,
aber es wird wohl in keinem Fall die unaufgeklärten Gläubigen
zu Atheisten machen können. Im Gegenteil! Das Museum
verwirrt und ruft Empörung hervor, so dass sich manche Besucher
davor bekreuzigen, vielleicht zum ersten Mal in ihrem Leben.
Das Museum in der «Lawra» ist ein potenter Vertreter der
Staatsgewalt, der aber nur das Ansehen der «Diener am Kult» hebt,
die gezwungenermassen täglich hundertmal daran vorübergehen.
Dies etwa ist die Einstellung des Staates zur Religion: der Mensch
darf nicht frei zwischen Wahrheit und Irrtum wählen, weil es
keine Glaubens- und Gewissensfreiheit gibt. Und gerade deshalb
werden die verschiedenen religiösen Sekten immer stärker. Die
sowjetischen Zeitungen sind voll von antireligiösen Artikeln,
Pamphleten und Aufrufen. 1964 hat das Zentralkomitee der
Kommunistischen Partei der UdSSR bereits zwei Plenarsitzungen
abgehalten, die der Bekämpfung der Religion gewidmet waren. Die
Baptisten werden immer zahlreicher; täglich werden neue
Sektierer-Zirkel, besonders unter der Arbeiterschaft, entdeckt. Natürlich

stärkt unter solchen Verhältnissen jeder Druck auf die Sekten

nur diese selbst. So sieht die Wirklichkeit in der Sowjetunion
aus, und es ist schwer zu entscheiden, wer fanatischer ist: die
gläubigen Sektenanhänger oder die Atheisten, die erstere bekämpfen.

Das folgende haben einmal sowohl André Gide als auch
Nikolai Berdajew bemerkt: einen echten Atheismus hat es in der
Sowjetunion nie gegeben. Der Atheismus ist gegenüber dem
religiösen Fanatismus völlig indifferent. Die Frage nach Gott taucht
in der Gedankenwelt des Atheisten gar nicht auf.
Der ununterbrochen geführte fanatische antireligiöse Kampf in
der UdSSR beweist aber etwas anderes: es geht den Sowjets gar

nicht um Atheismus, sondern um Anti-Theismus. Der Kampf
wird äusserst hart geführt. Vor einigen Jahren begann man sogar,
sich auch jesuitischer Methoden zu bedienen; der sogenannten
«persönlichen Bearbeitung» der Menschen, die sich offen zur
Religion bekennen. Man gibt ihnen ein oder zwei Betreuer bei, die

den Gläubigen ständig — bei der Arbeit, im Klub und manchmal
auch zu Hause — aufklären sollen. Die psychische Tortur erreicht
durch solche Methoden ihren Höhepunkt.

Iljitschew übertraf in diesem Punkte sogar Stalin. (30) Während
des Zweiten Weltkrieges sah sich Stalin gezwungen, gewisse
religiöse Freiheiten zu gewähren. Bis zum Jahre 1944 (später brauchte

er auf die religiösen Gefühle der Rotarmisten keine Rücksicht
mehr zu nehmen) operierten an den Fronten sowjetische
Panzerdivisionen mit weissen Kreuzen an den Panzern: die Division des

Heiligen Alexander Newski und die Division des Heiligen Dimitri
Donski. Aus dem Erlös der nach den Vereinigten Staaten
verkauften Kirchenschätze hatte man nämlich Panzer für zwei
Divisionen gekauft.
Nach Kriegsende wurde der antireligiöse Druck noch intensiver
als in den Zwischenkriegsjahren. Bekanntlich waren die letzten
Jahre der Stalinherrschaft die schrecklichsten in der Geschichte
der Sowjetunion. Aber selbst Stalin war nicht auf die Idee der

«persönlichen Bearbeitung» gekommen. Das ist eine Erfindung der

jüngsten Zeit. Im Frühjahr 1964 nahm das Plenum des ZK der
KPdSU den Vorschlag Iljitschews an, in allen Mittel- und
Hochschulen des Landes ein obligatorisches Unterrichtsfach Atheismus
einzuführen. Zum ersten Mal wurde der bis dahin moskautreue
führende französische Marxist, Roger Garaudy, Moskau untreu
und griff im Namen der Kommunistischen Partei Frankreichs

Iljitschew an.

Bei Publikationen wie «Der negative Katholizismus» oder «Das
Heilige Mütterchen der Moskauer Marxistischen Kirche» und
ähnlichen geht es gar nicht um die Religion. Vielmehr handelt es sich
um den — glücklicherweise misslungenen — Versuch, den freien
menschlichen Willen zu zerstören. Das ist der wirkliche Inhalt
des angeblichen Kampfes gegen die Religion.

Die sowjetischen Zeitungskioske sind mit vulgärster atheistischer
Literatur überschwemmt. «Das unterhaltsame Evangelium», «Die
unterhaltsame Bibel» (31), die Zeitschrift Nauka i Religija
(Wissenschaft und Religion) spotten in dümmster Weise über die
Möglichkeit eines freien religiösen Gewissens im Menschen: «Gibt es

einen Gott?», «Dieser Lügner — Jesus Christus!», «Hinter den
Mauern der theologischen Akademie» und so weiter. Dies alles
ist nicht nur sehr dumm, sondern auch voller Gift und Hass. Es
ist nur zu begreiflich, dass die Wirkung sich in ihr Gegenteil
verkehrt. Im vergangenen Jahr (1963) berichtete die Komsomolskaja
Prawda über die Flucht von neun Mittelschülerinnen aus Moskau
in ein Kloster. Eines der Mädchen hatte sehr wahrscheinlich einen
fanatischen «Gottesbekämpfer-Atheisten» zum Lehrer oder
Klassenlehrer. All diese Torheiten wecken in einem selber das Bedürfnis,

aus Trotz in ein Kloster zu gehen. Mit Gewalt ist den
Menschen nie und nimmer wirkungsvoll zu begegnen. Glücklicherweise!

Nikolai Berdajew schrieb einmal: «Die Wahrheit macht
den Menschen frei. Der Mensch muss die Wahrheit frei und

ungezwungen aufnehmen können, man kann ihn nicht dazu zwingen.

Erzwungenes Gut ist nie gut, sondern böse!» (32)

Dse russische Philosophie
Den herrlichen Chören im Kloster von Sagorsk lauschend, kam
mir in den Sinn, dass Konstantin Leontjew, einer der bedeutendsten

und originellsten russischen Philosophen seiner Zeit, seine

letzten Lebensjahre in diesem Kloster verbracht hatte. Nur wenigen

ist bekannt, dass er auch ein grosser Erzähler gewesen ist
(seine Novelle «Die ägyptische Taube» war seinerzeit sehr verbreitet

und könnte ohne weiteres in jede Novellen-Anthologie der
Weltliteratur aufgenommen werden). Ich erinnere mich an ein



7 MB MARE BUCK

Gespräch mit Schklowski über die vielseitige und eigentlich doch
völlig unbekannte russische Philosophie. Er staunte, als ich ihm
erzählte, dass die Studenten bei uns an der Philosophischen
Fakultät der Universität Zagreb Nikolai Losski studieren. In
seinem Vaterland ist dieser Philosoph unbekannt, niemand weiss
etwas von ihm. Ich habe mit vielen sowjetischen Studenten
gesprochen, die noch nie den Namen Wladimir Solowjew gehört
hatten! Hingegen kannten fast alle Berdajew und Mereschkowski,
weil gegen die beiden noch immer heftig polemisiert wird. Hier
könnte Jugoslawien einen grossen kulturellen Beitrag leisten,
indem zum Beispiel der Verlag Matica Hrvatska als 13. Band seiner

herrlichen Ausgabe «Chrestomathie der Philosophie» eine
Chrestomathie der russischen Philosophie veröffentlichte.
Leider stehen alle folgenden russischen Philosophen noch immer
auf der «Schwarzen Liste»: Konstantin Leontjew, Nikolai Fedo-
row, Wladimir Solowjew, Appollon Grigorjew (ein «Bergson-
ianer», aber einige Jahrzehnte vor Bergson selbst), N. Daniljewski
(mit seinem berühmten Werk «Russland und Europa» ein
Vorläufer Oswald Spenglers), Wassili Rosanow, Nikolai Losski, Iwan
Iljin, Wladimir Ern, S. Frank, G. Florowski, W. Senkowski,
Gustav Schpett, Sergej Bulgakow, Peter Struwe, Nikolai Berdajew

und Leo Schestow. Erlaubt und anerkannt sind nur die
Marxisten Tschernischewski, Plechanow, Lenin und Lunat-
scharski. Auf diese Weise gewinnt man den Eindruck, die Russen,

das grösste slawische Volk, hätten überhaupt keine
Philosophen hervorgebracht!
Aber im Gegenteil! Die russische Philosophie ist zutiefst
persönlich-mystisch, antimechanistisch und vielfach sogar apokalyptisch.
Philosophen wie Schestow, Berdajew und Rosanow beeinflussen

auffällig viele westeuropäischen Denker der Gegenwart. Und wir,
die Kinder eines slawischen Landes, werden über die Existenz
einer echt russischen Philosophie vom Westen belehrt! (Ich kann
mich gut daran erinnern, mit welch unbehaglichem Gefühl ich
feststellen musste, dass alle Werke von Nikolai Berdajew, die
allenfalls in der Bibliothek des Verlages Matica srpska in Nowi
Sad vorhanden sind, in den letzten Jahren in Paris herausgegeben
worden sind!)
Es ist höchst interessant, dass eine Rehabilitierung der russischen
Philosophie nicht ausgeschlossen ist, und zwar nicht wegen eines
Druckes «von oben» oder «von unten», sondern einfach wegen
der politischen Lage. Wladimir Solowjew, Daniljewski und viele
andere russische Philosophen haben einen Zusammenstoss
zwischen Russland und China im 20. Jahrhundert vorausgesagt.
Solowjew führt in seinem berühmten Buch «Drei Gespräche über Krieg,
Fortschritt und den Untergang der Weltgeschichte» (33) und in
dem schönen «Gleichnis vom Antichristen» die Gründe an, die
zum unabwendbaren Konflikt zwischen den beiden grossen
Völkern führen müssten.

Möglicherweise würde die Sowjetregierung, wenn es der geschichtliche

Augenblick und die Mobilisierung der nationalen Gefühle
des Volkes erfordern, Wladimir Solowjew, Berdajew und andere
echt russische Denker aus der Versenkung hervorholen — ähnlich
wie dies schon Stalin im Zweiten Weltkrieg getan hat, als er
schlicht die Heiligen Dimitri Donski und Alexander Newski —
in den Jahren nach der Oktoberrevolution als Symbole des
russisch-orthodoxen Absolutismus geächtet — zu Hilfe rief.

(A propos: Beim Vergleich zwischen einigen russischen
Zeitschriften aus der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und heutigen

erschüttert einen der Niedergang der geistigen und intellektuellen

Kräfte der Menschheit in diesen 100 Jahren! Es ist aber
sehr nützlich, wenn man sich dieses Niedergangs bewusst wird,
weil daraus eine neue Renaissance entstehen kann!)

Der Antisemitismus
Zweifellos üben die antisemitischen Kräfte in Russland einen
starken Druck aus — (Russland war in dieser Beziehung stets

übereifrig). Diese Tatsache wird jedoch immer wieder verschleiert,
und dadurch wird diese Krankheit keineswegs geheilt. Als

Anfang dieses Jahres die westeuropäische Presse in grosser
Aufmachung auf die ausgesprochen antisemitische Broschüre von Tro-
fim Kitschko «Judentum ohne Schminke» (34) hinwies, waren
viele in der Sowjetunion darüber sehr erstaunt. Bekanntlich
haben sich ja viele Juden an der Oktoberrevolution beteiligt —
Trotzki, Bucharin, Kamenjew, Sinowjew, Radek, Swerdlow und
andere, um nur die bekanntesten zu nennen. Die faschistische
Propaganda hatte zudem «Bolschewiken» und «Juden» als Synonyme

verwendet. Daher erschien zahlreichen Uneingeweihten die
Publikation einer antisemitischen Broschüre im grössten
sozialistischen Lande als etwas Unmögliches. Es ist nicht allgemein
bekannt, dass Stalin — genau so wie Hitler — Juden vernichtet
hat. Nur geschah dies stets in aller Heimlichkeit. Man weiss, dass
nach der Unterzeichnung des sowjetisch-deutschen Nichtangriffspaktes

von 1939 viele jüdische Kommunisten, die nach der
Machtergreifung der Nazis aus Deutschland in die Sowjetunion
geflüchtet waren, der Gestapo ausgeliefert worden sind. Während
der grossen Tschistka (die grosse Säuberungswelle unter Stalin
in den Jahren 1936 bis 1938 — Anm. d. Herausgebers) in den
Vorkriegsjahren wurden zahlreiche Juden wegen eines angeblichen
«Zionismus» in sibirische Konzentrationslager verbannt. Zur
gleichen Zeit wurde das berühmte Jüdische Theater in Moskau
geschlossen, die jüdischen Druckereien vernichtet und die grosse
Tätigkeit der jiddischen Verlage untersagt. Ausserdem weiss man
noch viel zu wenig darüber, wie die stalinistische Bürokratie während

des Zweiten Weltkrieges die Juden behandelt hat. Alle
Gebiete, die von der deutschen Besetzung bedroht waren, wurden
planmässig evakuiert, aber den dort lebenden Juden verweigerte
die Rote Armee die Evakuierung in das Landesinnere. Jeder, der
ohne ausdrückliche Genehmigung vor den Deutschen flüchtete,
wurde standrechtlich erschossen. So befanden sich also die
russischen Juden zwischen zwei Feuern. Wie Georgi Klimow in
seinem vor 12 Jahren erschienenen Buch «Berliner Kreml» schreibt,
sind 1941, als die Panzer Guderians vor den Toren Moskaus standen

und die Hauptstadt bereits evakuiert wurde, Zehntausende
von russischen Juden umgekommen.

In den letzten zwei bis drei Lebensjahren Stalins nahm der
Antisemitismus in der Sowjetunion riesige Ausmasse an. Nur der Tod
des «weisen Führers» rettete zum Beispiel 20 jüdischen Aerzten
das Leben. Sie waren unter der Anschuldigung, die «Vergiftung»
sowjetischer Persönlichkeiten «versucht» zu haben, verhaftet worden.

Diese Aerzte leben heute in Moskau.

Ein berühmter Moskauer Kulturschaffender erzählte mir, er habe
1959 die Mittelschule mit Auszeichnung (Goldmedaille) beendet,
sei aber wegen seiner jüdischen Abstammung nicht an der
Moskauer Universität zum Studium zugelassen worden. Er war
gezwungen, an einer Provinz-Universität zu studieren. «Unsere

grösste Tragödie ist, dass wir uns als Russen fühlen», sagte er
mir. Heute wären solche Dinge nicht mehr möglich, auch wenn
überall «jüdische Witze» kursieren, in denen meistens «Kommunist

und Jude» in Konflikt geraten — eigentlich eine ungewöhnlich

unlogische Gegenüberstellung.

Die antisemitischen Tendenzen bekam ich bereits am ersten Tage
meines Aufenthaltes in der UdSSR am eigenen Leib zu spüren:
An der Grenzstation Tschop wurde der Belgrader Kurswagen
der sowjetischen Zugskomposition angekuppelt. Ich ging zweimal

durch den ganzen Zug, um mir die Reisenden anzusehen. Im
Speisewagen sagte einer der Reisenden an einem Tisch recht laut
etwas vor sich hin, das ich beim erstenmal gar nicht verstand. Erst
beim zweiten Passieren des Speisewagens begriff ich, dass es auf
mich gemünzt war. Ein leicht angeheiterter Mann mittleren
Alters rief mir nach: «Schau, schau, da treibt sich ein Jüdelchen
herum!» Ich war so erstaunt, dass ich zunächst auf ihn zugehen

wollte, um ihm zu erklären, dass ich kein Jude sei, sondern der



Güt MEBUK. 8

Enkel eines Kabardiners aus dem Kaukasus und Sohn weiss-

russischer Wrangell-Emigranten. Zum Glück habe ich aber nichts

gesagt.

Die Psychologie des Homo sovieticus
«Was für ein Glück, dass alle Enthusiasten schon gestorben sind!
Denn sonst müssten sie mit ansehen, dass ihre Werke keinen
Schritt vorwärts gekommen sind, dass ihre Ideale noch immer
im gleichen Stadium stecken, und müssten erkennen, dass es nicht
genügt, die Bastille zu zerstören, um aus gefesselten Sträflingen
freie Menschen zu machen!» Alexander Herzen

Es gibt eine sowjetische Psychologie — eine echt sowjetische. Es
ist die Psychologie derjenigen, die sich mit dem historischen Ziel
der Sowjetunion und mit allen Ideen, die das Leben in der
Sowjetunion bewegen (oder bremsen), identifizieren. Diesen Typus
Mensch finden wir hauptsächlich in den verschiedenen sowjetischen

Delegationen, in den Aemtern, im Intourist und so weiter.

Der homo sovieticus ist nicht notwendigerweise identisch mit
einem Mitglied der KPdSU, denn nicht alle acht Millionen
Parteimitglieder sind homines sovietici. Auch unter den Nichtmitgliedern
der Partei existiert ganz gewiss ein nicht geringer Prozentsatz dieses

Typs; zahlenmässig stärker ist er jedoch in der Partei vertreten,
weil die Mitglieder der KPdSU — einer Organisation, die jeder
demokratischen Grundlage entbehrt — widerspruchslos alle
Befehle der «Oberen» in der Praxis ausführen — Befehle, die —
seit diese Partei an der Macht ist — Polizeicharakter tragen. Die
Partei verlangt von ihren sicher nicht schlechten, aber
charakterschwachen Mitgliedern, aufrichtig an jeden Unsinn, den die
«Oberen» befehlen oder vorschreiben, zu glauben, das heisst an
den Unsinn derjenigen führenden Funktionäre, von denen kein
einziger nicht posthum als «kapitalistischer Söldner», «Verräter»
oder Angehöriger einer der zahlreichen «parteifeindlichen Gruppen»

und so weiter entlarvt worden wäre — seit dem «Volksfeind»

Stalin natürlich.

Das erste Charakteristikum des homo sovieticus ist es, alles zu
befürworten und zu akzeptieren, was die «Oberen» beschlossen
haben — allerdings aufrichtig und ohne Hintergedanken. Das zweite
Charakteristikum ist eine Art naiver und unbewusster Jesuitismus,
eine Charaktereigenschaft, die Dostojewski in seinen «Dämonen»
(in der Person Erkels) beschreibt, nämlich die Charaktereigenschaft
eines Menschen, der persönlich aufrichtig, herzlich und angenehm
ist, der aber im Namen «höherer Ideale» zur grössten Gemeinheit
fähig ist: «Befehle auszuführen war stets ein Bedürfnis der kleinen,
unbegabten Naturen, die immer bereit sind, sich einem fremden
Willen zu fügen, um damit der «allgemeinen» und «grossen»
Sache zu dienen! Aber diesen kleinen Fanatikern vom Typ eines
Erkel ist auch dies gleichgültig. Denn sie vermögen einer Idee
nicht anders zu dienen als dadurch, dass sie diese Idee mit
derjenigen Person identifizieren, die diese Idee hervorgebracht hat.
Der feinfühlige, zarte und gütige Erkel war von allen Mördern
Schatows der gefühlloseste, und zwar ohne irgendeinen persönlichen

Hass...» (35)
Der XX. Parteitag der KPdSU hat natürlich sehr viel dazu
beigetragen, den Mythos zu zerschlagen, der geistig das System drei
Jahrzehnte lang zusammenhielt. Aber so wie Stalin nicht persönlich

am Stalinismus schuld war, so vermochte auch der XX. Parteitag

nicht all die unzähligen «Erkels» zu beseitigen, die es kaum
erwarten können, sich wieder vor einem neuen Idol zu verbeugen.
Auf diese oder eine andere Weise versinnbildlicht der Stalinismus

die Materialisierung der psychischen Wünsche von Millionen
«Erkels», für die eine freie Entscheidung in jeder Lebenslage etwas
Furchtbares sein muss. Die freie, persönliche Entscheidung ist
für sie schwer oder gar unmöglich, denn wegen ihres geistigen
Plebejertums können sie nicht ohne ihren «Herrn» existieren. Es
ist wesentlich schwieriger, Subjekt zu sein als Objekt. Es ist
wesentlich schwieriger, eine Persönlichkeit darzustellen als im Kollek¬

tiv unterzutauchen. Es ist wesentlich schwieriger, selbst die
Verantwortung für seine Taten zu tragen als einfach zu postulieren,
der Mensch sei durch soziale und historische Naturgesetze
bedingt. Der homo sovieticus wirkt auf den Aussenstehenden in
erster Linie unreif, er ist so naiv, dass er selbst seine eigene Lüge
zu glauben imstande ist, er verschliesst seine Augen bewusst vor
allem, was diese Lebenslüge entlarven könnte, er entschuldigt —
bewusst und unbewusst — selbst die grösste Gemeinheit im Namen
des «höchsten Zieles» — dies ist das psychologische Bild des

durchschnittlichen homo sovieticus. Es wäre naiv anzunehmen,
eine Tyrannei sei jemals von Nichtsnutzen getragen worden. Jede

— auch die schrecklichste — Diktatur wird von echten, ehrlichen
Fanatikern getragen. Bewusste Nichtsnutze sind meistens selten
und richten bei weitem nicht so viel Unheil an wie ehrliche Fanatiker.

Bedauerlicherweise fördert das Kollektivsystem in der Sowjetunion

immer noch die Verbreitung des Erkel-Typs (das heisst
die geistige und reale Verantwortungslosigkeit des Individuums —
Anm. d. Herausgebers). Angefangen von den Kindergedichtchen
und -Liedern bis zum Schulsystem mit seiner Zwangserziehung
zum «Kollektivgeist», das heisst der Vernichtung jeder
Individualität der Eigenpersönlichkeit des Kindes (darüber wird in der
sowjetischen Presse in letzter Zeit viel geschrieben, zum Beispiel
über die Uniformierung des Geistes, ganz besonders in den
Pionierorganisationen), von der ausschliesslichen und unumschränkten
Glorifizierung des Volkes, das in der sowjetischen Terminologie
mit der Masse gleichgesetzt wird (dies ist die grösste Lüge, denn
die Masse ist nicht das Volk! Puschkin ist das Volk, aber nicht
die unpersönliche Masse!), bis zu den Kolchosen und Gefängnissen

und so weiter, das heisst überall dort, wo «Disziplin» im
Sinne von «Befehl und Ausführung» herrscht, wird jede persönliche

Initiative und Verantwortungsbereitschaft vernichtet. Zweifellos

hat sich diese Situation seit 1956/57 gebessert und bessert
sich weiter. Aber jeder neue Erfolg der fortschrittlichen Kräfte
muss durch grosse Opfer und schwere Kämpfe erkauft werden.
Noch immer wird jede selbständige Aktion — und sei sie noch
so nützlich — verurteilt, wenn sie nicht von «oben» angeordnet
wird; denn es gibt keine grössere Sünde als die ungeplante Tat.
Auf diese Weise kommt es zu den unmöglichsten Absurditäten.
So empfahl die sowjetische Presse im vergangenen Jahr, häufig
auf den Titelseiten, man möge in Moskau wieder Blumengeschäfte
einrichten, da ja Blumen keine «bourgeoise Erfindung» seien,
sondern es der «proletarischen Einstellung» zum Menschen entspreche,

wenn man andere mit Blumen beschenke. Schliesslich hiess

es in der Presse, irgendein Komitee des Stadtsowjets werde diese

Angelegenheit prüfen und einen entsprechenden Beschluss fassen.
Ich weiss nicht, was man letztlich beschlossen hat, aber allein
die Tatsache, dass eine solche Angelegenheit auf den Titelseiten
der Zeitungen erörtert wurde, spricht schon für sich.

In der Tat gibt es heute wohl keine konservativere Gesellschaft
als die sowjetische. Jede geringfügige Veränderung, von der neuen
Krawattenmode oder vom neuen Chanson bis zur Beinweite der
Hosen, ruft bereits grosse Proteste hervor.

Der XX. Parteitag der KPdSU hat dem homo sovieticus einen
Todesstoss versetzt. Die junge Generation und vor allem die
studentische Jugend reagiert fast krankhaft auf jede Absurdität des

staatlichen Zentralismus und ist mit der langsamen Liberalisierung

zutiefst unzufrieden. Aber diese Unzufriedenheit schlägt
dann nicht selten ins andere Extrem um und führt zu neuen
Absurditäten. So erklärte mir zum Beispiel ein Student der MGU
wütend — um mir zu demonstrieren, wie in der UdSSR die
Persönlichkeit missachtet werde —, bei Radiosendungen mit moderner

Musik gebe der Ansager den Titel des Stückes erst nach einigen
Takten an, damit die interessierten Hörer nicht das Stück ohne
die Stimme des Sprechers auf Tonband mitschneiden könnten.

(Fortsetzung folgt)


	Moskauer Sommer 1964 : neuveröffentlichter 3. Teil. 8

