Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt fir Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes

Europa
Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut
Band: 6 (1965)
Heft: 6
Artikel: Buddhismus und Kommunismus
Autor: Csizmas, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1076942

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1076942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER KLAREBLICK

2

Buddhismus und Kommunismus

Die dramatische Zuspitzung der FEreignisse in Siidostasien hat die Aufmerksamkeit der
Weltoffentlichkeit wieder auf den Buddhismus gelenkt. Nachdem ihm eine Zeitlang nur
Verfallserscheinungen nachgesagt worden waren, stellt sich jetzt heraus, dass der Gestalt
Buddhas und seiner Lehre eine geistige Kraft innewohnt, die auch heute einen bestim-
menden Einfluss auf das Leben zahlreicher asiatischer Volker ausiibt.

Der Buddhismus, die von Buddha im
6. Jahrhundert vor Christus im nordlichen
Vorderindien begriindete Religion, besteht in
zwei verschiedenen Formen: als nérdlicher
Buddhismus (Mahajana) in Nepal, Vietnam,
Burma, China, Korea, Japan; als siidlicher
Buddhismus (Hinajana) in Ceylon, Burma,
Siam, Laos und Kambodscha sowie in der
Sonderform des Lamaismus in Tibet, Sikkim,
Bhutan und in der Mongolei.

Der Buddhismus, mit etwa 300 Millionen
Glaubigen eine der grossten und dltesten
Religionen der Erde, musste sich unaus-
weichlich mit dem Kommunismus zuerst in
Sowjetrussland, spéter in China und in den
verschiedenen siidostasiatischen Léndern
konfrontieren. Heute versuchen die sowjeti-
schen und chinesischen Kommunisten auf
dem Weg iiber den Buddhismus die Sym-
pathien der asiatischen Volker zu gewinnen.

Auf die erste Auseinander-
setzung in der Sowjetunion...

Nach dem Sieg der bolschewistischen Re-
volution in Russland erblickten die friih-
sowjetischen Politiker im Buddhismus eine
Méoglichkeit, in die Massen Asiens einzu-
dringen. Sie bétrachteten den Buddhismus
als eine Religion der Armen und Unter-
driickten, die die Gleichheit aller Lebewe-
sen verkiinde. Sowohl unter den Kalmiiken,
Burjiten, Kirgisen und Mongolen, die sich
in Russland zum lamaistischen Buddhismus
bekennen, als auch bei den buddhistischen
Volkern Asiens zeitigte diese Propaganda
gewisse Anfangserfolge. Viele Sowjetfunktio-
ndre der russischen buddhistischen Nationa-

lititen wurden sogar aus den Reihen der
Lamas rekrutiert. Die Propagandisten nann-
ten Buddha einen Vorldufer Lenins. Diese
geschickt projizierten Vorstellungen halfen
in der Tat zur Sowjetisierung der russischen
Buddhisten.

Stalin aber bereitete dieser Politik der an-
finglichen Toleranz bald ein jihes Ende.
Er liess zuerst die Analogie des Buddhismus
mit der marxistischen Theorie widerlegen
und begann dann mit seinem gewaltsamen
Feldzug gegen den Buddhismus. In der Les-
art der Grossen Sowjet-Enzyklopadie hort es
sich so an: «In der mongolischen Volksrepu-
blik haben die hochsten Lamas die Kloster
in Stiitzpunkte der feudalen Konterrevolu-
tion und dér imperialistischen Spionage ver-
wandelt. Diese konterrevolutionire Herde
wurde, durch die Volksmacht der MVR li-
quidiert. .. In der Sowjetunion sind als Re-
sultat des Sieges des Sozialismus die sozialen
Wurzeln des Lamaismus wie auch jegliche
Religion vernichtet. Die Mehrheit der Burja-
ten hat sich von religiosen Vorurteilen be-
freit.» i

Nach den Angaben des Handbuches der so-
wjetischen «streitbaren Atheisteny, «Sput-

_ nik ateistay (1961), lebten 1918 auf dem

Gebiete der Mongolei mehr als 100 000 La-
mas, bei einer Bevolkerungszahl von 600 000.
Die Zahl der Kloster betrug in der Aeus-
sefen Mongolei damals mehr als 700. Es

bekannten sich zwei kleine Volker, die Kal- -

miiken und die Burjiten, zum lamaistischen
Buddhismus. Im Gebiet der Kalmiiken gab
es 1846 etwa 34 Klgster und 4500 Lamas.
Seit 1845 bestand eine religisse Hochschule
(Tsanit) und eine buddhistische medizinische

(Fortsetzung von Seite 1)

Verse Mayakowskis Zeugnis ablegen, die
dem Buche Turbins «Genosse Zeit, Genosse
Kunsty (1961) als Motto vorangestellt sind:
«Aus der Tiefe der Zeit erhebt sich eine
andere, dritte Revolution — Die Revolution
des Geistes!»

Fiir uns im Westen

Man kann sich kaum anderes vorstellen:
Mihajlovs Bericht riittelt uns auf. Entschei-
dendes, heisses Geschehen, bislang nur ver-
schwommen durch schwere Vorhinge und
Tiiren vernehmbar, schligt pl6tzlich laut an
unser Ohr. Und dies Aufriittelnde liegt nicht
in dramatischen Ereignissen, nicht zu
in leidenschaftlichen Ausbriichen, sondern
in der sachlichen Schilderung eines zihen
Kampfes, den eine namenlose Zahl gegen

die uniformierten Briiter des Dogmas, der
Biirokratie und der Selbstherrlichkeit fiihrt.
In diesem Bericht stehen wenige Namen fiir
die namenlose Zahl.

Und wofiir dieser Kampf? «Nury fiir Ge-
dankenfreiheit, fiir das freie Denken und
Schaffen des Menschen.

Wir, dieses Kampfes lingst entwohnt und
unfroh oft unserer eigenen Freiheit, erfahren
aufs neue, was es zu besorgen und zu be-
wachen gibt, Wenn wir vom Feuer jener Ju-
gend héren, so denken wir unwillkiirlich an
unsere Universititen, wo viele ihr enges
Tagewerk selbstgeniigsam vollbringen. An
Streitereien, wo es um verstaubte Birte geht.
Aber wir denken auch daran, dass wir jenen
dort, denen wir uns von Belgrad bis Mos-
kau verbunden fiihlen, schon dadurch hel-
fen konnen, dass wir uns wach halten. Und
konnen wir mehr tun, so soll es getan wer-
den. Hermann Jacobi

Fakultit (Mamba). Die Kloster bildeten die
wichtigsten Zentren der nationalen Kultur;
sie enthielten auch wertvolle Kunstwerke.

Stalin begann im Jahre 1933 mit der ihm
eigenen Brutalitit unter dem Vorwand der
«Konterrevolutiony gegen die lamaistischen
Buddhisten vorzugehen. Zuerst liess er den
Bau neuer Kloster verbieten und stellte
das buddhistische Religionswesen unter
staatliche Aufsicht. 1935 begannen die gros-
sen Schauprozesse gegen 2000 Lamas. Die
Insassen von 48 Klostern liess man hinrich-
ten. Im Jahre 1937 haben sowjetische und
mongolesische Truppen in regelrechten
Kampfhandlungen mit Panzern und Flug-
zeugen buddhistische Klgster vernichtet.
37000 Lamas fanden bei dieser «Aktion»
den Tod. 1921 bestand noch die Mehrzahl
der lamaistischen Kalmiiken-Kloster. 1940
gab es kein einziges mehr. Das Haupt der
Kirche, Lubsan Sarab Tepkin, wurde nach
Leningrad  deportiert und starb in der Ver-
bannung. Die meisten Klgster wurden zwi-
schen 1929 und 1932 geschlossen; viele
sprengte man in die Luft.

Nach dem Tode Stalins zeichnete sich eine
Wende in der sowjetischen Kirchenpolitik
ab. Plotzlich erschienen auch Buddhisten-De-
legationen der Sowjetunion auf internationa-
len Friedenskonferenzen, so auf dem 6. Bud-
dhistischen Konzil in Rangoon und auch an
anderen Konferenzen des Buddhistischen
Weltbundes.

Sie propagierten lautstark die Friedensslo-
ganes der Sowjetunion: «Die Lamas der
buddhistischen Kloster und die Mitglieder
der geistlichen Zentralverwaltung der Bud-
dhisten in der UdSSR bereisten die Taler
um den Baikalsee, die Riume der Agaer
Steppen und die Schluchten der Sajanyer
Gebirgsziige und riefen die Gliubigen auf,
fiir den Frieden zu kimpfen und durch ihre
Arbeit die Reichtiimer unserer grossen Hei-
mat — dieses zuverlissigsten Bollwerks des
Weltfriedens — zu mehren.» Das verkiindete
Bandido Kambo Lama Habshi Darmajew
Lobsan-Nima, der Priasident des Obersten
Rates der Buddhisten in der Sowjetunion
auf dem Friedenskongress zu Sagorsk.

Auf der 4. Weltkonferenz des buddhistischen
Weltbundes in Katmandu (1956) behauptete
der Kambo-Lama, es gebe in der Sowjet-
union 7 Millionen Buddhisten, die sich dort
volliger Religionsfreiheit erfreuten. Gleich-
zeitig stellte in der Zeitschrift des interna-
tionalen Buddhismus der ceylonesische Bot-
schafter in Moskau, Prof. Malalasekera, fest,
dass es in der Sowjetunion zurzeit etwa
75000 Buddhisten gebe. Das Ritselraten
um die Zahl der Buddhisten in der Sowjet-
union wurde durch eine Rede des Obersten
Richters der Republik Burma, U Chan
Htoon, der die Sowjetunion mit dem Prisi-
denten der Buddhist World Federation im
Jahre 1960 besuchte, noch erhoht. U Chan
Htoon berichtete nimlich nach seiner Riick-
kehr in Rangoon, dass es in der Sowjetunion
etwa 400 000 Buddhisten und insgesamt 400
Lamas gebe. Weiter fiihrte er aus: «Es gibt
viele fromme und praktizierende Buddhisten
in der UdSSR, aber sie gehoren meist zur
dlteren Generation. Die Abwesenheit junger
Menschen bei den Versammlungen ist augen-



3

DER KLAREBLICK

fallig. Es gibt keinen Religionsunterricht in
den Staatsschulen und auch keine Abend-
oder Sonntagsschulen fiir diesen Zweck, we-
der in China noch in der Sowjetunion..:
In der autonomen burjitischen Republik der
UdSSR in Siidsibirien gibt es eine grosse
buddhistische Gemeinde. Die dortigen Vol-
ker sind mongolischen Ursprungs und sind
Anhinger einer lamaistischen Form des
Buddhismus.»

Im Vergleich zu diesen Berichten Idsst
sich eine Karte der ungarischen Wochen-
zeitung «Magyarorszagy vom 10. Januar
1965 erwihnen, die fiir die Sowjetunion nur
die Existenz von 10 000 Buddhisten anfiihrt.

...folgte der zweite Schlag
in China

Mao Tse-tung war den marxistischen und
leninistischen Lehren iiber die Religion nicht
minder treu als seine Lehrmeister in Russ-
land. Ein Mitglied der chinesischen Dele-
gation berichtete im Jahre 1955 in Rangoon,
in China seien von den insgesamt 130 000
buddhistischen Tempeln nur 100 erhalten ge-
blieben. Von den drei unzerstort gebliebenen
Tempeln in Peking hat man zwei fiir Indu-
striezwecke benutzt, und der dritte wurde
zum Internierungslager fiir Lamas. Von den
Priestern und Nonnen haben nur etwa 2500
die Verfolgungen iiberlebt. .

Nach dem Sieg der Revolution stelite die
chinesische Regierung die Buddhisten unter
ihre Kontrolle und begann die Reste des
Buddhismus im Sinne einer nationalen Tra-
dition unter Schutz zu nehmen. Die unzer-
storten Kirchen wurden renoviert und die
Kunstschidtze unter Staatsaufsicht gestellt.
Heute dienen sie in- und ausldandischen Tou-
risten als Sehenswiirdigkeiten.

Die Regierung fasste die verschiedenen bud-
dhistischen Institutionen und Schulen in der
«Buddhistenvereinigung Chinas» zusammen,
deren Vorsitzender der Oberpriester Chang
Cha ist. Im Sinne der Statuten besteht ihre
Aufgabe darin, «...der Regierung in der
Durchfiihrung der Religionspolitik behilflich
zu seiny. 1955 hatte die Vereinigung 263 125
Mitglieder und umfasste Verbinde mit ins-
gesamt 4,5 Millionen Mitgliedern. Sie ver-
fiigte iiber 11 buddhistische Schulen, 11
Hechschulen, 6 Bibliotheken und 8 Zeit-
schriften. 1956 wurde sogar in Peking die
chinesische buddhistische Akademie gegriin-
det.

Inzwischen bediente sich die Regierung aus-
giebig dieser Institution. Immer und immer
wieder erschienen deren Leiter als Fiihrer
chinesischer Delegationen an verschiedenen
ausldndischen Friedenskundgebungen und an
Veranstaltungen der buddhistischen Weltor-
ganisation. Den weltweiten Beziehungen der
Vereinigung ist es sogar gelungen, die chi-
nesische Aggression gegen Tibet auf der
Vollversammlung der 6. Buddhistischen
Weltkonferenz zu rechtfertigen.

Siidostasien: «Herr Buddha »
oder Marx?

Die Reaktion auf die kommunistischen Un-

terwanderungsversuche ist in Siidostasien

sehr unterschiedlich. In Thailand etwa wer-
den die marxistisch-leninistischen Thesen
abgelehnt: «Der Buddhismus ist die einzige
Religion, die auf eine wirksame Weise der
Herausforderung des marxistischen dialek-
tischen Materialismus entgegentreten und die
Unwahrheit der kommunistischen Ideologie
beweisen kann.» Die Ablehnung wird beson-
ders gegeniiber der kommunistischen Auf-
forderung zum Klassenkampf und zur Welt-
revolution lebhaft, denn der Buddhismus er-
kennt vor allem Giite, Freundlichkeit, Mit-
leid und Duldsamkeit als moralische Werte
an. In dieser Auffassung steht die kommu-
nistische Lehre «in direktem Widerspruch
zu allen moralischen Prinzipien, zu der uni-
versalen Gerechtigkeit, und vertrigt sich
nicht mit den universalen Gesetzen der Na-
tur.»

Auch in Burma haben sich Buddhisten ge-
gen den Kommunismus ausgesprochen.
U Nu bezeichnete den Kommunismus als
Hauptfeind des Buddhismus und sagte
unter anderem: «Eine weitere Aufgabe ist es,
dem Treiben solcher Leute entgegenzutre-
ten, die darauf aus sind, die wahren Grund-
lagen unserer Religion zu zerstoren. Ihre
Methoden sind schwer fassbar, ihre Absicht
ist ohne Zweifel finster... Von einigen Zen-
tralen aus hat man des Herrn Buddha All-
wissenheit in Frage gestellt und licherlich
gemacht. Schlimmer als dies: einige gehen
so weit, zu erklaren, dass der Herr Buddha
weniger sei als Karl Marx.» U Ba Swe, Lei-
ter der Sozialistischen Partei von Burma, ist
jedoch anderer Meinung: «Tatsichlich ist

die marxistische Theorie der buddhistischen
Philosophie gegeniiber nicht antagonistisch.
Ehrlich gesprochen, die beiden Ideologien
sind einander nicht bloss dhnlich. In Wahr-
heit sind sie in der Grundidee identisch..:
Je mehr ich den Marxismus studiere, desto
mehr werde ich vom Buddhismus iiber-
zeugt.»

Aber nicht nur U Ba Swe, sondern mehrere
andere Vertreter des Buddhismus vertreten
die Auffassung, ein Buddhist kénne Marxist
sein, ohne seinen Glauben aufzugeben. Tat-
sichlich sind die Ansichten von Kommuni-
sten und modernen Buddhisten in zwei we-
sentlichen Problemen identisch: in der Ab-
lehnung des Gottesglaubens und in der
Meinung liber den unvermeidlichen Zusam-
menbruch der westlichen Zivilisation. Beson-
ders viele japanische Intellektuelle sympa-
thisieren mit diesen Gedanken. Andere er-
kliren, der Kreml und der Vatikan seien
aus buddhistischer Sicht ziemlich verwandte
Erscheinungen, «Systeme autoritirer Kon-
trolle iiber den menschlichen Geisty.

Wiihrend der Streit iiber das Primat von
Buddha oder Karl Marx andauert, Lisst sich
feststellen, dass seit der 6. Buddhistischen
Weltkonferenz in Rangoon (1954) die Re-
naissance des Buddhismus angefangen hat.
Die Ereignisse in Siidvietnam zeigen in un-
seren Tagen, dass der Buddhismus die Zu-
kunft Siidostasiens weitgehend mitbestim-
men wird. Er ist nunmehr eine Kraft, die
nicht nur von den Kommunisten beachtet

werden muss. . ;
Michael Csizmas

Buddhistische Ménche miissen in Peking mit Friedenstauben marschieren.



	Buddhismus und Kommunismus

