
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 6 (1965)

Heft: 6

Artikel: Buddhismus und Kommunismus

Autor: Csizmas, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076942

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076942
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HMLAHH

Buddhismus und Kommunismus
Die dramatische Zuspitzung der Ereignisse in Südostasien hat die Aufmerksamkeit der

Weltöffentlichkeit wieder auf den Buddhismus gelenkt. Nachdem ihm eine Zeitlang nur
Verfallserscheinungen nachgesagt worden waren, stellt sich jetzt heraus, dass der Gestalt

Buddhas und seiner Lehre eine geistige Kraft innewohnt, die auch heute einen
bestimmenden Einfluss auf das Leben zahlreicher asiatischer Völker ausübt.

Der Buddhismus, die von Buddha im
6. Jahrhundert vor Christus im nördlichen
Vorderindien begründete Religion, besteht in
zwei verschiedenen Formen: als nördlicher
Buddhismus (Mahajana) in Nepal, Vietnam,
Burma, China, Korea, Japan; als südlicher
Buddhismus (Hinajana) in Ceylon, Burma,
Siam, Laos und Kambodscha sowie in der
Sonderform des Lamaismus in Tibet, Sikkim,
Bhutan und in der Mongolei.
Der Buddhismus, mit etwa 300 Millionen
Gläubigen eine der grössten und ältesten
Religionen der Erde, musste sich
unausweichlich mit dem Kommunismus zuerst in
Sowjetrussland, später in China und in den
verschiedenen südostasiatischen Ländern
konfrontieren. Heute versuchen die sowjetischen

und chinesischen Kommunisten auf
dem Weg über den Buddhismus die
Sympathien der asiatischen Völker zu gewinnen.

Auf die erste Auseinandersetzung

in der Sowjetunion...
Nach dem Sieg der bolschewistischen
Revolution in Russland erblickten die
frühsowjetischen Politiker im Buddhismus eine

Möglichkeit, in die Massen Asiens
einzudringen. Sie betrachteten den Buddhismus
als eine Religion der Armen und
Unterdrückten, die die Gleichheit aller Lebewesen

verkünde. Sowohl unter den Kalmüken,
Burjäten, Kirgisen und Mongolen, die sich
in Russland zum lamaistischen Buddhismus
bekennen, als auch bei den buddhistischen
Völkern Asiens zeitigte diese Propaganda
gewisse Anfangserfolge. Viele Sowjetfunktionäre

der russischen buddhistischen Nationa-

(Fortsetzung von Seite 1)

Verse Mayakowskis Zeugnis ablegen, die
dem Buche Turbins «Genosse Zeit, Genosse
Kunst» (1961) als Motto vorangestellt sind:
tcAus der Tiefe der Zeit erhebt sich eine
andere, dritte Revolution — Die Revolution
des Geistes/»

Für uns im Westen

Man kann sich kaum anderes vorstellen:
Mihajlovs Bericht rüttelt uns auf. Entscheidendes,

heisses Geschehen, bislang nur
verschwommen durch schwere Vorhänge und
Türen vernehmbar, schlägt plötzlich laut an
unser Ohr. Und dies Aufrüttelnde liegt nicht
in dramatischen Ereignissen, nicht zu
in leidenschaftlichen Ausbrüchen, sondern
in der sachlichen Schilderung eines zähen
Kampfes, den eine namenlose Zahl gegen

litäten wurden sogar aus den Reihen der
Lamas rekrutiert. Die Propagandisten nannten

Buddha einen Vorläufer Lenins. Diese
geschickt projizierten Vorstellungen halfen
in der Tat zur Sowjetisierung der russischen
Buddhisten.

Stalin aber bereitete dieser Politik der
anfänglichen Toleranz bald ein jähes Ende.
Er liess zuerst die Analogie des Buddhismus
mit der marxistischen Theorie widerlegen
und begann dann mit seinem gewaltsamen
Feldzug gegen den Buddhismus. In der Lesart

der Grossen Sowjet-Enzyklopädie hört es

sich so an: «In der mongolischen Volksrepublik

haben die höchsten Lamas die Klöster
in Stützpunkte der feudalen Konterrevolution

und der imperialistischen Spionage
verwandelt. Diese konterrevolutionäre Herde
wurde durch die Volksmacht der MVR
liquidiert In der Sowjetunion sind als
Resultat des Sieges des Sozialismus die sozialen
Wurzeln des Lamaismus wie auch jegliche
Religion vernichtet. Die Mehrheit der Burjäten

hat sich von religiösen Vorurteilen
befreit.»

Nach den Angaben des Handbuches der
sowjetischen «streitbaren Atheisten», «Sputnik

ateista» (1961), lebten 1918 auf dem
Gebiete der Mongolei mehr als 100 000
Lamas, bei einer Bevölkerungszahl von 600 000.
Die Zahl der Klöster betrug in der Aeus-
seren Mongolei damals mehr als 700. Es
bekannten sich zwei kleine Völker, die
Kalmüken und die Burjäten, zum lamaistischen
Buddhismus. Im Gebiet der Kalmüken gab
es 1846 etwa 34 Klöster und 4500 Lamas.
Seit 1845 bestand eine religiöse Hochschule
(Tsanit) und eine buddhistische medizinische

die uniformierten Brüter des Dogmas, der
Bürokratie und der Selbstherrlichkeit führt.
In diesem Bericht stehen wenige Namen für
die namenlose Zahl.

Und wofür dieser Kampf? «Nur» für
Gedankenfreiheit, für das freie Denken und
Schaffen des Menschen.

Wir, dieses Kampfes längst entwöhnt und
unfroh oft unserer eigenen Freiheit, erfahren
aufs neue, was es zu besorgen und zu
bewachen gibt. Wenn wir vom Feuer jener
Jugend hören, so denken wir unwülkürlich an
unsere Universitäten, wo viele ihr enges
Tagewerk selbstgenügsam vollbringen. An
Streitereien, wo es um verstaubte Bärte geht.
Aber wir denken auch daran, dass wir jenen
dort, denen wir uns von Belgrad bis Moskau

verbunden fühlen, schon dadurch helfen

können, dass wir uns wach halten. Und
können wir mehr tun, so soll es getan werden.

Hermann lacobi

2

Fakultät (Mamba). Die Klöster bildeten die

wichtigsten Zentren der nationalen Kultur;
sie enthielten auch wertvolle Kunstwerke.

Stalin begann im Jahre 1933 mit der ihm
eigenen Brutalität unter dem Vorwand der
«Konterrevolution» gegen die lamaistischen
Buddhisten vorzugehen. Zuerst liess er den
Bau neuer Klöster verbieten und stellte
das buddhistische Religionswesen unter
staatliche Aufsicht. 1935 begannen die grossen

Schauprozesse gegen 2000 Lamas. Die
Insassen von 48 Klöstern liess man hinrichten.

Im Jahre 1937 haben sowjetische und
mongolesische Truppen in regelrechten
Kampfhandlungen mit Panzern und
Flugzeugen buddhistische Klöster vernichtet.
37 000 Lamas fanden bei dieser «Aktion»
den Tod. 1921 bestand noch die Mehrzahl
der lamaistischen Kalmüken-Klöster. 1940

gab es kein einziges mehr. Das Haupt der
Kirche, Lubsan Sarab Tepkin, wurde nach
Leningrad deportiert und starb in der
Verbannung. Die meisten Klöster wurden
zwischen 1929 und 1932 geschlossen; viele
sprengte man in die Luft.

Nach dem Tode Stalins zeichnete sich eine

Wende in der sowjetischen Kirchenpolitik
ab. Plötzlich erschienen auch Buddhisten-Delegationen

der Sowjetunion auf internationalen

Friedenskonferenzen, so auf dem 6.

Buddhistischen Konzil in Rangoon und auch an
anderen Konferenzen des Buddhistischen
Weltbundes.

Sie propagierten lautstark die Friedensslo-

ganes der Sowjetunion: «Die Lamas der
buddhistischen Klöster und die Mitglieder
der geistlichen Zentralverwaltung der
Buddhisten in der UdSSR bereisten die Täler
um den Baikalsee, die Räume der Agaer
Steppen und die Schluchten der Sajanyer
Gebirgszüge und riefen die Gläubigen auf,
für den Frieden zu kämpfen und durch ihre
Arbeit die Reichtümer unserer grossen Heimat

— dieses zuverlässigsten Bollwerks des

Weltfriedens — zu mehren.» Das verkündete
Bandido Kambo Lama Habshi Darmajew
Lobsan-Nima, der Präsident des Obersten
Rates der Buddhisten in der Sowjetunion
auf dem Friedenskongress zu Sagorsk.

Auf der 4. Weltkonferenz des buddhistischen
Weltbundes in Katmandu (1956) behauptete
der Kambo-Lama, es gebe in der Sowjetunion

7 Millionen Buddhisten, die sich dort
völliger Religionsfreiheit erfreuten. Gleichzeitig

stellte in der Zeitschrift des
internationalen Buddhismus der ceylonesische
Botschafter in Moskau, Prof. Malalasekera, fest,
dass es in der Sowjetunion zurzeit etwa
75 000 Buddhisten gebe. Das Rätselraten
um die Zahl der Buddhisten in der Sowjetunion

wurde durch eine Rede des Obersten
Richters der Republik Burma, U Chan
Htoon, der die Sowjetunion mit dem
Präsidenten der Buddhist World Federation im
Jahre 1960 besuchte, noch erhöht. U Chan
Htoon berichtete nämlich nach seiner Rückkehr

in Rangoon, dass es in der Sowjetunion
etwa 400 000 Buddhisten und insgesamt 400
Lamas gebe. Weiter führte er aus: «Es gibt
viele fromme und praktizierende Buddhisten
in der UdSSR, aber sie gehören meist zur
älteren Generation. Die Abwesenheit junger
Menschen bei den Versammlungen ist äugen-



3 IREOAEEBUCK

fällig. Es gibt keinen Religionsunterricht in
den Staatsschulen und auch keine Abendoder

Sonntagsschulen für diesen Zweck, weder

in China noch in der Sowjetunion.. .-

In der autonomen burjatischen Republik der
UdSSR in Südsibirien gibt es eine grosse
buddhistische Gemeinde. Die dortigen Völker

sind mongolischen Ursprungs und sind

Anhänger einer lamaistischen Form des

Buddhismus.»

Im Vergleich zu diesen Berichten lässt
sich eine Karte der ungarischen Wochenzeitung

«Magyarorszag» vom 10. Januar
1965 erwähnen, die für die Sowjetunion nur
die Existenz von 10 000 Buddhisten anführt.

folgte der zweite Schlag
in China
Mao Tse-tung war den marxistischen und
leninistischen Lehren über die Religion nicht
minder treu als seine Lehrmeister in Russland.

Ein Mitglied der chinesischen
Delegation berichtete im Jahre 1955 in Rangoon,
in China seien von den insgesamt 130000
buddhistischen Tempeln nur 100 erhalten
geblieben. Von den drei unzerstört gebliebenen
Tempeln in Peking hat man zwei für
Industriezwecke benutzt, und der dritte wurde
zum Internierungslager für Lamas. Von den
Priestern und Nonnen haben nur etwa 2500
die Verfolgungen überlebt.

Nach dem Sieg der Revolution stellte die
chinesische Regierung die Buddhisten unter
ihre Kontrolle und begann die Reste des

Buddhismus im Sinne einer nationalen
Tradition unter Schutz zu nehmen. Die unzer -

störten Kirchen wurden renoviert und die
Kunstschätze unter Staatsaufsicht gestellt.
Heute dienen sie in- und ausländischen
Touristen als Sehenswürdigkeiten.
Die Regierung fasste die verschiedenen
buddhistischen Institutionen und Schulen in der
«Buddhistenvereinigung Chinas» zusammen,
deren Vorsitzender der Oberpriester Chang
Cha ist. Im Sinne der Statuten besteht ihre
Aufgabe darin, «... der Regierung in der
Durchführung der Religionspolitik behilflich
zu sein». 1955 hatte die Vereinigung 263 125

Mitglieder und umfasste Verbände mit
insgesamt 4,5 Millionen Mitgliedern. Sie
verfügte über 11 buddhistische Schulen, 11
Hochschulen, 6 Bibliotheken und 8

Zeitschriften. 1956 wurde sogar in Peking die
chinesische buddhistische Akademie gegründet.

Inzwischen bediente sich die Regierung
ausgiebig dieser Institution. Immer und immer
wieder erschienen deren Leiter als Führer
chinesischer Delegationen an verschiedenen
ausländischen Friedenskundgebungen und an
Veranstaltungen der buddhistischen
Weltorganisation. Den weltweiten Beziehungen der
Vereinigung ist es sogar gelungen, die
chinesische Aggression gegen Tibet auf der
Vollversammlung der 6. Buddhistischen
Weltkonferenz zu rechtfertigen.

Südostasien : << Herr Buddha »

oder Marx?
Die Reaktion auf die kommunistischen
Unterwanderungsversuche ist in Südostasien

sehr unterschiedlich. In Thailand etwa werden

die marxistisch-leninistischen Thesen
abgelehnt: «Der Buddhismus ist die einzige
Religion, die auf eine wirksame Weise der
Pierausforderung des marxistischen
dialektischen Materialismus entgegentreten und die
Unwahrheit der kommunistischen Ideologie
beweisen kann.» Die Ablehnung wird besonders

gegenüber der kommunistischen
Aufforderung zum Klassenkampf und zur
Weltrevolution lebhaft, denn der Buddhismus
erkennt vor allem Güte, Freundlichkeit, Mitleid

und Duldsamkeit als moralische Werte
an. In dieser Auffassung steht die
kommunistische Lehre «in direktem Widerspruch
zu allen moralischen Prinzipien, zu der
universalen Gerechtigkeit, und verträgt sich
nicht mit den universalen Gesetzen der
Natur.»

Auch in Burma haben sich Buddhisten
gegen den Kommunismus ausgesprochen.
U Nu bezeichnete den Kommunismus als

Hauptfeind des Buddhismus und sagte
unter anderem: «Eine weitere Aufgabe ist es,
dem Treiben solcher Leute entgegenzutreten,

die darauf aus sind, die wahren Grundlagen

unserer Religion zu zerstören. Ihre
Methoden sind schwer fassbar, ihre Absicht
ist ohne Zweifel finster... Von einigen
Zentralen aus hat man des Herrn Buddha
Allwissenheit in Frage gestellt und lächerlich
gemacht. Schlimmer als dies: einige gehen
so weit, zu erklären, dass der Herr Buddha
weniger sei als Karl Marx.» U Ba Swe, Leiter

der Sozialistischen Partei von Burma, ist
jedoch anderer Meinung: «Tatsächlich ist

die marxistische Theorie der buddhistischen
Philosophie gegenüber nicht antagonistisch.
Ehrlich gesprochen, die beiden Ideologien
sind einander nicht bloss ähnlich. In Wahrheit

sind sie in der Grundidee identisch.. ;
Je mehr ich den Marxismus studiere, desto
mehr werde ich vom Buddhismus
überzeugt.»

Aber nicht nur U Ba Swe, sondern mehrere
andere Vertreter des Buddhismus vertreten
die Auffassung, ein Buddhist könne Marxist
sein, ohne seinen Glauben aufzugeben.
Tatsächlich sind die Ansichten von Kommunisten

und modernen Buddhisten in zwei
wesentlichen Problemen identisch: in der
Ablehnung des Gottesglaubens und in der
Meinung über den unvermeidlichen
Zusammenbruch der westlichen Zivilisation. Besonders

viele japanische Intellektuelle
sympathisieren mit diesen Gedanken. Andere
erklären, der Kreml und der Vatikan seien

aus buddhistischer Sicht ziemlich verwandte
Erscheinungen, «Systeme autoritärer
Kontrolle über den menschlichen Geist».

Während der Streit über das Primat von
Buddha oder Karl Marx andauert, lässt sich
feststellen, dass seit der 6. Buddhistischen
Wcltkonferenz in Rangoon (1954) die
Renaissance des Buddhismus angefangen hat.
Die Ereignisse in Südvietnam zeigen in
unseren Tagen, dass der Buddhismus die
Zukunft Südostasiens weitgehend mitbestimmen

wird. Er ist nunmehr eine Kraft, die
nicht nur von den Kommunisten beachtet
werden nuiss.

Michael Csizmas

Buddhistische Mönche müssen in Peking mit Friedenstauben marschieren.


	Buddhismus und Kommunismus

