
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 5 (1964)

Heft: 12

Artikel: Senegal : Afrika-Sozialismus ohne Lenin (II)

Autor: Tickle, Ian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 DER KLARE BLICK

Senegal: Afrika-Sozialismus ohne Lenin (II)
Von Ian Tickle

Senegal hat in den letzten Jahren unter seinem Präsidenten Leopold Se dar Senghor seinen eigenen Weg zu einem afrikanischen Sozialismus
eingeschlagen (siehe letzte Nummer). Eine wichtige Rolie spielt in dieser Konzeption der Begriff der Négritude.

Négritude und Europa

Wir gehen nochmals von der Definition aus,
die Senghor für die Négritude gegeben hatte:

«Der afrikanische Neger kennzeichnet oder
analysiert ein Ding nicht; er begreift es, wie

wenn er es zwischen seine Hände nähme, er

fühlt es, berührt es, riecht es. So werden
Subjekt und Objekt im Akt der Wahrnehmung
selbst einander dialektisch gegenübergestellt,
was zur Teilnahme und Durchdringung führt.»

Laut Senghor ist die afrikanische Denkart
nicht folgernd, sondern intuitiv, «gegründet
auf Werte, die sich von den europäischen
Werten unterscheiden, aber sie ergänzen, oder
auf ergänzende Aspekte der gleiche Werte».
Senghor versucht im Gegensatz in Nkrumah
in Ghana nicht, die afrikanische Zivilisation
als Vorläuferin der europäischen darzustellen.
Er behauptet auch nicht, dass die afrikanische
Persönlichkeit abgesondert und ohne Bezug
auf Europa leben kann. Senghor ist Historiker
und kennt als solcher die Rolle Frankreichs
in der Geschichte Senegals, weiss um die
Auswirkung dieser Geschichte auf die Bildung
eines eigentlichen senegalischen Schlages. Es
fiele ihm nicht ein, das zu leugnen. Man hat
ihm im Laufe seiner Karriere oft genug
vorgeworfen, als afrikanischer Staatsmann zu
frankophil zu sein. Tatsächlich hat französische

Bildung und Kultur sein Denken stark
durchdrungen.
Aber unbeschadet dessen ist seine Entwicklung

der Négritude-Idee ein Hauptbeitrag zu
rein afrikanischem Denken unserer Generation

geworden. Ganz gewiss hat er dazu
erheblich mehr beigetragen als die meisten Männer,

die jedes europäische Erbe verdammen
und damit einen Wesenszug des modernen
Afrikas verkennen. Den Einfluss der Kolo¬

nialperiode in Afrika objektiv zu erörtern,
heisst nicht ein Kolonialist zu sein, noch
bedeutet es Sympathien zum Kolonialismus. Die
Kolonialperiode hat jedem davon betroffenen
Afrikaner ihren Stempel aufgedrückt. Und
Afrika zu diskutieren, als hätte sie es nie
gegeben, heisst einfach, die Wirklichkeit zu
verurteilen.

Wenn sich Senghor der europäischen Kultur
verpflichtet weiss, so schliesst das auch die
Erkenntnis ihrer Begrenzung ein. Das zeigt
sich in der praktischen Verwirklichung seiner
philosophischen Ideen, aber auch etwa in seiner

Fähigkeit, den Marxismus im zustehenden
(wichtigen, aber eingeschränkten) Platz für die
Zukunft Afrikas und der Welt zu sehen.
Senghor bekennt sich zum Einfluss, den der
französische Jesuitenphilosoph Teilhard de
Chardin auf ihn ausübte. In einem Vortrag,
der unter dem Titel «Pierre Teilhard de Chardin

und afrikanische Politik» veröffentlicht
wurde, zeigt er, wie er die «Widersprüche
Europas» entdeckte. «Wie in Europa der
Gedanke nicht von der Tat gefolgt wird, das Wort
nicht von der Gebärde, die Moral nicht vom
Leben, die Vernunft nicht vom Herz.» Nicht
zuletzt verdankt es Senghor also Teilhard
de Chardin, dass er die Begrenzungen dessen
erkannte, was Europa Afrika geistig bieten
kann. Aber wichtiger noch als diese allgemeine
These war es, dass ihm dabei auch die sehr
geringe Anwendbarkeit des Marxismus für
Afrika auffiel.

Der Senegal-Sozialismus ist — weitgehend
durch Senghor — zu dem einen Stück
afrikanischer politischer Theorie geworden, welches

einerseits schon ausgearbeitet und anderseits

für einen rein afrikanischen Rahmen
bestimmt ist. Gewiss gibt es eine Art
nichtmarxistischen Sozialismus auch anderswo in
Afrika, aber er ist pragmatisch, auf das Ta¬

gesbedürfnis abgestimmt. Auch können seine
Exponenten nur sehr bedingt als richtungsweisende

Theoretiker gelten. Diese Sachlage
beruht zum Teil auf dem Unterschied zwischen
englischer und französischer Denkart, doch
weitgehend auch auf dem bemerkenswerten
Charakter Senghors und seiner Kritik am
Marxismus.

Antimarxismus

mit marxistischer Terminologie

Denn es bestehen kaum Zweifel darüber, dass

die politischen Ansichten afrikanischer
Intellektueller jeweils dem Marxismus gegenübergestellt

werden müssen. Vor allem deshalb,
weil sie fast immer im Ausland gewesen sind,
in Frankreich und England zumeist, und dort
mit Anhängern marxistischer Theorie in Kontakt

gekommen sind. Diese konnten um so
überzeugender wirken, als weder sie noch
ihre afrikanischen Gesprächspartner Erfahrungen

aus erster Hand über das Leben unter dem
Kommunismus hatten. Diese Beobachtung
enthält gleichzeitig eine Kritik an einer allgemeinen

westlichen Einstellung. Bis zum
Zeitpunkt nämlich, da Afrika politisch wichtig
wurde, waren es die Europäer oft genug
zufrieden, den Afrikaner in Europa der Sorge
von jemand anderem zu überlassen, was
gewöhnlich niemanden bedeutete. Der Gast
musste demnach den Argumenten linksextremer
Agitatoren besonders zugänglich werden.
Gerade daraus ergibt sich anderseits eine
ermutigende Schlussfolgerung: Wenn ein
Afrikaner unter diesen Umständen den Marxismus
verwirft, tut er das «en connaissance de

cause», in Kenntnis und im Bewusstsein der
Alternative. Es wird um das unwahrscheinlicher,

dass er seine Einstellung nachträglich
revidiert. Solche Ueberlegungen treffen
jedenfalls auf Senghor zu.

Senghor ist Katholik; was er an Marx
zunächst schon beanstandet, ist dessen Atheismus.

«Der junge Marx», sagte er, «kannte
nur die äussere Erscheinung der Religion; er
lebte sie nicht.» Für Senghor sind gerade die
Wertfragen im menschlichen Leben äusserst
wichtig, denen der marxistische Materialismus
keinen Platz einräumte. Ihr Mangel sei mit
ein Grund, dass die marxistische Theorie mit
der Wirklichkeit nicht übereinstimme. Bei
grundsätzlicher Skepsis bleibt er jedoch nicht
stehen, sondern geht auch zu detaillierterer
Kritik über: «Die Theorie der Kapitalkonzentration

ist durch die Tatsachen nicht bestätigt
worden. Die Anzahl von Klein- und
Mittelunternehmen ist im Gegenteil in Westeuropa
weiter gestiegen und Wirtschaftskrisen sind
seltener geworden.» Ueber solche kritische
Punkte der marxistischen Theorie, zu denen
auch die «absolute Verelendung des Proletariats»

gehört, gelangt Senghor zur
Schlussfolgerung: «Die Theorie des allgemeinen
Zusammenbruchs, den der Kapitalismus selbst
herbeiführen würde, hat sich als falsch
erwiesen. Das ist auf die Fähigkeit der
Kapitalisten zurückzuführen, sich sozialen und
politischen Revolutionen aller Art anzupassen.
Einen ähnlichen Ausgang sieht Senghor für
den Klassenkampf voraus. In Afrika sei heuteEin Beispiel für die «architecture soudanaise», einer Art moderner Heimatstil.



DER KLARE BLICK i

das Klassenproblem nicht vorrangig. «Wegen
der demokratischen Fortschritte», sagt er,
«entspricht der Klassengedanke nicht einmal
mehr in kapitalistischen Staaten den
soziologischen Realitäten.» Seine Beweisführung
dazu umfasst die für Afrika wichtige Ueber-
legung, dass in den kapitalistischen Staaten
selbst das Proletariat fortwährend vom
Kolonialismus profitiert habe. «Die berühmte
Solidarität zwischen dem europäischen Proletariat
und den kolonialen Völkern ist ein romantisches

europäisches Motiv, das keiner Analyse

standhält.»

Mehrparteiensystem
mit «gaullistischem» Einschlag

Was aber ist dann Senghors Sozialismus? Zu
seinem Grundsatz, dass menschliche Würde
Freiheit verlange, kommt seine Auffassung
von der Planung. Er sieht sie als «Rahmen¬

struktur, in der sowohl öffentliche als auch
private Initiative ihren Platz haben können».
Tatsächlich ist in der Staatsplanung der
freiwilligen Zusammenarbeit beträchtlicher Raum
gewährt. In der Praxis dürfte gegenwärtig
gerade dies einen Hauptbeitrag an den
afrikanischen Sozialismus darstellen. Insbesondere
gilt das im zeitgenössischen Afrika für die
Landwirtschaft, dem wichtigsten Sektor.
Auf politischer Ebene haben diese Ideen zur
Verwerfung des Einparteiensystems geführt,
das im Afrika der letzten Jahre vorherrschend
geworden ist. Darin sieht der Durchschnittsbürger

wohl auch den grössten Anlass zur
Zuversicht. Freilich besteht kein Zweifel
daran, dass das System Senghors einen starken
Hang zur nationalen Führung auf nahezu
gaullistischer Linie aufweist. Solange er
wenigstens Unterstützung beim Volk finden kann,
gedenkt er seine Macht sicherlich ohne
übertriebene institutionelle Einmischung zu tun.
Immerhin ist das Bestehen von Oppositionsparteien

in der Verfassung verankert, und
Senghor vergisst das selbst in seinen
«gaullistischsten» Momenten nicht.
Bei alledem lässt Senghor das überwältigende
afrikanische Problem, das sich auch dem
Besucher in fast allen Teilen des Kontinents
zunächst aufdrängt, nicht aus den Augen: die
Armut. Er zitiert gerne jenen afrikanischen
Bischof, der nicht wusste, was er mit der
Fastenzeit anfangen sollte: Wozu ist ein
Fastenmonat einer Bevölkerung aufzudrängen,
die ohnehin neun Monate auf zwölf fastet?

Chancen auf Verbreitung?

Sollte nun Senghors Sozialismus eine Hoffnung

für Afrika darstellen, müsste es
gelegentlich verbreitet werden. Aber wie? Einer
der widerlichsten Aspekte des ghanesischen
Experiments ist die ausgeklügelte Maschinerie,
die von Accra aus das Evangelium des Nkru-
mahismus verbreitet. Das African Affairs
Bureau und seine Wochenschrift «Spark»
(siehe KB Nr. 2) dienen dem Gedeihen
«revolutionärer» Regierungen in ganz Afrika,
Regierungen, welche soweit wie möglich alle
Bande mit den früheren Kolonialmächten zer-
reissen würden, weil diese «neokolonialistisch»
seien. Diese Bewegung befürwortet enge Be¬

ziehungen zur kommunistischen Welt, wobei
die wachsende Tendenz, die Sowjetunion gegen
China auszuspielen, anstelle der allmählich
veralternden Uebung tritt, die UdSSR gegen
die USA auszuspielen.

Föderation mit Vorsicht

Senghor glaubt auch an afrikanische Einheit,
aber auf seine Weise. Die Senegal-Regierung
sieht eine Föderation in Westafrika am Horizont.

Nur müsste sie von den bestehenden
Gegebenheiten ausgehen. Für alle Betroffenen
hat sich der Zusammenbruch der Mali-Föderation

zwischen Sudan und Senegal als kräftiges

Mittel gegen Illusionen erwiesen. Der Pro-
zess hatte gleich mit dem Verhandlungsbeginn
zur Bildung des Staatenbundes angefangen,
denn seinerzeit hatte man auf den Zuzug von
Niger, Mauretanien, Obervolta und Dahomey
gehofft, aber diese sagten einer nach dem
andern ab, so dass nur Senegal und Sudan
übrigblieben. Seit dem Bruch ist Senghor
vorsichtig geworden. Sein vorläufiges Ziel ist
lediglich eine Föderation mit Gambia, die
kleine britische Kolonie, die Senegal nahezu
entzweischneidet und das Hauptgebiet des
Staates von der weniger entwickelten Region
Casamance im Süden trennt. Bis anhin sind
die Verhandlungen zwischen den beiden Ländern

geradezu mustergültig verlaufen. Obwohl
Senegal die meisten Trümpfe zu besitzen
scheint, zeigt es sich als wahres Beispiel für
Geduld.
Seit dem Bruch mit Mali ist man sich in Dakar
bewusst, dass eine Föderation irgendwelcher
Art nur mit der vollen und wohlerwogenen
Zustimmung der betreffenden Völker Bestand
haben kann. Vorbereitung dazu sind Abkommen

über technische Zusammenarbeit, Verkehr
und Grenzfragen. Diese Dinge sind in den
Beziehungen zwischen Senegal und Gambia
seit einigen Jahren im Gang. Anstrengungen
dieser Art werden auch unternommen, um
alle Staaten am Senegal-Strom (von Mauretanien

zu Guinea) zur Nutzung des Senegal-
Wassers in eine lockere Gemeinschaft zu
bringen. Voraussetzung zu diesem Unternehmen

war die Normalisierung der Beziehungen

zwischen Mali (dem früheren Sudan) und
Senegal vor einem Jahr.

Bauern auf einem Kollektivfeld. Landwirtschaftliche Gemeinschaftsunternehmen in Senegal gründen sich zum Teil auf schon hergebrachte Formen

der Feldbebauung im Dorfrahmen. Landwirtschaftliche Genossenschaften, die man früher nach allzu starren Prinzipien errichten wollte, sind

heute den Gegebenheiten besser angepasst.


	Senegal : Afrika-Sozialismus ohne Lenin (II)

