
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 4 (1963)

Heft: 8

Artikel: Moskaus Kirchenpolitik

Autor: M.C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


6 UNTERSUCHUNG DER KLARE BLICK

Moskaus Kirclienpolifik
Die Sowjetunion, das Land des «kämpferischen»

Atheismus, liess auch in jüngster
Zeit in Fragen der Kirchenpolitik viel von
sich vernehmen. Chruschtschews Konzeption

im Kampf gegen die Religion ist in
der Tat von derjenigen Stalins verschieden.

Von einer Aufgabe des endgültigen
Zieles, nämlich die Vernichtung der
Kirchen, kann aber keine Rede sein. Der
XXI. Parteikongress der KPdSU (1958) hat
die Religion im Sinne des Marxismus-
Leninismus als ein «kapitalistisches Ueber-
bleibsel» charakterisiert, dessen Entfernung

nach wie vor eine der Hauptsorgen
der Partei bleibt. In den Entschliessungen
des XXII. Parteikongresses im Jahre 1961

heisst es unter anderem: «Die kommunistische

Erziehung fordert die Befreiung
des Bewusstseins von religiösen Vorurteilen

und Aberglauben, die alle
Sowjetmenschen daran hindern, ihre individuelle
schöpferische Kraft voll zu entfalten. Ein
gut durchdachtes und wohlproportioniertes
System der wissenschaftlichen atheistischen
Propaganda ist nötig. Es soll alle Schichten
und Gruppen der Bevölkerung umfassen
und die Ausdehnung religiöser Verhaltensweisen,

besonders unter den Kindern und
Jugendlichen, verhindern.»
Ausser diesen theoretischen und praktischen

Anweisungen seitens der Partei,
liest man in der Sowjetpresse nicht mehr
soviel über den Kirchenkampf, wie dies
früher der Fall war. Dieser Schein darf
allerdings keinen trügen. Denn mit weniger

auffallenden, aber um so wirksameren
Mitteln geht der Kampf gegen die Religion

weiter.

Chruschtschews Taktik
Der Urheber der neuen Taktik in der
Kirchenpolitik ist Chruschtschew selbst.
In seiner Jugendzeit liess ihn sein
Ortspfarrer auf Kosten der Kirchengemeinde
studieren und damals unterzog er sich
einem gründlichen Bibelstudium. Heute
noch bedient er sich in seinen Reden oft
biblischer Zitate und er, der Erzpriester
des Atheismus, ist nicht abgeneigt, den
Namen Gottes seiner Argumentation dienlich

zu machen. Allerdings sind solche Reden

meist für das Ausland bestimmt. Für
die Sowjetunion selbst bleibt er Atheist,
auch in Worten, getreulich seines eigenen
Eingeständnisses. Unterschiede zu Stalin
sind bei Chruschtschew zweifellos
festzustellen. Er geht langsamer aber um so
sicherer vor; Beispiele von zeitbedingter
Toleranz gegenüber der Religion hat er
des öfteren geliefert.
Er war es, der die von Malenkow
angeordneten «100 Tage der antireligiösen
Kampagne» im Jahre 1954 gestoppt hatte
und sich für eine Mässigung gegenüber
dem Volk aussprach. Auf diese Weise
sicherte er sich eine grosse Popularität für
die folgenden Machtkämpfe. Nach seiner
Machtübernahme setzte Chruschtschew
seine milde Taktik fort, indem er unterstrich,

dass man die Religion nicht mit
administrativen Massnahmen, sondern
mittels Agitation und Aufklärung
bekämpfen sollte.
Dennoch dokumentierte Chruschtschew
seine Einstellung zur Religion in einem
Beschluss des ZK der KPdSU, der die
Fronten absteckte: «Die kommunistische

Partei stützt sich auf die einzig richtige
wissenschaftliche Weltanschauung, die des
Marxismus-Leninismus, und auf dessen
theoretische Grundlage, den dialektischen
Materialismus; sie kann sich daher nicht
teilnahmslos und neutral zur Religion
verhalten, weil dies eine Ideologie ist, die mit
Wissenschaft nichts zu tun hat.»

Russers im Weltkirchenrat
Diese grundsätzliche Haltung hinderte
Chruschtschew nicht, gemäss dem aussen-
politischen Interesse der UdSSR dem
Moskauer Patriarchat im Jahre 1961 den Beitritt

zum Weltrat der Kirchen zu gestatten.
Nach langen Jahren der erbarmungslosen
Verfolgung hatte Stalin im Jahre 1942 der
Kirche mehr Lebensraum gewährt und die

Alexis, Patriarch von Moskau und
Grossrussland.

Unterstützung der Kirche für seinen Krieg
gesucht, um sich damit gleichzeitig seinen
westlichen Alliierten sympathisch zu
machen. Nach dem Kriege aber änderte sich
dieses «Wohlwollen» schnell. Der
Moskauer Patriarch Alexis musste die
Einladung der Oekumene zum Amsterdamer
Kongress des Weltkirchenrates im Jahre
1948 ablehnen. Die Oekumene wurde
kurzerhand zum Agenten des Kapitalismus
und des Imperialismus gestempelt. Erst
Chruschtschews Koexistenz-Parolen
gaben dem Patriarchen grünes Licht für
seine Verhandlungen mit dem
Weltkirchenrat, die 1958 eingeleitet und 1961

mit der Annahme des Moskauer
Aufnahmegesuches erfolgreich beendet wurden.

Zugleich wurden die Orthodoxen
Kirchen Bulgariens, Polens und Rumäniens

in den Weltrat der Kirchen
aufgenommen.

Die grössere Bewegungsfreiheit des
Moskauer Patriarchen verspricht dem Kreml
einen vermehrten politischen Einfluss unter

den farbigen Völkern, deren Kirchen
im Weltrat zahlreich vertreten sind. Die
Hoffnung, dass nach der Aufnahme der
Russisch-orthodoxen Kirche in den Weltrat

sich die Religionsverfolgung in der

UdSSR vermindere, erfüllte sich leider
nicht. Vor den Augen der ökumenischen
Christenheit geht sie weiter. Die russische
Kirche selbst muss ihre Verfolgung
verheimlichen, genauso, wie in den 1930er
Jahren der Metropolit Sergius die
Religionsverfolgungen unter Stalin in Abrede
stellen musste.
Nach verbürgten Informationen geht
gegenwärtig über die russische Kirche eine
neue Welle der Unterdrückung hinweg.
Von 1960 bis 1962 wurden ungefähr 2000
Kirchen geschlossen. 1916 gab es etwa
78 000 russisch-orthodoxe Kirchen. Westliche

Informationen geben heute ihre Zahl
mit 10 000 an, wogegen aus dem Moskauer
Patriarchat die Zahl von 20 000 verlautete.
In den 45 Jahren der Sowietherrschaft in
Russland wurden insgesamt etwa 60 000
russisch-orthodoxe Kirchen geschlossen.
Unter den zahlreichen Beispielen des
gegenwärtigen zermürbenden Kirchenkampfes

ist der Fall des Klosters Ponchaiew
bezeichnend:

Am 31. August 1962 drangen drei Offiziere
der sowjetischen Geheimpolizei (Major
Botschkarew und die Hauptleute Osta-
penko und Maximow) mit zwölf
Milizsoldaten in das Kloster ein und verhafteten

unter Anwendung von Gewalt (ohne
Befehl der Justizbehörden) den greisen
Mönch, Pater Joseph, um ihn in eine
Anstalt für Geisteskranke zu bringen, wo er
nach Angaben des Klosters ermordet worden

sein soll. Zwei andere Mönche wurden
bei diesem Zwischenfall schwer verletzt.
Durch schikanöse Massnahmen (zum
Beispiel die üblichen «medizinischen
Untersuchungen», bei denen jeweils eine Reihe
von Mönchen und Priestern als geisteskrank

«diagnostiziert» wird) versuchten
Polizei und Parteibehörden, andere Mönche

aus dem Kloster zu vertreiben. Pilger,
die von weither zum Kloster kamen, wurden

ebenfalls misshandelt. Die Zahl der
Mönche des Klosters Ponchaiew wurde
1961 durch diese «medizinischen
Untersuchungen» von 140 auf 36 reduziert. 23

Mönche erkrankten infolge dieser
«Massnahmen» ernstlich.
Mit zahlreichen Bittschriften gelangten
gläubige Russen und Priester an Chruschtschew,

um diesen Gewalttaten ein Ende
zu bereiten. Einige appellierten sogar an
den Weltrat der Kirchen und an die
Vereinten Nationen, damit im Interesse der
Mönche entsprechende Schritte unternommen

werden.
Eine eindeutige Möglichkeit der

Einmischung der Behörden
in das religiöse Leben der Kirchen bieten
die vor kurzem veröffentlichten
Ausführungsbestimmungen zum Gesetz «über die
Verantwortung des Staates bei der
Gefährdung der Persönlichkeit und der
Verletzung der Rechte der Sowjetbürger unter

dem Vorwand der Ausübung religiöser
Zeremonien» vom 25.7.1962. Die
Zeitschrift «Sowjetskaja Justicija» nennt die
folgenden Tatbestände, die als strafbare
Verbrechen qualifiziert werden: «In vielen

Sekten (zum Beispiel Pentokopten und
Baptisten) erfolgt die Taufe durch
Untertauchen im kalten Wasser... Im Gebietsspital

von Donez befanden sich SO

Gemütskranke. 24 von ihnen starben infolge
des ständigen Betens Die «Zeugen Je-
hovas» und die Sekte der «Echten
orthodoxen Christen» verbieten ihren
Angehörigen den Militärdienst Alle ge-



Bern, 27. Februar 1963 UNTERSUCHUNG/NACHRICHTEN 7

nannten Handlungen sind im Sinne des
Artikels 227 des Strafgesetzbuches strafbar.

Für den Eintritt der Kinder in die
erwähnten Sekten werden deren Eltern
und andere Personen im Sinne des Artikels

227 des StGB bestraft werden. Die (zu
verhängende) Strafe lautet auf Freiheitsentzug

oder Verbannung bis zu fünf Jahren,

verbunden mit einem eventuellen
Vermögensentzug.»
Soweit die gesetzlichen Bestimmungen,
die das Beten und die Taufe, die
wichtigsten aller religiösen Handlungen, als
«gesundheitsschädlich» bezeichnen und den
Behörden jederzeit die Einmischung in
das innerkirchliche Leben ermöglichen.
Dieses harte Vorgehen des Sowjetstaates
gegen die Religionsgemeinschaften
vollzieht sich zusammen mit der mit allen
Mitteln geförderten atheistischen Propaganda

und widerlegt die angebliche
Toleranz gegenüber den Kirchen in der
Sowjetunion.

«Achse Moskau-Rom»?
Trotz aller schwerwiegenden und
unüberbrückbaren Gegensätze versucht Chruseh-
tschew nicht nur im Weltkirchenrat,
sondern auch in Rom Fuss zu fassen. Die
Annäherungsversuche begannen 1956.
Damals besuchte der Sowjetbotschafter in
Rom den Heiligen Stuhl und überreichte
einen AbrüstungsVorschlag der Sowjetunion,

obwohl es zwischen dem Vatikan
und der UdSSR keine diplomatischen
Beziehungen gibt. Die Note der sowjetischen
Regierung konnte nicht angenommen werden.

Am 20.9.1961 verzichtete auch die
«Iswestija» auf die übliche Bezeichnung
des Vatikans, als des «Vollziehers der
politischen Ideen des Imperialismus», und
äusserte sich positiv zur Ansprache des
Papstes über die Atomkriegspsychose (vom
10. 9.1961). Chruschtschew selbst widmete
der Friedensbotschaft des Papstes eine
Erklärung. Am 25.10.1961 übermittelte er
offiziell als Ministerpräsident der
sowjetischen Regierung Papst Johannes XXIII.
anlässlich seines Geburtstages herzliche
Glückwünsche. In seiner Dankadresse entbot

der Papst dem russischen Volk «herzliche

Wünsche zur Entwicklung und
Festigung des Weltfriedens».
Die päpstliche Sozialenzyklika «Mater et
Magistra» wurde zum Gegenstand der
Ost—West-Auseinandersetzung. Nach
anfänglichem Schweigen hat sich auch die
kommunistische Welt mit der Enzyklika
befasst, allerdings mit sehr unterschiedlichen

Meinungen. Einerseits wird sie als
«Werkzeug der ideologischen Kriegsvorbereitung»

charakterisiert, anderseits aber
erkennt man in ihr «Tendenzen der
Anerkennung der Politik der friedlichen
Koexistenz». Die «Prawda» lehnte die
Enzyklika kategorisch ab, während die
philosophische Zeitschrift «Woprosy Filo-
sçfij» ihr grössere Bedeutung beimisst und
in ihr eine Parallele zum Programm des
XXII. Parteikongresses der KPdSU sieht
Aber auch der Angriff auf die Enzyklika
fehlt nicht, indem sie als «neues Manöver
des Vatikans» bezeichnet wird, «um die
breiten Massen von den fortschrittlichen
Ideen» fernzuhalten.
Die östliche Presse hat das II. Vatikanische
Konzil eingehend behandelt und es
gekennzeichnet als eine Angelegenheit, mit
der «die Kirche ihre verlorene Macht über
die Arbeiterklasse zurückerobern und die
Verbreitung der Ideen des Kommunismus
aufhalten möchte», «Die Imperialisten»t

heisst es anderer Stelle, «sind bestrebt, die
Volksmassen mit Hilfe der Kirche im
antikommunistischen Geist und im Geiste
des Hasses gegenüber den Ländern des
sozialistischen Lagers zu erziehen.»

Nach diesen feindseligen Erklärungen traf
dann plötzlich die Nachricht ein, dass der
Moskauer Patriarch bereit sei, seine
Beobachter zum Konzil zu entsenden. Auch
zum vergangenen Jahreswechsel sandte
Chruschtschew dem Papst eine offizielle
Grussadresse. Schliesslich ist auch die
unerwartete Freilassung des ukrainischen
katholischen Erzbischofs von Lemberg,
Josyf Slipyj, ein Anzeichen der neuen
kirchenpolitischen Taktik des Kremls.
Verschiedene Beobachter sehen in der
Freilassung des Metropoliten einen
weiteren Schritt des Sowjetregimes auf dem
Weg zur Aufnahme diplomatischer
Beziehungen mit dem Heiligen Stuhl.
Es hat allerdings den Anschein, dass diese
Schachzüge der Sowjetunion nicht nur der
Aufnahme von diplomatischen Beziehungen

mit dem Vatikan dienen, sondern auch
rein propagandistischen Zwecken. Der
Vatikan hat bisJ1*- gegenüber allen
Annäherungsversuchen der Sowjets eine einzige
Bedingung gestellt: die Sicherung der
Gewissens- und Glaubensfreiheit. Dieser
Preis war bisher für den Kreml zu hoch.
Die Ereignisse der Zukunft werden zeigen,
ob die Sowjetunion die berechtigten
Forderungen des Vatikans erfüllen wird oder
nicht MC.

Wirtschaft
Ungarn

Vorratshaltung
Zu den Ungereimtheiten der kommunistischen

Planwirtschaft gehört der Zwiespalt
zwischen Planung und Bestellung der
benötigten Materialien und Vorräte. Um
Engpässe in der Versorgung mit Produktions-

und Konsumgütern (für welche sie
letztlich verantwortlich gemacht werden)
nach Möglichkeit zu vermeiden, pflegen
die Direktoren der staatlichen Betriebe
regelmässig grössere Vorräte an Material zu
bestellen, als der Plan ihnen vorschreibt.
Dabei ist diese Praxis für die Direktoren
eine Gleichung mit zwei Unbekannten: je
nach der entsprechenden Lage erhalten sie
die Materialien in vollem Umfang ihrer
Bestellung oder nur teilweise. Die
Budapester Zeitschrift «Figyelö» veranstaltete
Ende Januar dieses Jahres eine Umfrage
zu diesem Problem, wobei allgemein
kritisiert wurde, dass Planung und Bestellung
der Materialvorräte zeitlich nicht
übereinstimmen.

In ihrem Bericht hob die Zeitschrift hervor,

dass die richtige Bewirtschaftung der
Vorräte von besonderer Bedeutung sei.
Die gesamten Vorräte seien von 2,6 Prozent

im Jahre 1959 auf 8,3 Prozent des
ungarischen Bruttosozialproduktes im Jahre
1961 angestiegen und damit immobil. Wegen

der zu beobachtenden Tendenz der
Zunahme der Vorräte fordert die Zeitschrift
eine «einheitliche Politik für die Material-
und Vorrätebewirtschaftung».
Eine angemessene Lösung dieses Problems
lässt sich aber in der Planwirtschaft kaum
realisieren, weil im planwirtschaftlichen
System eine verkehrswirtschaftliche
Wirtschaftsrechnung undurchführbar ist.
Immerhin zeigt der ungarische Bericht ein
weiteres Mal, dass es im Ostblock Tenden-

FERENC FRICSAY
Am Morgen des 20. Februars 1962
verschied in Basel der berühmte Dirigent Fe-
renc Fricsay im Alter von 48 Jahren.

Der am 9. August 1914 in Ungarn geborene
Fricsay erhielt als Schüler Béla Bartöks
und Zoltan Kodalys seine Ausbildung an
der Budapester Musikhochschule und trat
im Jahre 1945 in das Rampenlicht der
Musikwelt, als er buchstäblich im Donner der
Geschütze die Leitung der Budapester Oper
und des Städtischen Symphonieorchesters
der Stadt übernahm. Sein Einspringen für
den plötzlich erkrankten Otto Klemperer
bei der Uraufführung der Oper «Dantons
Tod» von Gottfried von Einem während
der Salzburger Festspiele des Jahres 1947
bedeutete für ihn zugleich den Absprung
aus dem kommunistischen Machtbereich»
1948 wurde Fricsay als Leiter des eben
gegründeten Rias-Symphonieorchesters
nach Berlin berufen. Es gelang ihn in kurzer

Zeit, dieses Orchester zu internationalem

Ruhm zu führen. Zur gleichen Zeit
schuf Fricsay als Generalmusikdirektor der
Städtischen Oper Berlin bis zum Jahre
1952 aus der Asche des zerschlagenen Glanzes

der ehemaligen Deutschen Oper ein
neues, weithin bekanntes Operntheater. Als
Gast konzertierte er mit den ersten Orchestern

der Welt in zahlreichen Musikzentren
Europas und Amerikas. 1955 berief ihn die
Bayrische Oper in München an ihre Spitze.
1959 zog es Fricsay wieder nach Berlin,
wo er das Radio-Symphonieorchester gründete

und später die festliche Premiere der
1961 neuerbauten Deutschen Oper Berlin
leitete. Seither war er künstlerischer Beter

dieser Institution.
Mit Ferenc Fricsay verliert die Musikwelt
nicht nur eine überragende Dirigentenpersönlichkeit,

sondern auch den wohl
bedeutendsten kongenialen Interpreten seiner
grossen Lehrer Bartök und Kodaly.

zen gibt, gewisse marktwirtschaftliche
Vorstellungen zu übernehmen. Bereits in
den Vorschlägen des sowjetischen
Wirtschaftswissenschafters Prof. Liberman
(siehe KB Nr. 48/1962) sind solche Tenden-.
zen zum Ausdruck gekommen.


	Moskaus Kirchenpolitik

