
Zeitschrift: Der klare Blick : Kampfblatt für Freiheit, Gerechtigkeit und ein starkes
Europa

Herausgeber: Schweizerisches Ost-Institut

Band: 2 (1961)

Heft: 12

Artikel: Die orthodoxe Kirche in den Kar- und Ostertagen : die stille Zeit der
Ostkirche

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1076431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1076431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bern, 29. März 1961 UNTERSUCHUNG 3

Die orthodoxe Kirche in den Kar- und Ostertagen

Die stille Zeit der Ostkirche
180 Millionen orthodoxe Gläubige treten gemäss ihrem julianischen Kirchenkalender an
unserem Ostermontag in ihre Karwoche ein, der «stillen Woche». Um Mitternacht des
8. April wird im ganzen Osten — gerufen oder geflüstert — die Osterbotschaft getragen:

Christos Woskresse — Christus ist auferstanden. Die Einheit von Karwoche und
Ostern, von Leiden, Tod und Auferstehung, wird im orthodoxen Glauben tief empfunden.

So geht die Hoffnung auf den Sieg der Liebe auch zur Zeit der Verfolgung nicht
unter.
Die orthodoxe (griechisch: rechtgläubige)
Kirche ist die christliche Kirche des
Ostens. Sie ist aus der bis 1054 bestehenden

byzantinischen Kirche (von den
Orthodoxen als Urkirche bezeichnet)
hervorgegangen und hat den byzantinischen Ritus
zur Grundlage ihres gesamten Kultus.

Das Auferstehungsprinzip
des Paulus ist Hauptelement und Leitmotiv

von Lehre und Kultus in der Ostkirche.
Sie kennt wie die römisch-katholische
Kirche sieben Sakramente. Auch hat sie
Dogmen, verbindlich erklärte Lehren, die
in der ersten Zeit ihres Bestehens von den
Kirchenvätern und ihren ökumenischen
Synoden entwickelt und formuliert wurden.

Sie stützen sich auf die Heilige Schrift
und die «Heilige Tradition», die dem
Lehrgehalt der Kirche als Basis dienen. Die
Hauptdogmen betreffen die Trinität
(Dreifaltigkeit), die Inkarnation des Logos
(Menschwerdung des Geistes/Wortes), die
Versöhnung, die Christologie, die Anthropologie

(Lehre vom Menschen als Ebenbild
Gottes, hat mit dem wissenschaftlichen
Begriff der Anthropologie als Entwicklungslehre

des Menschen nichts gemein), die
Soteriologie (Erlösungslehre), die Eschatologie

(Lehre von den «letzten Dingen»;
Tod, Ende der Welt, jüngste Gericht), Ek-
klesiologie (Kirchenlehre). Diese Dogmen
sind vor allem als Glaubenserlebnisse zu
verstehen. Grundlage des Glaubens ist die
Liebe.

Der Kultus
ist mit Lehre und Wesen der Kirche
verbunden. Er ist eine Weiterentwicklung der
Kultusformen in der Urkirche, wo
Mystizismus und Symbolismus stark entwickelt
waren. Sie wurden in den Gottesdiensten
ausdruckstark beibehalten.
Der Kirchenraum, wo sich die aus Klerus
und Volk bestehende Gemeinde zu allen
kultischen Handlungen versammelt,
unterscheidet sich von den westlichen Kirchen
dadurch, dass der Raum durch eine
Ikonenwand (Ikonostas) getrennt ist. Dahinter
befindet sich der Altar, wo die Priester
den Gottesdienst zelebrieren. Jede orthodoxe

Kirche ist mit Ikonen geschmückt,
die als geweihte Gegenstände angesehen
werden. Die Verehrung gilt nicht dem
Bildnis selbst, sondern dem Heiligen, für
das es stellvertretend steht.
Im Mittelpunkt des orthodoxen Kultes
steht die Liturgie (die Messe), die durch
Wort und Sakrament (Abendmahl,
Kommunion) der Vereinigung mit dem Herrn
dient. Ein liturgischer Tag in der orthodoxen

Kirche beginnt schon am Vorabend
mit dem Abendamt, welche das alttesta-
mentliche Harren auf den Erlöser
versinnbildlicht. Diesem folgen das Spätamt und
das Mitternachtsamt, das Gedenken an
das nächtliche Gebet Christi im Garten
Gethsemane. Dieser Gottesdienst ist auch
der Fürbitte für die Verstorbenen gewidmet.

Das Morgenamt wird in der Regel

während der Morgendämmerung
zelebriert. An Sonn- und Feiertagen ist er der
erste Ausbruch der Freude über das
heilbringende Ereignis, dessen an diesem Tage
gedacht wird.
Die Messe, «Göttliche Liturgie» genannt,
ist Hauptgottesdienst und Höhepunkt des
liturgischen Tages, denn sie enthält Wandlung

(Umwandlung von Brot und Wein in
Leib und Blut Christi) und Abendmahl.
Die Messfeier, nach dem grossen Kirchenvater

des vierten Jahrhunderts ausführlich
als «Göttliche Liturgie des Heiligen Johannes

Chrysostomus» bezeichnet, umfasst
drei Teile: 1. Die Proskomidie (Zubereitung
der Opfergaben). 2. Die Katechumenmesse,
die durch Gebete und Lesungen auf die
eigentliche Opferhandlung vorbereitet und
an die Predigt Christi erinnert. Im Altertum

durften die Katechumen (Glaubensschüler,

die sich auf den Eintritt in die
Kirche vorbereiteten) nur diesem Teil der
Messe beiwohnen. 3. Die Gläubigenmesse
mit Darbietung der Opfergaben, Wandlung

und Abendmahl. Dieser Teil erinnert
mit einem feierlichen Einzug an Christi
Schreiten zu Leid und Tod, an die Kreuzigung

und zuletzt an Auferstehung und
Himmelfahrt. Alle Formen des
Gottesdienstes werden in den einzelnen orthodoxen

Landeskirchen in der Landessprache
gehalten, bei slawischen Völkern in

«kirchenslawisch, bei den Griechen auf
Griechisch.

Karwoche
Dem Gedenkzyklus eines einzelnen
liturgischen Tages entspricht auch in grossem
Rahmen der Ablauf des Kirchenjahres.
Den Mittelpunkt aller kultischen Handlungen

nehmen jene der Karwoche, der «stillen

Woche», ein. In den ersten drei Tagen
werden die Texte der vier Evangelien
gelesen. Der «Grosse Donnerstag» (Gründonnerstag)

erinnert an die Einsetzung des
Abendmahles und die Fusswaschung. In
Klosterkirchen oder Kathedralen wäscht
an diesem Tag der Abt, resp. Bischof,
Priestern die Füsse. Am Abend werden die
Passionen der Evangelien verlesen.

Am Karfreitag erscheinen die Priester in
schwarzen Gewändern zur Liturgie, die
man «Akoluthia der heilbringenden Leiden
unseres Herrn Jesus Christus» nennt. Am
Nachmittag wird symbolisch die
Kreuzabnahme dargestellt. Vor dem Ikonostas
steht als Sinnbild des heiligen Grabes ein
mit schwarzen Tüchern bedeckter und mit
Blumen geschmückter Tisch, dahinter ein
rohes Kreuz. Die Gläubigen stehen mit
brennenden Kerzen in der Hand. Unter
dem Singen der Gemeinde ergreift der
Priester vom Altar die sogenannte Plasch-
taniza, ein viereckiges Linnen mit dem
Abbild des Leichnams Jesu, das dann wie
ein Sarg zum «heiligen Grab» getragen
wird. Bei diesem Gang trägt der Geistliche
das Evangeliumbuch auf seinem entblöss-
ten Kopf.

In der dritten Stunde des Karsamstags
wird die eigentliche Grablegung dargestellt.

Vor dem «Grab» stehen die Priester
und Diakone. Dann wird die Lobpreisung,
die «Doxologie» angestimmt, die Priester
tragen die Plaschtaniza in feierlicher
Prozession dreimal durch die Kirche und
legen sie wiederum auf das Grab. Nach dem
Gottesdienst küssen die Gläubigen
ehrfürchtig Kopf und Füsse des Christusbildes

auf der Plaschtaniza. Während am
Karfreitag und Karsamstag Bild und Ton
im Kirchenraum auf tiefe Trauer
abgestimmt sind, beginnt kurz vor Mitternacht
auf den Sonntag die Vorbereitung zur
Auferstehungsfeier. Die Plaschtaniza wird
zum Altar getragen, wo sie vierzig Tage
liegen wird, als Erinnerung an die vierzig
Tage, die der Auferstandene auf der Erde
weilte.

Ostern
Die Osterfeier, die grösste Feierlichkeit
des Kirchenjahres, beginnt um Mitternacht.

Hinter dem Ikonostas wird im Al-

Meldungen von morgen
In Richtung auf die Grosskolchose nach
sowjetischem Muster bewegt sich die
tschechoslowakische Landwirtschaft,
wenn auch auf indirektem Weg. Die
Musterstatuten über die
Landwirtschaftlichen Produktionsgenossenschaften,

die vom 5. LPG-Kongress angenommen

wurden, sehen unter den
organisatorischen Bestimmungen die neue
Verpflichtung für einen LPG-Bauern
vor, auch in andern Kollektivwirtschaften

mitzuarbeiten. Praktisch ist damit
bereits ein Schritt zur Kolchoszusammenlegung

durchgeführt.
*

Der in den letzten Monaten äusserst
polemisch gewordene Ton im Kampf
gegen die Kirche scheint sich jetzt (im
Unterschied zu Polen und Bulgarien)
in der Sowjetunion wieder zu massigen.
Die führende ideologische Presse legt
wiederum das Hauptgewicht auf
atheistische (Um)Erziehung und
«wissenschaftliche Aufklärung». In der «Is-
westija» schrieb der Chefredaktor der
«Nauka i Religija» (Wissenschaft und
Religion): «Der Kampf gegen die Religion

muss mit ideellen und nur mit
ideellen Mitteln geführt werden.» Weitere

ähnliche Stimmen scheinen das
Abflauen der jüngsten Verdächtigungsund

Befehdungskampagne zu bestätigen.

*

Eine revidierte Ausgabe von Pasternaks
«Doktor Schiwago», das in der UdSSR
verboten ist, soll von der Partei erwogen

werden, nachdem der Roman häufig
im Besitz von sowjetischen Funktionären

gefunden worden sei.
*

Wird Westafrika mohammedanisiert?
Nach Ansicht afrikanischer und
europäischer Beobachter macht der Islam
in diesem Teil des Kontinents grosse
Fortschritte. In mehreren Dörfern am
Südwestrand der Sahara sei der Anteil
der Mohammedaner von einem kleinen
Bruchteil der Bevölkerung auf 80 Prozent

angestiegen. Die VAR hat ihre
Missionierung in den letzten Monaten
intensiviert. Kairo beabsichtige, den
diplomatischen Missionen in Afrika «Reli-
gionsattachés» beizugeben.



4 NACHRICHTEN DER KLARE BLICK

tarraum eine neue Prozession vorbereitet.
An der Spitze schreitet ein Diakon mit
dem Holzkreuz. Ihm folgen zwei Fahnenträger

mit Christus- und Marienbildern,
Ministranten mit dem Evangelienbuch und
der Ikone des auferstandenen Christus,
dann Chorsänger, Diakone, und zum
Schluss der Priester mit dem dreiarmigen
Leuchter, Symbol der Dreifaltigkeit. Die
Prozession, der sich die Gläubigen an-
schliessen, begibt sich zur Kirche hinaus,
deren Tor sogleich geschlossen wird. In
festlichem Zug wird die Kirche umschrit-
ten und dreimal wird das Lied gesungen:
«Deine Auferstehung, Herr, besingen die
Engel in den Himmeln.» Symbolisch bedeutet

die Prozession den Gang Maria
Magdalenas zum Grabe des auferstandenen
Jesu, das von der leeren Kirche
versinnbildlicht wird. Mit dem Kreuz klopft der
Priester an die Tür, die dann geöffnet
wird. Mit der Feststellung, dass das Grab
verlassen ist, schallt nun erstmals der
Osterruf: «Christos Woskresse» aus dem
Munde des Priesters, worauf die Gemeinde
antwortet: «Woistenu Woskresse» (Wahrlich,

er ist auferstanden). Gemeinde, Chor
und Priester singen im Wechselgesang den
Osterchoral.
Anschliessend werden die liturgischen Feiern

weitergeführt. Im Mittelpunkt des
Morgengottesdienstes steht der Osterkanon des
Johannes von Damaskus, der verkündet,
wie der Mensch sich durch Adams Sündenfall

von Gott entfernte, dafür Strafe erlitt
und später durch Tod und Auferstehung

"Jesu erlöst wurde. Die Gläubigen küssen
das Kreuz des Auferstandenen und
empfangen ihrerseits vom Priester dreimal
den Friedenskuss, ein Brauch, der namentlich

in der russisch-orthodoxen Kirche
stark verbreitet ist. Beim Hauptgottesdienst,

der Göttlichen Liturgie, begeben
sich die Gläubigen zum Abendmahl. In der
Osterliturgie wird das erste Kapitel des
Johannesevangeliums («Im Anfang war
das Wort») in der Landessprache, auf
griechisch, lateinisch und kirchenslawisch
gelesen.

Durch ein Fasten von 47 Tagen bereitet
sich der orthodoxe Gläubige auf das
Auferstehungsfest vor, die höchste Feier seines

Glaubens. In vielen Ländern ist das
Fest neben der kirchlichen Liturgie noch
mit Volksbräuchen verbunden, die nationalen

oder regionalen Charakter tragen.
Für äussere Fröhlichkeit besteht heute in
weiten Teilen der Ostkirche wenig Anlass.
Um so mehr wird Ostern ein Fest der in-
nern Zuversicht und Stärke.

Osterbräuche
Serbien

Urbica der Kinder
«Brauch ist Gesetz» sagt das serbische
Volk. So kommt es, dass sich in Jugoslawien

die alten Osterbräuche der
serbischorthodoxen Bevölkerung trotz der
kommunistischen Herrschaft noch überraschend
stark gehalten haben, wenn auch die kirchlichen

Zeremonien eingeschränkt sind, und
Karfreitag und Ostermontag offiziell als
Arbeitstag gelten.
Das besondere serbische Brauchtum äussert

sich bereits vor Beginn der eigentlichen

vierzigtägigen Fastenzeit, in der
jeglicher Genuss von Speisen tierischen
Ursprungs untersagt ist. Die letzte
Vorfastenwoche der Serben, «Weisse Woche»

genannt, stellt eine seltsame Mischung von
Fastnacht und Fasten dar. Fleisch wird
nicht gegessen, dagegen sind Eier, Milch
u. a. gestattet. Die ganze Woche hindurch
versammelt sich nachmittags und abends
die Jugend zum «Kolo», dem Reigentanz.
Man singt, treibt allerlei Scherze und geht
verkleidet.
Der erste Montag nach der «Weissen Woche»
heisst cristi ponedeonik (Reiner Montag)
und ist gewissermassen eine ins Rituelle
übertragene serbische Frühlings-«Usaput-
zata». Während die Frau dem Reinemachen
obliegt, hat der Mann auf dem Lande dem
Brauch gemäss ein besonderes Amt: Vor
Sonnenaufgang begibt er sich aufs Feld
und sät von jeder Getreideart symbolisch
einige Körner aus. In den Weinbergen
wird von jeder Rebe ein kleiner Zweig
abgeschnitten.

Der Tudor-Samstag (Tudorova subota) der
Fastenzeit ist gewissermassen der Festtag
für die Pferde. Ihnen werden grosse
ringförmige süsse Kuchen gebacken, die der
Bauer an seinen Arm hängt, nach einem
frischen Ritt bricht und getreulich mit
seinem Tiere teilt.
Ein besonderes Fest ist am Samstag
vordem Palmsonntag der Lazarus-Tag (La-
zareva subota), der dem Gedenken an die
Auferweckung des Lazarus gewidmet ist.
Auf dem Lande gehen junge Mädchen zu
viert oder sechst von Haus zu Haus, um
sich beschenken zu lassen. Eines der Mädchen

ist mit Weidenzweigen und Blumen
geschmückt und tanzt zum Gesang der
andern.

In den Städten war der Lazarustag bis
zur kommunistischen Machtübernahme
durch ein besonders schönes Kirchen- und
Schulfest (Urbica) gekennzeichnet, das den
Palmsonntag einleitete. Am Nachmittag
brachte die gesamte Schuljugend ihre
geschnittenen Weidenzweige in einer
feierlichen Prozession zur Kirche. Voran ging
in vollem Ornat der Priester, umgeben von
den Kirchenfahnen. Ihm folgte in Reih und
Glied der endlose Zug der Kinder, von
denen jedes ein Glöcklein schwang; nur die
kleinsten, die noch am Arm der Mutter
gingen, hatten es an einem roten Band um
den Hals gehängt. Helle Stimmen sangen
den Lazarus-Choral, und alle Kirchenglocken

läuteten.

Heute darf die Lazarus-Prozession über
das zur Kirche gehörende Landstück nicht
hinausgehen, findet aber in diesem kleinen
Rahmen immer noch statt. Die in der Kirche

geweihten Zweige werden zu Hause
über der Ikone gesteckt, wo sie bis zum
nächsten Urbica bleiben. Dann schmückt
(oder schmückte) man mit ihnen alle Fenster

und die Haustür.

Der Palmsonntag heisst bei den Serben
Blumensonntag (Cveti). Auf dem Lande
streuen die Mädchen am frühen Morgen
Blumen aus.

Die Eier werden am Grossen Donnerstag
(Gründonnerstag) vor Sonnenaufgang
gefärbt. Einige werden von der Hausfrau als
Gabe für die abgeschiedenen Seelen zur
Kirche gebracht. Zu den abendlichen Vir-
gilien in der Kirche gehen nur die Frauen
und Mädchen.
Nach den feierlichen Ostergottesdiensten
(siehe S. 3) ist daheim der Mittagstisch
reich gedeckt mit Geflügel und verschiedenem

Fleisch. Der bei uns vielerorts
übliche Lammbraten aber fehlt; der Brauch

gestattet ihn nicht vor dem St. Georgstag,
dem eigentlichen Frühlingsbeginn.
Auf dem Lande finden sich an den Oster-
tagen die Ortsbewohner nachmittags auf
der Gemeindewiese zusammen. Selten ist
heute die Erscheinung des Sängers, des
Guslars, geworden, der dabei aus dem
reichen Schatz der Volksepik alte Balladen
oder Heldenlieder vorträgt. Doch sammelt
man sich immer noch zum Kolotanz, die
Frauen und Mädchen in ihrer reichgestickten

Tracht. Zum Tanze wird gesungen,

und da kommt in den sogenannten
«Frauenliedern» (im Unterschied zu den
epischen «Männerliedern») auch die bilderreiche

Lyrik der südslawischen Volkspoesie
zum Wort.

Russiand

Reiches Ostermah!
Ostern ist das christliche Fest, welches das
kommunistische Regime am wenigsten aus
dem Volksbewusstsein zu vertreiben
vermochte. Einerseits ist der Auferstehungstag

im Osten der traditionelle Höhepunkt
des Jahres, anderseits fanden die sonst so
erfinderischen Machthaber noch kein
Surrogat, um diesen christlichen Feiertag mit
einem areligiösen Inhalt zu ersetzen. Während

anstelle von Weihnachten ein
Tannenbaumfest oder das «Väterchen Winter»
gefeiert werden soll, während in Ungarn
der Stephanstag in ein «Verfassungsfest»
umgefälscht wurde, versucht man offiziel-
lerseits Ostern wohl totzuschweigen, aber
wenigstens bis jetzt nicht zu «konkurrenzieren».

In Russland hatten sich gerade wegen der
langen orthodoxen Fasten neben den kirchlichen

Traditionen auch reiche Ueberliefe-
rungen über das österliche Essen ergeben.
Die Bräuche haben sich —• zum Teil stark
vereinfacht — noch immer bei den Gläubigen

in der heutigen Sowjetunion gehalten,

wie sie auch von den Russen in der
Emigration noch eingehalten werden.
Zu Beginn der Fastenzeit schichtet die
russische Hausfrau auf einen Suppenteller
etwas Erde zu einem «Gorka» (kleinen
Berg) und pflanzt aufgeweichte Weizenkörner

ein. Bis Ostern sind die Schösslinge
hoch genug, dass die gefärbten Eier
versteckt werden können.
Das zu Ostern verfertigte Gebäck wird
ausschliesslich aus Hefeteig hergestellt, das
so zart ist, dass man während der
Zubereitung nicht einmal eine Tür heftig
zuschlagen darf. Die Osterbrote «Pas'cha»
und «Kulitschi» (in Südrussland «Papu-
schniki» genannt) ersetzen an den Festtagen

das übliche Brot. Der russische Oster-
tisch bietet einen malerischen Anblick. In
der Mitte stehen die hohen Kulitschi und
Pas'cha, umgeben von gebratenem Lamm,
Ferkel oder Schinken und den kunstvoll
gefärbten Eiern. Als Süssspeise wird die
«Syrnaja Pas'cha» vorgesetzt, eine Creme
aus Quark, kandierten Früchten und
verschiedenen Zutaten. Alle Speisen sind mit
dem Zeichen «XB» verziert (Christos Wos-
kressje in zyrillischen Buchstaben). Das
alles ist bei sozusagen allen Bevölkerungsschichten

zu finden. Selbst in den schwersten

sowjetischen Hungerjahren sparte man
sich das Wenige vom Munde ab, um trotz
der Kirchenverfolgung wenigstens im
Verborgenen das althergebrachte Mahl
einnehmen zu können.
Zur Mitternachtsmesse (die wenigen offenen

Kirchen in der Sowjetunion sind zu
dieser Feier überfüllt) bringt man einen


	Die orthodoxe Kirche in den Kar- und Ostertagen : die stille Zeit der Ostkirche

