
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 76 (2019)

Heft: 3

Artikel: Altschweizer Glasmalereien als konfessionelles Propagandamedium

Autor: Hasler, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Altschweizer Glasmalereien als konfessionelles Propagandamedium

von Rolf Hasler

Am 2018 in Antwerpen abgehaltenen 29. internationalen
Kolloquium des Corpus Vitrearum hatten Uta Bergmann
und der Autor die Gelegenheit, das hier zur Diskussion
stehende und von der Glasmalereiforschung seit Längerem

vernachlässigte Thema in einem Vortrag kurz zu
erörtern.1 Im zeitlichen Rahmen der Veranstaltung konnten

dabei allerdings in den letzten Jahrzehnten neu zum
Vorschein gekommene Scheibenrisse und Glasgemälde
nur ansatzweise oder überhaupt nicht diskutiert werden.
Auf Vorschlag Ariane Mensgers, der Organisatorin der

im Kunstmuseum Basel durchgeführten Fachtagung über
Scheibenrisse und Glasgemälde, wird nun diesem Gegenstand

in der vorliegenden Zeitschrift für Schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte ein ausführlicher Artikel

gewidmet. Darin soll anhand einer repräsentativen

Abb. I Götzenzerstörung durch König Josia, Scheibenriss, von
Nikiaus Manuel, 1527, lavierte Federzeichnung, 43x31,9 cm, Basel,

Kupferstichkabinett Kunstmuseum Basel.

Auswahl bekannter und unbekannter Beispiele aufgezeigt
werden, auf welche Art und Weise Vertreter der
Reformation im 16. und 17.Jahrhundert die Glasmalerei als

Propagandamedium gegen das Papsttum eingesetzt hatten.

Die damals von katholischer Seite in Auftrag gegebenen

Glasgemälde konfessionell-polemischen Inhalts kommen

darin hingegen nur am Rande zur Sprache.

Von Nikiaus Manuelgeprägte reformationszeitliche Werke aus Bern

Als früheste Zeugnisse für Glasgemälde antipapistischen
Inhalts sind Werke in Zusammenhang mit dem Berner
Maler und Zeichner Nikiaus Manuel (um 1484—1530) zu
nennen, der als bildender Künstler, Dichter und Staatsmann

vehement die reformatorischen Anliegen vertrat. So

berichtet dessen erster Biograf Samuel Scheurer in seinem
zwischen 1740 und 1742 erschienenen Bernerischen Mausoleum

von einem damals im Hause Peter Steiners zu Zolli-
kofen bei Bern befindlichen Glasgemälde, woraufzwei mit
ihren Krallen den Rosenkranz haltende Priester in Wolfshäuten

und mit Tierohren Manuels Wappenschild mit den

Worten Christi eskortieren: «Inwendig aber sind sie
reissende Wölfe» (Mt 7, 15).2 Den Anfang 1528 vollzogenen
Übertritt Berns zur Reformation überlebte Manuel nur
rund zwei Jahre. Er könnte dieses nicht mehr existierende

Glasgemälde deshalb ohne Weiteres vor dem Glaubenswechsel

seiner Stadt gestiftet haben. Er selbst profilierte
sich dort unter anderem mit seinen 1523 zur Aufführung
gelangten, von den Neugesinnten begeistert aufgenommenen

Fastnachtsspielen als einer der Wegbereiter der
Reformation.3 Die grosse Ausstrahlungskraft seiner Spiele
fand auch in Glasmalereien ihren Niederschlag. Wie
wiederum Scheurer berichtet, sollen gegen Mitte des 18.
Jahrhunderts in Berner Landen noch Scheiben zu Manuels
kleinem Fastnachtsspiel «Von Papsts und Christi Gegensatz»

zu sehen gewesen sein, auf denen der mit Ross und
Esel inszenierte Aufzug dieser beiden Gegenspieler dargestellt

war.4 Eine derartige Scheibe fiel am 19. Juli 1840 dem
Brand der Kirche von Boltigen im Simmental zum Opfer.5

Noch erhalten ist im Basler Kupferstichkabinett (Inv.
U.I.77) der von Manuel signierte und mit 1527 datierte
Scheibenriss mit der alttestamentarischen Szene der

Zerstörung der Götzenbilder durch König Josia (2. Könige
23; Abb. 1). Er zeigt die mit Krone und Zepter ausge-

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 75



stattete Königsfigur zusammen mit dem Hohepriester
Hilkia und dem Schreiber Saphan. Letzterer hält in Händen

das Gesetzesbuch, worauf sich der die Staatsgewalt
verkörpernde Josia bei seinem Beschluss stützt, den

Tempeljerusalems von den «Geräten» Baals und Ascheras, der
Göttin der Hurerei, zu säubern. Diese Säuberung ist in der
rechten Bildhälfte dargestellt. Zu sehen sind der auf den
Boden gestürzte, vom Beil des königlichen Knechts
zertrümmerte «BA[A]LSALTAR» und darüber den Flammen

preisgegebene Idole, darunter eine an ihrem prallen
Geldsack erkennbare Mammonsfigur. Ob Manuel seine

Zeichnung als direkten Aufruf zum Bildersturm verstanden

wissen wollte, bleibt zwar umstritten; dass er damit
auf die damals seine Stadt erschütternden reformatorischen

Ereignisse anspielt, steht aber ausser Frage.6 Dieser
Riss lässt sich gleichsam als Vorwegnahme der unter
obrigkeitlicher Aufsicht vollzogenen Bilderräumung deuten,

die dort im Anschluss an die im Januar 1528 abgehaltene

Berner Disputation über die Bühne ging. Die
reformationszeitlichen Bezüge der Zeichnung unterstreichen
einzelne Motive wie die vom Baals-Altar herunterstürzende

Figur mit Katzenkopf und Sichel. Sie verweist auf
Thomas Murner, der in seinen Schriften Luther und

Zwingli sowie auch Manuel heftig kritisiert hatte und im
Gegenzug von den Neugesinnten als Katze (Mur-nar
närrischer Kater) verballhornt wurde.7 Das unterhalb der

Abb. 2 Götzenzerstörung
durch Königjosia, Bildscheibe
Hans Rudolf von Erlach und

Dorothea Velga, 1530,

verbleites und bemaltes

farbiges und farbloses Glas,

49,8 x 57,4 cm, Jegenstorf,
reformierte Kirche.

Szene zwischen Manuels Künstlersignatur und dem
rückwärts geschriebenen Besitzervermerk des Berner
Glasmalersjoseph Gösler angebrachte Wappen ist mit «Stattschri-
berin» bezeichnet. Wer damit gemeint ist, lässt sich nicht
mit Sicherheit bestimmen. In Frage kämen die
unbekannte erste Gemahlin des von 1525 bis 1561 in Bern als

Stadtschreiber wirkenden Peter Cyro oder die Witwe von
dessen im Amt verstorbenen Vorgänger Nikiaus Schaller
("j" 1524). Bei Letzterer handelt es sich um Barbara Hübschi,

einer Angehörigen der gleichnamigen ausgestorbenen

Berner Burgerfamilie, deren Wappenschild einen
silbernen, mit drei roten Rosen belegten Rechtsschrägbalken

in Rot zeigt. Manuel könnte den Entwurf demnach

durchaus für eine Scheibe Barbara Hübschis geschaffen

und darauf deren heraldisches Zeichen in den Grundzügen

festgehalten haben.

In leicht abgewandelter Form findet sich Manuels
Darstellung der Götzenvernichtung im Zentrum der Scheibe

wieder, die der Berner Ratsherr Hans Rudolf von Erlach
(1504—1553) 1530 mit seiner Gemahlin Dorothea Velga
der Kirche von Jegenstorf gestiftet hatte (Abb. 2).8 Er war
der Sohn des Schultheissen Hans von Erlach (1474—1539),

unter dessen Amtszeit Bern 1528 die Reformation
angenommen hatte. Hans Rudolf von Erlach dürfte mit der
Aufnahme von Manuels Darstellung in sein Glasgemälde
darauf abgezielt haben, den uneingeschränkten Autori-

76 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



tätsanspruch seiner Obrigkeit in kirchlichen Belangen
sowie die von ihr anlässlich der Reformation beschlossene

Bilderentfernung aus den Kirchen theologisch zu
untermauern.

Als weiteres Zeugnis für die Nachwirkung von Manuels

Basler Riss ist dessen genaue Nachzeichnung in der

Graphischen Sammlung der ETH Zürich von 1537 zu
erwähnen (Inv. 658, 43,5 ><32,2 cm). Darin sind unten
neben dem Besitzervermerk Beat Imhofs, der 1575 in
Bern als Glasmaler nachgewiesen ist, zwei Wappen
angebracht, wovon das heraldisch rechte nicht identifiziert ist;
das linke steht für die Waadtländer Familie de Benoît (de

Benedictis). Für wen die Kopie 1537 geschaffen worden
ist, bleibt noch zu klären.9

Die Götzenzerstörung durchJosia ist auch aufdem
verschollenen, durch eine Nachzeichnung im Bernischen
Historischen Museum dokumentierten Glasgemälde der
Berner Schiffleutenzunft von 1539 dargestellt (BHM, Inv.
16820). Es ist mit Manuels Riss zwar themengleich, aber

weitgehend unabhängig davon gestaltet. Paul Hofer weist
es einem bedeutenden Scheibenzyklus zu, der ihm zufolge
1539/40 für das neu erbaute Berner Stadthaus des Venners
Hans Rudolf von Graffenried (1505—1559) angefertigt
worden sein soll.10

Sebastian Ramspergers Bildscheibe mit Versinnbildlichung
der Allmacht von Gottes Wort

Der Stifter dieses im Reding-Haus zu Schwyz befindlichen

Glasgemäldes (Abb. 3) war Sebastian Ramsperger
von St. Gallen, der dort 1513 an der Lateinschule als

Schulmeister und 1519 im zürcherischen Gossau als Pfarrer

gewirkt hatte und am 11. Oktober 1531 an der Seite

Zwingiis in der Schlacht von Kappel den Tod fand.11 Als
Anhänger des Reformators widmete er seine Scheibe dem
Wort Gottes, das im Zentrum der Lehre Zwingiis steht.

Ausgangspunkt für die vielleicht von Ramsperger selbst

ausgearbeitete allegorische Darstellung bilden die folgenden

Worte des Herrn im Buche des ProphetenJeremia (23,
29): «Mein Wort brennt wie Feuer. Es ist wie ein Hammer,
der Felsen zerschlägt.» Durch den Hammerschlag von der
aus den Wolken ragenden Hand Gottes zerschmettert, ist
dieser im roten Feuer lodernde Felsen ins Zentrum der
Szene gesetzt. Flankiert wird er von zwei Männern mit
Schriftrollen, die Zitate aus Psalm 118 («Dein Wort des

Feuers...») und Salomos Spruch 30 («Alle Worte Gottes
sind durchläutert, er ist ein Schild...») enthalten. Die beiden

Figuren lassen sich somit mit König David und
Salomo gleichsetzen. Das Oberbild schildert das Gleichnis

vom Sämann nach dem Lukasevangelium (Lk 8, 4—15: «...
Der Same ist das Wort Gottes...»). Von den zwei Wappenschilden

zu Seiten des Sämanns ist der heraldisch rechte
wahrscheinlich derjenige Ramspergers.12 Der linke
Wappenschild repräsentiert möglicherweise dessen
unbekannte Gemahlin. Die Reformation setzte sich in der

Abb. 3 Allegorie der Allmacht von Gottes Wort, Bildscheibe

Sebastian Ramsperger, 1520-1530, verbleites und bemaltes farbiges
und farbloses Glas, 24x 18 cm, Schwyz, Reding-Haus.

Stadt St. Gallen ab 1524 unter der Führung Joachim von
Watts durch. Ramsperger kann sein Glasgemälde sowohl
vor als auch nach diesem Zeitpunkt in Auftrag gegeben
haben.

Ein selbstironisches Zeugnis: Spentzigers Bildscheibe von 1533

Die 1533 entstandene Figurenscheibe von Balthasar Spent-
ziger (Spentzig, Speurig), heute im Besitz des Schweizerischen

Nationalmuseums, zeigt einen Narren mit
Schnabelschuhen und einer Keule in der Rechten, der auf das

in die Inful gesteckte und geknickte Pedum über dem
Wappenschild des Stifters weist (LM 3146; Abb. 4).13 Die
Erklärung dazu gibt die Legende im Spruchband: «NAR
DIE[N] BISTVM IST ZERBROCHE.» Spentziger, 1513

Kirchherr zu Stans und berüchtigter Geisterbanner,
wirkte zwischen 1521 und 1528 als letzter Propst des

Chorherrenstifts Zofingen.14 In dieser Funktion lag ihm
allerdings mehr seine eigene Karriere denn das Wohl des

Stiftes am Herzen. So trachtete er danach, vom Papst die

rmPimiifi

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 77



V "SVr- •

9 *

m

WmJM

^ J

''*!!»!! '»# ' !• 111 m*

li

larfl

Abb. 4 Wappenscheibe Balthasar Spentziger, 1533, verbleites und bemaltes farbiges und farbloses Glas, 34 x 24, 5 cm, Zürich,
Schweizerisches Nationalmuseum.

78 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



Erlaubnis zur Führung der Pontifikalien, Inful und
Krummstab, zu erhalten, was 1523 schliesslich zum Erfolg
führte. Aufgrund der Anklagepunkte Teufelsbeschwörung

und Konkubinat wurde er jedoch 1526 auf Druck
des Konstanzer Bischofs verhaftet und bis 1528 in
Gefangenschaft gesetzt. Nach seiner Freilassung musste er
infolge der Reformation sein Propstamt in Zofingen aufgeben,

wobei ihm die Berner Obrigkeit als Abfindung 1000
Gulden auszahlte. Offenbar um heiraten zu können, trat
er zum Neuen Glauben über, fühlte sich aber insgeheim
weiter dem Katholizismus zugehörig.15 Im vorliegenden
Fall geht es somit nicht um das gegen die katholische Kirche

gerichtete Manifest eines überzeugten Neugläubigen.
Spentziger gab das Glasgemälde vielmehr mit selbstironischem

Rückblick auf seine verunglückte bischöfliche Karriere

in Auftrag. Die Annahme Rahns und Lehmanns,
dass dieser das Oberbild seiner Scheibe, den betrunkenen,
von seinen Söhnen verspotteten Noah, als Anspielung auf
das liederliche Leben der damaligen Klostergeistlichkeit
verstanden wissen wollte, ist deshalb keineswegs
gesichert.16

Werke mit der Parabel des Guten Hirten

Ganz im Sinne eines antipapistischen Zeugnisses angelegt
ist wiederum der im Kunsthaus Zürich bewahrte Entwurf
für ein Glasgemälde mit den Wappen von 14 Prädikanten,
die in verschiedenen Orten des 1501 der Eidgenossenschaft

beigetretenen Stadtstaates Schaffhausen ihren Beruf
ausübten (Slg. Ganz 1; Abb. 5). Friedrich Thöne kommt in
seiner genauen Analyse des Risses und der Lebensdaten
der Stifter zum Schluss, dass das Werk 1538/39 entstanden
sein muss.17 Als Entwerfer zieht er Thomas Schmid aus
Schaffhausen in Betracht, unter dessen Leitung 1515/16
die Wandgemälde im Festsaal des Klosters St. Georgen in
Stein am Rhein geschaffen worden sind. Von ihm weiss

man, dass er 1525 von der Schaffhauser Obrigkeit, die vier
Jahre später in ihrer Stadt die Reformation einführte, hart
bestraft wurde, weil er dort an dem von ihr nicht
tolerierten vorgezogenen Bildersturm teilgenommen hatte.18

Das von zwei Säulen und den Stifterwappen umrahmte

Elauptmotiv des möglicherweise von Schmid stammenden

Risses thematisiert die Parabel vom Guten Hirten.
Als Hauptfigur ist Christus beim Eingang zum Schafstall

dargestellt, der die vor ihm versammelte Schafherde

anweist, ihm durch die Tür zu folgen, während anhand
ihrer Gewänder als Ordensleute und katholische Geistliche

erkennbare «Diebe und Räuber» versuchen, auf
Leitern über das Dach in den Stall zu gelangen. In der Landschaft

links im Hintergrund ist zudem festgehalten, wie
ein «Mietling» vor dem Wolf flieht. Gemäss der Legende
(«EGO SVM PASTOR BONVS») basiert die Darstellung
auf den Worten Christi im Johannesevangelium (Jo 10,

1—17): «Wahrlich, wahrlich ich sage euch: Wer nicht durch
die Tür in den Schafstall geht, vielmehr woanders ein-

Abb. 5 Parabel vom Guten Hirten, Riss für Bildscheibe von
Schaffhauser Prädikanten, Thomas Schmid zugeschrieben, um
1538/39, Federzeichnung, 42x29,9 cm, Zürich, Kunsthaus.

steigt, ist ein Dieb und Räuber. Wer aber durch die Tür
eingeht, ist der Hirte der Schafe Ich bin die Tür zu den
Schafen Wer durch mich eingeht, der wird gerettet
werden Ich bin der gute Hirte. Der gute Hirte setzt
sein Leben für seine Schafe ein. Der Mietling aber, der
kein Hirte ist..., sieht, wie der Wolf kommt, er lässt die
Schafe im Stich und entflieht.» Als Verkünder von Gottes
Wort lag es für die 14 Pfarrherren nahe, auf ihrer nicht
mehr existierenden Scheibenstiftung von 1538/39 die
Parabel vom Pastor bonus aufzugreifen und diesen so zum
Exempel ihres eigenen pastoralen Wirkens zu statuieren.
Selbstverständlich waren sie sich dabei bewusst, dass ihr
Glasgemälde von den Altgläubigen als Provokation auf-
gefasst wurde. Dies wird auch im Bericht des Schaffhauser

Bürgermeisters Balthasar Pfister (1695—1763) über ein
demselben Thema gewidmetes Glasgemälde deutlich,
worauf die aufs Stalldach steigenden Diebe ebenfalls

Mönchskleidung trugen. Bei der betreffenden Scheibe
handelt es sich um eine 1563 von Jakob Ochs, dem Propst
von Wagenhausen, der dortigen Mühle gemachte Schenkung.

Weil die Katholiken die Darstellung als Schmähung
interpretierten, kam es zu einer Anklage gegen ihn beim

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 79



Landvogt in Frauenfeld. Obwohl sich Ochs mit den Worten

entschuldigte, sein Glasgemälde schildere lediglich
eine biblische Historie, und er habe damit niemanden
kränken oder den Landfrieden stören wollen, wurde er

vom Landvogt zu einer saftigen Busse verurteilt.19
Die Parabel des Guten Hirten wurde in Schaffhausen

auch später noch in Scheibenstiftungen thematisiert.
Davon zeugen der Entwurf Daniel Lindtmayers d. J. von
1595 für eine Standesscheibe Schaffhausens im Zürcher
Kunsthaus (Slg. Ganz 2; Abb. 6) sowie die Zeichnung
Werner Kühlers d. J. von 1619 zu einem Scheibenmittelfeld

in der Crocker Art Gallery in Sacramento (30,7 x

20,4 cm).20 In Kühlers Werk sind die Diebe auf der Leiter
durch ihre Tonsuren und Ordenstrachten wiederum deutlich

als katholische Geistliche charakterisiert. Bei

Lindtmayers Riss ist mit dem Gleichnis vom Wolf in der Schafherde

im Oberlicht zwar ebenfalls ein auf die Altgläubigen
zielendes Motiv enthalten, die Diebe auf der Leiter

sind darin jedoch nicht ausdrücklich als solche
gekennzeichnet. Die weniger offenkundige antipapistische
Ausrichtung der Zeichnung erklärt Thöne mit Lindtmayers
um 1596 vollzogenen Konversion zum katholischen
Glauben. Die von Lindtmayer geübte Zurückhaltung ent-

Abb. 6 Parabel vom Guten Hirten, Riss für Schaffhauser

Standesscheibe, von Daniel Lindtmayer dem Jüngeren, 1595, lavierte

Federzeichnung, 36,7x26,3 cm, Zürich, Kunsthaus.

Abb. 7 Parabel vom Guten Hirten, Riss zu Scheibenmittelbild, von
Hans Jakob Nüscheler dem Alteren, um 1630, lavierte Federzeichnung,

17,5x 16,9 cm, Zürich, Kunsthaus.

sprach jedoch bestimmt auch dem Wunsch des Auftraggebers,

konnte doch die Schaffhauser Obrigkeit kein Interesse

daran haben, in ihren Scheibenstiftungen den
Glaubensgegner offen an den Pranger zu stellen (siehe unten).
Sie sah sich denn auch wohl hauptsächlich mit Blick auf
die Heraldik dazu veranlasst, in ihrer Scheibe Christus als

Hüter des Schafstalls festzuhalten. Zum Namen ihrer
Stadt und deren Wappentier, dem Widder oder Schafsbock,

bot diese Szene ja eine ideale Verbindung. Nach
Friedrich Thöne dürfte darin der Grund liegen, weshalb

um das Thema «Schafe» kreisende biblische Motive wie
«Abrahams Opfer» oder die besprochene Parabel in der
Schaffhauser Glasmalerei derart oft auftauchen.21

Dass die Geschichte des Guten Hirten zumindest
vereinzelt ebenfalls an anderen reformierten Orten Eingang
in die Glasmalerei fand, belegt der Riss zu einem im
Kunsthaus Zürich bewahrten Scheibenmittelbild, den
dort Hans Jakob Nüscheler d. Ä. (1583—1654) um 1630

geschaffen hat (Slg. Ganz 2; Abb. 7). Basierend aufdem im
Lukasevangelium geschilderten Gleichnis vom verlorenen

Schaf bildet darin Christus als Träger des wiedergefundenen

Schafes die zentrale Figur (Lk 15, 1—7). Im
Hintergrund zeigt aber auch Nüschelers Entwurf den Schafstall,

in den die Diebe in Mönchskutten über Leitern
einsteigen, sowie den «Mietling», der seine Schafherde

wegen der anstürmenden Wölfe im Stich lässt.22 Verwiesen

sei schliesslich aufden das Thema des Guten Hirten in
gewohnter Form behandelnden Rundriss unbekannter
Herkunft. Wie Nüschelers Arbeit vermutlich in der ersten

80 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



boden streute, der die Spuren verriet. Durch Daniels Hinweis

bestrafte sie der König mit dem Tode, und den Bei

mit seinem Tempel gab er der Vernichtung durch Daniel
preis. Im Riss ist dieser Tempel hinter dem Stadtwappen
in Form eines Kirchenchors wiedergegeben, und dort
machen sich die Priester mit ihrem Anhang daran, die

unter dem Altar mit Bei und einem weiblichen Götzenbild

angehäuften Speisen zu verzehren. Zudem weiht der

junge Daniel in der linken Nebenszene König Cyrus ein,
und in der rechten ist der geheime Tempelzugang zu
sehen, aus dem die schelmische Priesterschar
herauskommt. Zwecks Diffamierung des katholischen Bilderkultes

dient hier einmal mehr eine biblische Erzählung
über die Unterbindung einer von betrügerischen Priestern

betriebenen Götzenanbetung. Dass ausgerechnet die
Stadt Payerne die Auftraggeberin des Werkes war, ist
insofern wenig erstaunlich, als dort Guillaume Farel und
Pierre Viret 1532/33 die Reformation verkündet hatten.
Als Bern bei der Eroberung der Waadt 1536 den Ort in
Besitz nahm, war er also bereits ein fester Hort des Neuen
Glaubens.

Die Geschichte des Bei zu Babel ist ebenfalls im
Entwurf des Zürcher Glasmalers Grosshans Thomann
(1525—1567) von 1546 dargestellt, den das Schweizerische
Nationalmuseum bewahrt (Inv. LM 25610; Abb. 9).25 Dass

Abb. 8 Daniel und der Bei zu Babel, Riss für eine Scheibe der Stadt

Payerne, Jakob Kallenberg zugeschrieben, 1542, lavierte Federzeichnung,

Berlin, Kunstbibliothek der Staatlichen Museen.

Hälfte des 17. Jahrhunderts entstanden, befindet er sich in
der Sammlung von Rodt des Bernischen Historischen
Museums (BHM, Inv. 37910).

Werke mit der Geschichte Daniels und des Bei zu Babel

Wieder nach Bern zurück führt der 1542 vermutlich vom
dortigen Maler und Zeichner Jakob Kallenberg gefertigte
und in der Kunstbibliothek der Staatlichen Museen Berlin
bewahrte Entwurf (Hdz. 1623; Abb. 8).23 Dieser war für
eine nicht mehr erhaltene Scheibe der Stadt Payerne
(Peterlingen) bestimmt. Die hinter deren von zwei
gerüsteten Bären gehaltenen Wappenschild ins Bild gesetzte
Szene behandelt die im Buche Daniels geschilderte
Geschichte des Bei zu Babel (Dan 14, 2—21).24 Darin wird
berichtet, wie der babylonische König Cyrus im Tempel
dem Götzen Bei huldigte, und zwar im Glauben, derselbe

würde die ihm von den Priestern alltäglich dargebrachten
Speisen verzehren. In Tat und Wahrheit hatten aber die
Priester zum Bel-Altar einen geheimen Gang angelegt,
durch den sie jeweils nachts mit ihren Frauen und Kindern
in den Tempel schlichen, wo sie sich selbst an den
aufgetischten Gaben gütlich taten. Daniel gelang es, den
Schwindel aufzudecken, indem er Asche auf den Tempel-

Abb. 9 Daniel und der Bei zu Babel, Riss von Grosshans Thomann
für eine eigene Scheibe, 1546, lavierte und kolorierte Federzeichnung,

33,5x26,7 cm, Zürich, Schweizerisches Nationalmuseum.

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 81



dieser den Riss für eine eigene Scheibenstiftung
angefertigt hatte, belegen die zwei Wappenschilde am unteren
Rand, die auf ihn und seine Frau Regula Funk, die
Schwester der Glasmaler Ulrich II. und Jakob II. Funk,
zu beziehen sind. Innerhalb einer mit Szenen aus Asops
Fabeln angereicherten architektonischen Umrahmung
erscheinen darüber vor dem Bel-Tempel Daniel mit dem
Aschesieb in der Hand und König Cyrus, der über den

Betrug seiner Priester unterrichtet wird. Der Tempelbau
mit dem gotischen Kreuzgewölbe, den beiden
Rundbogenfenstern an der Rückwand und dem auf der rechten
Seite auf dem Altar platzierten Götzen erinnert an

denjenigen in Kallenbergs Zeichnung. Seitlich endet die
Anlage auch hier in zwei schmalen Arkadenöffnungen,
die den Blick auf Figurenansammlungen freigeben. Bei
den Gestalten im Seitengang rechts handelt es sich diesmal

allerdings nicht einfach um die betrügerischen
BeiPriester, sondern um katholische Geistliche, darunter
Papst und Bischof. Wie bereits Jenny Schneider betont
hat, dürfte den ähnlich komponierten Arbeiten Tho-
manns und Kallenbergs eine unbekannte druckgrafische
Vorlage zugrunde liegen.26

Die gleiche Geschichte findet sich auf einem von Jost
Ammann (1539—1591) signierten und mit 1564 datierten
Scheibenriss in unbekanntem Besitz (31 x 21,3 cm). Analog

zum Werk Thomanns ist darauf der im Tempel vor
dem Bel-Altar die Asche niederstreuende, mit König
Cyrus diskutierende Prophet Daniel wiedergegeben.27
Jost Ammann aus Zürich schuf den Entwurf 1564 freilich
nicht in der Limmatstadt, sondern in der 1525 zur
Reformation nach lutherischem Bekenntnis übergetretenen
Reichsstadt Nürnberg, wo er seit 1561 tätig war und 1577
das Bürgerrecht erhielt.

Die antipapistischen Werke des Glasmalers Grosshans

Thomann

Nebst dem Blatt mit dem Bei zu Babel schuf Grosshans

Thomann 1546 noch einen weiteren Scheibenriss
antipapistischen Inhalts (Kupferstichkabinett Basel, Inv. 1910.27;
Abb. 10).28 Umfangen von einer reich verzierten Doppelarkade

sind darin Teufel und Papst als Gesinnungsgenossen
einander direkt gegenübergestellt. In der zweispaltigen

Kartuscheninschrift unterhalb der Figuren wird dem
direkt in der «Du»-Form angesprochenen Papst prophezeit,

Christus selbst werde als Richter dafür sorgen, dass er
samt seiner hoffärtigen Rotte zur Hölle fahre. Zusätzlich
dazu werden in den zwei kleinen oberen Kartuschen
Bibelstellen zitiert, welche die Reformatoren auf den Triumph
ihres Glaubens über das Papsttum bezogen. Dazwischen
hat Thomann wiederum sein eigenes heraldisches Zeichen

angebracht, im Gegensatz zum Riss mit dem Bei zu Babel

allerdings nicht zusammen mit demjenigen seiner Frau,
sondern in Verbindung mit dem Wappenschildchen der
Maler. Die zwei grössenmässig übereinstimmenden Blät-

Abb. 10 Teufel und Papst, Riss von Grosshans Thomann für eine

eigene Scheibe, 1546, lavierte und kolorierte Federzeichnung,
33,7x26,8 cm, Basel, Kupferstichkabinett Kunstmuseum Basel.

ter in den Museen von Zürich und Basel fertigte er 1546
also möglicherweise als Entwurfsvarianten für eine von
ihm geplante Scheibenstiftung.

Im vorliegenden Zusammenhang verdient noch ein
dritter Entwurf Thomanns Beachtung. Gemeint ist der
Scheibenriss von 1559, den die Staatliche Graphische
Sammlung München bewahrt (Inv. 40514 Z; Abb. II).29
Im Gegensatz zu den beiden eben genannten Blättern
weist dieser zwar kein Monogramm Thomanns auf, stilistisch

verrät er aber deutlich dessen Hand. Vollständig
ausgeführt sind darin nur das Mittel- und das Oberbild. Das
Erstere zeigt die zwei durch den von Gott gesandten
tödlichen Feuerstrahl getroffenen Söhne Aarons vor dem
Altar, auf dem sie dem Herrn unerlaubterweise ein Brandopfer

dargebracht haben (3. Mose, 9—10). Ein ähnliches
Motiv ist im zweigeteilten Oberlicht festgehalten, nämlich

der Untergang der Rotte Korahs (4. Mose, 16). Wie
im Zürcher Ausstellungskatalog von 1981 vermerkt,
dürfte der Zeichner mit diesen Bildern und den beigefügten

Bibelzitaten darauf abgezielt haben, das katholische

Messopfer zu brandmarken. Die Bildscheibe mit der
Pfaffenmühle von 1566 wird von Hans Lehmann ebenfalls
Grosshans Thomann zugeschrieben (siehe unten).

-y» nômn \nS«»K

\\tw- f"v- wim-S'. N'fl fcfyI"
tfjn. f! \Y< v"«» VLj'/k

82 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



Abb. II Brandopfer der Söhne Aarons, Scheibenriss, Grosshans

Thomann zugeschrieben, 1559, Federzeichnung, 26,4x21 cm,

München, Staatliche Graphische Sammlung.

Abb. 12 Pfaffenmühle, Bildscheibe Hans Jakob Kilchsperger,
Grosshans Thomann zugeschrieben, 1566, verbleites und bemaltes

farbiges und farbloses Glas, 28x21 cm, Zürich, Schweizerisches

Nationalmuseum.

Werke mit der Pfaffenmühle

Das letztgenannte Glasgemälde des Schweizerischen
Nationalmuseums wurde 1566 von Hans Jakob Kilchsperger,

Angehöriger einer Zürcher Ratsfamilie, in Auftrag

gegeben (LM 6835; Abb. 12).30 Weil von Thomann
keine signierten Glasmalereien bekannt sind, bieten sich

zum Vergleich nur dessen Risse an, und weil sie stilistische

und kompositorische Bezüge aufweisen, ist
Lehmanns Zuschreibung durchaus glaubhaft. Kommt hinzu,
dass der Schöpfer der Scheibe wie Thomann in seiner Basler

Zeichnung das Papsttum höchst sarkastisch aufs Korn
nimmt, und zwar diesmal in Form der als polemisches
Gegenstück zur Hostienmühle zu interpretierenden
Pfaffenmühle. Kommentiert wird die Darstellung durch die
Legende über der Hauptszene: «Wies Korn ist also wirts
Mal.» Aufsie weist der unter ihr postierte, ähnlich wie auf
der Zeichnung in Basel gestaltete Satan, neben dem sein

Kollege einen Sack mit Papst und Priestern im Mühlentrichter

entleert. Als Resultat des Mahlvorgangs ist die
Drachenbrut zu sehen, die unten in einer Mulde von zwei
Teufeln in Empfang genommen wird.

ZAK, Band 76, Heft 3/2019

Dass das Motiv der Pfaffenmühle im Vorlagenschatz
von Glasmalern verschiedener reformierter Orte präsent
war, belegen die diesem Thema gewidmeten Scheibenentwürfe

aus etwas jüngerer Zeit. Dazu zählen das Schei-
benoberbild von 1589 des aus Bern stammenden, dort und
in Basel tätigen Reissers Nikolaus von Riedt (um 1561 —

nach 1616), welches die Staatliche Kunsthalle Karlsruhe
bewahrt (Inv. XI 210, Abb. 13),31 die um die gleiche Zeit
vom Basler Glasmaler Hieronymus Vischer (1564—1630)

geschaffene Spottzeichnung in unbekanntem Besitz32

sowie das gleichfalls in Karlsruhe befindliche Scheiben-

oberbild, das der aus Zug stammende Glasmaler
Bartholomäus Lingg (1555/60 — nach 1633) gegen Ende des

16. Jahrhunderts an seiner damaligen Wirkungsstätte
Strassburg angefertigt hat.33 Ferner ist zur Pfaffenmühle
ein um 1573 entstandener Holzschnitt Tobias Stimmers
(1539—1584) für ein Flugblatt mit 90 Verszeilen von
Johann Fischart greifbar.34 Es stellt sich deshalb die Frage,
ob sich Stimmer allenfalls bereits vor den 1570er Jahren
mit dieser antikatholischen Allegorie bildkünstlerisch
auseinandergesetzt hat und Thomann davon Kenntnis
gehabt haben könnte.

83



Abb. 13 Pfaffenmühle, Riss zu Scheibenoberbild, von Nikolaus von Riedt, 1589, lavierte Federzeichnung, 9,6x25,3 cm, Karlsruhe,
Staatliche Kunsthalle.

Werke mit der Pfaffenbeize

Ein mit der Pfaffenmühle verwandtes Motiv ist die
Pfaffenbeize. Ihr begegnet man in mehreren undatierten
Scheibenoberbildern, die mehrheitlich im späteren 16.

Jahrhundert entstanden sein dürften. Eines davon mit der

Signatur Bartholomäus Linggs zeigt Jäger, die mit ihren
Hunden fliehende Pfaffen in Netze treiben. Es ist im Besitz
der Staatlichen Kunsthalle Karlsruhe, wo sich auch ein
Nachriss davon befindet (Inv.XI1307, XI 1246;Abb. 14).35

Als etwas älteres Beispiel ist das Oberbild des Schaffhauser
Glasmalers Hieronymus Lang (um 1520—1582) zu nennen,

das im Besitz des Schweizerischen Nationalmuseums
ist (LM 24755). Verwiesen sei schliesslich auf die beiden
Oberbilder aus unbekannter Hand in der Staatlichen
Graphischen Sammlung München, bei denen dieJäger Falken
in Teufelsgestalt auf Pfaffen hetzen (Inv. 19776, 19777).

Werke mit «Prob des waren Gotes undfalschen Baalsdienst»

Unter diesem Titel Fischarts illustrierte Tobias Stimmer
in seiner Holzschnittfolge zur Bilderbibel von 1576 die im
3. Buch der Könige (Kap. 18) überlieferte Geschichte vom
Opfer des Propheten Elias. In Anlehnung an die entsprechende

Szene in der Bilderbibel Hans Holbeins d.J. aus
der Zeit um 1525/2636 hatte er die gleiche Begebenheit
bereits um 1562 in einem heute nicht mehr existierenden,
durch zwei genaue Kopien dokumentierten Scheibenriss
thematisiert. Der eine dieser Nachrisse wurde 1589 von
Hieronymus Vischer gefertigt, der darauf sein

Monogramm und dasjenige Stimmers festhielt. Er befindet sich

im Victoria and Albert Museum in London (Inv. E. 523-
1911; Abb. 15).37 Der andere bewahrt das Kunsthaus
Zürich (Inv. 1938.992; Abb. 16). Laut seinen Aufschriften
stammt er vom nicht näher bekannten Glasmaler Hans

Abb. 14 Pfaffenbeize, Detail aus Riss mit Scheibenoberbildern, von Bartholomäus Lingg, um 1590, Federzeichnung, 43x32,8 cm,
Karlsruhe, Staatliche Kunsthalle.

84 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



4 îWW 'Dw vW,-w.

Abb. 15 Glaubensprobe des Propheten Elias, Scheibenriss-Kopie,
von Hieronymus Vischer, 1589, Federzeichnung, London, Victoria
and Albert Museum.

Abb. 16 Glaubensprobe des Propheten Elias, Scheibenriss-Kopie,
Hans Schwyter zugeschrieben, um 1590, Federzeichnung, Zürich,
Kunsthaus.

Schwyter aus dem Schwyzer Ort Lachen am Zürichsee
und gelangte 1605 durch Kauf vom Glasmaler Ludwig
Koch an dessen Berner Berufskollegen Hans Rudolf
Lando. Um das Hauptbild von Vischers Nachzeichnung
sind zwanzig mehrheitlich leere Wappenschilde angeordnet,

was darauf hindeutet, dass das verlorene Original
Stimmers als Entwurfzu einer Gesellschaftsscheibe diente.
Im Figurenbild selbst ist die in Fischarts Titel zitierte
Glaubensprobe eindrücklich inszeniert. Veranlasst wurde
sie von Elias, der damit sein dem Baal-Kult verfallenes
Volk zum wahren Glauben zurückführen wollte. So sollten

die Baal-Priester einen Stier als Brandopfer für
ihren Gott vorbereiten, während er dasselbe fürJahwe tat.
Das Feuer sollte dabei vom Gott der jeweiligen Partei
selbst entfacht werden. In der vorderen Ebene des
Figurenbildes ist Elias kniend vor seinem von König Ahab und
dessen Volk umringten Altar zu sehen, aufdem das Opfertier

in den göttlichen Flammen aufgeht. Im Hintergrund
warten die um den Stier auf ihrem Altar versammelten
Priester hingegen vergeblich auf ein Feuerzeichen Baals.

Dadurch erkannten die Israeliten Jahwe als ihren wahren
Gott und gaben Baal und seine Diener der Vernichtung
anheim.

Als Hauptmotiv ist die Glaubensprobe in zwei weiteren
Werken thematisiert. Es handelt sich um die Scheibe des

Stammheimer Pfarrherren Hans Konrad Baumann von
1587 in der Sammlung Goldener Leuen zu Diessenhofen
(Abb. 17)38 und um den wohl einige Jahre früher entstandenen

Scheibenriss mit unbekanntem Wappen im
Schweizerischen Nationalmuseum (LM 24702). Beide Arbeiten
geben die Darstellung in den Grundzügen so wieder wie
die zwei Kopien nach Stimmer und der Holzschnitt
Holbeins. Ihre Hersteller werden sich demnach entweder an
Stimmer oder Holbein, wenn nicht gar an beiden gemeinsam

inspiriert haben. Zudem ist die Glaubensprobe in
mehreren Werken als Oberbild enthalten, nämlich in
der von Johannes Stumpf, Pfarrer zu Stammheim, 1562
dem dortigen Gemeindehaus gestifteten Allianzwappenscheibe,39

in dem um 1593 von Hans Jakob Plepp geschaffenen

Riss mit zwei leeren Wappenschilden im Victoria
and Albert Museum in London40 sowie in der vom Zürcher

Bürgermeister Hans Rudolf Rahn 1607 bei Christoph

Murers Bruder Josias in Auftrag gegebenen Wappenscheibe

im Historischen Museum des Kantons Thurgau zu
Frauenfeld (Inv. T 6461; Abb. 18).41 Unter den angeführten

Werken verdienen die Wappenscheibe von Pfarrer

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 85



Abb. 17 Glaubensprobe,
Bildscheibe Hans Konrad Baumann,
1587, verbleites und bemaltes

farbiges und farbloses Glas,

29,8x20,5 cm, Diessenhofen,

Sammlung Goldener Leuen.

Baumann und Bürgermeister Rahn insofern besondere

Beachtung, als darin die Baal vergeblich anrufenden
Priester durch Tonsur und Kleidung teilweise in Gestalt
katholischer Geistlicher erscheinen.

Werke mit dem Malchopapo

So bezeichnet ist der im Victoria and Albert Museum
bewahrte Scheibenriss (Inv. E 3689-1923) mit der Darstellung

Petri und des von einem kleinen Teufel mit Hirtenstab
begleiteten Papstes, die sich beide um den Schlüssel der

Himmelspforte streiten (Abb. 19).42 Die Wortschöpfung
verbindet den Namen «papa» (Papst) mit demjenigen von
Malchus, dem Knecht des Hohepriesters, dem Petrus bei der

Gefangennahme Christi ein Ohr abschlug. Der Papst wird
in diesem Zusammenhang mit dem Knecht der Mörder
Christi gleichgestellt. Entsprechend ist der Tenor der oben
und unten beigefügten Legenden, denen zufolge der Schlüssel

Petrus den Eingang zum Himmel, dem Papst und seinen
Gesellen jenen zur Hölle eröffnet. Unterhalb der Szene ist in
der Kartusche mit leerem Wappenschild der Name Hans
Rudolf Landos und die Jahreszahl 1607 eingetragen. Davon
ausgehend glaubt Paul Boesch, die Zeichnung sei damals

jViiuftfavfttUum W7i

86 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



Abb. 18 Wappenscheibe Hans

Rudolf Rahn, von Josias Murer,
1607, verbleites und bemaltes

farbiges und farbloses Glas,

31,6x20,9 cm, Frauenfeld,

Historisches Museum des Kantons

Thurgau.

von besagtem Berner Glasmaler gefertigt worden.43 In der
Staatsbibliothek zu Berlin existiert ein ebenfalls in die Zeit
um 1600 zu datierender signaturloser Riss, der in Bild und
Legendentext mit demjenigen in London weitgehend
übereinstimmt (Inv. Ya 1397 kl, Abb. 20).44 Die in beiden

Zeichnungen identisch wiedergegebene Figurenszene

erweist sich als exakte, seitenverkehrte Kopie
des Holzschnittes von Tobias Stimmer für das 1577

anonym erschienene Flugblatt «Malchopapo» (Abb. 21).45 Sein
Autor war aber bestimmt Johann Fischart, der als Lutheraner

und später als Calvinist die Leser seiner Schriften

gegen den Sittenzerfall und das Papsttum mobilisierte.

Der Riss mit dem Gottesstreiter als Kämpfer

gegen die Altgläubigen

Das Museum zu Allerheiligen in Schaffhausen besitzt eine

Zeichnung für ein Scheibenmittelbild, die 1615 vom
dortigen Glasmaler Werner Kübler d. J. (1582—1621) geschaffen

wurde (Inv. B 896; Abb. 22).46 Sie zeigt eine Kriegerfigur

mit Schild und Schwert bei der Abwehr der um sie

schwirrenden «Bösen», die als teilweise feuerspeiende,
pfeilbewaffnete Fabeltiere gestaltet sind und anhand ihrer
Kopfbedeckungen — Tiara, Mitra, Barett — Vertreter der
römischen Kirche darstellen sollen. Der Kriegsmann ist

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 87



.-3 m.p
/a MW? -'•£ " jfj"?

^££8»—5—-Mijfe. ^ J

"'tV .¥'TV AHn^t V.+tAx' .Li) V A" .a^>' 1

^.VAÂ-S->» UfN-tavaS^ -L«^„,,,*-.yÇY j"0

Abb. 19 Malchopapo, Scheibenriss, 1607 oder früher, lavierte

Federzeichnung, London, Victoria and Albert Museum.

Abb. 20 Malchopapo, Scheibenriss, um 1600, lavierte Federzeichnung,

23 x 17 cm, Berlin, Staatsbibliothek.

mit zahlreichen lateinischen Worten beschriftet (siehe

unten), die ihn als Gottesstreiter nach der Beschreibung
im Brief des Paulus an die Epheser auszeichnen: «Darum
ergreifet die ganze Waffenrüstung Gottes, damit ihr am
bösen Tage Widerstand leisten und alles vollbringen und
standhalten könnt! So haltet nun stand, an euren Lenden

gegürtet mit Wahrheit (CINGVLVM VERITAS) und

angetan mit dem Panzer der Gerechtigkeit (LOICA
IVSTICIA) und beschuht an den Füssen (CALCIATVS)
mit Bereitschaft für das Evangelium (EVANGLIO) des

Friedens, und ergreifet bei allem den Schild des Glaubens

(CLIPEVS FIDES), mit dem ihr alle feurigen Pfeile des

Bösen werdet löschen können! Und nehmet an euch den
Helm des Heils (GALVA SALVS) und das Schwert des

Geistes (GLADIVS SPIRITVS), welches das Wort Gottes
ist» (Eph. 6, 13—17).

Werke mit dem Lebensbrunnen und den Irrgläubigen

Die ausführlich kommentierte Allegorie des Lebensbrunnens

findet sich in gleicher Form einerseits in dem vom
Zürcher Glasmaler Hans Jakob Nüscheler d. A. signierten

und 1629 datierten Scheibenmittelbild-Entwurf der

Staatlichen Graphischen Sammlung München (Inv. 40613

Z; Abb. 23)47 und andererseits in einem Scheibenmittelbild-
Fragment in deutschem Privatbesitz (Abb. 24),48 das aus

einer ebenfalls in der Werkstatt Nüschelers angefertigten
Wappenstiftung stammen dürfte. Eine Wappenscheibe
mit der Signatur des Winterthurer Glasmalers Jakob II.
Weber (1637—1685) in Zürcher Privatbesitz weist die
gleiche Allegorie zudem im Oberbild auf (Abb. 25). Weber
schuf sie 1674 im Auftrag der aus Zürich gebürtigen Hans
Heinrich und Georg Hagenbuch. Als Vorlage für die

Darstellung des Fons vitae diente Nüscheler und Weber
die so betitelte Emblemradierung Christoph Murers
(1558—1614). Mit weiteren Murer'schen Radierungen
wurde dieselbe 1622, acht Jahre nach dessen Tod, durch
Hans Heinrich Rordorf im Buch XL. Emblemata miscella

nova veröffentlicht (Abb. 26). Gleichzeitig erschien damals
davon auch ein Flugblatt.49 Als Hauptfigur ist darin der

Prophet Jesaja dargestellt, ausgehend von seinen Worten
«Auf, ihr Dürstenden alle, kommet zum Wasser...» (Is,

Kap. 55, 1). Mit seiner Rechten weist er auf den von den

Evangelistensymbolen umringten Lebensbrunnen, in dessen

Zentrum das Kreuz als Leidenssymbol Christi mit der
daraufsitzenden Heiliggeisttaube steht. Vom Kreuz fliesst
das Blut Christi als Leben spendendes Wasser ins Becken

88 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



giylfc^cu "Pf trc/i>»l> frftu 'Ücrfrnftfr/
©cm pap|}/Da-fid; nennt fein ©Metfor

»JSS* ÎS» 1 ,m {"a> t<t»rmxttoetsa»»«!».SKK»«% B> Of!(nBVll NU C;v«(l il<r«im
îï>m?fii>«<54>luir<îviw!>.->.-a(ra/

3{»f«v^ctwnfli|1>.teiln»f' «SfcWiBJitOSfWgwSKiHnS
»DtA No «ivsnadKw VrtHg /

feavtgra (hntuRunafjoJ y
«4!l!3«pfa&.ffOÄugi0m4uJ/

Wildw e«d)IuiV<lim Jlbtit n.fptidjt/
VnSlÎMafgBuli --MSrjinltfet n^l.3rf«fel- rW.v.lrwtHitlrtrcfÄÄÄjStuabfiSdlMMImi

Yh9^««Ib» faiWfctt Itü|ftt:

»«illPicKwtjgjJBtSptsov«

S&fcmäjinfrtiioUr» aufruft«/
j!!/i&j«vttfrtn»5Tren»2<Bi|ia-'

VnSiUi Rim '«vJi.-fîifmP.îi:
ÎCMPI» vemvbic TtjnP PftftiioSol

«Mt»
W.-.l ct.Vm \W<ti(lftiar<î«frrtiSl.

5>KMti;Jrtfi4) wci|tairiim
«51 fnn» isç,4un tn>a (tutnl

KxtfmMiuitJxUn Citant)
7a7ta0MlfltnfH>7aUâ)l

âUpjltutaiapfutjl vnsintrt.
Ktapianât (rixst P> mfcMmJmJlt
«oc4n<î«ni J.\w««l}!u(Sl|l!n/

ÎN-r .Jaremil fnn an:« ovfc»:

^-n LYm.^Jjinira Rj|J4n«6i/
W.il «ion (Seit« \VV« (Vfl.St sMî»*'SSÄL,

<• ;• 7 7'

Abb. 21 Malchopapo,
Holzschnitt (Einblattdruck),
von Tobias Stimmer, 1577,

kolorierter Holzschnitt,
Zürich, Zentralbibliothek.

und von dort zum knienden gläubigen Christen, der es

trinkend aufnimmt. Den Gegenpol dazu bilden die Häretiker

hinterJesaja, die mit ihren Hacken und Schaufeln auf
der Suche nach dem Abwasser des Aberglaubens und der
Irrlehren sind. Die von Rordorf mit Titeln (Inscriptiones)
und Erläuterungen (Subscriptiones) im Emblembuch her¬

ausgegebenen Radierungen hatte Christoph Murer
ursprünglich als Illustrationen für sein Märtyrerdrama
Edessa geschaffen, worin er unter dem Deckmantel der
frühen Christenpogrome die Verfolgungen der Protestanten

in Frankreich, Deutschland und den Niederlanden

anprangern wollte. Die Zürcher Obrigkeit verhinderte

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 89



Abb. 22 Das Böse abwehrender

Gottesstreiter, Riss zu

Scheibenmittelbild, von
Werner Kubier dem Jüngeren,
1615, lavierte Federzeichnung,
20 x 16,5 cm, Schaffhausen,

Museum zu Allerheiligen.

jedoch die Aufführung dieses Stücks in ihrer Stadt — auch

aus Angst, die Sympathie der katholischen Eidgenossen zu
verlieren.50 Die in Rordorfs Publikation als Emblem IV
abgedruckte Radierung des Fons vitae sollte im Edessa-

Drama den Monolog des Glaubens in der zweiten Szene
des 1. Aktes veranschaulichen. Ausser einem Seitenhieb
aufden Ablasshandel enthält der von Murer dazu verfasste
Text zwar keine Angriffe auf die katholische Kirche,
ebenso wenig die dem Emblem beigefügte Subscriptio
Rordorfs.51 Für die damaligen Bildbetrachtenden lag es

gleichwohl nahe, die dargestellten Irrgläubigen mit ihr in
Verbindung zu bringen.

Werke mit dem Aufzug des Menschenerlösers

und des Antichrists

Als letztes Beispiel sollen die im 17. Jahrhundert in bernischen

Werkstätten entstandenen zwei Glasgemälde
(Abb. 27, 28) zur Sprache kommen, die in Bild und Text
auf ein um 1580 in Deutschland anonym veröffentlichtes
Flugblatt zurückzuführen sind. Dieses befindet sich im
Kunstmuseum Moritzburg in Flalle (Inv. F 310; Abb. 29).52

Darin erscheinen als Antipoden aufeinander zureitend
links Christus als Menschenerlöser, dornenbekrönt und
barfuss auf dem Esel sitzend, sowie rechts der Papst als

90 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



a i * ^

viMff JL t yC~*r{ £*•**"
V*Vv<jèf vt /V &***

«JL Wi-f
^"W<^* wfc

%*«0 LVM» JyMt»* S.f"^

s».«£( jliUftäu'iVjl nuu-W

3fttÄ« u

Abb. 23 Der Lebensbrunnen und die Irrgläubigen, Riss zu

Scheibenmittelbild, von Hans Jakob Nüscheler dem Alteren, 1629,

lavierte Federzeichnung, 22,5 x 17,6 cm, München, Staatliche

Graphische Sammlung.

Abb. 24 Der Lebensbrunnen und die Irrgläubigen, Scheibenfragment

(Mittelbild), Hans Jakob Nüscheler dem Älteren zugeschrieben,
um 1630, verbleites und bemaltes farbiges und farbloses Glas,
23 x 16 cm, Privatbesitz.

Antichrist, stolz auf hohem Hengst auf sein Gegenüber
zutrabend. Auf diese beiden Hauptfiguren beziehen sich
ebenfalls die wiederum antithetisch angelegten Bildpaare
in den vier Ecken. Davon zeigen die oberen zwei kleinen
Rundbilder links Christus bei der Dornenkrönung und
rechts den Papst bei der Inthronisation mit der Tiara sowie
die beiden unteren links Christus als Kreuzträger und
rechts den auf der Sedia gestatoria mit seinem Gefolge
heranrückenden Papst. Ergänzend zur Darstellung
untermauern die beigefügten Texte den positiven respektive
negativen Charakter der beiden Protagonisten. Dem
unbekannten Schöpfer des Flugblattes diente als

Inspirationsquelle die unter dem Titel Passional Christi und Anti-
christi 1521 in Wittenberg erschienene erste reformatorische

Bildkampfschrift. Unter Mitwirkung Luthers und
Melanchthons entstanden, besteht sie aus einer
Holzschnittfolge Lukas Cranachs d. A., worin das gnadenvolle

Leben Christi und das hoffärtige Auftreten des Papstes in
13 Gegenüberstellungen geschildert wird.53 Darunter
sind zwar nicht in identischer, aber doch verwandter Form
auch diejenigen des Flugblattes anzutreffen.

Alle drei antithetischen Bildpaare enthalten ebenfalls
die erwähnten Glasgemälde. Aufgrund ihres hochrechteckigen

Formats sind bei ihnen die Rundbilder aber in
vergrösserter Dimension über und unter die Hauptszene
gesetzt. Von den beiden Scheiben befand sich die ältere
2011 im Zürcher Kunsthandel und ist heute verschollen
(Abb. 27).54 In Auftrag gegeben wurde sie 1633 von Beat
Anderfuhren und Jakob Borter. Über sie ist nichts Näheres

bekannt. Anderfuhren muss aber ein Angehöriger des

gleichnamigen Geschlechts von Iseltwald am Brienzersee

gewesen sein, und die Borler lassen sich in Interlaken und
benachbarten Orten sowie in Brig nachweisen. Bei
Anderfuhrens und Borters Glasgemälde handelt es sich demnach

y-

<0 ffp'

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 91



Abb. 25 Der Lebensbrunnen und die Irrgläubigen, Detail aus Wappenscheibe Hans Heinrich und Georg Hagenbuch, von Jakob II. Weber,
1674, verbleites und bemaltes farbiges und farbloses Glas, Privatbesitz.

wohl um das Erzeugnis einer Werkstatt bernischer Lande.
Das jüngere Glasgemälde bewahrt die Eremitage in
St. Petersburg (Inv. B 137; Abb. 28).55 Es wurde 1684 von
Jakob Minger und dessen Frau Anna Schlupp gestiftet.
Minger war Ammann zu Mülchi, einem Dorf in der Nähe

von Fraubrunnen im Berner Mittelland, und seine
Gemahlin stammte vermutlich aus der nahe davon

gelegenen Gemeinde Grossaffoltern. Beachtung verdienen
ausser diesen zwei Werken die beiden runden
Glasgemäldefragmente des Bernischen Historischen Museums mit
der Dornenkrönung Christi (Inv. 8957; Abb. 30) und der

Krönung des Papstes (Inv. 1929.2; Abb. 31). In Bildkomposition,

Text und den Massen stimmen sie mit den

entsprechenden Rundbildern der Scheiben von 1633 und
1684 weitgehend überein. Damit geben sie sich als Bruchstücke

zweier weiterer analog gestalteter Glasgemälde zu
erkennen. Aufgrund ihres Stiles und ihrer Herkunft aus
dem Berner Oberland dürften sie ebenfalls im Laufe des

17. Jahrhunderts in diesem Gebiet geschaffen worden sein.
Wie der Schöpfer des Flugblattes waren sich bestimmt
auch die Auftraggeber der vier betreffenden Scheiben
über deren reformationszeitlichen Hintergrund im Klaren.

So ist es durchaus möglich, dass sie sich bei der
Themenwahl durch das einleitend genannte Fastnachts¬

spiel Manuels hatten anregen lassen. Ferner stellt sich die

Frage, ob für das eine oder andere der eingangs erwähnten,

von Scheurer mit Manuels Spiel in Bezug gesetzten
Glasgemälde allenfalls gar nicht dieses, sondern das

Abb. 26 Der Lebensbrunnen und die Irrgläubigen, Emblem, von
Christoph Murer, Radierung, 1622, 8,8x 11,8 cm, Zürich,
Zentralbibliothek.

92 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



mrrigtw/jito

-5fnWrfurent
Jarofc "sowpr »3

Abb. 27 Aufzug des

Menschenerlösers und des

Antichrists, Bildscheibe Beat

Anderfuhren und Jakob Borter,
1633, verbleites und bemaltes

farbiges und farbloses Glas,

35,5 x 30,5 cm, unbekannter
Besitz.

besagte Flugblatt die direkte Vorlage abgab (die betreffenden

Glasgemälde werden von Scheurer weder beschrieben
noch datiert).56

Die Werke in neuem Licht

Anhand der besprochenen Beispiele lässt sich nachweisen,
dass während des 16. und 17. Jahrhunderts in allen bedeutenden

reformierten Schweizer Städten — Zürich, Bern,
Basel, Schaphausen, St. Gallen — Scheiben konfessionellpolemischen

Inhalts in Umlauf waren. Bezüglich des Aus-
masses solcher Stiftungen können nur Mutmassungen
angestellt werden, da von den Tausenden damals in der
Schweiz entstandenen Wappen- und Bildscheiben heute

nur noch ein geringer Teil existiert. Die von Paul Boesch

1952 geäusserte Meinung, in der Altschweizer Glasmalerei

seien von Vertretern des Neuen wie des Alten Glaubens

gemachte derartige Stiftungen selten anzutreffen, ist
aber zumindest hinsichtlich der Neugläubigen zu
relativieren.57 Wie Uta Bergmann 2018 am Kolloquium in
Antwerpen aufzeigte, gibt es von katholischer Seite davon
tatsächlich nur wenige, und sie lassen den Schluss zu, dass

dieselbe Glasmalereien vor allem ab der Gegenreformation
zuweilen als Propagandamittel eingesetzt hat,

jedoch weniger oft als die Gegenseite.58 Von dieser hingegen

existieren noch einige solche Zeugnisse. Dass es von
ihr im 16. und 17. Jahrhundert mehr als bislang vermutet
Scheibenstiftungen antipapistischen Anstrichs gab, lässt

sich unseres Erachtens mit Zwingiis Einschätzung der
Glasmalerei erklären. Laut diesem konnte man durch
Kirchenfenster ja «in ghein abgötterey» geführt werden, das

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 93



Abb. 28 Aufzug des

Menschenerlösers und des

Antichrists, Bildscheibe Jakob

Minger und Anna Schlupp,
1684, verbleites und bemaltes
farbloses Glas, 32,4 x 22 cm,
St. Petersburg, Eremitage.

94 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



Abb. 29 Aufzug des Menschenerlösers und des Antichrists,

Flugblatt, um 1580, Radierung, 21 x28,3 cm, Kulturstiftung
Sachsen-Anhalt, Kunstmuseum Moritzburg Halle (Saale).

heisst, er stufte die Glasmalerei als «unschuldiges» Medium
ein.59 Dies mag auch ein Grund sein, weshalb Manuel
nach dem Übertritt in den Staatsdienst zwar den Malerberuf

aufgab, hin und wieder aber weiterhin Scheibenrisse

anfertigte. Jedenfalls war Zwingiis Akzeptanz der
Glasmalerei mitverantwortlich für den enormen Aufschwung,
den diese in den reformiert gewordenen Städten erlebte,
während sie in katholischen Orten wie Luzern oder Zug
erst im Laufe der Gegenreformation richtig zur Blüte
kam.

Wie wir verschiedentlich feststellten, wird das Papsttum

in den besprochenen Werken zum Teil direkt
verunglimpft, zum Teil jedoch nur in verdeckter Form ins
Visier genommen. Ein Musterbeispiel der letzteren Art
bieten die genannten, auf Murers Allegorie im Emblembuch

von 1622 basierenden Glasgemälde, die den Fons

vitae und die nach dem Quell des Irrglaubens suchenden,
nicht näher charakterisierten Personen einander
gegenüberstellen (Abb. 23—26). Aus Rordorfs Emblembuch
wurden damals auch andere der die katholische Kirche
verklausuliert kritisierenden Radierungen Murers in
Scheibenstiftungen übernommen. Genannt seien

beispielsweise die Glaubensprobe,60 das Lehr- und Predigtamt

und sein Widersacher61 oder die Unschuld und
Wahrheit.62 Besondere Beachtung verdienen hierbei die
zwei letztgenannten, komplex angelegten Embleme der
Innocentia und Veritas, die in Murers Dramentext das

Martyrium und die Erlösung der unschuldigen Christen
in Edessa versinnbildlichen. Beide Motive hatte Murer
1598 in einer seiner prachtvollen Scheiben für den
Nürnberger Rat miteinander verbunden. Ferner kehren die
zwei Embleme als Einzelmotive in mehreren Glasgemälden

und Scheibenrissen wieder, darunter auch in von ihm
selbst stammenden Entwürfen.63 Bei der Gestaltung des

Wahrheitsemblems liess sich dabei Murer durch Arbeiten

Stimmers inspirieren, besonders durch die allegorischen

Darstellungen der Wahrheit, die den Angriffen des

katholischen Klerus erfolgreich trotzt, nämlich den Riss
für den Holzschnitt zu Fischarts Bienenkorb von 1579 und
die Zeichnung mit der Versinnbildlichung der durch die
Zeit ans Licht geführten Wahrheit von 1583.64 Verwiesen
sei schliesslich auf die erwähnte, 1607 von Christoph
Murers Bruder Josias für Hans Rudolf Rahn geschaffene
Scheibe, worin im Zentrum des Oberbildes mit der

Darstellung der von Elias veranlassten Glaubensprobe die
Wahrheit gleichfalls in Gestalt von Murers Emblem
erscheint (Abb. 18). Während die genannten, unter Fischarts

Einfluss entstandenen Bilder Stimmers das Papsttum
in bissiger Weise aufs Korn nehmen, wird dieses in
denjenigen Murers nur assoziativ greifbar; die vielschichtigen
Allegorien stehen dort auf gleicher Stufe wie die in der

Gegenreformation von katholischer Seite getätigten
Glasgemäldestiftungen, bei denen sich die antireformatorische
Polemik in einem oft aus Kreisen der Geistlichkeit

hervorgegangenen komplexen theologischen Inhalt
verbirgt.65

Von den aus der Reformationszeit und den anschliessenden

Jahrzehnten stammenden Werken, die im Überblick

zur Sprache kamen, folgt eine ganze Reihe Stimmers

provokativem Duktus, indem sie den Papst und seine

Gefolgschaft direkt als Teufelsbrut hinstellt. Differenzierter

zu klassifizieren sind darunter die Arbeiten, die
mittels alttestamentarischer Exempel den Bilderkult oder
das Messopfer diskreditieren. Die dort dargestellte, den

Götzen huldigende Priesterschaft ist zwar teils explizit als

«katholisch» gekennzeichnet, teils aber auch nicht näher
charakterisiert. Ein weiteres Beispiel für solche in
verschleierter Form auf das Papsttum zielenden Werke bietet
Nikiaus Manuels Scheibenriss von 1527, den das Ashmo-
lean Museum in Oxford bewahrt.66 Er behandelt die

im Johannesevangelium geschilderte Geschichte der
Ehebrecherin, die aufgrund ihrer Verfehlungen von den
Pharisäern und Schriftgelehrten gesteinigt werden sollte
(Jo, Kap. 8). Christus hielt diese jedoch davon ab, indem er
sie aufforderte, es solle jener den ersten Stein werfen, der
ohne Sünde sei. Aufgrund der von ihm angesprochenen
lügnerischen Moral der kirchlichen Machthaber und
Dogmatiker entwickelte sich dieses Motiv zu einem
typischen reformationszeitlichen Thema, das auch in
Glasmalereien künstlerisch umgesetzt wurde. Zum Abschluss
nicht unerwähnt bleiben darf als derartiges Beispiel eines
der bekanntesten Altschweizer Glasgemälde überhaupt,
die um 1532 wohl in der Berner Werkstatt Hans Funks
geschaffene Scheibe mit dem Alten und Jungen Eidgenossen

im Besitz des Bernischen Historischen Museums. In
diesem durch Arbeiten Manuels sowie durch Theaterspiele

und Flugschriften beeinflussten Werk sind die beiden

Hauptfiguren in ein langes Gespräch vertieft.67 Ein
von Zwingli vertretenes Anliegen aufnehmend, fordert
darin der in schlichter Bauerntracht erscheinende Alte
Eidgenosse den prächtig gekleideten jungen Kollegen auf,

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 95



Abb. 30 Dornenkrönung Christi, Scheibenfragment, 2. Viertel
17. Jahrhundert, bemaltes farbloses Glas, 0 10 cm, Bern, Bernisches

Historisches Museum.

nicht mehr dem Reislauf nachzugehen, da er damit die

von seinen Vorvätern errungenen Freiheiten aufs Spiel
setze. Gleichzeitig mahnt er ihn an, in seinem Lande keine
Wölfe zuzulassen, womit er eindeutig auf die katholische
Priesterschaft anspielt.68 Auch dieser die Tugenden der
alten, frommen Eidgenossen repräsentierende Bauersmann

gibt sich damit als Fürsprecher der Reformation zu
erkennen.

Die in den behandelten Glasgemälden und Rissen
verschiedentlich zutage tretenden Einflüsse von Fastnachtsspielen,

Flugblättern oder Druckgrafiken herausragender
Meister wie Stimmer oder Murer unterstreichen den
hohen Stellenwert, den Druckerzeugnisse und Theaterstücke

als Propagandamedien im Glaubenskampf besas-

sen. Zumindest die Befürworter der Reformation schätzten

aber auch die Glasmalerei selbst als Medium zur
Übermittlung ihrer Botschaften. Diesbezüglich wäre es

aufschlussreich, die Bestimmungsorte ihrer Scheibenstiftungen

zu kennen. Diese sind jedoch nur ausnahmsweise
bekannt. An ihren ursprünglichen Standorten erhalten
haben sich so lediglich die Glasgemälde Elans Rudolf von
Erlachs in der Kirche Jegenstorf (Abb. 2) und diejenige des

Pfarrers Johannes Stumpf im Gemeindehaus zu Stammheim

in Zürcher Landen. Zudem sahen wir, dass in der
Kirche Boltigen und vermutlich in einem Privathaus in
Zollikofen bei Bern vormals je ein mit Manuel in Verbindung

gebrachtes Glasgemälde existierte, und ein weiteres
verschollenes, dasjenige von Jakob Ochs, einst die Mühle
von Wagenhausen zierte. Bezieht man die Auftraggeber
in die Überlegungen mit ein, dann lassen sich dazu zumin-

Abb. 31 Papstkrönung, Scheibenfragment, 2. Viertel 17. Jahrhundert,

bemaltes farbloses Glas, 0 10,2 cm, Bern, Bernisches Historisches

Museum.

dest einige Mutmassungen anstellen. Diesbezüglich ist

unter den diskutierten Werken insbesondere die grosse
Zahl von Privatstiftungen bemerkenswert. Mit dem
verschollenen, die Götzenzerstörung durch Josia
darstellenden Glasgemälde der Berner Schiffleutenzunft,
dem ebenfalls nicht mehr erhaltenen, dem Opfer des

Propheten Elias gewidmeten Entwurf Stimmers für eine
unbekannte Gesellschaftsscheibe sowie den Rissen für die
Stadtscheibe von Payerne (Abb. 8), die Schaffhauser Prä-
dikantenscheibe (Abb. 5) und die Schaffhauser Standesscheibe

(Abb. 6) finden sich darunter nämlich nur wenige
Wappengaben von Gemeinschaften oder öffentlichen
Institutionen. Weil wir mit der Schaffhauser Stiftung von
1595 sowie mit derjenigen aus Luzern von 1598 für das

Kloster Rathausen69 von den eidgenössischen Ständen beider

Glaubensrichtungen nur je ein Glasgemälde
konfessionell-polemischen Inhalts kennen, darf angenommen
werden, dass die Alten Orte höchst selten solche Stiftungen

machten, dass sie mit anderen Worten das sie
Verbindende höher einstuften als das Trennende. Trotz ihrer
konfessionellen Streitigkeiten stand für sie die Aufgabe
ihres Bundes zur Zeit der Reformation und Gegenreformation

ja nie wirklich zur Diskussion, das heisst, sie

hielten die politische Kooperation über die religiösen
Grenzen hinweg aufrecht.70 Dementsprechend pflegten
sie damals auch weiterhin die gemeinsam praktizierte
Sitte der Fenster- und Wappenschenkung. Die eidgenössischen

Tagsatzungen bildeten für sie dabei die Plattform,
um die an sie ergangenen Bittgesuche um Fenster und

Wappen zu diskutieren oder um Lösungen in Streitfällen

96 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



zu suchen, die von Glaubensgegnern verübte zerstörerische

Akte an Wappenscheiben betrafen.71 Um die
Bürgerschaften der jeweils andersgläubigen Orte nicht über
Gebühr zu provozieren, werden die eidgenössischen
Stände wohl darauf geachtet haben, wohin die bei ihnen
von Privatpersonen in Auftrag gegebenen konfessionellpolemischen

Scheiben gelangten. Dabei dürften ihre
Regierungen bestrebt gewesen sein, die Anbringung
derartiger Scheiben ausserhalb des eigenen Herrschaftsgebietes

soweit als möglich zu unterbinden, da diese dort
leicht zu einem Konflikt zwischen den Glaubensparteien
hätten führen können (erinnert sei hier an die Scheibe von
Ochs in Wagenhausen). Wie wir sahen, gelangten dieselben

innerhalb der reformierten Lande zuweilen in öffentlichen

Gebäuden wie Kirchen oder Rathäusern zur
Aufstellung. Mehrheitlich bestimmt waren sie dort jedoch
sicher für Privathäuser, für Bauten also, zu denen in der

Regel nur ein relativ kleiner Besucherkreis Zugang hatte.
Im Gegensatz zu den auf Ausgleich bedachten Alten

Orten und deren Institutionen stand es den dortigen Bürgern

als Privatpersonen mehr oder weniger frei, in
Wappengaben ihrer Glaubensgesinnung freien Lauf zu lassen.

Als privat getätigte Stiftungen zu verstehen sind dabei
auch jene konfessionell-polemischen Glasgemälde, in
deren Inschriften sich ihre Auftraggeber als Amtsträger
kundtun. Exemplarisch dafür stehen die von Prädikanten
stammenden Scheiben, die diese aus eigenem Antrieb und
nicht aufAnweisung der Obrigkeit zum Teil vielleicht für
ihre Kirchen oder Pfarrhäuser ausführen liessen.

Eine kurze Betrachtung verdienen zum Abschluss die
Entwerfer und Hersteller der Glasgemälde, von denen

einige selbst als Stifter in Erscheinung traten. Grundsätzlich

lässt sich festhalten, dass sich viele der alteidgenössischen

Glasmaler in Glaubensfragen opportunistisch
verhielten, indem sie zwecks Mehrung ihrer meist bescheidenen

Einnahmen für Kunden beider Konfessionen
arbeiteten und im Extremfall sogar ihre Religionszugehörigkeit

wechselten. Beispiele dafür bieten der Zürcher
Heinrich Ban (1515/20—1599)72 und, wie bereits angedeutet,

Daniel Lindtmayer d. J., der aufgrund materieller Not
und seelischer Bedrängnis 1596 seine Heimatstadt Schaffhausen

samt Frau und Kindern in Richtung Innerschweiz
verliess, wo er laut eigenen Worten «gut katholisch» wurde.73

Mit Nikiaus Manuel aus Bern, Thomas Schmid und
Tobias Stimmer aus Schaffhausen sowie Grosshans Tho-
mann und Christoph Murer aus Zürich lassen sich aber
auch Meister nennen, die sich mit grossem Einsatz für die
reformatorischen Anliegen stark gemacht haben. Unter
ihnen besonders hervorzuheben sind die
Künstlerpersönlichkeiten Manuel, Stimmer und Murer, die durch
ihr Schaffen wesentlichen Anteil an der Verbreitung und
Popularisierung der reformatorischen Ideen hatten. Im
Wissen darum, dass das föderale System der Eidgenossenschaft

eine kriegerische Konfliktlösung nicht überleben
würde, unterstützten allerdings gerade auch Manuel und
Murer die «via media» der Reformation, das heisst das

Zusammenleben beider Konfessionen. Kennzeichnend
hierfür ist Nikiaus Manuels Auftritt als Abgesandter
Berns vor dem Zürcher Rat am 3. Juni 1529, bei dem er
diesem zuredete, von Zwingiis Kriegspolitik abzurücken
und stattdessen mit den katholischen Orten einen Kom-
promiss auszuhandeln.74 Christoph Murer wiederum, der
sich als Schriftsteller und Künstler intensiv mit der
eidgenössischen Geschichte auseinandergesetzt hatte, rief seine
Landsleute verschiedentlich zur Eintracht in politischen
und religiösen Fragen auf. Davon zeugen seine 1580
erschienenen, auch als Flugblätter in Umlauf gebrachten
Radierungen «Entstehungsgeschichte der Eidgenossenschaft»

und «Vermanung an ein Lobliche Eydgnoschaft
zur Einigkeit», deren Bildmotive in der Zeit vor und nach
1600 häufig in Glasmalereien übernommen wurden.75

AUTOR

Rolf Hasler, lie. phil., Kunsthistoriker, Moosweg 24,
CH-3072 Ostermundigen

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 97



ANMERKUNGEN

1 Uta Bergmann / Rolf Hasler, «Meyd diefalschen Lehren schnöd»

— Reformation und Gegenreformation in der Schweizer Glasmalerei des

16. und 17. Jahrhunderts, in: Stained glass in the 17,h century.
Continuity, Invention, Twilight 29th International
Colloquium of the Corpus Vitrearum), hrsg. von Madeleine
Manderick / Isabelle Lecocq / Yvette Vanden Bemden,

Antwerpen 2018, S. 33—39.
2 Samuel Scheurer, Bernerisches Mausoleum. V. Stück: Lehen und

wichtige Verrichtungen Niclaus Manuels, Bern 1742, S. 231.
3 Paul Zinsli, Nikiaus Manuel, der Schriftsteller, in: Nikiaus Manuel

Deutsch. Maler, Dichter, Staatsmann Ausstellungskatalog,
Kunstmuseum Bern), Bern 1979, S. 75—91.

4 Laut Scheurer hinterliess dieses Spiel einen so allgemeinen Ein¬

druck, «dass noch heut zu Tag viele Merckmahle in den Fenste-

ren hin und her im Land darvon anzutreffen sind». Samuel
Scheurer (vgl. Anm. 2), S. 232. Zu Manuels Fastnachtsspiel
und der möglicherweise darauf Bezug nehmenden Zeichnung
aus unbekannter Hand von 1524 in der Universitätsbibliothek
Erlangen: Kat. Manuel (vgl. Anm. 3), Kat.-Nrn. 334, 337,
Abb. 190.

5 Franz Thormann / W. F. von Mülinen, Die Glasgemälde der

bernischen Kirchen, Berno. J. [1896], S. 60.
6 Schweizerisches Institut Für Kunstwissenschaft/Burger¬

bibliothek Bern (Hrsg.), Nikiaus Manuel. Catalogue raisonné

(online): www.niklaus-manuel.ch/werke.aspx?id=l2287168
7 Siehe dazu Anm. 6. - Uta Bergmann / Rolf hasler (vgl. Anm.

1), S. 36.
8 Die Jegenstorfer Scheibe ist im Online-Katalog Vitrosearch des

Vitrocentre Romont abrufbar: https://www.vitrosearch.ch/de/
objects/2251282 (BE_788).

9 Siehe dazu Anm. 6.
10 Die Kunstdenkmäler des Kantons Bern, Bd. 2: Die Stadt Bern. Gesell¬

schaftshäuser und Wohnbauten, von Paul Hofer, Basel 1959,
S. 348, Abb. 349. Zum angeblichen Zyklus aus dem Haus von
Graffenrieds: Online-Katalog Vitrosearch des Vitrocentre
Romont: https://www.vitrosearch.ch/de/objects/2467799 (BE_830).

11 Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, Neue Ausgabe, Bd. 1:

Der Bezirk Schwyz, 1 Der Flecken Schwyz und das übrige
Gemeindegebiet, von André Meyer, Basel 1978, S. 367—

368, Abb. 384. Meyers Vermutung, wonach der Auftraggeber
aufgrund der lateinischen, der Vulgata entnommenen
Textstellen katholischen Glaubens war, lässt sich nicht aufrechterhalten.

12 Das Wappen Sebastian Ramspergers scheint nicht bekannt zu
sein.

13 Jenny Schneider, Glasgemälde. Katalog der Sammlung des Schwei¬

zerischen Landesmuseums Zürich, 2 Bde., Stäfa o. J. [1971], Bd. 1,

Kat.-Nr. 200. — Hans Lehmann, Glasmalerei und Glasgemälde des

alten Zofingen im Rahmen der Stadtgeschichte, Zofingen o. J. [1945],
S. 12-13.

14 Heinrich Türler, Der letzte Propst von Zofingen, in: Blätter für
bernische Geschichte, Kunst und Altertumskunde 3, 1907, Heft
2, S. 125-134.

15 Heinrich Türler (vgl. Anm. 14), S. 125-134.
16 Johann Rudolf Rahn, Konfessionell-Polemisches auf Glasgemäl¬

den, in: Zwingliana, Nr. 2, 1903, S. 356-357. - Hans Lehmann
(vgl. Anm. 13), S. 12-13.

17 Friedrich Thöne, Zwei Risse zu Schafßiauser Prädikantenscheiben

von Thomas Schmid und Hans Caspar Lang, in: Schaffhauser

Beiträge zur vaterländischen Geschichte, Heft 49, 1972, S. 53—

76.
18 Zu seiner Biografie: Rolf Hasler, Die Schaffhauser Glasmalerei

des 16. bis 18. Jahrhunderts Corpus Vitrearum Schweiz, Reihe
Neuzeit, Bd. 5), Bern etc. 2010, S. 130—133.

19 Friedrich Thöne (vgl. Anm. 17), S. 66.

20 Friedrich Thöne (vgl. Anm. 17), S. 67, Taf. 54, 55.
21 Friedrich Thöne (vgl. Anm. 17), S. 67-69.
22 Friedrich Thöne (vgl. Anm. 17), S. 67, Taf. 56.
23 Rolf Hasler, Die Scheibenriss-Sammlung Wyss. Depositum der

Schweizerischen Eidgenossenschaft im Bernischen Historischen

Museum, Bd. 1, Bern 1996, S. 160, Abb. 166.2.
24 Jenny Schneider, Daniel und der Bei zu Babylon, in: Zeitschrift

für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 15, 1954/
55, S. 93-94, Taf. 35.

25 Jenny Schneider (vgl. Anm. 24), S. 94-96, Taf. 35. - Bernhard
Anderes u. a., Zürcher Kunst nach der Reformation. Hans Asper und
seine Zeit Ausstellungskatalog, Helmhaus Zürich), Zürich
1981, Kat.-Nr. 90, Abb. 90.

26 Jenny Schneider (vgl. Anm. 24), S. 94.
27 Jenny Schneider (vgl. Anm. 24), S. 96. - Kurt Pilz, Die Zeich¬

nungen und das graphische Werk des Jost Ammann (1539—1591), in:
Anzeiger für schweizerische Altertumskunde NF 35, Heft 4,

1933, S. 293, Taf. 6.
28 Bernhard Anderes (vgl. Anm. 25), Kat.-Nr. 89, Abb. 89. - Uta

Bergmann / Rolf Hasler (vgl. Anm. 1), S. 36, Abb. 3.
29 Bernhard Anderes (vgl. Anm. 25), Kat.-Nr. 92, Abb. 92.
30 Hans Lehmann, Zur Geschichte der Glasmalerei in der Schweiz,

Frauenfeld/Leipzig 1925, S. 109, Abb. 37. - Paul Boesch, Eine
antipapistische Zeichnung von 1607, in: Zwingliana 9, 1952, S. 488.

-Jenny Schneider (vgl. Anm. 13), Kat.-Nr. 319. - Uta Bergmann

/ Rolf Hasler (vgl. Anm. 1), S. 36, Abb. 4.
31 Ariane Mensger, Die Scheibenrisse der Staatlichen Kunsthalle

Karlsruhe,2Bde.,Köln/Weimar/Wien2012,Bd. 2,Kat.-Nr. 776.
32 Paul Leonhard Ganz, Die Basler Glasmaler der Spätrenaissance und

der Barockzeit, Basel/Stuttgart 1966, S. 102.
33 Ariane Mensger (vgl. Anm. 31), Bd. 1, Kat.-Nr. 313.
34 Tobias Stimmer 1539-1584. Spätrenaissance am Oberrhein Aus¬

stellungskatalog, KunstmuseumBasel), Basel 1984, Kat.-Nr. 154,
Abb. 171.

35 Ariane Mensger (vgl. Anm. 31), Bd. 1, Kat.-Nrn. 301, 302.
36 Christian Müller, Hans Holbein d.J. Die Druckgraphik im Basler

Kupferstichkabinett, Basel 1997, S. 160, 293 (108.46).
37 Elisabeth Landolt, Scheibenrisse von Hieronymus Vischer nach

Tobias Stimmer, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte 42, 1985, S. 115-116, Abb. 1.

38 Rolf Hasler (vgl. Anm. 18), S. 163.
39 Rolf Hasler (vgl. Anm. 18), S. 162—163, Abb. 132. — Johann

Rudolf Rahn (vgl. Anm. 16), S. 357.
40 Paul Leonhard Ganz (vgl. Anm. 32), S. 80.
41 Margrit Früh, Führer durch das Historische Museum des Kantons

Thurgau im Schloss Frauenfeld, Frauenfeld 2001 (2. Aufl.), S. 83.
42 Paul Boesch (vgl. Anm. 30), S. 486-489, Taf. - Jenny Schnei¬

der, Vorlagen für das schweizerische Kunstgewerbe, in: Zeitschrift
für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 16, 1956,
S. 161, Abb. 12. - Uta Bergmann / Rolf Hasler (vgl. Anm. 1),

S. 36.
43 Paul Boesch (vgl. Anm. 30), S. 486. Lando besass in seiner Vor¬

lagensammlung zahlreiche angekaufte Risse. Ob er die Zeichnung

in London selbst ausführte oder erwarb, lässt sich beim
gegenwärtigen Kenntnisstand nicht schlüssig beantworten.
Siehe dazu Marion Gartenmeisters Artikel in vorliegender
Zeitschrift.

44 Nina Maria Klug, Das konfessionelle Flugblatt 1563—1580. Eine
Studie zur historischen Semiotik und Textanalyse Studia Linguis-
tica Germanica 112), Berlin 2012, S. 469, Abb. 132.

45 Kat. Stimmer (vgl. Anm. 34), Kat.-Nr. 158. -Jenny Schneider
(vgl. Anm. 42), S. 161, Abb. 11. - Nina Maria Klug (vgl. Anm.
44), Abb. 27, 121.

46 Friedrich Thöne, Die Zeichnungen des 16. und 17. Jahrhun¬
derts. Museum zu Allerheiligen Schaßhausen Kataloge Schweizer

Museen und Sammlungen 1), Schaffhausen 1972, Kat.-
Nr. 78.

98 ZAK, Band 76, Heft 3/2019



Thea Vignau-Wilberg, Christoph Murer und die «XL. Emhlemata

miscella nova», Bern 1982, S. 103, 258, Abb. 13.

Uta Bergmann / Rolf Hasler (vgl. Anm. 1), S. 38.
Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 53, 101-103, Abb. 7, 8.

Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 70.

Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 70—71, 101—102.

Nina Maria Klug (vgl. Anm. 44), S. 98—102, 254-255, 466,
Abb. 15,47, 123.
Das in der Zentralbibliothek Zürich vorhandene Exemplar
dieses Passionais ist online abrufbar: https://www.e-rara.ch/
zuz/doi/10.3931/e-rara-18720.
Katalog zur 123. Kunst- und Antiquitätenauktion 12. bis 16. Dezember

2011, Schuler Auktionen, Zürich 2011, Kat.-Nr. 590.

Elena Shlikevich, Stained glass from the 16'l'—18'h centuries in the

Hermitage collection Ausstellungskatalog, Eremitage St. Petersburg),

St. Petersburg 2010, Kat.-Nr. 65.

Samuel Scheurer (vgl. Anm. 4), S. 231—232.

Paul Boesch (vgl. Anm. 30), S. 488.
Uta Bergmann / Rolf Hasler (vgl. Anm. 1), S. 38.
Bernd Moeller, Nikiaus Manuel Deutsch. Ein Maler als

Bilderstürmer, in: Zwingliana 23, 1996, S. 83—104.

Dieses 1622 auch als Flugblatt erschienene Emblem zeigen mehrere

Scheibenrisse und Glasgemälde des 17. Jahrhunderts: Paul
Boesch, Die Toggenburger Scheiben 75. Neujahrsblatt Historischer

Verein des Kantons St. Gallen), St. Gallen 1935, Kat.-Nrn.
146, 170, Abb. 17, 22. - Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47),
S. 113-114, 265, Abb. 58, 59, 62, 63.

Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 92-94, 267—268,
Abb. 78, 82. Das Emblem des Lehr- und Predigtamts gibt eine
Rundscheibe von 1684 des Bernischen Historischen Museums
wieder (Inv. 1929.12); vgl. dazu den Online-Katalog Vitro-
search des Vitrocentre Romont: https://www.vitrosearch.ch/
de/objects/2252590.
Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 106-107, 271-272,
Abb. 116, 120.

Paul Boesch, Die alte Glasmalerei in St. Gallen 96. Neujahrsblatt

Historischer Verein des Kantons St. Gallen), St. Gallen
1956, Kat.-Nrn. 35, 36, Abb. 15. - Thea Vignau-Wilberg (vgl.
Anm. 47), S. 106-107, 271-272, Abb. 117-119,121.-UtaBerg-
mann, Die Freiburger Glasmalerei des 16. bis 18.Jahrhunderts Corpus

Vitrearum Schweiz, Reihe Neuzeit 6), Bern etc. 2014, Bd. 2

(Kat.), S. 899, Abb. 372.3.
Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 107, Abb. 123, 124. —

Kat. Stimmer (vgl. Anm. 34), Kat.-Nrn. 168, 245, Abb. 166,
241.

Uta Bergmann / Rolf Hasler (vgl. Anm. 1), S. 38.

Kat. Manuel (vgl. Anm. 3), Kat.-Nr. 292, Abb. 168.

Kat. Manuel (vgl. Anm. 3), Kat.-Nr. 303, Abb. 170. — Rolf
Hasler, «Edellüt sind puren worden, und die puren edellüt» — Zur
Scheibe mit dem Alten undJungen Eidgenossen, in: Word and Image

27th International Colloquium of the Corpus Vitrearum),
York 2014, S. 86-92, Abb. 1, 3.

Paul Boesch (vgl. Anm. 30), S. 488.
Uta Bergmann / Rolf Hasler (vgl. Anm. 1), S. 33-34,
Abb. 1.

Randolph Head / Bertrand Forclaz / ElisabethJoris,
Unerwartete Veränderungen und die Herausbildung einer nationalen Identität,

in: Die Geschichte der Schweiz, hrsg. von Georg Kreis,
Basel 2014, S. 193—253. — Thomas Maissen, Religiöses Patt und

konfessionelle Allianzen: Dynamiken und Stagnation in der Eidgenossenschaft

von 1531 bis 1618, in: Die Schweizerische Reformation.
Ein Handbuch, deutsche Ausgabe hrsg. von Martin Ernst Hir-
zel / Frank Mathwig, Zürich 2016, S. 595-623.
Andreas Würgler, Die Tagsatzung der Eidgenossen, Epfendorf/
Neckar 2013, S. 435-441.
Uta Bergmann (vgl. Anm. 63), Bd. 1, S. 211-215.
Rolf Hasler (vgl. Anm. 18), S. 123—127.

Ulrich Im Hof, Nikiaus Manuel als Politiker und Förderer der

Reformation, 1523—1530, in: Kat. Manuel (vgl. Anm. 3), S. 92—99.

Thea Vignau-Wilberg (vgl. Anm. 47), S. 14—18, 62—66,
Abb. 137, 138.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 10: © Kupferstichkabinett des Kunstmuseums Basel.

Abb. 2: © Kirchgemeinde Jegenstorf/Vitrocentre Romont
(Foto Yves Eigenmann).
Abb: 3: © Nikolaus von Reding (Foto Georg Sidler), Schwyz.
Abb. 4, 9, 12: © Schweizerisches Nationalmuseum, Zürich.
Abb. 5, 6, 7, 16: © Kunsthaus, Zürich, Grafische Sammlung.
Abb. 8: nach: Hasler 1996, Abb. 166.2 (vgl. Anm. 23).
Abb. 11, 23: © Staatliche Graphische Sammlung, München.
Abb. 13, 14: © Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe.
Abb. 15: nach: Landolt 1985, Abb. 1 (vgl. Anm. 37).
Abb. 17: © Vitrocentre Romont.
Abb. 18: © Historisches Museum des Kantons Thurgau,
Frauenfeld/Vitrocentre Romont.
Abb. 19: ©Joseph Spooner, London.
Abb. 20: nach: Klug 2012, Abb. 132 (vgl. Anm. 44).
Abb. 21, 26: © Zentralbibliothek, Zürich, Graphische Sammlung
und Fotoarchiv.
Abb. 22: © Museum zu Allerheiligen, Schafihausen.
Abb. 24, 25: Autor.
Abb. 27: © Schuler Auktionen, Zürich.
Abb. 28: nach: Shlikevich 2010, Abb. 65 (vgl. Anm. 55).
Abb. 29: © Kulturstiftung Sachsen-Anhalt.
Abb. 30: © Bernisches Historisches Museum, Bern
(Foto Christine Moor).
Abb. 31: © Bernisches Historisches Museum, Bern
(Foto Yvonne Hurni).

ZAK, Band 76, Heft 3/2019 99



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Im zur Zeit der Reformation und Gegenreformation in der Alten
Eidgenossenschaft ausgetragenen Glaubenskampf haben die
Neugläubigen weit mehr als die Gegenseite die Glasmalerei als

Propagandamedium eingesetzt. Während von katholischen Auftraggebern

nur wenige, namentlich während der Gegenreformation
entstandene Glasgemälde konfessionell-polemischen Inhalts bekannt
sind, ist von reformatorischer Seite aus der Zeit zwischen 1520 und
1700 eine stattliche Anzahl derartiger Scheiben dokumentiert. Dabei
handelt es sich hauptsächlich um private Stiftungen, die mehrheitlich

für Privathäuser und nur gelegentlich für öffentliche Bauten wie
Kirchen oder Rathäuser bestimmt waren. Dies lässt den Schluss zu,
dass die Alten Orte beider Glaubensrichtungen zur Aufrechterhaltung

ihrer politischen Kooperation sich mit gegenseitigen offenen

Provokationen in Form gemalter Scheiben zurückhielten. Die
Bürgerinnen und Bürger hatten als Privatpersonen hingegen die

Möglichkeit, in Wappengaben den Glaubensgegner in
polemischaggressiver oder verdeckter Weise aufs Korn zu nehmen.

Nelle guerre di religione combattute nella Vecchia Confederazione ai

tempi délia Riforma e della Controriforma, i seguaci della Riforma
usarono la pittura su vetro come mezzo di propaganda molto più
della controparte. Se sul versante cattolico sono poche le vetrate a con-
tenuto confessionale-polemico note, commissionate segnatamente
durante la Controriforma, sul versante riformato puö essere docu-
mentato un numéro considerevole di vetrate realizzate tra il 1520 e il
1700. Si tratta principalmente di reperti commissionati da fondazioni
private, destinati prevalentemente ad abitazioni private e solo occasio-
nalmente a edifîci pubblici corne le chiese o i municipi. Questa consta-
tazione porta alla conclusione che, per salvaguardare la loro coopera-
zione a livello politico, i Cantoni di entrambe le fedi hanno preferito
rinunciare a utilizzare i vetri dipinti come forma di propaganda evi-
tando cosi provocazioni aperte. Al contempo, i cittadini, invece, in

quanto persone private, hanno usufruito dell'opportunità di prendere
di mira in modo polemico, aggressivo e occulto la fede della controparte.

RÉSUMÉ

Dans le cadre des guerres de religion ayant marqué l'ancienne
Confédération à l'époque de la Réforme et de la Contre-Réforme,
les protestants ont utilisé la peinture sur verre, comme instrument de

propagande, bien plus souvent que leurs adversaires. Si l'on ne
connaît que quelques vitraux au contenu confessionnel et polémique
pro-venant de commanditaires catholiques, un nombre considérable
de vitraux de ce genre est documenté, du côté protestant, durant
la période comprise entre 1520 et 1700. En l'occurrence, il s'agit
principalement de donations de particuliers, destinées le plus souvent
à des maisons privées et seulement en de rares occasions à des

bâtiments publics tels que des églises ou des hôtels de ville. Cela permet
de conclure que les anciens cantons de confession soit catholique soit

protestante s'abstenaient de se provoquer ouvertement les uns les uns
à travers des vitraux, et ce, dans le but de préserver leur coopération
politique. En revanche, les citoyennes et citoyens avaient la possibilité,
en tant que particuliers, de s'en prendre à leurs adversaires religieux,
au moyen de donations d'armoiries, sur un ton polémique et agressif
ou d'une manière dissimulée.

SUMMARY

In the course of religious conflict during the reformation and the

counter reformation in the Old Swiss Confederacy, followers of the

new confession made much more use ofglass painting as a medium of
propaganda than their opponents. Few glass paintings with polemic,
denominational subject matter are known to have been commissioned

by Catholics during the counter reformation, while a substantial

number of stained-glass panels for reformers are documented
between 1520 and 1700. The latter were commissioned largely by
private foundations for personal use and only occasionally for public
buildings such as churches or town halls. This leads to the conclusion
that the so-called old states were hesitant about hazarding their
political cooperation by exploiting stained-glass panels for openly
provocative purposes. On the other hand, private citizens had the

opportunity to make aggressively polemic or more subtle fun of their
religious opponents in the form of donated panels.

100 ZAK, Band 76, Heft 3/2019


	Altschweizer Glasmalereien als konfessionelles Propagandamedium

