
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 74 (2017)

Heft: 2

Artikel: Die romanischen Wandmalereien von Müstair

Autor: Goll, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-731252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-731252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die romanischen Wandmalereien von Müstair

von Jürg Göll

Das Kloster St. Johann in Müstair (Abb. 1) wurde primär
aufgrund seiner einzigartigen Wandmalereien in die Liste
der UNESCO-Welterbestätten aufgenommen. Allen
voran stand hierbei der karolingische Freskenzyklus
im Fokus, der die Kirche einst bis in den letzten Winkel

ausschmückte. Die Malereien wurden 1894 entdeckt
und zwischen 1947 und 1951 freigelegt. 2007 konnte das

100-jährige Desiderat eines Katalogs der karolingischen
und romanischen Wandmalereien in der Klosterkirche
mit einer Publikation erfüllt werden.1 Im Schatten dieser
kirchlichen Fresken weist das Kloster eine ganze Reihe
von früh- und spätromanischen Wandmalereien auf.
Ihnen und einigen zugehörigen Stuckaturen soll hier die
notwendige Aufmerksamkeit geschenkt werden.2 Sie
sind in Abb. 2 tabellarisch erfasst. Die Ziffern in eckigen
Klammern [0] beziehen sich auf diese Übersicht.

Josef Zemp (1869-1942), der noch während seiner
Forschungen zum Kloster Müstair als Assistent und kurz
danach als Vizedirektor des Schweizerischen
Landesmuseums in Zürich amtete, kommt das Verdienst zu,
zusammen mit Robert Durrer (1867-1934) die Wandmalereien

entdeckt und in die Kunstgeschichte eingeführt
zu haben.3 Ihre grossformatige Publikation ist zwischen
1906 und 1910 in Faszikeln erschienen. Darin haben sie

die wichtigsten romanischen Objekte aufgeführt, die hier
nach dem aktuellen Forschungsstand beleuchtet werden.
Ihre Zusammenstellung wurde auch als Wunschkatalog
für die im Aufbau begriffene Sammlung des
Landesmuseums genutzt. Man hat Möbel, Ausstattungsstücke
und mit dem Hohenbalkenzimmer4 eine ganze Stube
angekauft. Zemp selber bemühte sich darum, Fresken
aus dem Dachraum der Kirche ablösen und nach Zürich
überführen zu lassen.5 Parallel dazu wurden Stuckaturen

und Bauskulpturen in Gips abgegossen.6

Baugeschichtlicher Abriss des Klosters Müstair

Müstair liegt südlich des Alpenhauptkamms, in der
Südostecke der Schweiz im Kanton Graubünden,
angrenzend an das heute italienische Südtirol. Historisch
gesehen befand es sich in einer ähnlichen Situation im
Südostwinkel von Churrätien, eingebettet in ein wichtiges

Weg- und Passsystem, geografisch, wirtschaftlich und
kulturell stark nach Süden ausgerichtet. Der Legende
nach soll Karl der Grosse selbst das Kloster gegründet
haben, als er nach der Unterwerfung der Langobarden
774 über den Umbrailpass nach Norden zurückkehrte.
Tatsächlich wurden die ältesten Bauhölzer für die
Klosterkirche im Jahr 775 gefällt.7

Die karolingische Klosteranlage - im Plan blau
dargestellt - bildet ein grosses, planmässiges Rechteck mit
zweigeschossigen Bauten (Abb. 2). Die Klosterkirche
liegt in der Nordostecke, die Heiligkreuzkapelle in der
Südostecke. Die Kirche besteht aus einem Saal mit drei
Apsiden und zugehörigen seitlichen Gängen. Nach
einem Brand wurde um 960 der Plantaturm errichtet (das
violette Quadrat). In diesem ottonischen Wohn- und
Wehrturm ist heute das Klostermuseum untergebracht.
Nach einer weiteren Brandkatastrophe erbauten sich die
Bischöfe von Chur ab 1035 eine Residenz mit Atrium:
im Plan ist die Anlage rosa eingezeichnet anstelle des

blauen Nordtrakts. Die Wohnbauten im Westflügel wurden

um 1167 dem neu gegründeten Frauenkonvent
geschenkt. Grosse Teile wurden nach der Brandschatzung
von 1499 durch tirolische Truppen im heute noch stark
prägenden Stil der Spätgotik neu ausgebaut oder neu
errichtet. Müstair ist heute noch ein lebendiges
Benediktinerinnen-Kloster.

Abb. 1 Müstair, Kloster St. Johann. Gesamtüberblick mit
Heiligkreuzkapelle, Klosterkirche und Plantaturm, gegen Südwesten.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 81



Abb.2 Müstair,KlosterSt.Johann,
Grundrissplan. Standorte der
karolingischen und romanischen
Wandmalereien und die wichtigsten

Bauetappen vor 1300: grau
aktueller Bestand, blau karolin-
gisches Gründungskloster ab 775,
violett Plantaturm ab 958, rosa
frühromanische Bischofsresidenz
ab 1035, rot romanisch, zweite
Hälfte 12. Jahrhundert.

Die Heiligkreuzkapelle

Die doppelgeschossige Heiligkreuzkapelle entstand
in der frühen Klosterzeit.8 Das Untergeschoss diente
als Bestattungsraum, das Obergeschoss stellt eine Art
Residenzkapelle dar. Der Typus des zentralisierenden
Trikonchos weist sie zudem als Sepulkral- und
Memorialkapelle aus.

Das Obergeschoss der Kapelle wurde mit
Marmorschranken, Wandmalereien und Stuckaturen
ausgeschmückt. Die ältesten Wandmalereien [1J stammen
aus der Erbauungszeit. Sie sind schlecht erhalten, zeugen

aber von einer erstaunlichen Bilddynamik. Der
Nachweis von figürlicher Malerei an der östlichen Aus-
senfassade ist als Rarität hervorzuheben [2] (Abb. 3).

82

Man erkennt einen halben Kopf mit Mittelscheitel und
einem Blattdiadem, dazu ein schlankes Kreuz. Als
Bildthema könnte die heilige Helena vermutet werden,
welche das Kreuz auffindet und auf ein hypothetisches
Christusbild in der mittleren Blendnische blickt. Diese
Fassadenmalerei entstand in der Bauzeit, wurde aber
in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts aufgefrischt.
Stilistisch passt die Überarbeitung zur Ausmalung
der Klosterkirche [3]. Im Kapelleninnern blieben von
der frühromanischen Übermalung [9, 10] nur einige
Buchstaben einer Weiheinschrift und Spuren eines
deckenbegleitenden Mäanders sichtbar. Es folgen
spätmittelalterliche und neuzeitliche Malschichten. Die
Konservierungs- und Restaurierungsarbeiten sind
immer noch im Gang.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017



Karolingische und romanische Wandmalereien im Kloster Müstair: Übersicht in chronologischer Reihenfolge. Standorte siehe Abb. 2.

Nr. Standort Datierung

1 Heiligkreuzkapelle, Obergeschoss, volle Ausmalung und Stuck Ende 8. Jh.

2 Heiligkreuzkapelle, Ostfassade, figürliche Malerei Ende 8. Jh./l. Hälfte 9. Jh.

3 Klosterkirche, volle Ausmalung 1. Hälfte 9. Jh.

4 Klosterkirche, Nordannex, Heiligenleben 1. Hälfte 9. Jh.

5 Kloster, Südtrakt, Freskenfragmente, Grabungsfunde 1. Hälfte 9. Jh.

6 Klosterkirche, Nord- und Südannex, Bildszenen 1. Hälfte 9. Jh.

7 Kreuzgang Ostflügel, Malereireste 9./10. Jh.

8 Klosterkirche, Nordannex, Übermalungen 10. Jh.

9 Heiligkreuzkapelle, Obergeschoss, Weiheinschrift nach 1021

10 Heiligkreuzkapelle, Obergeschoss, Mäander 11./12. Jh.

11 Westtrakt, Niklauskapelle, gemalte Weiheinschrift von Bischof Tietmar 1040-1070

12 Westtrakt, Niklauskapelle, Mäander 1040-1070

13 Westtrakt, Treppenhaus, Mäander 1040-1070

14 Klosterkirche, Weiheinschrift von Bischof Norpert 1087

15 Klosterkirche, Mäander 1087

16 Klosterkirche, Nordannex, Metopenmäander 1087

17 Kreuzgang Ostflügel, Inschrift zu den Bestattungen 11712. Jh.

18 Westtrakt, Ulrichskapelle, Stuck- und Malereiausstattung 12. Jh.

19 Westtrakt, Residenzsaal 20/21, christologischer Zyklus um 1170

20 Klosterkirche, Ostwand, Neuausmalung kurz nach 1200

21 Klosterkirche, Südannex, Malereifragmente kurz nach 1200

22 Westtrakt, Niklauskapelle, Ostseite, Neuausmalung kurz nach 1200

23 Kreuzgang Ostflügel, Gewandzipfel, Säule und Inschrift 12./13. Jh.

24 Klosterkirche, Südannex, Mäander 13. Jh.

25 Westtrakt, Residenzsaal 20, Spuren eines Mäanders 13. Jh.

26 Kreuzgang Ostflügel, breiter Zyklus mit hieratischen Personen 13./14. Jh.

Früh- und hochmittelalterliche Malereien in der Klosterkirche

Die Klosterkirche wurde nicht unmittelbar nach der
Errichtung, sondern erst in einem Abstand von ein bis
zwei Generationen in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts

freskiert [3] (Abb.4). Das Grossartige daran ist
die lückenlose Ausmalung mit einem Zyklus nach einem
hochkomplexen theologischen Programm. Der Malereizyklus

beginnt oben im Süden mit der Davidsgeschichte
aus dem Alten Testament. Es folgen drei christologische
Register von der Jugendzeit Christi über sein Wirken
in der Welt bis zur Passion. Nach den Szenen mit der
Kreuzigung, dem Abstieg in den Hades und dem leeren
Grab folgt die Auferstehung, an welche mit Messfeiern
am Hauptaltar regelmässig erinnert wird. Über dem Altar

ist die Himmelfahrt dargestellt (Abb. 5), und an der
Westwand gegenüber sind die Wiederkunft Christi und
das Jüngste Gericht wiedergegeben.

Abb. 3 Figürliche Aussenmalerei [2] aus karolingischer Zeit,
Kopf mit Blattdiadem und ein Kreuz. Müstair, Heiligkreuzkapelle,
Ostgiebel.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 83



die Altarpatrozinien erwähnen (Abb. 6).1U Im Dachraum
der Kirche sind über den spätgotischen Gewölben noch
Teile der mittelalterlichen Kirchenausmalung sichtbar.
Dazu gehört auch eine simple Mäandermalerei [15],
die auf Flickstellen nach einem Brand im beginnenden
11. Jahrhundert freskal abgebunden hat.11 Anhand der
Reste lässt sich immerhin feststellen, dass sie nicht identisch

ist mit den Mäandern im Westtrakt [12,13] und im
Nordannex [16]. Sie setzt zumindest eine teilweise
Überdeckung der karolingischen Wandmalerei voraus.

Im Nordannex, also im nördlichen Nebenraum der Kirche,

befand sich die Benediktskapelle, deren karolingische
Wandbilder unter anderen den Tod des Heiligen darstellen
[41.» Nach einer ersten Übermalung [8], vermutlich im
10. Jahrhundert, wurden diese Fresken im 11. Jahrhundert
vollflächig zugedeckt, und das Bildprogramm wurde auf
einen perspektivischen Mäander mit Metopenbildern [16]
entlang der flachen Decke reduziert (Abb. 7). Mit Metopen
werden hier die Intervalle innerhalb eines Mäander-
Ornaments bezeichnet. Im vorliegenden Fall handelt es sich

Abb. 5 Ausschnitte aus den Wandbildern 085 und 086 vor der Ablösung. Auf den Inseln der romanischen Fresken [20] sind von links das
Lamm Gottes, ein Palmettenfries, ein Mäander und darunter das Opferlamm Abels sowie die Segenshand Christi aus der Feuerwolke
zu erkennen. Sie liegen auf der karolingischen Schicht [3] mit der Himmelfahrt Christi und den erschrockenen Aposteln; rechts die von
Engeln hochgetragene Mandorla mit dem Brustbild Christi. Das vertikale Perlband links der Mitte ist romanische Seccomalerei direkt
auf dem karolingischen Fresko. Aquarellierte massstäbliche Zeichnungen von Josef Zemp zwischen 1894 und 1904.

Abb. 4 Karolingische und romanische Wandmalereien [3] und
[20], spätgotische Pfeiler und Gewölbe. Müstair, Klosterkirche
St. Johann, Innenraum von der Empore gegen Nordosten.

Das Nachleben dieser karolingischen Fresken ist nicht
einfach zu klären. Es zeigt sich, dass schon im 10.

Jahrhundert sowohl in der Klosterkirche wie auch in der
Heiligkreuzkapelle zumindest partielle Übermalungen und
Tünchungen stattgefunden haben [8].® Brände und
Wasserschäden führten 1087 zu einer Neuweihe der Klosterkirche.

Davon sind zwei gemalte Inschriften erhalten
[14], die den weihenden Bischof, das Weihedatum und

um Vogelpaare, die aus einem Kelch trinken. Die Vögel
sind abwechselnd rot und weiss mit kräftig roten Konturen

gemalt. Die Flügel sind angelegt, die Füsse stehen auf
dem begleitenden Rahmenband, und die langen Schnäbel
krümmen sich in den Kelch hinein. Der Kelch besteht aus
einem dreieckigen Fuss, einem runden, weissen Nodus
und einer konkaven Cuppa. Er ist rot mit goldgelben Rahmen

und weissen Punkten. Die Bilder sind schlichte sche-

84 ZAK. Band 74. Heft 2/2017



Abb. 6 Weiheinschrift von 1087

[14] als Kalkmalerei, darunter
der karolingische Mäander [3],
rechts der romanische Mäander

und Wandbild Nr. 098r [20],
oben Wandmalerei mit Inschrift
von 1597, links der Tabernakel
von 1488. Müstair, Klosterkirche
St. Johann, Mittelapsis.

Abb. 7 Mäander [16] mit gegenständigen Vögeln und Kelch,
1087 Müstair, Klosterkirche, Nordannex.

matische Zeichnungen von eher geringem künstlerischem
Wert. Auch der Mäander ist äusserst einfach gefaltet.
Auffallend sind seine abgerundeten Ecken.

Die Tendenz, den repetitiven Verlauf des Mäanders mit
Intervallen aufzulockern, zeichnet sich bereits früh ab. In
der Klosterkirche sind im Abschlussband der Sockelzone
[3] perspektivische Prismen gegenläufig zum Verlauf des

Mäanders eingefügt; es gibt aber auch gleichläufige Exemplare,

die sich besser integrieren (Abb. 6 Mitte unten).13
Solche durchdringen auch die Mäandermalereien am
Bodensee, in Reichenau Oberzell D und in Goldbach D
(zweite Hälfte 10. Jahrhundert).14 Im 11. Jahrhundert
weiten sich die Zwischenräume und werden mit
eigenständigen Bildern von Vögeln, Fischen, Tieren,
Fabelwesen, Gegenständen (zum Beispiel Kronen) und
zuletzt mit Büsten von Personen belegt. Dabei gewinnen
die Metopen im Vergleich zum Mäander immer mehr
Bildraum.15 Die Tradition setzt sich bis ins 12./13. Jahr-

Abb.8 Gemalte Grabinschrift [17], Ende 11./12. Jahrhundert.
Müstair, östlicher Kreuzgangflügel, gegen Osten.

hundert fort.16 Der frühromanische Metopen-Mäander
von Müstair darf anhand von Stil, Personen- und
Baugeschichte vermutlich mit der obgenannten Weiheinschrift
von 1087 in Verbindung gebracht werden [14].17

Die Malereiabfolge im östlichen Kreuzgang

Im östlichen Kreuzgang finden sich verschiedene Malereireste

aus mindestens vier Phasen. Sie dokumentieren,
dass die Westfassade der Kirche und des Plantaturms im
Mittelalter immer mindestens mit einer Teilbemalung
geschmückt war.

Die älteste besteht aus schwierig zu identifizierenden
Farbspuren an der Kirchenwand [7], Es sind Kalkmalereien

aus karolingischer Zeit, denn sie liegen direkt auf
einer tränenden Kalkschlämme, wie sie im Nordannex
grossflächig festzustellen ist.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 85



Am ottonischen Plantaturm ist eine zehnzeilige
Inschrift [17] gemalt. Sie berücksichtigte mit ihrem oberen
Ende die Flachdecke des angebauten frühromanischen
Kreuzgangs und muss daher jünger sein als 1035. Die
Buchstaben sind mit Schwarz auf weisser Grundfläche
gemalt. Es handelt sich um eine Kapitalis mit unzialen
Elementen, die dem Charakter nach aus dem späten
11. Jahrhundert stammen. Der Inhalt bezieht sich auf die
Bestattungen im Kreuzgang (Abb. 8).18

An der äusseren Kirchenwand liegt eine weitere
Kalkmalerei [23] auf der karolingischen Schicht [7].
Folgende Elemente lassen sich erkennen: gelbes Textil mit
harten Falten und spitzem Zipfel; eine Marmorsäule
mit Halsring und Knospenkapitell; darauf ruht ein
Gebälk; auf dem Architrav ein Inschriftenband und ein
Metopenmäander; darunter ein waagrecht gespanntes
Inschriftenband zwischen zwei Linien; etwas tiefer - nur
schwach zu erkennen - ein drittes Inschriftenband. Die
Gewandfigur wirkt altertümlich, die Inschrift erscheint

Abb. 9 Westtrakt mit der Doppelkapelle St. Ulrich und Nikiaus
(rosarote Anlage in Abb. 2), nach 1040. Müstair, Blick über den
Nordhof gegen Westen.

romanisch - die Bereicherung mit Schriftbändern war im
2. und 3. Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts sehr beliebt.19

Das Säulenkapitell hingegen tendiert bereits zur Bildung
von Eckknospen. Daraus resultiert eine eher späte
Datierung ins 12. oder 13. Jahrhundert.20

Auf der Kalkmalerei [23] und auf der Inschrift [17]

liegen Inseln einer einst durchgehenden Freskenschicht
[26], An einer Stelle ist der Unterteil von kostbar ge-
wandeten Figuren in Frontalansicht festzustellen. Eine
Person trägt ein Brokatgewand mit weiss gemalten
Kreismotiven auf rotem Grund und einen Mantel mit
Hermelinbesatz.21 Die ornamentalen Textilmuster kommen

in der umgebenden Kunstlandschaft seit dem frühen
13. Jahrhundert vor, haben jedoch ein langes Nachleben.
Den Hermelinbesatz und die floralen Motive unter den
Füssen möchte man eher ins spätere 13., wenn nicht gar
ins 14. Jahrhundert datieren.

Malerei- und Stuckausstattung in der frühromanischen
Bischofsresidenz

Um 1035 hatte sich der Bischof von Chur eine
Zweitresidenz im Kloster Müstair gebaut (Abb. 2, rosa, und
Abb. 9).22 Sie besteht aus einem Atrium mit Umgang,
der ab dem 12. Jahrhundert von den Nonnen als Kreuzgang

benutzt wurde. Im Westtrakt wurde ein zentraler
Eingangsturm gebaut. Im zweigeschossigen Nordflügel
befanden sich repräsentative Säle. Zwischen Wohntrakt
und Kreuzgang liegt die Erschliessungsebene mit einer
zweiläufigen Treppe.

Die Eingangsachse führte vom Eingangsturm durch
den Atriumshof auf direktem Weg in die Kirche. Dort,
wo sich diese Achse mit dem Umgang kreuzte, wurden
quadratische «Entrées» gebaut. Der nachfolgende
Bischof hat diese Achse sogleich wieder aufgegeben und
anstelle des westlichen «Entrées» eine doppelgeschos-
sige Residenzkapelle errichtet. Die Kapellen, der
Mittelturm, die nördlichen Säle und ein Teil des Treppen-

Abb. 10 Weiheinschrift [11]
von Bischof Tietmar zwischen
1040 und 1070. Müstair, Westtrakt,

Niklauskapelle.

86 ZAK, Band 74, Heft 2/2017



Abb. 11 Mäander [13] aus der Bauzeit von Bischof Tietmar
zwischen 1040 und 1070. Müstair, Westtrakt, Treppenschacht 146,

gegen Südosten.

Abb. 12 Malereien und Stuckaturen [18]. Müstair, Westtrakt,
Ulrichkapelle,Triumphbogen und Chorgewölbe gegen Osten.

Schachts sind heute noch erhalten. Die obere Kapelle
war dem heiligen Nikolaus geweiht.23 Sie diente als

Privatkapelle der Bischöfe von Chur. Die Weiheinschrift
[11] an der Chorwand südlich des Altars ist älter als

diejenige von Bischof Norpert in der Klosterkirche [14]. Sie

nennt Tietmar, der 1040 bis 1070 Bischof von Chur war,
ausserdem das Tagesdatum der Weihe ohne Jahr und die
im Altar eingeschlossenen Heiligen (Abb. 10).

Gleichzeitig wurde die Kapelle mit einem der Decke
entlang laufenden Mäander [12] geschmückt. Auch das

zugehörige Treppenhaus erhielt einen Mäander [13] mit
den gleichen Konstruktionsmerkmalen: In den noch
weichen, getünchten Verputz sind Schnurschläge für die
horizontalen Linien eingedrückt, dazu Ritzungen für die
vertikalen Vorzeichnungen, rot gemalte Lineatur für die
Diagonalen und rote Punkte für dunkel auszufüllende
Felder. Das Ganze basiert auf einem Raster von 6 cm.
Eine Mäandereinheit umfasst 3 mal 3 Felder, dazu oben
und unten je ein helles und ein dunkles Rahmenband
(Abb. II).24

Die Ulrichskapelle im Erdgeschoss unter der Niklaus-
kapelle erhielt einen Rechteckchor und einen gemauerten

Altar. Nach einer fast schmucklosen ersten Phase

wurde sie im 12. Jahrhundert mit einer qualitätvollen
Stuckausstattung versehen, die von Freskomalerei
begleitet ist [18]. Stuck und Malerei entstanden gleichzeitig

und ergänzen sich (Abb. 12).25

Im Kapellenschiff kam Stuck nur als begleitendes
Element des Triumphbogens vor. Der Decke entlang
verlaufen zwei gemalte Bänder: Im oberen ist ein
Wolkenfries gemalt, im unteren ein umlaufender, 16 cm
hoher Schriftzug, der verschiedene Heiligennamen
auflistet. An der Chorwand führt das Inschriftenband

neben anderen auch den Namen des Titelheiligen
C0NF[essor] VODAL[ricus], den Bekenner Ulrich von
Augsburg, auf.26 Der Malputz wurde seinerzeit an den
bereits bestehenden, heute verlorenen Stuckrahmen
angemörtelt. Der Stuck lässt sich anhand von einigen
Resten nachweisen. Er zieht zum Beispiel um die
untere Kante auf die Untersicht des Triumphbogens, wo
er von einer Freskenschicht bedeckt ist. Die Malerei ist
mit verschiedenen realen und imaginären Meerwesen
bevölkert (Abb. 12-14). Man sieht ineinander gehängte
Aale, Fische, Delfine und menschliche Wesen, die mit
einem Zweizack oder einem Fischernetz ausgerüstet
auf Fischen reiten. Es gibt aber auch Phantasietiere
wie einen Ziegenbock mit Fischschwanz, eine
Meerjungfrau und einen geflügelten Lindwurm. An den
vertikalen Laibungsflächen folgt eine Sockelmalerei, die
eine Steininkrustation imitiert, südlich ein Grün mit
schwarzen und weissen Spritzern, im Norden ein Rot
mit dunkelroten und weissen Spritzern, jeweils eine

Porphyrsorte darstellend. In der breiten Pinselführung
und in den konturierten Figuren lassen sich stilistische
Parallelen zu den Malereien [19] im alten Residenzsaal

erkennen. Die Maltechnik ist hier allerdings gu-

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 87



Abb. 13 Fresken [18] mit den Meerwesen im «Gläsernen Meer».
Müstair, Westtrakt, Ulrichkapelle, Triumphbogenuntersicht.

tes Fresko, die Farbpalette reicher, und die Farben sind
malerischer ineinander gearbeitet.

Das Bildthema der Triumphbogenuntersicht könnte
man als «Das grausige Meer dieser Welt» interpretieren,27

das die Erde wie in der gemalten Holzdecke von
Zillis in einem geografischen Sinne umgibt und hier den
Eingang zum Chor mit seinem Himmelsgewölbe
markiert. Überzeugender ist freilich die Vorstellung des

«Gläsernen Meers», das bei der Teilung der Wasser als

Firmament am zweiten Tag der Schöpfung (Gen. 1,6)
entstanden ist und mit der Himmelskuppel des Chorgewölbes

zusammenspielt (Abb. 12).28

Der querrechteckige Chor ist von rundbogigen
Nischen umgeben. Darin befand sich je ein schmales, heute
verbreitertes Fenster. Auf Fensterbankhöhe wurde der
ursprüngliche Verputz geschlitzt und ein horizontales
Stuckgesims im rohen Mauerwerk verankert. Darauf
ruhten nimbierte Büsten. Gemalte Blattstäbe zieren die
Untersichten der Schildbögen.

Der Triumphbogen und die Arkaden über den Nischen
sind von kräftigen Stuckfriesen begleitet, jeder mit
einem anderen Motiv, nämlich ein Kymation mit Trauben
auf Palmetten über dem westseitigen Triumphbogen, im
Süden Akanthusblätter mit überfallenden Blattspitzen
und dazwischen stilisierte Rebenblätter mit Weintrauben,

im Norden ein doppelter Akanthusfries und dem
Choreingang gegenüber ein filigranes, asymmetrisches
Flechtwerk mit Tieren und Vögeln.29 In den Ecken der
Hängekuppel befinden sich die vier geflügelten
apokalyptischen Wesen aus Stuck, hinter denen flache
Stuckrippen aufsteigen und den Ring des verlorenen
Mittelmedaillons stützen. Ausdrucksvolle Engelsbüsten mit
ausgebreiteten Schwingen beleben die vier Kuppelfelder,

die von roten Rahmen umgeben und mit schlichten
Farbbändern freskal in Gelb und Graublau hinterlegt
sind. Die Hintergründe verleihen den Engeln auf
raffinierte Weise mehr Plastizität. Die Stuckfiguren sind nur
spärlich mit roter Farbe akzentuiert, so zum Beispiel in

Abb. 14 Triumphbogen mit Fresken und Chorkuppel mit Engel
und Friesen aus Stuck [18]. Müstair, Westtrakt, Ulrichkapelle,
gegen Südosten.

Abb. 15 Wandmalereien [19] an der Ost- und Südwand. Müstair,
Westtrakt, ehemaliges Refektorium der Nonnen im alten
Residenzsaal 21, gegen Süden.

88 ZAK. Band 74. Heft 2/2017



den Haaren, Pupillen, Lippen, an den Seitenkanten der
Nimben und in den Hintergründen der Blattfriese. Die
Gewandfalten weisen keine Farbe auf. Die Haare des

Markuslöwen sind gelb gefasst.
Mit der Anordnung der Evangelistensymbole auf den

Eckpfeilern und in ihrer tragenden Funktion in Bezug
auf die Kuppel sind sie im wahrsten Sinn des Wortes als
die Stützen des Heilsgeschehens dargestellt. Ihnen ist der
Verweis auf die Apokalypse des Johannes immanent, wo
das «gläserne Meer gleich dem Kristall» am Ende der
Zeit erneut zitiert wird (Offb. 4,6).30 Die Gestaltung der
Kuppel ist dementsprechend angelegt: auf der unteren
Ebene die Ältesten, der Triumphbogen als Firmament,
über den Bögen die vier apokalyptischen Wesen, die
Engel der himmlischen Heerscharen und im Mittelbild
ohne Zweifel das Lamm Gottes.

Reste des Zyklus sind an der Ost- und an der Südwand
erhalten. Sie sind an den äusseren Enden von jüngeren
Türeinbauten beschnitten.

Dank der akribischen Untersuchungen und Pausen
der erhaltenen Reste durch Gaby Weber sind wir in der
Lage, die Bilder recht deutlich zu lesen und zu
interpretieren (Abb. 16). Die Befunde wurden 2007 in der
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und
Kunstgeschichte publiziert.32 Die Bildfolge beginnt links an
der Ostwand und setzt sich nahtlos an der Südwand fort.
Die Bildstreifen sind 1,18 m hoch, an der Ostwand auf
5,42 m und an der Südwand auf 5,52 m Länge erhalten.
Ein rotes Rahmenband unten und ein rot-gelbes oben

begleiten sie. Dem Zyklus gingen im Norden zwei weitere

Szenen voraus, und auch an der Südwand dürften
sich zwei zusätzliche Abbildungen angeschlossen haben.

Abb. 16 Pause der Wandmalereien [19] an der Ostwand: Taufe Christi, vielfigurige Kreuzigung, Kreuzabnahme und die Frauen am leeren

Grab. Müstair, Westtrakt, ehemaliges Refektorium der Nonnen im alten Residenzsaal 21.

Romanischer Wandmalereizyklus im Refektorium

Im 12. Jahrhundert tritt ein neuer Umgang mit den
Wandmalereien auf, in dem szenische Darstellungen
religiösen Inhalts ohne starre Begrenzung narrativ
aneinandergereiht werden. Es ist die Zeit des Nonnenklosters,
das spätestens in der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts
den Männerkonvent abgelöst hat.

Die älteste Bildfolge [19] befindet sich in einem Profanraum,

im erdgeschossigen Saal der ehemaligen Bischofsresidenz

im Westtrakt, die von Bischof Egino kurz nach
116731 den Nonnen von Müstair geschenkt worden war
und ihnen dann, wie wir vermuten, als Refektorium
diente (Abb. 15). Weil man mit guten Gründen annehmen

darf, dass erst die Schwestern den neu erworbenen
Raum mit Malereien haben ausstatten lassen, ergibt sich
aus dieser Schenkung ein terminus post quem für die
Malereien. Sie wurden 1906 von Zemp und Durrer
entdeckt und 1908 vermutlich mit hohen Verlusten freigelegt.

Zusätzliche Schäden wurden durch Feuchtewechsel
und die hohe Salzbelastung verursacht. Der Raum war
ursprünglich doppelt so gross und wurde 1405 unterteilt.

Die Bildfolge mit den wichtigsten Übergangsereignissen

aus dem Leben Christi lässt sich wie folgt aufzählen
(nicht erhaltene Bilder in Klammern): (Verkündigung) -
(Geburt) - Taufe - Sterben - Tod (Abb. 17) - Auferstehung

- Himmelfahrt - (Pfingsten) - (Wiederkunft). Die
Bilder sind zwar deutlich gruppiert, aber nicht voneinander

abgegrenzt. Ein Rundbogenfenster in der
Südwand wurde von den Nonnen zu einer querrechteckigen
Durchreiche für Speisen umgebaut. Das Bogenfeld ist
mit einer Segenshand Gottes bemalt (Abb. 18), welche

die durchgereichten Speisen mit dem griechischen
Gestus segnet. Die Vorzeichnung zeigt einen geübten
Zeichnungsstil, der viel lockerer erscheint als die strenge
Lineatur der Malerei.

Es handelt sich um eine Kalkmalerei auf
dunkelgrauem Grund.33 Vorzeichnungen sind mit rotem Ocker
ausgeführt und in der fertigen Malerei mit Zinnober
nachgezogen. Maltechnisch fällt besonders die breite
Linienführung bei den Gewändern auf. Die weissen
Konturen von Gewandumrissen und Falten kamen durch
den späteren Verlust von roten und - seltener - gelben
Farben zustande. Die Farbpalette ist beschränkt: Pflan-

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 89



S;v*fP»?
A? t--4*$ ''

4.&kâff$A -• '

y:'ifj -*
\ ;'•. • ^:

Abb. 17 Kreuzabnahme [19] an der Ostwand. Mtistair, Westtrakt,

ehemaliges Refektorium der Nonnen im alten Residenzsaal
21, gegen Osten.

zenschwarz für die Grundfläche, häufig roter Ocker,
gelber Ocker nur für besondere Bereiche, Zinnober für
Umrisse und Binnenzeichnungen an Gesichtern, Händen

und Gewändern, an der Südwand im Wechsel mit
Mennige. Als Bindemittel wurden neben Kalk auch
Proteine nachgewiesen. Aufgrund des fortschreitenden Zerfalls

wurden die Malereien an der Ostwand 1972 sowie
1986/87 abgelöst und auf einen neuen Träger übertragen.
Weil auch durch diese Massnahme Verluste entstanden,
wird sie auf der Südwand trotz sichtbarer Verwitterung
nicht abgelöst, aber einer kontrollierten Raumbefeuchtung

und einem regelmässigen Monitoring unterworfen.

Nikiauskapelle und die romanische Wandmalerei in
Südtirol

Mit der Spätdatierung der Kalkmalerei [19] im
Erdgeschosssaal des Westtrakts nähern wir uns der Blütezeit der

Abb. 18 Segenshand Gottes [19] über der Durchreiche. Müstair,
Westtrakt, ehemaliges Refektorium der Nonnen im alten
Residenzsaal 21, gegen Süden.

romanischen Malerei im Vinschgau und im übrigen
Südtirol. Helmut Stampfer und Thomas Steppan haben den
reichen Bestand von gegen 70 Werken in einem gut
kommentierten Katalog erfasst und vergleichbar gemacht.34

Etwas vom Eindrücklichsten sind die Gewölbemalereien

in der Krypta des Klosters Marienberg (Burgeis,
Gemeinde Mals I), nur wenige Kilometer von Müstair
entfernt. Es finden sich selten so ätherisch gemalte Engel,

die auch ohne Kunstlicht eine ungeheure Präsenz
und Leuchtkraft besitzen. Stampfer datiert die Bilder
mit baugeschichtlichen und historischen Argumenten in
die Zeit um 1167 bis 1177. Der Stil dürfte vom Mutterkloster

Ottobeuren D beeinflusst worden sein.
Von anderem Geist, aber ebenfalls von ausdruckstarker

Gestaltung nach byzantinischen Vorbildern sind die
Fresken aus der Söleskapelle bei Glums I. Die
Fragmente sind bei einem Neubau der Kapelle in den Boden
gelangt und konnten mit erstaunlich wenig Verlust wieder

zusammengesetzt werden. Sie werden auf das erste
Jahrzehnt des 13. Jahrhunderts datiert.

Ein nächster Entwicklungsschritt zeigt sich im Johan-
niterhospiz in Taufers: Im Gewölbe sind eine Deesis,

ILA *

Abb. 19 Blütenstab entlang der Apsiskante und Kain mit der
Keule [22] an der nördlichen Chorschulter, nach 1200. Müstair,
Westtrakt, Niklauskapelle, gegen Osten.

90 ZAK. Band 74. Heft 2/2017



die Kirchenväter, die Evangelisten mit ihren Symbolen
sowie Streifen mit verschiedenen Heiligen dargestellt.
Die Fresken sind Teil eines Gesamtprogramms, das den

ganzen Chorraum einbezieht. Die Nimben der Heiligen
waren mit Mörtel-Appliken plastisch erhöht. Im Westbau

zieren lebensnahe Bilder die Sockelzone. 1218 haben
die Johanniter die Kapelle übernommen. Die Malereien
lassen sich vermutlich mit diesem Datum verbinden. Die
Werkstatt hat im Raum Brixen weitere Spuren hinterlassen.

In diesem Umfeld entstanden die Malereien [22] an
der Ostwand der Nikiauskapelle (Abb. 19).35 Erhalten

haben sich eine gemalte Marmorinkrustation im
Sockelbereich, ein gerahmter Blütenstab entlang der

Apsiskante und ein Mann mit erhobener Keule an der
linken Triumphbogenwand. Vermutlich handelt es sich

um Kain, der seinen Bruder Abel erschlägt. Das gleiche
Maleratelier war in der Klosterkirche Marienberg am
Werk - wo etliche Fragmente bei Grabungen zum
Vorschein kamen -, in der Burgkapelle Hocheppan sowie
in der Klosterkirche Müstair. Die Sockelmalerei zeigt
eine Imitation von Marmorinkrustationen, deren
marmorierte Felder im Steinschnitt so aufgeschnitten und
aufgefaltet erscheinen, dass die Äderungen diagonal
gekreuzte Muster bilden. Die zusammengefügten
quadratischen Platten werden im Farbwechsel von Rot und
Blau schachbrettartig angeordnet. An den Eckpunkten
sind grosse, plastische Nägel aufgemalt. Deren Perspektive

wird durch radiale Strahlen erzielt, die an konzentrischen

Kreisen gebrochen und mit Licht- und Schattenlinien

sowie Farbwechseln an Tiefenwirkung gewinnen.
Vergleiche dazu finden sich in der Klosterkirche Müstair,
dort mit gelb-rotem Schachbrett und ohne Nägel, in
St. Peter in Grätsch, wo die Nägel übergross und zentral in
die Quadrate eingefügt sind, sowie im Westbau von Taufers

im Münstertal, wo die gleichen Nägel vorkommen,
aber nur gelegentlich auf einer mehrschichtig variierten
Sockelmalerei «montiert» sind.

Die romanischen Wandmalereien in der Klosterkirche

Damit wären wir beim Höhepunkt der romanischen
Malerei von Müstair angelangt: der Neuausmalung [20] der
Ostwand in der Klosterkirche in der Zeit kurz nach 1200

(Abb. 20).36 Sie gehört laut Thomas Steppan «wegen
ihres guten Erhaltungszustands und ihrer hohen
künstlerischen Qualität zu den herausragenden Zeugnissen
romanischer Wandmalerei im Alpenraum».37 Knapp ein
Drittel der Fresken präsentieren sich in einem
ausgezeichneten Zustand an den Wänden der Klosterkirche.
Gut ein Viertel ist abgelöst; die Teile werden im
Schweizerischen Nationalmuseum in Zürich und im
Klostermuseum in Müstair aufbewahrt. Dies betrifft vor allem die

Fragmente oberhalb der Fensterbänke und oberhalb der
gotischen Gewölbe. Der Rest ist verloren, insbesondere

die Bilder der Apsiskalotten lassen sich nicht mehr
rekonstruieren.

Der Dreiapsidensaal der Klosterkirche blieb seit seiner

Erbauung um 775 unverändert. Hingegen hatten die
karolingischen Wandmalereien [3] im Kirchenschiff
bereits stark gelitten und waren zur Zeit der romanischen
Ausmalung wohl weitgehend überdeckt; an der Ostwand
hingegen blieben sie nachweislich sichtbar. Sie dienten
damit den neuen Fresken als Vorlagen bei der Einteilung,
bei den Bildinhalten und bei der Bildgestaltung. Trotz
der Übernahme von Themen lassen sich im Programm
erhebliche Abweichungen feststellen. Es darf nicht
vergessen werden, dass mit dem Verlust der Bilder im
Kirchenschiff zentrale Zusammenhänge und Aussagen
verloren gingen und - wie es scheint - als Abbreviaturen
an der Ostwand untergebracht werden mussten.
Andererseits werden die vorgegebenen Inhalte auf feinsinnige
und gelehrte Weise zu einem neuen und vielschichtigen
theologischen Konzept arrangiert. Während die karolingischen

Bilder den Triumph des christlichen Glaubens
illustrieren, kommt in den romanischen Darstellungen ein
dogmatischer und moralisierender Zug zum Ausdruck,
der sich auf andere Texttraditionen stützt.

Beispielsweise feierten die karolingischen Malereien
die Himmelfahrt Christi auf der ganzen Breite des

Triumphbogens. Die Apostel drücken mit theatralischen
Gesten ihre Emotionen zwischen Jubel und Erschrecken

aus (oberhalb der gotischen Gewölbe). Diese Szene
rutschte in der romanischen Schicht in die Südapsis ab.

An ihre Stelle traten drei neue, auf den ersten Blick
inkohärente Bildinhalte (Abb.5): Im Zentrum steht das

Opfer von Kain und Abel, das würdige Opferlamm
Abels zur Rechten Gottes und das unwürdige, mit blossen

Händen verschämt dargereichte Ährenbündel
Kains zur Linken. Aus einer Feuerwolke heraus
erscheinen die Hände Gottes und qualifizieren die Opfer
mit eindeutigen Gesten. Auf der rechten Seite waren
der Sündenfall und die Vertreibung aus dem Paradies

dargestellt. Links davon erschienen Johannes der Täufer,

das Agnus Dei und der Evangelist Johannes. Beide
Johannes preisen das mystische Lamm und verweisen
auf Endzeitvisionen. Insgesamt wird der Antagonismus
von Gut und Böse, vom Heil Bringenden und vom
Sündhaften, von Erlösung und Verdammnis thematisiert.
Dazu kommen die typologische Gegenüberstellung von
alt- und neutestamentlichen Szenen sowie die theologischen

Assoziationen zwischen Opferlamm, Lamm Gottes

und Eucharistie.
In der Nord- und Mittelapsis wurden die

Weiheinschriften von 1087 [14] wörtlich in die neue Malschicht
übernommen, mit denen das Kloster zu Ehren von
Jesus Christus, des siegreichen Kreuzes, der Gottesmutter

Maria, Johannes des Täufers, Petrus' und Paulus'
sowie weiterer Heiliger geweiht war. Mit diesen
Titelheiligen der Altäre sind auch die Bildthemen der drei
Apsiden vorgegeben: Johannes der Täufer in der Mit-

ZAK, Band 74. Heft 2/2017 91



Abb. 20 Zusammenstellung aller romanischen Wandmalereien [20] der Ostwand, nach 1200. Der Plan zeigt die Rekomposition der
erhaltenen zusammen mit den abgelösten Fresken in ihrem ursprünglichen Zusammenhang. Müstair, Klosterkirche und Sammlungsdepot

sowie Schweizerisches Nationalmuseum, Zürich.

Übersicht über die Bildinhalte der romanischen Wandmalereien

086r Johannes der Täufer, Agnus Dei, Johannes
der Evangelist

085r Opfer Abels, Hand Gottes in Feuerwolke,
Opfer Kains

087r Sündenfall und Vertreibung aus dem
Paradies

103r Thronschemel und Wolken, Ornamentband 088r vacat 113r vacat

104r Simon Magus im Streit mit Petrus und
Paulus
105r Petrus zähmt die Hunde mit geweihtem
Brot

089r-092r vacat 114r-115r Apostel und Maria erleben die Him¬
melfahrt Christi

106r vacat
107r Petrus und Paulus im Gebet
108r Sturz des Simon Magus

093r-094r Christus empfängt die klugen
Jungfrauen
095r-096r Die verschlossene Tür vor den
törichten Jungfrauen

116r Weihe des Stephanus
117r Auszug des Stephanus
118r Stephanus vor dem Hohen Rat und
Gefangennahme

109r vacat
llOr Martyrium von Petrus und Paulus

lllr Einsegnung des Apostelgrabes

097r-101r Gastmahl des Herodes, Tod und
Begräbnis von Johannes dem Täufer

119r Steinigung des Stephanus
120r Stephanus wird zu Grabe getragen
121 r Einsegnung des Grabes von Stephanus

112r Ornamentfries mit Weiheinschrift 102r Weiheinschrift, Marmorinkrustation,
Atlanten, Stifterin

122r Weiheinschrift, Vorhangmotiv und Säulenfresser

92 ZAK. Band 74. Heft 2/2017



telapsis sowie Peter und Paul in der Nordapsis. Der
heilige Stephan wird in der romanischen Malerei in der
Südapsis inschriftlich erwähnt.38 Im Unterschied zu den

karolingischen Fresken dringen auch hier in der oberen
Hälfte neue Themen ein und verkürzen die Heiligen-
viten.39

Der mittlere Fries in der Mittelapsis richtete sich mit
der Darstellung der klugen und törichten Jungfrauen
direkt an die Konventualinnen des Klosters und ermahnt
die «Bräute Christi» zu einem gottgefälligen Lebenswandel.

Diese stellt das neutestamentliche Gegenstück
zum guten und schlechten Opfer von Abel und Kain dar,
das im Triumphbogenbild direkt darüber lag. Zudem ist
das Gleichnis eine Metapher für das Jüngste Gericht,
das in den Handzeichen Gottes in der Feuerwolke un-
missverständlich anklingt. Im verlorenen Kalottenbild
kommt am ehesten eine Majestas Domini in Frage. Im
unteren Teil der Mittelapsis werden die Johannesszenen
aus der karolingischen Zeit übernommen und neu
interpretiert. Die Erzählung breitet sich wie eine Tapisserie

über die ganze Apsisbreite aus (Abb. 21). Selten
finden sich Gliederungselemente in Form von stilisierten

Türmen oder Säulen. Das Johanneshaupt erscheint
gleich viermal innerhalb des Bildfrieses. Die Verdoppelung

der Salome wird bewusst in Szene gesetzt, einmal

im Tanz sich überschlagend, das andere Mal als
gebeugte Schuldbeladene. Der Henker gliedert sich ganz
selbstverständlich in die Reihe der Musikanten ein. So

wird das Schmerzhafte auf eine ganz subtile Art
vermittelt. Wie unehrenhaft der Henker ist, erkennen die
Betrachtenden am unanständig hochgeschürzten Rock
und an den sichtbaren Strapsen für die Beinlinge. Es
stellt sich hierbei die Frage, weshalb das frevelhafte
Gastmahl des Herodes in diesem Detaillierungsgrad

an der augenfälligsten Stelle hinter dem Altar abgebildet

ist. Die Antwort ist wohl in der Parallele zwischen
Gastmahl und Abendmahl Christi zu suchen - das Mahl
als Erinnerung an das Opfer -, das Opfer Christi in der
Eucharistiefeier am Altar und die Selbstopferung des

Johannes im Wandbild.
In der Sockelzone sind die oben erwähnten

Steinschnittmuster zu finden, darüber ist ein scharf akzentuierter

Mäander zu sehen, der von zwei kräftigen Atlanten
gestützt wird. Am Rand der Apsis dringt das rundbogige
Bild der Stifterin in die Zone des Mäanders hinein. Ihr
Name Friderun und ihre Gaben an den heiligen Johannes

sind in der Umschrift erwähnt. Vermutlich stand ihr
ein männliches Stifterbild gegenüber.

Die Nordapsis ist seit karolingischer Zeit Petrus und
Paulus geweiht. Ihre Vita und ihr Sterben sind in acht Szenen

dargestellt, die alle in Rom spielen und dadurch den

Bezug zum päpstlichen Rom unterstreichen. Auch hier
sind die obersten Szenen verändert wiedergegeben. Die
Auseinandersetzung von Petrus und Paulus mit Simon
Magus wurde weiter ausgedehnt. Im Hintergrund der
Themenwahl stand wohl der kirchenpolitische Kampf
gegen die Simonie, das heisst gegen den nach Simon Magus
genannten Ämterkauf und die Laien-Investitur, und
damit nicht zuletzt der Investiturstreit zwischen Kaiser und
Papst.40 Im unteren Teil nimmt wieder das Martyrium
der beiden Heiligen den wichtigsten Platz ein. Den
getöteten Aposteln kann eine gewisse Eleganz nicht
abgesprochen werden. Ihre Gesichter werden im Dreiviertelprofil

dargestellt, während die Schergen von der Seite
in allen möglichen und unmöglichen Verrenkungen als
Bösewichte verunglimpft wiedergegeben werden.

Linus Birchler, der von 1947 bis 1950 Augenzeuge der
Freilegungen und Ablösungen der Fresken war, berich-

Abb.21 Bilderfries 097r-101r der romanischen Wandmalereien [20], nach 1200, mit Gastmahl des Herodes, Enthauptung, Grabtragung
und Grablegung Johannes des Täufers. Müstair, Klosterkirche, Mittelapsis.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 93



tet, dass in der Apsiskalotte eine traditio legis et clavis
abgebildet war - wie bereits in der karolingischen
Malerei darunter.41 Davon sind heute nur noch ein Wolkenband

und der untere Rand eines Thronschemels erhalten.42

In den oberen Bildregistern der Südapsis ist die
Himmelfahrt Christi thematisiert. Das Christusbild befand
sich offenbar in der Kalotte. Darunter sind zwei dichte
Reihen von Aposteln zu erkennen, die staunend das
Geschehen betrachten. Der untere Teil der Südapsis gehört
der Stephanus-Geschichte. Sehr eindrücklich dargestellt
ist die Steinigung (Abb. 22). Die Steine scheinen am
knienden Stephan, der «voll heiligen Geistes war» (Apg7,55),
abzuprallen. Er erhebt Blick und Hände zum Himmel, wo
die Hand Gottes auf einem Kreuz segnend aus einer
Feuerwolke erscheint, «und sprach: Siehe, ich sehe den Himmel

offen und des Menschen Sohn zur Rechten Gottes
stehen» (Apg7,55). Gregor von Tours stellte mit dieser Szene

einen Zusammenhang zur Himmelfahrt Christi her.43 Damit

ist auch innerhalb der Apsisausmalung eine direkte
Beziehung zur Himmelfahrtsdarstellung geschaffen.

Die Wandbilder wirken frisch und bunt. Ihre Oberflächen

sind dank der ausgezeichneten freskalen Ausführung

sehr gut erhalten. Von Nahem lässt sich der ganze
Malprozess bis zur letzten Pinselführung nachvollziehen
(Abb.23).44 Der Restaurator Oskar Emmenegger hat
in den letzten 40 Jahren die Wandmalereien genau
studiert. Nach seinen Beobachtungen hat er die Abfolge der
Malschichten in acht Tafeln nachgestellt (Abb. 24).45 Im
Original ist unmittelbar neben der Stirn des Klerikers
eine unbemalte Kreisfläche zu erkennen. Dort haftete

einst eine plastische Applike. Solche Appliken kommen in
anderen Bildfeldern als Aufhängungspunkte der
Hintergrunddraperien oder als Gewandschliessen vor.

Der freie und unbekümmerte Umgang mit tradierten
Formen kommt besonders in den unteren Regionen zum
Ausdruck. So wird aus einem ionischen Kapitell ein
Säulenfresser: der Halsring wird zum Schnauz, die Voluten
werden zu grossen Augen und die Haare zur Abakus-
platte (Abb. 25).

Abb. 22 Bild 119r der romanischen Wandmalerei [20], nach 1200.

Die Varianten- und gestenreiche Steinigung des Stephanus visu-
alisiert beispielhaft die dynamische Inszenierung, die dem Fluss
eines Daumenkinos nahe kommt. Die Figuren sind überlängt,
expressiv überzeichnet und oft comicartig hart konturiert. Müs-
tair, Klosterkirche, Südapsis.

Abb. 23 Baum nach der
Steinigung des Stephanus in der
romanischen Wandmalerei [20],
Bild 119r, nach 1200. Für die
Blütenreihen des Baumes wurden

horizontale Linien in den
gekalkten Grund eingeritzt.
Der grüne, lapislazuliblaue
und zinnoberrote Hintergrund
wurde vor dem Malen kräftig
geglättet. Müstair, Klosterkirche,

Südapsis.

94 ZAK. Band 74, Heft 2/2017



MMHwï'fel

Abb. 25 Säulenfresser, Bild 122r der romanischen Wandmalerei
[20], nach 1200. Müstair, Klosterkirche, Südapsis, Sockelzone.

3. Binnenzeichnung wird mit rotem Ocker auf dem Inkarnatston
nachgezogen. Ist dieser noch frisch, so ist er transparent und
lässt die Vorzeichnung durchscheinen.

4. Schattenlasuren im Gesicht und am Hals, wo sie entsprechend
der romanischen Kalligrafie mit parallel nebeneinander gemalten

Linien aufgereiht sind.
5. Auftragen des Lokaltons für die Kasel und die Weisstönungen

im Gesicht und am Unterkleid.
6. Auftragen der Haare, wobei für die Übergänge in das Gesicht

bereits Ansätze der Coiffur angedeutet sind.
7. Malen der Coiffur der Haare und Nachziehen der

Binnenzeichnung im Gesicht mit rotem Ocker.
8. Es werden die Brokat- und Stickmuster der Kasel gemalt

und die schwarzen Konturzeichnungen an den Gewändern,
am Kopf und an den Augenbrauen ausgeführt. - An einigen
Stellen wird der Intonaco noch einmal neu angelegt, intensiv
geglättet und grau gefasst. - Auf der grauen Hintergrundfläche
wird das teure Lapislazuli-Pigment in einer Schraffur sparsam
aufgetragen.

ADRESSE DES AUTORS

Jürg Göll, Prof. h. c. Dr. phil., Kunsthistoriker und
Mittelalterarchäologe, Archäologischer Dienst Graubünden, Bauhütte, Kloster,

CH-7537 Müstair

1. Knappe, aber genaue Umriss- und Binnenzeichnung mit rotem
Ocker, direkt auf dem gut geglätteten, frischen Intonaco ausgeführt.

2. Die Untermalungen für die Kasel, den Inkarnatston, die Haare
und den grauen Hintergrund (Veneda) werden flächig angelegt.

Abb. 24 Detail aus Bild lOlr in der romanischen Wandmalerei
[20], nach 1200. Malschichtenfolge von Restaurator Oskar Emmen-
egger am Beispiel des Klerikers (Petrus?) am Grab Johannes des
Täufers. Müstair, Klosterkirche, Mittelapsis.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 95



ANMERKUNGEN

1 Jürg Göll / Matthias Exner / Susanne Hirsch, Müstair.
Die mittelalterlichen Wandbilder in der Klosterkirche.
UNESCO-Welterbe, Zürich 2007.

2 Eine erste Zusammenstellung aller Wandmalereien und
Stuckausstattungen: Jürg Göll / Oskar Emmenegger,
Katalog der Wandmalerei und Stuckausstattung im Kloster,

in: Die mittelalterlichen Wandmalereien im Kloster
Müstair: Grundlagen zur Konservierung und Pflege, hrsg.
von Alfred Wyss / Hans Rutishauser / Marc Antoni
Nay, Zürich 2002, S. 31-48. Dem vorliegenden Artikel
liegt folgende Bearbeitung zugrunde: Jürg Göll, Les
peintures murales romanes de Müstair (Suisse), in: Les
Cahiers de Saint-Michel de Cuxa XLVII. La peinture
murale à l'époque romane, Actes des XLVII" Journées romanes

de Cuxa, 6-11 juillet 2015, Cordalet 2016, S. 175-192.
3 Josef Zemp / Robert Durrer, Das Kloster St. Johann zu

Münster in Graubünden, Genf 1906-1910.
4 Hans Rutishauser, Die Rückkehr des Hohenbalkenzim-

mers ins Kloster Müstair, in: Archäologischer Dienst
Graubünden/Denkmalpflege Graubünden, Jahresbericht 1998,
Haldenstein/Chur 1999, S. 107-112.

5 Zusammengestellt und kommentiert von: Lucas Wüth-
rich, Wandgemälde: Von Müstair bis Hodler, Katalog
der Sammlung des Schweizerischen Landesmuseums
Zürich, Bern 1980. - Dione Flühler-Kreis, Karolingische
Wandgemälde aus der Klosterkirche im Schweizerischen
Landesmuseum in Zürich, in: Alfred Wyss et al. (vgl.
Anm. 2), S. 63-76.

6 Kunsthistorisches Institut der Universität Zürich, Kata¬
log von Gipsabgüssen, entstanden anlässlich der Übung
«Identifikation und Inventarisation mittelalterlicher
Bauskulptur im Schweizerischen Nationalmuseum Zürich», unter

der Leitung von Jürg Göll, Manuskripte, Zürich 2010.
7 Jean-Pierre Hurni / Christian Orcel / Jean Tercier, Zu

den dendrochronologischen Untersuchungen von Hölzern
aus St. Johann in Müstair, in: Müstair, Kloster St. Johann,
Bd. 4: Naturwissenschaftliche und technische Beiträge, hrsg.
von Hans Rudolf Sennhauser, Zürich 2007, S. 99-116.

8 Jürg Göll, Müstair, Architektur im Dienst von Glaube und
Herrschaft, in: Die Zeit Karls des Grossen in der Schweiz,
hrsg. von Markus Riek / Jürg Göll / Georges Descceu-
dres, Sulgen 2014, S. 57-65. - Jürg Göll, Wandmalerei:
Pracht und Botschaft, ebenda, S. 159-169. Die Balken der
Zwischendecke wurden gemäss Dendrochronologie und
jahrgenauer Radiocarbon-Messung in den Jahren 785
bis 788 gefällt: Lukas Wacker / Dominik Güttler / Jürg
Göll / Jean-Pierre Hurni / Hans-Arno Synal / Nadia
Walti, Radiocarbon dating to a single year by means of
rapid atmospheric 14C Changes, in: Radiocarbon 56, Nr. 2,
2014, S. 573-579.

9 Übermalung des Todes eines Heiligen [4] im Nordan¬
nex: Rufino Emmenegger, Untersuchungsbericht über
die Wandmalerei Nordannex, Raum 6, Klosterkirche in
Müstair, Manuskript2010 (Bauarchiv Müstair). Übermalung

in der Durchgangslaibung vom Nordannex zur Kirche:

Jürg Göll et al., Val Müstair. Müstair, Ausgrabung
und Bauuntersuchung im Kloster St. Johann, in: Archäologie

Graubünden 2, Chur 2015, S. 55-77, bes. S. 63-64.
10 Jürg Göll, Müstair, Kloster St. Johann: Verzeichnis der

Altäre und Altarpatrozinien, in: Archäologie Graubünden 2,
Chur 2015, S. 79-129, bes. S. 87-89, Kat.-Nr. 1.

11 Jürg Göll, Das Schicksal der Wandmalereien in der Kir¬
che in 1200 Jahren, in: Jürg Göll / Matthias Exner /
Susanne Hirsch (vgl. Anm. 1), S. 58-82, bes. 60-63, Abb. 38
und S. 52-55.

12 Jürg Göll (vgl. Anm. 10), S. 79-129, bes. S. 101-102,
Kat.-Nr. 4.

13 Jürg Göll / Matthias Exner / Susanne Hirsch (vgl.
Anm. 1), gegenläufige Prismen Kat.-Nr. 135k, gleichläufige

Prismen 088k-092k. - John Mitchell, St Johann at
Müstair: The Painted Decoration in Context, in: Wandel
und Konstanz zwischen Bodensee und Lombardei zur
Zeit Karls des Grossen. Kloster St. Johann in Müstair und
Churrätien, hrsg. von Hans Rudolf Sennhauser / Katrin
Roth-Rubi / Eckart Kühne, Zürich 2013, S. 373-396.

14 Dörthe Jakobs, Sankt Georg in Reichenau-Oberzell: Der
Bau und seine Ausstattung. Bestand, Veränderungen,
Restaurierungsgeschichte, hrsg. vom Landesdenkmalamt
Baden-Württemberg, Stuttgart 1999. - Helmut F. Reichwald,

Die Sylvesterkapelle in Goldbach am Bodensee.
Bestand - Restaurierungsgeschichte - Massnahmen -
Technologie, in: Wandmalerei des frühen Mittelalters. Bestand,
Maltechnik, Konservierung, Tagung des Deutschen
Nationalkomitees von ICOMOS 1996, hrsg. von Matthias
Exner, München 1998, S. 191-218.

15 Zu nennen sind das Baptisterium in Novara I (1. Drittel
11. Jh.), Sant'Orso in Aosta I (1030-1035), San Carlo in
Prugiasco-Negrentino CH (2. Hälfte 11. Jh.) oder San Ca-
locero in Civate I (Ende 11. Jh.): Adriano Peroni, Das
Baptisterium von Novara. Architektur und Ausmalung, in:
Matthias Exner (vgl. Anm. 14), S. 155-160. - Medioevo
aostano. La pittura intorno all'anno mille in cattedrale e in
Sant'Orso, Bd. 1: Atti delconvegno internazionale Aosta 1992,
Bd. 2: Atlante fotografico, Taf. CLII, CLVI, Turin 2000.

- Rossana Cardani, La controfacciata del Sant'Ambrogio
Vecchio a Prugiasco-Negrentino, in: Kunst + Architektur,
1995, S. 190-193. - Carlo Castagna, Un monastero su IIa
montagna. Visita a San Pietro al Monte, Civate 2007, Abb.
S. 153,161.

16 Siehe zu San Pere del Burgal E (1095-1120) sowie Untermais
bei Meran I (Anf. 13. Jh.) und St. Jakob in Grissian I (um
1210): Manuel Antonio Castineiras Gonzalez / Jordi
Camps / Joan Duran-Porta, L'art roman dans les collections
du MNAC, hrsg. vom Museu Nacional d'Art de Catalunya,
Barcelona 2011, S. 27-28. - Helmut Stampfer / Thomas
Steppan, Die romanische Wandmalerei in Tirol. Tirol- Südtirol

- Trentino, Regensburg 2008, Untermais: S. 214-215,
Taf. S. 115, Grissian: S. 217-218, Farbbild 72, S. 125.

17 Archäologisches Tagebuch TB 217, Wandmalereien im
Nordannex, Protokoll vom August 2000. - Rufino Emmenegger

(vgl. Anm. 9), S. 63-64.
18 Hans Rudolf Sennhauser / Jürg Göll / Kaarina Bour-

loud, Müstair, Ausgrabung und Bauuntersuchung im
Kloster St. Johann. Bericht über das Arbeitsjahr 2000,
in: Archäologischer Dienst Graubünden/Denkmalpflege
Graubünden, Jahresbericht 2001, S. 56-66, bes. S. 58-59,
Abb. 50.

19 Zum Beispiel St. Johann in Taufers und Johanneskapelle
in Brixen; siehe dazu Helmut Stampfer / Thomas Step-
pan (vgl. Anm. 16), S. 205-207, Kat.-Nr. 8, und S. 245-248,
Kat.-Nr. 29.

20 Emmenegger sah maltechnische Parallelen zur Malerei
im Residenzsaal [19]. Weil die dortige Malerei noch ins
11. Jh. datiert wurde, drängte sich damals die Frühdatierung

auf. Untersuchung vom 20./21. Januar 1986, Bericht
vom 11. Februar 1986 und Protokoll von François Guex
und Oskar Emmenegger vom 25. März 1986 im Archäologischen

Tagebuch TB 67, S. 1-5.
21 Oskar Emmenegger / François Guex (vgl. Anm. 20),

S. 1-5.
22 Jürg Göll, Müstair, Ausgrabung und Bauuntersuchung

im Kloster St. Johann, in: Archäologischer Dienst Grau-

96 7 AK RanH 74 Hpft 9/9017



bünden/Denkmalpflege Graubünden, Jahresbericht 2006,
Chur 2007, S. 30-33; ebenda, Jahresbericht 2007, Chur
2008, S. 44-48 und Jahresbericht 2009, Chur 2010, S.70-
75. - Hans Rudolf Sennhauser, Vom palatium zur
Bischofspfalz- Zusammenschau, in: ders., Pfalz - Kloster -
Klosterpfalz St. Johann in Müstair. Historische und
archäologische Fragen, Zürich 2011, S. 285-298.

23 Jürg Göll (vgl. Anm. 10), S. 108, Kat.-Nr. 9.
24 Doris Warger, Müstair GR, Kloster St. Johann, Treppen¬

schacht 146, Mäander, Manuskript, Frauenfeld 2011.
25 Die bisherigen Datierungsvorschläge streuen vom 11. Jh.

bis 1165 (siehe dazu Jürg Göll / Oskar Emmenegger (vgl.
Anm. 2), S. 31-48, Kat.-Nr. 16, S. 33. Siehe auch Anm. 22.

26 Marina Bernasconi Reusser, Le iscrizioni dei cantoni
Ticino e Grigionifino al 1300, Freiburg i. Ue. 1997, S. 80-81.

27 Hilde Claussen / Nikolaus Staubach, Odysseus und Her¬
kules in der karolingischen Kunst, in: Iconologia sacra:
Mythos, Bildkunst und Dichtung in der Religions- und
Sozialgeschichte Alteuropas, Festschrift für Karl Hauck
zum 75. Geburtstag, hrsg. von Hagen Keller / Nikolaus
Staubach, Berlin 1994, S. 341-402, bes. S. 377-378 und
Abb. 100-101.

28 Herzlichen Dank an Jacqueline Leclercq-Marx für die
hilfreiche Diskussion und die schriftlichen Grundlagen
im Nachgang zu den Journées romanes de Saint-Michel de
Cuxa 2015: Jacqueline Leclercq-Marx, Les eaux supérieures

(Gen. 1,6) dans la peinture du Moyen Âge haut et
central. Synthèse critique, in: Eaux et Nourritures à l'Epoque

Romane: Nourritures célestes, nourritures d'ici-bas,
Actes du colloque d'art roman d'Issoire (2008,2009), hrsg.
von David Morel, Aurillac 2012, S. 51-69.

29 Von diesen Stuckrahmen (X-2534 Cop-409, X-2551
Cop 410, X-2549 Cop-411, X-2547 Cop-412, X-2548
Cop-413) und den nachfolgenden Stuckfiguren (X-2529
Cop-407, X-2569 Cop-408) hat Christian Schmidt 1909
Gipskopien abgenommen. Der als Trennmittel eingesetzte
Schellack ist noch heute zu sehen. Siehe dazu auch Anm. 6.

30 Dazu kürzlich: Matthias Exner, Das fischreiche gläserne
Meer vor dem Thron Christi. Bemerkungen zum Apsis-
mosaik von Hosios David in Thessaloniki, in: Album ami-
corum für Dorothea Diemer anlässlich ihres Ausscheidens

aus dem aktiven Dienst an der Universität Augsburg,
Juli 2015.

31 Elisabeth Meyer-Marthaler / Franz Perret (Hrsg.),
Bündner Urkundenbuch, Bd. 1: 390-1199, Chur 1955,
S. 280, Nr. 375.

32 Gaby Weber, Die romanischen Wandmalereien im Nor-
pertsaal des Klosters St. Johann in Müstair, in: Zeitschrift
für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 64,
Nr. 1/2, 2007, S. 13-34.

33 Dies und das Folgende nach: Oskar Emmenegger / Anna
Coello, Restaurierungsbericht über den Norpertsaal im
Kloster St. Johann in Müstair, Manuskript 2010, im Bauarchiv

Müstair.
34 Helmut Stampfer / Thomas Steppan (vgl. Anm. 16).
35 Jürg Göll / Oskar Emmenegger (vgl. Anm. 2),

Kat.-Nr. 28, S.35. - Helmut Stampfer / Thomas Steppan
(vgl. Anm. 16), S.205, Kat.-Nr. 7.

36 Die wichtigste Literatur: Beat Brenk, Die romanische
Wandmalerei in der Schweiz, Diss., Universität Basel 1960,
Bern 1963, zu Müstair: S. 16-20, 28-61, 160-176. - Jürg
Göll / Matthias Exner / Susanne Hirsch (vgl. Anm. 1),
Kat.-Nr. 085r-122r, S. 227-260. - Helmut Stampfer / Thomas

Steppan (vgl. Anm. 16), S. 199-205, Kat.-Nr. 6.
37 Helmut Stampfer / Thomas Steppan (vgl. Anm. 16), S. 199.
38 Jürg Göll (vgl. Anm. 10), S. 87-98, 95, 100.
39 Wie bei den karolingischen Fresken muss man sich auch bei

diesem Zyklus fragen, wo die Mutter Gottes dargestellt war.
40 Während Petrus die päpstliche Seite repräsentiert, wird

der Kaiser durch Nero dargestellt.
41 Linus Birchler / Alfred A. Schmid / Edgar Pelichet

(Hrsg.), Frühmittelalterliche Kunst in den Alpenländern,
Actes du IIIe Congrès international pour l'étude du haut
Moyen Âge, 9-14 septembre 1951, Lausanne 1954, S. 220.

42 Jürg Göll / Matthias Exner / Susanne Hirsch (vgl.
Anm. 1), S. 243, Kat.-Nr. 103r.

43 Homilia XXIX in ascensione Domini PL. 76, 1217, siehe
dazu Beat Brenk (vgl. Anm. 36), S. 54, Anm. 65.

44 Oskar Emmenegger, Karolingische und romanische
Wandmalerei in der Klosterkirche: Technik,
Restaurierungsprobleme, Massnahmen, in: Alfred Wyss et al. (vgl.
Anm. 2), S. 77-142.

45 Oskar Emmenegger, Müstair, Klosterkirche St. Johann:
Malschichtenfolge am romanischen Beispiel des Kopfes
des Hl. Petrus, in: Eine Abguss-Sammlung für Hans
Rudolf Sennhauser. Supplement zum Katalog frühmittelalterlicher

Plastik (S. 57-116), Georges-Bloch-Jahrbuch
des Kunstgeschichtlichen Seminars der Universität
Zürich, hrsg. von Jürg Göll, Zürich 1996, S. 255.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 3,12: Ralph Feiner, Malans.
Abb. 2: Werner Peter, Büro Sennhauser, Zurzach, 2005, bearbeitet

von Jürg Göll, Archäologischer Dienst Graubünden, Müstair
2015.
Abb. 4, 13, 15, 17-19: Jürg Göll, Archäologischer Dienst
Graubünden, Müstair.
Abb. 5: Eidgenössisches Archiv für Denkmalpflege, EAD EB.-
104-105.

Abb.6, 22, 25: Stiftung Pro Kloster St. Johann in Müstair. Foto:
Susanne Fibbi-Aeppli, Grandson.
Abb. 7, 10: Erich Tscholl, Archäologischer Dienst Graubünden,
Müstair.
Abb. 8, 23: Rufino Emmenegger, Zizers.
Abb. 9: Marianne Hug, Küsnacht.
Abb. 11: Werner Fallet, Archäologischer Dienst Graubünden,
Müstair.
Abb. 14: Bauhütte, Kloster Müstair.
Abb. 16: Gaby Weber, Egg.
Abb. 20: Michael Wolf, Leipzig.
Abb. 21: Stiftung Pro Kloster St. Johann in Müstair. Foto: Susanne

Fibbi-Aeppli, Grandson, arrangiert von Michael Wolf, 2007.
Abb. 24: Bildserie und Fotos: Oskar Emmenegger, Zizers.

ZAK. Band 74. Heft 2/2017 97



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Die karolingischen und romanischen Fresken im Kloster
St. Johann in Müstair sind UNESCO-Welterbe. Dazwischen
entstand eine ganze Reihe von weniger bekannten Wandmalereien.

Aus der schriftlastigen Phase des 11. Jahrhunderts sind
mehrzeilige bildlose Inschriften bekannt, dazu einige
Mäandermalereien. In der Ulrichskapelle begleiten gemalte Hintergründe

die vorzügliche Stuckausstattung aus dem 12. Jahrhundert.
Ab der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts wurden Szenen

religiösen Inhalts ohne starre Begrenzung narrativ
aneinandergereiht. In einem Profanraum im Westtrakt findet man eine
christologische Szenenfolge. Freskenreste in der Nikiauskapelle

stellen einen direkten Zusammenhang mit dem Südtirol
her, wo in unvergleichlicher Dichte verschiedene Malerateliers
hochklassige Malereien geschaffen hatten. In diesem Rahmen
entstanden auch die romanischen Fresken in den Apsiden der
Klosterkirche, die aufgrund ihrer Expressivität, Malqualität
und guten Erhaltung besondere Beachtung verdienen.

I cicli di affreschi di epoca carolingia e romanica del monastero
di San Giovanni a Müstair, Canton Grigioni, appartengono al
patrimonio dell'umanità dell'UNESCO. Tuttavia nel periodo
fra i due cicli fu eseguita anche tutta una serie di affreschi meno
nota. Alla fase del XI secolo, un'epoca di particolare impor-
tanza per la scrittura, sono attribuibili diverse iscrizioni di piü
righe e prive di raffigurazioni, alle quali si aggiungono anche
alcuni dipinti con motivi a meandro. Nella cappella di San Ulde-
rico, un sottofondo pittorico accompagna gli eccellenti stucchi
decorativi del XII secolo. Dalla seconda metà del XII secolo le
scene a contenuto religioso furono allineate in una narrazione,
i cui contenuti non avevano alcuna delimitazione rigida. In uno
spazio profano nel tratto occidentale una serie di scene cristolo-
giche è raffigurata nella cappella di San Nicola. Dette immagini
costituiscono un legame diretto con il Tirolo méridionale, dove
esistevano in una densità incomparabile diverse botteghe di pit-
tori, autori di affreschi di elevata qualité. In questo contesto
nacquero anche gli affreschi romani nell'abside della chiesa del
convento, i quali meritano particolare attenzione data la loro
espressività, la loro qualité pittorica e il loro buon stato di con-
servazione.

RÉSUMÉ

Les fresques carolingiennes et romanes du couvent Saint-Jean é

Müstair sont inscrites au patrimoine mondial de l'UNESCO. Le
monastère abrite également toute une série de peintures murales

moins connues. Le XIe siècle, période marquée par une forte
propension pour l'écriture, a livré des inscriptions de plusieurs
lignes dépourvues d'images, auxquelles s'ajoutent quelques
peintures ornées de méandres. Dans la chapelle Saint-Ulrich,
des fonds peints accompagnent le remarquable décor de stucs
datant du XIIe siècle. Dès la seconde moitié du XIIe siècle,
des scènes contenant des thèmes religieux ont été juxtaposées
dans un enchaînement narratif sans stricte délimitation. Une
salle profane située dans la partie ouest de l'édifice accueille
une série de scènes christologiques. Les restes de fresques
conservés dans la chapelle Saint-Nicolas établissent un lien direct
avec le Tyrol du Sud, où un nombre incomparable d'ateliers de
peintres avaient réalisé des ouvrages exceptionnels. C'est dans
ce contexte qu'ont également vu le jour les fresques romanes
ornant les absides de l'église abbatiale, qui méritent une attention

particulière en raison de leur expressivité, de leur qualité
picturale et de leur bon état de conservation.

SUMMARY

The Carolingian and Romanesque frescoes in the convent of
St. John at Müstair are on the UNESCO World Heritage List.
However, several lesser known murals were painted in between.
A number of multiline inscriptions without images as well as
a few meander friezes date from the heavily scripted phase of
the 11th century. Painted backgrounds accompany the superb,
12lh-century stucco work. Religious scenes from the second half
of the 12"1 century have been painted with no distinct borders
and form a narrative. A sequence of Christological scenes is
found in a secular room in the west wing. Remains of frescoes
in the Chapel of St Nicolas establish a direct connection with
South Tirol, where several studios created an incomparable
body of first-rate paintings. The Romanesque frescoes in the

apses of the convent church are indebted to this development.
They merit special attention, being highly expressive, of great
painterly quality and well preserved.

98 ZAK, Band 74, Heft 2/2017


	Die romanischen Wandmalereien von Müstair

