Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 71 (2014)
Heft: 2-3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Buchbesprechungen

Das Kloster Mariazell
auf dem Beerenberg
ber Winterthur

Neuauswertung der Ausgrabungen 1970-1972
im chemaligen Augustiner-Chorherrenstift

Felicia Schmaedecke

Schweizer Beitrige zur
Kulturgeschichte und Archiologic
des Mittelalters

Band 38

FeLicIA SCHMAEDECKE, Das Kloster Mariazell auf dem Bee-
renberg bei Winterthur. Neuauswertung der Ausgrabun-
gen 1970-1972 im ehemaligen Augustiner- Chorherrenstift
(= Schweizer Beitridge zur Kulturgeschichte und Archiologie
des Mittelalters, Bd.38), Basel 2011 345 Seiten, 225 Abbil-
dungen, 23 Tafeln, 2 Planbeilagen.

In der Waldeinsamkeit gelegene, spatmittelalterliche Kloster
gehoren zu den weniger beachteten Zeugnissen von Frommig-
keitsbewegungen dieser Epoche. Die letzten Ruinen des wih-
rend der Reformation aufgehobenen Klosters Mariazell auf
dem Beerenberg bei Winterthur-Wiilflingen wurden erst 1922
durch den «Verkehrs- und Verschonerungsverein Winterthur»
erworben und gesichert; nach 1970 wurden sie Objekt einer
Forschungsgrabung der Kantonsarchiologie Ziirich — deren
Ergebnisse wie in vielen anderen Fillen aber nur relativ knapp
publiziert wurden. Notwendige Ruinensicherung bot 2009 den
Anlass, dem Desiderat einer umfangreicheren Dokumenta-
tion nachzukommen. Felicia Schmaedecke, die seit vielen Jah-
ren mit grossem wissenschaftlichem Erfolg Altgrabungen zur
Publikation aufbereitet, legt in diesem Band eine detaillierte
Auswertung vor, im Zusammenwirken mit Bearbeiterinnen
und Bearbeitern fiir die verschiedenen Fundgattungen und die
Schriftquellen. Kleinrdumige neue Grabungen konnten wich-
tige Aspekte erhellen.

Die Ausgrabungen von 1970 bis 1972 haben das Klosterareal
vollstiandig freigelegt; erkennbar waren Kirche, Kreuzgang und
verschiedene Gebiude, die sich allerdings zu keinem norma-
len Klostergrundriss ordneten. Die von Walter Drack gewéhl-
ten Grabungs- und Dokumentationsmethoden erschweren eine
Auswertung. Der vom Ausgriber vorgelegte Bauphasenplan

ZAK,Band 71, Heft 2+3/2014

hat sich im Grundsatz bestitigt — die Bauabfolge kann nun aber
als breit abgesichert gelten, und viele Aussagen des Vorberichts
wurden erheblich modifiziert.

Anders als bei frithmittelalterlichen Klostern sind fiir den
Beerenberg die historischen Daten, die handelnden Personen
und die geistesgeschichtlichen Verbindungen praktisch liicken-
los bekannt (Beitrag von Christian Sieber). Ein aus Winterthur
stammender Einsiedler erhilt 1318 die Erlaubnis zur Nieder-
lassung sowie zum Bau von Kapelle und Wohnhaus; 1355 iiber-
nehmen fiinf aus Linz (Osterreich) stammende fromme Briider
den Ort; sie stehen zunichst unter der Regel der Franziskaner-
Tertiaren, werden aber 1365/67 in den Orden der Steigerherren
aufgenommen, einer sehr kleinen Kongregation von Augusti-
nerchorherren mit Sitz in Zabern (Elsass), die sich urspriinglich
dem Hospitaldienst gewidmet hatte; nach Aufhebung dieser
Kongregation 1482 wurde 1484 ein Augustinerchorherrenstift
der Windesheimer Kongregation eingerichtet, das in der Refor-
mation sein Ende fand.

Im ersten Hauptkapitel legt die Autorin detailliert die Gra-
bungsbefunde dar, sachlich geordnet vom Baugrund iber
Kirche, deren Vorgéingerbau und die innere Klausur zu den
dusseren Hofen und ihren Bauten, jeweils mit allen Befunden
zum Bauprozess und zur Ausstattung. Auf vorbildliche Weise
werden alle Beschreibungen und Zuordnungen aus der Doku-
mentation hergeleitet, in Zeichnung und Fotos abgebildet und
kritisch bewertet. Ausdriicklich weist die Autorin auch auf zu
erwartende, aber nicht erhaltene oder noch nicht dokumen-
tierte Befunde hin.

Die erkennbar unvollstindige Freilegung der Klosteranlage
gab Anlass, das Areal mit unterschiedlichen geophysikalischen
Methoden zu untersuchen (Beitrag von Maria Hertrich, Chris-
tian Hiibner und Patrick Nagy); hier liessen sich wichtige Mau-
erzlige nachweisen, zugleich war ein Abgleich der Methoden
moglich. Im LIDAR-Laserscan konnten mogliche Sandstein-
briiche in der Umgebung entdeckt werden.

Wenig aussagekriftig fiir Datierung und Nutzung ist das in
Einzelstiicken durchaus hochrangige Fundmaterial; qualitatvolle
Kachelofen (in drei Gebduden) diirfen wohl als selbstverstind-
lich gelten, ihre Reliefmotive sind nicht auf Ornament, Mass-
werk und sakrale Themen beschrénkt; ein Schropfkopf ist ein
Indiz fiir die Deutung des Badehauses an der Pforte (Beitrag von
Annamaria Matter); Masswerk und Gewolbefragmente gehoren
zur Kirche, zum Lettner und zu einem Baldachin. Bemerkens-
wert sind Fragmente einer aus Ton gebrannten lebensgrossen
Heiligenstatue aus der Kirche. Wie in anderen Klostern fehlen
Miinzen (der einzige Fund ist nachklosterlich; Beitrag von Bene-
dikt Z#ch), auffallenderweise aber auch im Laienbereich der
Kirche und an der Pforte. Kann die Archiologie damit zeigen,
dass der Beerenberg von Gottesdienstbesuchenden, Reisenden
oder Wallfahrenden kaum aufgesucht wurde?

Im Kreuzhof waren zwei Frauen bestattet, im kirchennahen
Kreuzgangfliigel sieben Ménner, die meist relativ alt geworden
waren, aber auch Anzeichen klostertypischer Haltungsschéden
aufwiesen.

233



Die Bau- und Nutzungsgeschichte des Areals darf wohl als
exemplarisch gelten fiir ein kleines, spitmittelalterliches Klos-
ter oder Chorherrenstift in einsamer Berglage. Da denkmal-
pflegerische Not kaum Anlass zu Grabungen an solchen ganz
abgegangenen Anlagen gibt, sind sie andernorts — mit Blick auf
siidwestdeutsche Beispiele — entweder gar nicht archidologisch
erforscht (wie das Paulinerkloster auf dem Donnersberg) oder
nur durch schlecht publizierte und fachlich kaum zureichende
Grabungen bekannt (wie das Augustinerinnenkloster auf dem
Baiselberg); mancherorts finden sich Baureste der Kirche,
aber nicht der Klostergebdude (wie auf dem Gotthardsberg bei
Amorbach). Unsere Kenntnis spatmittelalterlicher Kloster-
kultur wird bekanntlich zu Unrecht gepridgt von den grossen,
charakteristischen Anlagen der Zisterzienser und Kartduser,
wihrend die Bauten der Chorherrenstifte und Bettelordens-
konvente kaum ins Blickfeld kommen — und diese Kleinkloster
wie auf dem Beerenberg noch weniger.

Die dlteste, zur ersten, relativ grossen steinernen Kapelle von
1318 gehorende Klause wurde hier allerdings nicht erfasst, sei
es, weil Befunde zu einem einfachen Holzbau nicht erhalten
waren (oder sich der damaligen Grabungstechnik entzogen)
oder dass die Klause an anderer Stelle stand als das spatere
Kloster. Die Bedeutung der Klause wird dadurch sichtbar,
dass die Kapelle von einer Mauer weitrdumig umschlossen war
— deren Verlauf allerdings geophysikalisch nicht vollstindig
geklart werden konnte. Die Autorin ordnet das erste, mehrriu-
mige, mit Keller und Obergeschoss ausgestattete Konventshaus
der uberlieferten Ansiedlung der fiinf Franziskaner-Tertiaren
zu (1355). Die hervorgehobene der drei Bestattungen im Win-
kel zwischen Kapelle und Konventshaus wird dem Griinder der
Gemeinschaft, Heinrich von Linz (f 1369/72), zugewiesen.

Im Kontext der Neukonstituierung der Gemeinschaft als
Konvent der Steigerherren wird eine Klosterkirche erbaut,
deren Chorraum von Kapellenrdumen begleitet war, mit
einem fiinfteiligen Lettner und einem kurzen, aber dreischif-
figen Langhaus. Anders als es der Ausgriber dargelegt hatte,
wurden die Fundamente der dreischiffigen Kirche auf iibliche
Weise in den Untergrund eingetieft, allerdings wegen der sehr
unterschiedlichen Tiefe des anstehendes Felsens verschieden-
artig gebaut — teilweise mit Punktfundamenten und Stiitzbo-
gen. An der Westfassade blieben vorbereitete Strebepfeiler
unausgefiihrt. Tiiren, Fussbéden und Altére sind nachweisbar;
besonders kriftig fundamentiert waren der Hauptaltar und der
fiinfbogige Lettner mit seinen vier Altdren.

Im Vergleich mit anderen Kirchen dieser Kongregation ist
besagte Kirche klein, die anderen Konvente befanden sich
jedoch in aufblithenden Stidten, und auch der Mutterkonvent
war lidngst von der einsamen <Steige> in einem Vogesental in
die Stadt Zabern iibergesiedelt. Ebenso ‘wenig vergleichbar
ist deshalb auch die Klosteranlage. Die Autorin widerspricht
zu Recht der dlteren Deutung des weiter genutzten Wohnge-
bdudes als Priorat> und bezeichnet dieses weiterhin als Kon-
ventshaus; es wurde lediglich im Inneren umgebaut und ergénzt
mit einem Kreuzgang und einem Abortgebiaude an der damals
deutlich vergrosserten Klostermauer. Die stadtischen Steiger-
herrenkonvente nutzten viel grossere Klosteranlagen. Der
typologische Vergleich mit Stifts- und Bettelordenskirchen der
Nordschweiz verdeutlicht die Sonderstellung der Kirche auf
dem Beerenberg; die stilistische Einordnung in eine <Bettelor-
densbaukunst> erscheint dem Rezensenten insofern noch nicht
iberzeugend, .als im slidwestdeutschen Raum {iberaus viele
Kirchenbauten aus dem 14.Jahrhundert <reduktionsgotische>
Formen aufweisen. Die Deutung eines Erdgeschossraums im
Konventsgebdude als <Kapitelsaals 1dsst sich weder durch den
Befund noch durch die Ordnungen der Steigerherren plausibi-
lisieren — zweifellos ist der Eingangsraum mit drei Tiiren und
Feuerstelle bemerkenswert und eher aus Profanbauten bekannt.

234

Die Gebéude nahe der Klosterpforte und im Norden ausserhalb
der Klostermauer werden einer <Ausbauphase> zugeordnet.
Dies ist im Befund nicht gut begriindet und insgesamt wenig
wahrscheinlich, da zumindest ein Teil der Gebiude fiir das
Funktionieren des Klosters von Anfang an notwendig war. Das
grosse Gebdude neben der Klosterpforte wird hypothetisch als
Géstehaus und Hospital gedeutet, zugehorig war eine durchaus
aufwendig gearbeitete kleine Badestube mit Unterboden-Spei-
cherheizung. Dass die Funktionen von Géstehaus und Hospital
weithin identisch sind und dass ein klgsterliches Krankenhaus
(Infirmarie) nie am Tor zu liegen kam, wire vielleicht deutlich
zu sagen gewesen. Dieser Befund ist vor allem deshalb wich-
tig, weil alle alteren Kloster der Steigerherren mit Hospitélern
verbunden waren, am Vogesenpassweg der <Steige> und in den
Stdadten Lahr und Landau — wie viele andere Kongregationen
der Augustinerchorherren, sogar die Pramonstratenser, waren
die Steigerherren ein <Hospitalorden>. Es bliebe zu fragen, wer
auf dem Beerenberg deren Hospital genutzt haben sollte. Alter-
nativ wire hier das Priorat zu suchen, das somit <zwischen Klos-
ter und Welt> gestanden hédtte. Bemerkenswert ist die Erwei-
terung des Baukomplexes durch Gebéude, die nérdlich aussen
an die Klostermauer angebaut wurden. Die Autorin vergleicht
sie mit Kurien an anderen Chorherrenstiften. Dies wiirde eine
Aufgabe der vita communis bedeuten, wie sie fiir spatmittel-
alterliche Benediktiner und Chorherren nachweisbar ist, aber
nicht notwendig auch fiir die Steigerherren. Im Landauer Klos-
ter fehlen dafiir trotz der innerstddtischen Lage entsprechende
Befunde.

Bei der recht guten Kenntnis der Beerenberger Bauten und
der ebenso sorgféltigen wie kritischen Wiirdigung der Gra-
bungsbefunde wire es wichtig, einerseits die sehr spezifischen
Ordnungen der Steigerherren genauer zu untersuchen, die nicht
einfach <Augustinerchorherren> waren, sondern Briider eines
Hospitalordens, und andererseits die ungewohnliche Klos-
terstruktur selbst als Quelle fiir das Leben und fiir die Ideale
dieser kleinen Kongregation zu befragen. Es gibt eben keinen
<Augustinerorden> im Mittelalter. Dass die Baustrukturen des
Benediktinerpriorats Beinwil und des Konvents der Augusti-
nerchorherren auf dem Ziirichberg auffallend vergleichbar sind,
konnte darauf hinweisen, dass hier eine durchaus von anderen
Klostern und Orden abweichende Lebensform fassbar wird.

Matthias Untermann

ZAK, Band 71, Heft 2+3/2014



Hans CHRISTOPH ACKERMANN / Katia HerLacH (Hrsg.), Jakob
Christoph Miville 1786-1836. Ein Basler Maler zwischen
Rom und St. Petersburg (= Ausstellungskatalog, Kunstmu-
seum Basel). Mit Texten von HANS CHRISTOPH ACKERMANN,
YVONNE BOERLIN-BRODBECK, ANITA HALDEMANN, KATiA
HEerLAcH, NATALIA G. PRESNOwA und CORNELIA REITER, Ost-
fildern 2013. 336 S., 229 Katalogabb. Sowie weitere Illustra-
tionen.

Der Basler Maler und Zeichner Hieronymus Hess hat 1818 die
Mitglieder der wenige Jahre zuvor gegriindeten Basler Kiinst-
lergesellschaft festgehalten.! Auf der Zeichnung gesellen sich
zu den «Liebhabern», also den Kunstfreunden, die die Mehr-
heit bilden, eine Reihe von Kiinstlern, die in einer separaten
Namensliste ndher bezeichnet werden: Achilles Benz (1766—
1852, «Landschaftszeichner»), Friedrich Meyer (1792-1837,
«Portraitzeichner»), Hess selbst (1799-1850, «Historienmaler»),
Marquard Wocher (1760-1830, ohne n#dhere Charakterisie-
rung), Alois Keigerlin (?-nach 1830, «Portraitmaler»), Rudolf
Braun (17881857, «Portraitmaler»), Johann Christoph Miville
(1786-1836, «Landschaftsmaler»), Wilhelm Oppermann
(1786-1852, «Landschaftsmaler»), Lutringhaus Sohn (?, «Land-
schaftszeichner»), Peter Birmann (1758-1844, «Landschafts-
zeichner»), Samuel Birmann (1793-1847, «Landschaftsmaler»)
sowie Matthias Bachofen (1776-1829, «Landschaftszeichner»).
Viele der Genannten waren 1818 relativ jung und zeigten jenen
Elan, der die Griindung der Kiinstlergesellschaft 1812 befliigelt
hatte. Und doch kamen viele nie iiber die Grenzen von Basel
hinaus. Eine Italienreise, im 18.Jahrhundert so augenschein-
lich Voraussetzung fiir kulturelle und kiinstlerische Bildung,
war einzig Hieronymus Hess sowie Peter und Samuel Birmann
vergdnnt. Peter Birmann konnte durch die Grossziigigkeit eines
Gonners hinreisen, Hess als Begleiter eines Mézens. Derartige
Reisen waren fiir viele Kiinstler schlichtweg unerschwinglich.
Trotzdem steckt die Italienreise jenen geografischen Raum ab,
der iiberhaupt im Bereich des Méglichen lag. Im letzten Dezen-
nium des 18.Jahrhunderts erreichte Peter Birmann eine Beru-
fung nach St. Petersburg, die er jedoch ausschlug. Hingefahren
ist er nie. All diese Bemerkungen mogen als Folie im Gedécht-
nis behalten werden, wenn es im Folgenden um Leben und Werk
von Johann Christoph Miville geht. Es in seinen vielfiltigen
Facetten aufgearbeitet zu haben, ist das Verdienst eines Katalo-
ges, der aus Anlass der Ausstellung iiber Miville 2013 im Basler

ZAK,Band 71, Heft 2+3/2014

Kunstmuseum erschienen ist.

Miville stammte aus einer relativ begiiterten Familie. Nach
Abschluss der Schulbildung tritt er 1799 bei Peter Birmann
als Lehrling ein, 1802 ist seine Lehre beendet, anschliessend
wechselt er ins Atelier von Johann Caspar Huber nach Ziirich.
Sowohl Birmann als auch Huber verfiigten iiber Italienerfah-
rung, sodass der Schluss naheliegt, sie hétten den jungen Kiinst-
ler zu Gleichem ermutigt. Im sozialen Netzwerk der Eltern
finden sich jene Miazene, die Miville einen zweijihrigen Rom-
aufenthalt ermoglichen. Als er 1807 in seine Vaterstadt Basel
zuriickkehrt, macht er sich — wie von Hess in der erwdhnten
Zeichnung richtig vermerkt — zunéchst einen Namen als Land-
schaftsmaler. Die Manier gleicht derjenigen seines Lehrers
Birmann, wobei die Komposition nicht immer das nimliche
Geschick erkennen lésst.

Geprigt waren jene Tage von Napoleons Expansionspolitik.
Damit traten entferntere Zonen Europas dem jungen Maler
ins Bewusstsein, und zwar umso mehr, als in Basel kein Aus-
kommen zu finden war. Die Griinde hierfiir vermag keiner
der Autorinnen und Autoren im Miville-Katalog so recht zu
benennen, und wahrscheinlich bediirfte es auch noch weiterer
Untersuchungen, um das gesamte damalige kulturelle Klima in
Basel zu skizzieren. Ein wenig erstaunlich ist dieser Umstand
aber doch, waren die Mehrzahl der Mitglieder der erw#hn-
ten Kiinstlergesellschaft doch Kunstliebhaber, manche mit
betrachtlichem Vermégen, die sich alle das Ziel gesetzt hatten,
die lokale Kunst zu férdern. Wie auch immer: Miville suchte
sein Gliick in Russland, wo er sich von 1809 bis 1816 aufhielt.
Bekanntschaften aus Rom erwiesen sich fiir Kontakte zu ent-
sprechenden Personlichkeiten als fruchtbar. Wéhrend seiner
Jahre in Russland lernt er St. Petersburg und Moskau, dann
aber auch Finnland kennen. Jede Gegend hielt er in Aquarel-
len fest. 1816 kehrte er nach Basel zuriick, wo ihn Hess 1818
gerade noch zeichnen kann, bevor Miville 1819 erneut nach Ita-
lien aufbricht, wo er bis 1821 verbleibt. Die Zeit bis zu seinem
frithen Tod 1836 wird er hernach in seiner Heimatstadt verbrin-
gen. Sie ist von missigem Erfolg, von 6konomischen Schwie-
rigkeiten und von zunehmender Krankheit geprédgt. Bereits
anlésslich seines Basler Aufenthaltes 1816/1819 versuchte er,
seine Russland-Erfahrungen zu einer Art Markenzeichen aus-
zubauen, indem er die dort skizzenhaft erfassten Motive nun zu
Kompositionen in Ol verdichtete. Auf diese Weise entstand die
Krimmiade, ein 40-teiliger Zyklus iiber die Krim, dessen Ver-
kauf aber nur schleppend voranschritt. Den Russland-Bildern
stellte er italienische Landschaften und schliesslich in immer
hohrerem Masse auch Schweizer Motive zur Seite.

Bereits dieses dem Miville-Katalog entnehmbare Wissen
weitet das bisher Bekannte um ein Vielfaches aus. Doch nicht
alleine das Buchstabenwissen ldsst die Ausstellungspublikation
gegen die Monografie ausreifen. Vor allem ungemein erhel-
lend ist die Auswahl der Bilder Mivilles und deren Vergleich
mit Werken seiner Zeitgenossen (darunter von manchen, die
auch in der Hess-Zeichnung auftreten). Nur schon das Zusam-
menstellen dieser Werke muss eine herkulische Arbeit gewe-
sen sein. Im Vorwort wird von 200 Gemaélden und etwa 2000
Zeichnungen Mivilles gesprochen. Ein grosseres Konvolut der
Werke auf Papier ist in der Stiftung fiir Kunst des 19.Jahrhun-
derts in Olten gelagert. Das Kupferstichkabinett Basel besitzt
weitere Stiicke, und von den Olgemilden ist einiges im Kunst-
museum Basel beheimatet. Dort mussten fiir die Ausstellung
allerdings Schitze gehoben werden, die bisweilen zum letzten
Mal anldsslich ihrer Entstehung zu sehen und seit fast 200 Jah-
ren des Tageslichtes beraubt waren. Den wichtigsten Fund bil-
den aber jene 25 Werke, die als Teil der 40 Stiick umfassenden
Krimmiade einst nach Russland gekommen waren und dort im
Besitz unterschiedlichster Museen sind. Sie teilweise trotz fal-
scher Zuordnung aufzuspiiren, ist eine Leistung, die heutzutage

235



angesichts des Ausstellungsdruckes, unter dem Museen stehen,

nicht so leicht zu wiederholen ist. Sie war nur méglich, weil der
Ausstellung und dem Katalog jahrelange Forschungsarbeit vor-
ausging.

Der Katalog vereinigt eine ganze Reihe hochkaritiger Essays
von ausgewiesenen Spezialisten. Was Hess oben in der Zeich-
nung festhilt, skizziert Yvonne Boerlin-Brodbeck in ihrem
Beitrag «Zur Lage der Zeichner und Maler im Basel des spé-
ten 18. und frithen 19.Jahrhunderts». Auf welche (visuellen)
Erfahrungen Miville in Rom gestossen ist, vermitteln Cornelia
Reiter («Jakob Christoph Miville und Joseph Anton Koch»)
und insbesondere Hans Christoph Ackermann («Miville in
Italien»), der mit Katja Herlach die Forschung hauptséchlich
vorangetrieben hat. Herlach nimmt die russische Zeit unter
die Lupe («Dort allein mir ein Gliicksstern ein wenig gldnztes.
Miville in Russland»), Natalja G. Presnowa als Vertreterin der
russischen Sammlungen setzt Mivilles Werk in Bezug zur russi-
schen Malerei im frithen 19. Jahrhundert («Das russische Land-
schaftsbild im ersten Viertel des 19. Jahrhunderts»). Schliess-
lich charakterisiert Anita Haldemann vom Kupferstichkabinett
Basel Mivilles kiinstlerischen Ausdruck («Wie besessen> —
Jakob Christoph Miville als Zeichner»). Das aber sind nur die
grossen Beitrdge. Die weitere Einteilung des Katalogs, der in
neun Kapitel gegliedert ist, lasst dort jeweils — nun von Hans
Christoph Ackermann oder Katja Herlach verfasst — ergén-
zende Bemerkungen zu, etwa zur Landschaftsmalerei Mivilles,
zu seinen Basler und Schweizer Motiven oder zu seiner Rolle
als Zeichenlehrer in Basel gegen Ende seines Lebens.

Fiir jede weitere Beschéftigung mit Miville wird der vorlie-
gende Katalog richtungsweisend sein. Von diesem Bezugspunkt
aus liessen sich eine ganze Reihe weiterer Fragestellungen ent-
wickeln, die — in sich konzentrisch ausweitenden Kreisen — Pro-
blemeder Sozialgeschichte wie auch der Kunsttheorie einschlies-
sen konnten. Miville kdnnte vor dem Hintergrund der neu
gewonnenen Erkenntnisse zu einem Exemplum werden fiir eine
Zeit und einen geografischen Raum, welche beide aus kunsthis-
torischer Sicht erst rudimentér erschlossen sind. Zu welchem
der von Hess gezeichneten Kiinstler liegen Beitrédge von dhnli-
cher Qualitit vor? Am ehesten zu Peter und Samuel Birmann
und zu Hieronymus Hess selbst. Andere Namen gewinnen kaum
in Fachlexika an Profil. Vielleicht sind sie auch nicht alle gleich
bedeutend, kaum beleuchtet ist jedenfalls auch das kulturelle
Milieu in der Schweiz zu Beginn des 19.Jahrhunderts, weder
auf nationaler noch auf lokaler Ebene. Eine fiir den Herbst
2014 in der Universititsbibliothek Basel geplante Ausstellung
iiber die 1812 gegriindete Basler Kiinstlergesellschaft versucht,
die Geschmacksbildung nachzuzeichnen, die innerhalb einer
solchen Institution verfolgt wurde. Dabei féllt auf, dass die
nationale wie auch die lokale Geschichte und Kunstgeschichte
einen ausserordentlich hohen Stellenwert genossen. Den Weg
dorthin hatten sicher Publikationen wie die Helvetischen Alter-
tiimer von Johannes Miiller und David von Moos (1773-1783)
geebnet, aber womoglich auch die Erfahrungen mit der Fran-
zdsischen Revolution und der Mediation unter Napoleon. Die
Riickbesinnung auf nationale Werte spielt in diesem Zusam-
menhang eine grosse Rolle. Einige von Mivilles Gemélden sind
Ausdruck hiervon, etwa «Das Schwingerfest auf der Balisalp»
(1822-1824). Der Katalog deutet diese Zusammenhénge an,
sie konnten nun noch prizisiert werden. Im gleichen Kontext
wire auch nach den rezeptionsésthetischen Anliegen der Bil-
der Mivilles zu fragen beziehungsweise danach, ob es solche
iiberhaupt gibt. Bei Caspar Wolf, dem entfernten Vorlaufer der
Alpenmalerei, pragen Gedanken eines Scheuchzer oder eines
Albrecht von Haller die kiinstlerische Auffassung. Wie ist es
bei Miville? Bedient er bereits die weniger tiefsinnigen Ansprii-
che eines aufkeimenden Tourismus und eines Fernwehs, etwa
nach Russland, das sich am Bildobjekt alleine erfreut, oder ste-

236

hen auch hier 4sthetische Gedanken im Raum, die vom Sujet
her auf einen grosseren intellektuellen Zusammenhang ver-
weisen? Mit anderen Worten: Welches sind die Erwartungen
an einen Maler, dem sein Kollege Hess das Attribut «Land-
schaftsmaler» verleiht? Mit welchen Erwartungen tritt umge-
kehrt der Maler seinem Publikum entgegen? Zu welchen Kom-
promissen ist er bereit, welche sind fiir ihn unakzeptabel? Die
Publikation unterstreicht diesbeziiglich die Unabhéngigkeit des
dsthetischen Anspruchs Mivilles, die wohl auch fiir den schwe-
ren Stand, den der Kiinstler in seiner eigenen Vaterstadt hat,
verantwortlich ist. Umgekehrt aber ist nicht jedes Bild Mivilles
tiber kritische Zweifel erhaben, gelegentlich entsteht sogar der
Eindruck erweckt, dass die kiinstlerische Erfindungskraft mit
zunehmender Bildgrésse abnimmt, wohingegen sich die Hand
am freiesten in der Zeichnung gebirden kann.

Die Richtung moglicher Antworten ist im Katalog vorgege-
ben, zukiinftigen Forscherinnen und Forschern mag die Vertie-
fung iiberlassen bleiben. Uberhaupt sind all das Nebeneindrii-
cke, die den Haupteindruck nicht zu schmélern vermogen: Hier
ist in einem Ausstellungskatalog erstrangige Forschungsarbeit
geleistet worden, hier wurde ein kiinstlerisches (Euvre muster-
giiltig ins kollektive Bewusstsein zuriickgeholt, das bereits dem
Vergessen anheimzufallen drohte. Moge vielen anderen Kiinst-
lern, denen Hess 1818 in seiner Zeichnung Leben verliehen hat,
in naher Zukunft die gleiche Aufmerksamkeit beschieden sein.
Und moge die universitdre Forschung in der Schweiz den Mut
und den Weg finden, zu solch konkreten Themen und Fragestel-
lungen zuriickzukehren.

Axel Christoph Gampp

ANMERKUNGEN

1 Kupferstichkabinett Basel, Inv.Nr. Bi.259.23 (Zeichnung)
bzw. Bi 259.24 (Namensliste).

ok sk ok

ZAK, Band 71, Heft 2+3/2014



Guido Faccani

Pfarrkirche
Sankt Gallus

in Kaiseraugst

USTA RAURICA

Guipo Faccani, Die Dorfkirche St. Gallus in Kaiseraugst/AG.
Die bauliche Entwicklung vom romischen Profangebiude zur
heutigen christkatholischen Gemeindekirche. Mit Beitrdgen
von PETER FREY, SyLviA FUNFSCHILLING, ANNEMARIE KAUF-
MANN-HEINIMANN, MARKUS PETER, VERENA VOGEL MULLER (=
Forschungen in Augst 42), Augst 2012. 282 S., 27 farbige, 185
schwarzweisse Abb. und 16 Tafeln.

Das Kind mit dem Bad ausgeschiittet — Kritische Riickfrage zur
Kaiseraugster Kastellkirche

Auf verdienstvolle Weise hat Guido Faccani die Baugeschich-
te der Dorfkirche im Innern des Castrum Rauracense (CR)
bearbeitet und vorgelegt. Es ist sehr zu begriissen, dass die
seit Langem bekannten Ergebnisse und Funde systematisch
und moglichst eindeutig in diesem Werk erfasst wurden. Al-
lerdings ist im Zusammenhang mit Teil 2 «Die Bauten im
Kontext» im Abschnitt mit dem Untertitel «Justinian — erster
bekannter Bischof?» (S.141-143) eine Entscheidung gefillt
worden, die auch im spéteren Verlauf der Arbeit zu zweifel-
haften Einschétzungen gefiihrt hat und die nicht unwiderspro-
chen bleiben darf.

Zur Frage der Existenz eines Bischofs Justinian

Wir zitieren im Folgenden den betreffenden Abschnitt bei Facca-
ni: «Er [Ludwig Berger] kam zum Schluss, dass [...] die Echtheit
zum mindesten der Teilnehmerliste [...] moglich ist, da die Kol-
ner Liste keine Widerspriiche zur Teilnehmerliste von Sardica
aufweise. Dies ist nach den Ausfiihrungen des Kirchenhistori-
kers Michael Durst hinfllig, konnte er doch nachweisen, dass
mehrere Teilnehmer nicht in die Zeit um 346 gehdren, sondern
u.a. erst spiter amtierten.

Aus der Quellenlage, der seit Jahrzehnten gefiihrten Diskus-
sion und den jiingsten Forschungen ergeben sich erniichternde
Schlussfolgerungen: 1. Justinian kann solange nicht als Kaiser-
augster Bischof gelten, bis andere, neue historische oder archa-
ologische Belege ausfindig gemacht sind [...]» (S.142-143).

Den Absolutheitsanspruch dieser Folgerungen méchten wir
im Folgenden relativieren. Die von Faccani gezogenen Schliisse
sind unseres Erachtens zu allgemein und durch die zitierten Un-
terlagen in diesem Umfang nicht gedeckt.

ZAK,Band 71, Heft 2+3/2014

Im Zusammenhang mit der Diskussion um die «Echtheit» der
Kolner Ketzersynode bewegen wir uns in alten Kontroversen
zwischen Trier und Koln. Wahrend aus Kolner Sicht ein hire-
tischer Vorgénger, der als Bischof abgesetzt wird, als skandalos
und ehrenrithrig empfunden werden muss, ist dies aus Trierer
Sicht ein willkommener Dampfer gegeniiber dem sonst iiber-
méchtigen Kurfiirstentum.

Uber die Echtheit der Akten der Kolner Synode 346 gibt es
drei unterschiedliche Meinungen:

a) die Akten sind inklusive Teilnehmerliste echt, b) die Akte
selbst ist eine Félschung; die Teilnehmerliste aber ist echt und c)
Akten inklusive Liste sind Falschungen.

Faccani schliesst sich Meinung c) an und bezieht sich dabei auf
Michael Durst.!

Durst behandelt drei Punkte: 1. Euphrates; 2. die gefilschten
Akten der angeblichen Kolner Synode von 346; und 3. die Liste
der beteiligten Bischdfe und die frithen Bischofssitze am Rhein.

Von diesen Ausfithrungen interessiert hier nur Punkt 3, da
die jingsten Darstellungen zu Bischof Justinianus Rauricorum
sich weitgehend auf die Annahme der Echtheit der Teilnehmer-
liste und nicht auf diejenige der Akten stiitzen. In diesem drit-
ten Punkt geht Durst die einzelnen Nennungen der Teilnehmer
durch und kommt zu unterschiedlichen Wertungen. Eine gro-
ssere Anzahl Namen weist Durst einer spéteren Zeit, ndmlich
dem 5./6.Jahrhundert, zu. Klar erkennbar wird sein Interesse,
auch die Teilnehmerliste als Falschung zu entlarven und damit
die ganze Kolner Synode als Fiktion abzutun.

In der Folge behandelt Durst einzelne Orte am Rhein:
Mainz, Worms, Speyer, Strassburg und Augst/Kaiseraugst.
Auch hier wird die Tendenz deutlich, bestehende Unsicherhei-
ten im negativen Sinne zu interpretieren und die Existenz frii-
her Bischofssitze abzulehnen. So nennt Durst bei Strassburg
den tiberlieferten Griinderbischof Amandus, unterstellt aber
sofort, dass «dem Félscher die lokale Strassburger Tradition
bekannt» gewesen sei. Indem er diese Frage mit derjenigen
eines «Griindungsbaus» verbindet, der bis jetzt nicht zu fin-
den war, und gleichzeitig die bekannten Bischofsnamen auf
die Zwischenzeit umrechnet, will er unter anderem Amandus
- «und damit die Anfidnge des Bistums Strassburg — friithestens
in den Beginn des 5.Jahrhunderts datieren».® Bei Kaiserau-
gst urteilt Durst ausgesprochen vorsichtig. (Allerdings lagen
ihm noch nicht die Unterlagen von Faccani vor.) Abschlie-
ssend meint er: «So mag Bischof Justinianus Mitte des 4. Jahr-
hunderts in Kaiseraugst amtiert haben. Sicher ist das freilich
nicht.»*

Auch wenn die eigentlichen Akten als Féalschung oder zumin-
dest als tendenzitse Bearbeitung der urspriinglichen Abldufe
beurteilt werden, gilt dies nicht gleichermassen fiir die Teilneh-
merliste. Diese konnte durchaus auf alten Aufzeichnungen ba-
sieren. Andernfalls miisste zumindest plausibel erklart werden,
wie der Lokalname «Rauricorum» im Mittelalter noch Verwen-
dung fand, war doch schon lange «Augst» gebrauchlich. Damit
bleibt der Titel eines Justinianus Rauricorum wahrscheinlich
authentisch.’

In der romischen Kirchentradition gilt die liickenlose Nach-
folge als Garant fiir die Giiltigkeit und Sakramentalitdt der
nachfolgenden Bischofe und dient als willkommenes apologeti-
sches Argument in theologischen und machtpolitischen Streit-
fragen. Es ist mit der Tendenz zu rechnen, im Dienste einer ga-
rantierten Sukzession diese Listen eher grossziigig zu fithren
und entsprechend zu kompilieren.® Wenn kritische Uberlegun-
gen die tradierten Bischofslisten mit Fragezeichen versehen,
so ist dies unseres Erachtens berechtigt. «Diese begriissens-

werte Niichternheit sollte allerdings auch nicht ins Gegenteil

umschlagen und versuchen, die frithchristlichen Ansitze des
friithmittelalterlichen Christentums im Rheinland ganz zu eli-
minieren.»” Unter diesem Aspekt sind die Schlussfolgerungen,

237



die Faccani in besagtem Abschnitt zieht, unseres Erachtens zu
exklusiv und zu verallgemeinernd.

Funktion des antiken Apsissaales Gebdude I11a
Vorbemerkung: Zur Entwicklung der Kirche nach der Wende®

Konstantin I. startete mit seiner Hinwendung zum christlichen
Glauben einen folgenreichen Prozess, unter dessen Spatwirkun-
gen die Kirchen heute noch leiden. Die Verbindung von Kirche
und Staat beziehungsweise von Politik und Religion wurde prak-
tisch allumfassend. Die Trennung zwischen sakral und profan
beziehungsweise kirchlich und staatlich, die sich vor allem seit
der Sékularisation und dem 19.Jahrhundert mehr und mehr
durchgesetzt hatte, gilt fiir die fritheren Zeiten nicht. Vor die-
sem Hintergrund ist auch das Interesse Konstantins fiir die
neue Staatsideologie zu sehen.

Der Herrscher liess denn auch den bisherigen Kaiserkult
durch das «Christentum» als tragende Staatsideologie ersetzen.
Dadurch wurde die bisherige Minderheitsreligion auf breiteste
Basis gestellt. Es diirften nicht so sehr «Missionare» der bis-
her unscheinbaren Christengruppen gewesen sein als vielmehr
bereits amtierende staatliche Funktionére, die dem «Christen-
tum» zum Durchbruch verholfen haben und die nun diese neue
Staatslinie schon aus Opportunismus bereitwillig iibernahmen,
forderten und sich selbst in diese religiose Gruppierung ein-
brachten. Damit wurde der Glaube dieser vorher bescheidenen
Gruppe (man rechnet mit 5 % der Bevolkerung, d. h. fiir Augst
25 bis 50 Personen) in der Staats- und Volkskirche institutio-
nalisiert. Auch wenn fiir diesen Vorgang mehrere Jahrzehnte
eingerechnet werden miissen, so stellten sich doch schnell «lo-
gistische» Herausforderungen, unter anderem auch das Raum-
problem.

Der Versammlungsraum: Apsissaal oder Kirche? (S.149-151)

Wofiir zuvor die Rdume einer Hauskirche — klassisches Beispiel
bleibt Dura-Europos® —geniigt hatten (etwa ein Triklinum),
wurden jetzt grossere Hallen notwendig, um die staatlich ge-
forderten Feiern der in das (unblutige) Messopfer integrierten
Gebete und Gedenken fiir Kaiser und Staat abzuhalten, welche
die vormaligen Kaiseropfer ablosten. Dafiir mussten geeignete
Réume zur Verfiigung stehen, die sich aber markant von den
paganen Sakralriumen (Tempel) unterscheiden sollten und
zundchst rein profanen Charakter hatten, denn die fiir diese
offiziellen Feiern notwendigen dusseren liturgischen Formen
und Rituale mussten sich erst noch entwickeln. Die Gemeinde-
versammlung (Ekklesia) benotigte fiir die Erfiillung ihres ge-
meinsamen Dienstes (Leitourgia) einen 6ffentlichen Raum, der
sich vorerst nicht von einem gewohnlichen Versammlungsraum
unterschied.

Damit 19st sich das Dilemma auf, das Gebdude beziehungs-
weise dessen Reste (II1a) entweder als Kirche oder als «spitan-
tiken Apsissaal» zu interpretieren. Im Gegenteil entspricht der
ohne erkennbare «liturgische» Inneneinrichtungen (Altar, Ka-
thedra, Trabes) erscheinende Saal genau dem Bediirfnis nach
der Konstantinischen Wende. Allerdings diirfte mit der Anrei-
cherung der Gottesdienste durch massenwirksame Zeremonien
(Aufziige, Prozessionen, Chorauftritte) nicht allzu lange zuge-
wartet worden sein (vgl. Bauphase I11d).

Im Falle von Kaiseraugst bestimmt Faccani fiir den Apsissaal
von Bauzustand II1a, basierend auf Miinzfunden, ein recht ge-
naues Datum: nach 350 bis kurz nach 367 bis 375 (S. 83-86). Wir
erreichen damit jene Zeit, in der nach den Turbulenzen der Ma-
gnentiuszeit um 350 bis 352 und der anschliessenden militirisch
dominierten Zeit der Alemannen-Feldziige bis 375 dem Kastell

238

eine Phase der Beruhigung und teilweisen Zivilisierung beschie-
den war. Die Kommune konnte sich wieder unbehelligt ihren
eigenen Anliegen, wie der Errichtung eines geeigneten Raumes
fir die Gottesdienste des Staatskultes (= Gebaude I1Ia), wid-
men. Im Innern des Kastells diirfte dann vorher militdrisch be-
legter Raum fiir zivile Zwecke verfiigbar geworden sein.

Mit dieser Datierung erscheint es unwahrscheinlich, dass ein
eventuell um 342 lebender Justinian den Bau einer «Bischofs-
kirche» noch erlebt hat. (Auch wenn er zur Zeit von Sardika erst
25 Jahre alt gewesen sein sollte, wire er nun ein 60-jahriger Greis
—nicht unmoglich, aber weniger wahrscheinlich.) Fiir die Quali-
fikation der Kastellkirche als «Kathedrale» kann er also kaum
als Beleg dienen. Dennoch bleibt, solange bis widersprechende
Ergebnisse vorliegen, eine Interpretation der Kastellkirche als
Kathedrale und Bischofssitz moglich oder wahrscheinlich.

Castrum Rauracense als Bischofssitz? (S.143)

«Aus der Quellenlage, der seit Jahrzehnten gefiihrten Diskus-
sion und den jiingsten Forschungen ergeben sich erniichternde
Schlussfolgerungen» bei Faccani: «1. Justinian kann solange
nicht als Kaiseraugster Bischof gelten, bis andere, neue histori-
sche oder archéologische Belege ausfindig gemacht sind, und es
ist gleichfalls unstatthaft, materielle Kaiseraugster Befunde ohne
Funddatierung mit diesen beiden «Quellen» der 340er Jahre zu
verkniipfen. 2. Bis zum Beibringen klidrender Belege ist eine wei-
tere Diskussion der offenen Fragen kaum fruchtbar. 3. Letztlich
entfillt das Hauptargument fiir die Annahme einer bischoflich
verfassten Christengemeinde der ersten Hélfte des 4. Jahrhun-
derts in Kaiseraugst. Und fiir Kaiseraugst sind demnach erst im
7. Jahrhundert Bischéfe nachgewiesen. Ob die Christengemein-
de bis dahin auch nur zwischenzeitlich als eine bischofliche ge-
leitet war oder nicht, muss derzeit offen gelassen werden.»

Direkte Beweise fiir einen Bischofsitz in CR liegen nicht vor.
Es gibt aber eine Reihe von Indizien, die einen spitantiken Bi-
schofssitz als plausibel erscheinen lassen.

Als Indizien méchten wir nennen: das Fortbestehen von Bis-
tums-Titeln, die Bestdndigkeit der Bevolkerung/Gemeinde im
CR und die kontinuierliche Nutzung der Kastellkirche.

Dazu eine Vorbemerkung: Die Verhiltnisse im Castrum
Rauracense diirften sehr bescheiden geblieben sein. Die Bevol-
kerung mag nicht mehr als ein paar hundert, vielleicht knapp
tausend Personen gezidhlt haben.l® Das noch besiedelte und
demzufolge zu pastorierende Gebiet diirfte nicht iiber Sissach
und Brislach hinaus gereicht haben. Dies im Unterschied zu den
grosseren Civitates wie Trier, Mailand oder Kéln. Die Funde
und Ergebnisse im CR sind entsprechend spérlich.

Ein Indiz fiir ein spétantikes Bistum ist das Fortbestehen der
Titel von Bischofssitzen, die oft noch Jahrhunderte nach ihrem
Untergang in Gebrauch sind. Dazu sei auf die gegenwértig noch
bestehende romische Praxis verwiesen, neue Weihbischofe mit
Titeln von alten untergegangenen nordafrikanischen Kirchen
auszustatten. Der Titel vom Bistum Basel blieb nach verschie-
denen Verlegungen der Residenz rund 500 Jahre bestehen — bis
zum heutigen Tag. So mag als Indiz angefiihrt werden, dass in
spdteren Zeiten auf den spatromischen Status des Bistums Rau-
ricorum beziehungsweise Augustanae rekurriert wird und des-
sen Spuren noch bis ins 7. und 9. Jahrhundert verfolgbar sind.
Aus der Zeit nach 400 wire auch der spétere mittelalterliche
Umfang der Didzese erklédrbar.

Im Gegensatz zu weiten Teilen des Rheinlandes, das im
5.Jahrhundert durch Germaneneinfille in Mitleidenschaft
gezogen worden war, konnte sich Augst im Schutze der Befes-
tigungen unbeschadet halten.!! Wie die Befunde der Kastell-
nekropole zeigen, ist von einer christlichen roméischen Bevol-
kerung auszugehen. Auch nach dem Zusammenbruch der Pro-

ZAX.Band 71, Heft 2+3/2014



vinzverwaltung (spétestens nach der Zersté6rung von Besangon
um 4507?) dirften die lokalen Strukturen in reduzierter Form
weiterexistiert haben. Letzteres kann auch fir den lokalen
kirchlichen Bereich angenommen werden.

Wiederum im Gegensatz zu vielen antiken Sakralrdumen im
Rheingebiet bleibt die Kastellkirche ab spitestens 400 ununter-
brochen in Gebrauch. Die verbliebene Bevolkerung und damit die
«christliche» Gemeinde bendtigte fiir ihre Versammlungen und
Gottesdienste den antiken Apsissaal. Wie weit der christliche Glau-
be «rein» praktiziert wurde, bleibt offen. Es ist mit einem betrécht-
lichen Synkretismus zu rechnen. Verschiedene pagane Kultorte der
Umgebung blieben fiir lingere Zeit bestehen und wurden erst all-
mihlich «getauft» beziehungsweise christlich rezipiert.

Zur Leitung einer Kirche in einer Civitas samt Pagus bot sich
das im Osten bereits bewdhrte monarchische Episkopat an.!?
Die Einrichtung von (ldndlichen) Pfarrkirchen ist erst aus spi-
terer Zeit iiberliefert. Wie weit die Kaiseraugster Kirche durch
die Zeiten hindurch von einem Bischof geleitet worden ist,
bleibt offen. Aus der Mentalitét heraus wére es durchaus denk-
bar, dass weiterhin ein Bischof der Kirche des CR vorgestanden
hat, auch ohne Teilnahme an (arianischen) Synoden und ohne
unmittelbare Beauftragung durch den zustindigen Metropoli-
ten. Interesse daran konnte eine lokale «Sippe» der iiberleben-
den rémischen Oberschicht im CR gehabt haben (gegen die sich
spiter Ragnachar durchsetzen musste?).

Alle diese Indizien diirften zusammen mit der zwar nach wie
vor umstrittenen Nennung eines Justinianus uns doch dazu be-
wegen, einen Augster Bischofsitz zumindest als Frage weiterhin
bestehen zu lassen.

Das Christentum wird salonfihig

Die neue Situation nach der Wende forderte die christliche
Gemeinde auch in personeller und organisatorischer Hinsicht
heraus. Wo zuvor das Gebet des Hausvorstandes oder eines Al-
testen gereicht hatte, war jetzt den Anspriichen einer grossen
Gemeinde zu geniigen. Wo zuvor die familidre Gestaltung ei-
ner Hausmesse im Stil eines Sabbat-Mahles oder einer Pascha-
Haggada angemessen war, musste jetzt eine offizielle Feier ge-
staltet werden.'® Besonders bei den staatlich geforderten Got-
tesdiensten mit Gedenken und Fiirbitten fiir Kaiser und Staat!*
diirften es die Anspriiche der Magistraten an solche Feiern bald
erforderlich gemacht haben, kompetente Personen in die Lei-

tung miteinzubeziehen. Wie schon zuvor iiblich, hatten potente

Magistraten solche Feiern auszurichten, zu finanzieren und ih-
nen gegebenenfalls als Pontifex vorzustehen.’> Damit kam un-
mittelbar das bisher im romischen Reich bewihrte System mit
seinen organisatorischen Strukturen zum Zug.

Die Leitung fiir die Glaubensgemeinschaft einer Civitas
wechselte vom freiwilligen ehrenamtlichen Dienst eines Cha-
rismatikers zum offiziellen Amt, wobei die lokale Fiihrungs-
schicht bald die bisherigen Leiter dominierte. Wahrscheinlich
hat ein dhnlich frustrierender Prozess stattgefunden, wie wir
ihn bei der Wende in Ostdeutschland nach 1998 beobachten
konnten: Neue, «potente» und versierte Leute kamen an die
Spitze und zeigten, «wie es gemacht wird [...]».

Die Exponenten der Fiithrungsschicht, die zum Teil dem
Ordo angehdren, bringen ihre vom zivilen Amt gewohnten Ze-
remonien und Rituale in die Feiern ein und sondern sich bald
als Vorstehende auch vom iibrigen Volk (Laos) ab: Chorschran-
ken markieren diesen Vorgang. Schliesslich ist auch das an der
Kastellkirche angebaute luxuridse, fiir damalige Verhiltnisse

bereits auffillige Hypokaust-Bad ein Hinweis auf die gehobene
Stellung der Kirchenleiter.

Wie sich Helena, die Mutter Kaiser Konstantins, rithrig um
die Veranschaulichung der neuen Staatsideologie kiimmert
durch Kirchenbauten an bedeutenden Orten, durch Sammeln
von Reliquien im «Heiligen Land», so finden sich bald christ-
liche Embleme auch im Umkreis der Oberschicht: der Zahn-
stocher im Silberschatz von Kaiseraugst, die Zwiebelkopf-Fibel
(Rangabzeichen des Kommandanten?) auf dem Basler Miins-
terhiigel, die Inschriften eines staatlichen Geb#udes in Octodu-
rum. Das Christentum ist «salonfidhig» geworden.

Matthys Klemm

ANMERKUNGEN

! MicBAEL Durst, Euphrates, die gefilschten Akten der an-

geblichen Kolner Synode von 346 und die frithen Bischofs-

sitze am Rhein, in: SIEGFRIED ScHMIDT (Hrsg.), Rheinisch

— Kolnisch — Katholisch, Koln 2008, S.21-63.

MicHAEL DURST (vgl. Anm. 1), S. 54.

MicHAEL DursT (vgl. Anm. 1), S. 55.

MicHAEL DursT (vgl. Anm. 1), S. 58.

Siehe dazu ALBERT BRUCKNER u. a., Die Bischdfe von Basel,

in: Helvetia Sacra 1/1, Bern 1972, S. 163.

6 Siehe dazu CARLRICHARD BRUHL, Episcopus und Civitas, in:
F.-H. Hye (Hrsg.), Stadt und Kirche, Beitrédge zur Geschich-
te der Stadte Mitteleuropas, Bd. XIII, Linz 1995, S 11.

7 ERNST DAssMANN, Die Anfinge des Christentums im
Rheinland. Zeugnis der literarischen Quellen, in: SEBASTI-
AN Ristow (Hrsg.), Neue Forschungen zu den Anfingen
des Christentums im Rheinland, Jahrbuch fiir Antike und
Christentum, Reihe 2, Miinster 2004, S. 15.

8 Siehe dazu MicHAEL CLEVENOT, Die Christen und die
Staatsmacht. Geschichte des Christentums im II. und III.
Jahrhundert, 29.Sequenz: Konstantin und das christliche
Imperium, dts. Freiburg 1988, S.186-193.

9 Siehe dazu MicHAEL CLEVENOT (vgl. Anm. 8), 20. Sequenz:
Das Haus der Christen in Dura Europos, im Jahre 232,
S.126-130.

10 REeTo MARTI, Ein neues Zeitalter — das frithe Mittelalter, in:
RENE SALATHE (Red.), Augst und Kaiseraugst: Zwei Dorfer
— eine Geschichte, Liestal 2007, S.110.

1 So schon MAX MARTIN, Die Zeit um 400, in: UFAS V, Basel
1975,:5.475.

12 Die Wurzeln des monarchischen Episkopates gehen bis in
paulinische Zeit zurtick; siehe dazu HERMANN-JOSER VE-
NETZ, So fing das mit der Kirche an. Ein Blick in das Neue
Testament, Freiburg 1981, S. 99.

13 Hinweis zum Staatsopfer u. a. bei: CHRISTOFF NEUMEISTER,
Das antike Rom, Miinchen 1991, S.136.

14 Hinweise auf einen «Kaiserkult» im christlichen Gottes-
dienst finden sich in Papstbriefen von Bonifaz I. (418-422),
Ep.7 (P120, 767)18) und Colestin I. (422-432), Ep.23 (PL
50, 544C) (nach: J. A. JUNGMANN, Missarium sollemnia, Bd.
1, Wien 1962, S.70).

15 Zuvor waren Ordo-Mitglieder wegen ihrer Mitwirkung an
offentlichen Opferfeiern vom Christentum praktisch aus-
geschlossen; siehe dazu EXKEHARD W. STEGEMANN / WOLF-
GANG STEGEMANN, Urchristliche Sozialgeschichte. Die An-
fange im Judentum und die Christusgemeinden in der medi-
terranen Welt, Stuttgart 1995, S. 265 f.

[T NN

ZAK, Band 71, Heft 2+3/2014

239



240 : ZAX. Band 71, Heft 2+3/2014



	Buchbesprechungen

