
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 70 (2013)

Heft: 2

Artikel: Salve sancta facies : ein neu entdecktes Antlitz Christi am Basler
Münster

Autor: Schwinn Schürmann, Dorothea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Salve sancta factes.

Ein neu entdecktes Antlitz Christi am Basler Münster

von Dorothea Schwinn Schürmann

Fund-Umstände

2011 restaurierte die Basler Münsterbauhütte den

gotischen Dreieckgiebel an der Westfassade des Basler

Münsters (Abb.l, 2) und entdeckte dabei ein ihr bisher

unbekanntes Antlitz Christi.1 Der Giebel, der um 1420

in zirka 30 Metern Höhe zwischen den untersten
Freigeschossen der Türme aufgeführt wurde und von einem

Fialenturm bekrönt wird, weist ein zentrales
Spitzbogenfenster auf. Dieses ist von drei Standfiguren umgeben,

welche die Stifter des frühromanischen Münsters
darstellen: den ottonischen Kaiser HeinrichII. und

Kaiserin Kunigunde sowie die Münsterpatronin Maria
mit Kind. Die überlebensgrossen Skulpturen sind an

ihrem exponierten Standort von Masswerk-Baldachinen

überfangen. Im Gewölbe des Heinrichs-Baldachins
wurde der bisher nicht bildlich überlieferte Männerkopf

(Abb.3) entdeckt. Im Zenit des Gewölbes angebracht,

soll er einen Schlussstein darstellen, ohne dies wirklich
zu sein: denn das Baldachingewölbe ist aus einem einzigen

Werkstück gehauen und enthält keinen separat
eingesetzten Scheitelstein, der die statische Funktion des

Zusammenhaltes der Gewölbeteile übernehmen würde.

Dies gilt auch für die Gewölbe des Kunigunden- und des

Marien-Baldachins, deren Zenite keine figürlichen
Darstellungen, sondern Rosetten enthalten.2

Der Heinrichs-Baldachin

Der Baldachin (Abb. 4) ragt mit fünf Seiten über die

Westgiebelwand hinaus. Jede Baldachinseite besteht aus

einem krabbenbesetzten Wimperg zwischen zwei schlanken

Fialen. Am Fuss jeder Fiale ist eine hängende Rosette

ausgebildet. Den oberen Abschluss des Baldachins bildet
ein umlaufender Fries. Dieser ist gefüllt mit einem
Wellenband aus wechselnd nach oben und unten oflenen

Doppelbögen, deren Mittelstab jeweils in einem
Lilienblatt endet. Diese rundbogige Dekoration ist für die

Zeit der Gotik um 1420 am Münster ungewöhnlich. Die

dreiblättrigen Lilienblüten hingegen finden sich in
unmittelbarer Umgebung des Baldachins wieder: am Lilien-
Masswerkfries, der in doppelter Führung nach aussen

und nach innen gewendet an den Schenkeln des Westgiebels

verläuft (Abb. 2). Der Heinrichs-Baldachin datiert in

die Zeit um 1420, als die drei Monumentalfiguren Kaiser
Heinrich. Kaiserin Kunigunde und Maria mit Kind am
Westgiebel angebracht und mit Baldachinen und Konsolen

versehen wurden.

Zustand des Baldachins

Im Gegensatz zum Kunigunden-Baldachin, der 1882

gänzlich durch eine Kopie ersetzt werden musste, ist
der Heinrichs-Baldachin noch im Original an seinem

ursprünglichen Standort erhalten.' Nachdem seine
Aussenseite im Rahmen der von 1880 bis 1890 erfolgten
Aussenrestaurierung des Münsters im Jahre 1882
restauriert worden war, stellten sich im Laufe der nächsten
dreissig Jahre gravierende Fehlstellen ein, wie eine
Fotografie von 1917 bezeugt. Doch erst während der
Aussenrestaurierung des Münsters in den Jahren 1925 bis 1938

konnten 1932 Vierungen an den Fialen und Wimpergen
des Baldachins eingesetzt werden. Das Innengewölbe
des Baldachins scheint unangetastet geblieben zu sein
und ist heute stark abgewittert. Es lässt sich bisher nicht
sagen, ob hier jemals Festigungen vorgenommen wurden.
Vierungen wurden dort jedenfalls keine angebracht. Zu
einer allfälligen Farbgebung des Antlitzes können keine
Aussagen gemacht werden: Da die Aussicht auf
aussagekräftige Resultate angesichts der starken Abwitterung
des Objektes als gering einzustufen ist, nahm die
Bauhütte bei der Restaurierung 2011 keine entsprechenden
Farbuntersuchungen vor.

Beschreibung und Deutung des Antlitzes

Der im Zentrum des Baldachin-Gewölbes befindliche
Männerkopf weist einen Durchmesser von rund 9

Zentimetern auf (Abb. 6-7). Das Kinn des dargestellten
Kopfes weist nach Osten, zum Mauerwerk des Dreieckgiebels

hin, während sein Scheitel nach Westen
ausgerichtet ist (Abb.5). Aufgrund der starken Verwitterung
ist das Bildwerk nur noch in groben Zügen erkennbar: es

zeigt im Relief das Haupt eines Mannes mittleren Alters
mit Vollbart.

Das längliche Gesicht ist durch eine breite Stirn mit nur
noch andeutungsweise erkennbaren Querfalten, durch

ZAK. Band 70. Heft 2/2013 95



its,s«ill: £:s I»«:'

3
333»

-ft M

¦M
Srft

ujAViOCAVAOftAWaiy/ ;**:*:*.*-«»

A ft
N ESS

bN^
¦p^

V«ï

'^ >Z

tili /2?3
iS« * g ' WaAÂ«* ¦»=-*

,'<^?^•^BMSMStSS fetSwSa».* 2£

H
4»A "tes«•"^•W

i yy
<£^«f

1 S
r * rsss »

«•Ss^V
d**S^

1
.-vv ***ss*V>

yW.S^
ss\

¦'*•
T':

X.-." - ,.VW a<K'
V-" ^>v N-V^

.»^ v^-X"" .-V

KS*>*
^a Pn.^t ».*-

l



f.JÇ

% X-*m k g«k r*

f.J^*%fcJL v..
Zf

K̂*m rs i*-

jç
•s? /* i>' w«Se m"* S*jr* Lasw ^ j^

m s5fiOf
^>"*% V2

>^
>C #;,

W]r^. Va
ftg ?¦^

A"t^ä Vî ,-j—V>

^L?wgwB«c?rrr;?> <f^ *t£>^ *-<*> ^"V* f* O vwa ^my-

msg&s&§m^~ a«5s«5s»^:«5ŝVWy»2«V ^a,^?«VW„»T

'¦*•'••'"

«en^
Abb. 2 Dreieckgiebel zwischen den Türmen der Westfassade, um 1420. Links neben dem Fenster die Statue Kaiser Heinrichs II
mit Baldachin.

Abb. 1 Westfassade des Basler Münsters.

ZAK. Band 70. Heft 2/2013 97



Abb.3 Sterngewölbe des

Baldachins mit Heiligem
Antlitz.

i:

'

%

r
\

S». à

Abb.4 Blick von Südwesten auf den Heinrichs-Baldachin am Abb.5 Blick von Südwesten ins Gewölbe des Hcinrichs-Bal
Westgiebel. dachins.

98 ZAK. Band 70. Heft 2/201.3



Abb. (î Antlitz Christi im
Baldachingewölbe der Hein-
i'ichsligur am Westgiebel,
um 1420. V

tief liegende Augen, eine eher kurze, aber markante Nase

und einen heute wegen Verwitterung breitlippig erscheinenden

Mund charakterisiert.4 Ursprünglich waren die

Lippen weniger üppig ausgestaltet. Ob Ohren ausgeformt

waren, ist nicht mehr mit Sicherheit zu eruieren. Lediglich
an der linken Kopfhälfte könnten Spuren als Rest eines

Ohrs interpretiert werden. Das mittig gescheitelte, gerade

Haar fällt nicht in die Stirn, sondern führt mit je einem

deutlichen Schwung auf die Seite. Es rahmt den Kopf seitlich

mit zwei (links) beziehungsweise drei (rechts) Sträh¬

nen ein. Durch diese Anordnung der Haartracht bilden
die Haare auch die seitliche Rundung des Reliefs, was an

einen Nimbuserinnert. Der Bart nimmtdas gesamte untere
Drittel des Gesichts ein. Während ein mehrfach gedrehter
Schnurrbart den oberen Teil des Bartes bildet, besteht der
untere Teil aus mehreren, das Kinn bedeckenden Strähnen.

Wegen des schlechten Erhaltungszustandes des Reliefs

ist keine Binnenstrukturierung an den Haaren mehr
erkennbar, doch ist auch denkbar, dass bewusst auf grosse,

nur grob strukturierte Formen gesetzt wurde, um eine

Abb. 7 Schrägansicht des

Hauptes.

"À

V».¦

w

ZAK, Band 70. Heft 2/201.3
99



v %*
*

&

«•>

Abb.8 Mandylion von Edessa, Byzanz. Kopie vor 1000?,

ergänzt um 1200/1300. Genua, S. Bartolomeo degli Armeni.

Abb. 9 Vera Icon, anonym (westfälisch), um 1400. Staatliche
Museen zu Berlin, Gemäldesammlung, Inv. Nr. 1217.

gute Fernwirkung zu erzielen. So wurde auch auf eine

mittige kleine Stirnlocke verzichtet, die in Buchmalerei

und Skulptur oft zur Haartracht von männlichen Figuren

gehört.
Der Gesichtsausdruck strahlt ernste Ruhe aus. Die

heute erkennbare leichte Schrägstellung der Brauenbogen

evoziert zudem eine gewisse Traurigkeit, doch ist

dieser Effekt wohl Resultat der Steinverwitterung. Der

Kopf schaut nach unten, auf die Figur des Kaisers. Vom

Haupt aus verlaufen strahlenförmig 16 stark reliefierte
Rippen nach aussen, spalten sich dort, wo sie auf die

Abhänglinge des Baldachins treffen, und erzeugen im

gesamten Gewölbe ein Sternmuster (Abb.3). Als
Rahmung des Kopfes bilden die Rippen einen Strahlenkranz.

Bei aller gebotenen Vorsicht aufgrund des schlechten

Erhaltungszustands ist das Relief als Antlitz Christi zu
deuten (lateinisch sancta facies). Dafür sprechen die
Frontalansicht des bärtigen Kopfes, der ernste
Gesichtsausdruck, der angedeutete Nimbus und der das Haupt
umgebende Strahlenkranz. Eine Dornenkrone, die ein
bestimmter Bildtypus der Heiligen Antlitze beinhaltet
(siehe unten), ist nicht erkennbar. Nicht nur das Antlitz

stellt Christus dar, auch der Bildträger selbst, der

(Schein-)Schlussstein, ist auf den Gottessohn zu beziehen,

wie eine Textstelle aus dem Epheserbrief nahelegt:
«Ihr seid auf das Fundament der Apostel und Propheten
gebaut; der Schlussstein ist Christus Jesus selbst. Durch
ihn wird der ganze Bau zusammengehalten und wächst
zu einem heiligen Tempel im Herrn» (Eph. 2,20-21).

Am Basler Münster sind keine weiteren Antlitze
Christi überliefert, doch muss es weitere Christus-Bilder

im Münster gegeben haben. Dies belegt ein
Rechnungsbüchlein der Münsterfabrik zum Jahr 1414/15, in
dem mehrfach Geldeinlagen in eine Sammelbüchse vor
einem Bild Christi aufgeführt sind: «Item de pixide yma-
ginis christi ij lb.viij sol.»5 Laut Jahrgang 1421/22 arbeitete

dann während einiger Zeit ein Bildhauer Erhart an
einem Bild Christi: «magistro erhardo ij fl. pro laboribus
circa imaginem christi.»6 Wo sich dieses befand und ob
es sich dabei um ein Antlitz Christi oder um eine andere
Christus-Darstellung wie den Schmerzensmann oder
den Salvator handelte, lässt sich nicht eruieren. Weiter
ist durch eine Zeichnung von Emanuel Büchel von 1771

überliefert, dass im 15. Jahrhundert ein Wandbild mit
stehendem Schmerzensmann (Ecce Homo) die Nordwand

der Westkrypta geziert hatte.

100 /AK. Band 70. lieft2/201.3



-¦

/

X \
Alala, ||> Schweissiucli der Veronika, gehalten von zwei Engeln, von Bartholomäus Zeitblona, 14«. Gemäldegalerie Staatliche

Museen zu Berlin.

Das Bildmotiv des Antlitzes Christi

Das Turiner Grabtuch, der Schleier von Manopello,
die Mandylien in Genua und Rom stellen die wichtigsten

Zeugnisse der noch heute praktizierten Verehrung

sogenannter Christusbildnisse dar. Sie führen eine im

Frühchristentum einsetzende Tradition der Bildverehrung

bis heute fort.7 Bevor das Bildmotiv des Antlitzes

Christi, also des Gottessohnes, in der christlichen Kunst

erscheint, wird schon in der Bibel, besonders in den

alttestamentarischen Psalmen, ein Augenmerk auf das

Angesicht Gottes gerichtet:
«Mein Herz denkt an dein Wort <Sucht mein Angesicht!)

Dein Angesicht, Herr, will ich suchen. Verbirg
nicht dein Gesicht vor mir [...]» (Psalm 27,8-9). «Die

Augen des Herrn blicken auf die Gerechten, seine

Ohren hören ihr Schreien. Das Antlitz des Herrn richtet
sich gegen die Bösen, um ihr Andenken von der Erde

zu tilgen» (Psalm 34,16-17). «Meine Seele dürstet nach

Gott, nach dem lebendigen Gott. Wann darf ich kommen

und Gottes Antlitz schauen?» (Psalm 42,3). «Gott der

Heerscharen, richte uns wieder auf! Lass dein Angesicht

leuchten, dann ist uns geholfen» (Psalm 80,8). «Berge

schmelzen wie Wachs vor dem Herrn, vor dem Antlitz
des Herrschers aller Welt» (Psalm 97,5). «Dient dem

Herrn mit Freude! Kommt vor sein Antlitz mit Jubel!»

(Psalm 100,2).
Die Kunstwissenschaft definiert das Antlitz Christi

als «besonders verehrungswürdige und gnadenreiche

Darstellung [...] des Angesichts Christi, die auf ein

angeblich vom Herrn zu seinen Lebzeiten der hl. Veronika

durch wunderbaren Abdruck in ein Tuch gewährtes

Bild zurückgeht]».* Eine Veronika kommt in der

Bibel nicht vor, doch wird sie in den Apokryphen als

Berenike vorgestellt und ihre Geschichte, durch Berühren

des Gewandes Christi vom Blutfluss geheilt worden

zu sein, auf die Heilung der blutflüssigen Frau bei

Matthäus 8,20-22. übertragen." In diesem Kontext entstanden

Legenden um das Tuchbild der Veronika, wobei sich

zwei Versionen herausbildeten: Eine Legende geht auf

das O.Jahrhundert zurück, ist in der Legenda Aurea des

Jacobus a Voragine (13. Jh.) überliefert und schildert
ein Ereignis vor dem Passionsgeschehen: Veronika will
sich - um Christus immer bei sich zu haben - von einem
Künstler ein Bildnis Jesu anfertigen lassen. Als sie auf
dem Weg zum beauftragten Maler Christus begegnet
und ihm ihr Vorhaben offenbart, verewigt dieser sein
Gesicht mit einem Abdruck in Veronikas Tuch. Später
soll Veronika das Tuchbild nach Rom gebracht und dort
Kaiser Tiberius (14-37 n. Chr.) damit von einer Krank-
.heit geheilt haben. Als wundertätiges Bildnis soll dieses

in der Folge in die Schatzkammer des Petersdoms

gelangt und seit 1506 in einen eigens angefertigten Tresor

im sogenannten Veronikapfeiler eingeschlossen sein.
Seit dem 12. Jahrhundert bis heute zieht es Pilger an.1"

Die zweite Legende entstand vermutlich erst im 12.
Jahrhundert und besagt, Veronika habe während der
Kreuztragung Christi diesem zwecks Linderung der Pein ein
Schweisstuch zum Abtrocknen gereicht, in das sich das

dornengekrönte Antlitz Jesu beim Trocknen des Gesichtes

wundersam eingeprägt habe. Gemäss diesen beiden
Legenden, die sich teilweise auch überlagern, und unter
dem Einfiuss der aufkommenden Passionsmystik eines

Bernhard von Clairvaux" entstanden im Hochmittelalter

Darstellungen, die das Antlitz Christi unversehrt
ohne Dornenkrone vor der Passion (Abb. 9) oder mit
Dornenkrone während der Passion (Abb. 10) zeigen.

Aufgrund der Wertung dieser Bildwerke als «wahre»
Abbilder Christi wurden sie auch «Vera Icon» genannt.

Ein weiteres berühmtes, frühchristliches Bildnis
Christi steht mit dem Tuchbild der Veronika am Beginn
der Bildentwicklung des Heiligen Antlitzes und war im
griechischen Osten und im Mittelalter auch im Westen
verbreitet: das sogenannte Mandylion von Edessa (Edes-

senum, Abb.8): Kern der damit verbundenen Legenden

ist ein Briefwechsel zwischen König Abgar V. von
Edessa (9-46 n. Chr.) und Jesus, der erstmals in Eusebs

Kirchengeschichte um 300n.Chr. erscheint. Darin
erfährt Abgar nicht durch Christus selbst, aber durch den

von Jesus beauftragten Apostel Thaddäus Heilung von

ZAK. Band 70, lieft 2/2013
101



seiner Krankheit. Das Christus-Bildnis kommt erst in
einer Version vom Ende des 4. Jahrhunderts ins Spiel,
indem der Bote Ananias als Maler des Königs ein Porträt

Christi anfertigt und es König Abgar mitbringt. Das

Tuchbild wird im Palast aufgestellt und tritt als Schutzmittel

gegen militärische Angriffe in Erscheinung. So

soll Edessa 544 durch das Edessenum aus der feindlichen

Belagerung durch die Perser gerettet worden sein. 944

gelangte das Bildnis nach Konstantinopel, bis es infolge
des Vierten Kreuzzugs und der Besetzung Konstantinopels

(1204) im 13. Jahrhundert wahrscheinlich in den

Westen, nach Genua oder Rom gebracht wurde.12 Das

heute in der Privatkapelle des Papstes im Vatikan
aufbewahrte Mandylion wird als eine Kopie des originalen
Edessenum angesehen.13 Auch bei dem in Genua
aufbewahrten Bildnis dürfte es sich um eine Kopie handeln

(Abb. 8). Die Verehrung des Edessenum war vor allem
im Osten, etwa in der griechisch- und russisch-orthodoxen

Kirche, gross. Fassbar wird diese in den
zahlreichen Antlitz-Christi-Ikonen, welche die Bildprägung
des Edessenum übernahmen. Bedeutendstes Beispiel
dafür ist die russische Mandylion-Ikone aus Novgorod
(2. Hälfte 12. Jh., Tretjakow-Galerie Moskau).

Im Westen intensivierte sich vor allem in der Zeit
der deutschen Mystik, im 13. und 14. Jahrhundert, die

Verehrung des Schweisstuchs der Heiligen Veronika.
Da damals ein besonderes Augenmerk auf die Passion

Christi gelegt wurde, trat neben das verbreitete, schmerzlos

verklärte Heilige Antlitz (Abb. 9) das Abbild des

leidenden Christus (Abb. 10). Der Leidensaspekt wurde
durch die Wiedergabe von Dornenkrone, Blutstropfen
und Leidenswerkzeugen betont und ermöglichte den
Verehrenden das nachvollziehende Mitleiden mit dem
Passionschristus. Weit mehr als dies bei einem ganzfigurigen
Christusbild möglich war, konnten die Betrachtenden
eine direkte personale Beziehung zum Heiligen Antlitz
herstellen, indem man sich von Angesicht zu Angesicht
begegnete und sich in die Augen blickte. Damit stellte
das Andachtsbild auch die «Realität einer seelischen

Ebene» her.14 Dass den Betrachtenden auf diese Weise

eine Christusschau nicht erst nach dem Tode, sondern
auf Erden ermöglicht wurde, machte mit den hohen

Verehrungsgrad des Heiligen Antlitzes aus.

Im 13. Jahrhundert entstanden auch erste Gebete zum
Heiligen Antlitz, beispielsweise «Ave facies praeclara»
(1. Hälfte 13. Jh.) oder «Salve sancta facies» (1. Hälfte
14. Jh., Abb. 11). Ebenfalls ins 13. Jahrhundert geht das

bekannteste Passionslied deutscher Sprache, «Oh Haupt
voll Blut und Wunden», zurück. Vor 1250 vom
Zisterzienserabt Arnulf von Löwen als eines von sieben
Gedichten eines Passionszyklus unter dem Titel «Salve

caput cruentatum» verfasst, wird es in der 1656 erschienenen

deutschen Neufassung von Paul Gerhardt noch
heute in evangelischen und katholischen Gottesdiensten,
vor allem am Karfreitag, gesungen. In dem vielstrophi-
gen Lied wird das im Leiden entstellte Angesicht Christi

* 7-'

¦".' Mtta
^yV^V^vj

Aluc fauna fa
ace uofm ttöcij

roue.]» qua
UUtt fpCflCßbl
lUlUfplCIIÜ)H6
ìinpicunpau
mano mua ra

_ì»!isr&uaq;
togata ugnimi oü anions .bb
Baute Dents fault nxaiium lam
atioù tufcit (upuiur fpuitus a
lontm. ?fos au otttiii maatla.
puaja uinoutm. .Xtt)*, tamam
forno mugi ixaamtm JÉaluc
iiofun cloua m l»r iuta Dura-,
moni a fragili ara nunûauu.
l^os patita ao pamnm o ftltr

Skbtcs?

¦'M'^ -7- a Ax^-7 '"yy^Z''!7]

Abb. 11 Antlitz Christi mit Gebet «Salve sancta facies» im
Stundenbuch des Folpard von Amerongen und Geertruy van
Themseke, fol. 13 v., um 1450/60. Malibu, J. Paul Getty Museum,

Inv. Nr. IX 7.

meditiert und für den eigenen Tod Erscheinen und
Beistand des Gekreuzigten erbeten.15

Bildwerke des Heiligen Antlitzes gehörten zu den

sogenannten «acheiropoietai», das heisst zu den nicht
von Menschenhand gemachten Bildern, denen ein
übernatürlicher Ursprung und eine besondere Heilmacht
zugeschrieben wurde.16 Sowohl in Gebeten wie auch
auf Abbildungen wurde dieser Aspekt im Spätmittelalter

besonders hervorgehoben. Im Hymnus «Ave facies

praeclara» durch den ausdrücklichen Hinweis, dass der
Schöpfer selbst das Bild schuf: «Salve sancta facies [...],
non depieta manibus, sculpta vel polita: Hoc seit summus
artifex que te fecit ita [,..].»17 («Gegrüsst seist Du, heiliges

Antlitz, nicht durch Hände gemalt, gemeisselt oder
geglättet. Dies weiss der allerhöchste Künstler, der dich
so gemacht hat.») Auf Bildwerken wurde diese Aussage
vermittelt, indem der Kopf Christi dem Faltenwurf des

Schweisstuches nicht folgt, sondern unverzerrt auf dem
Tuch aufgeprägt ist (Abb. 12-14).

102 ZAK. Band 70. lieft 2/2013



Schon im 13. Jahrhundert wurde eines der «acheiro-

poietai» von höchster Instanz zum Kultbild erhoben,
als nämlich 1216 Papst Innozenz III. das Schweisstuch
der Veronika aus dem Petersdom mit einem zehntägigen

Ablass ausstattete, der ein Jahrhundert später von
Papst Johannes XXII. (1316-1334) noch auf 10000 Tage

erhöht wurde.1* Die «acheiropoieta» bekamen so im

Mittelalter aufgrund ihrer Ablasswürdigkeit und ihrer
Heilkraft den Status von Reliquien.'lJ «Durch die

Einrichtung dieses Bildkultes erhob er [Papst Innozenz III.,
Anm. d. Verf.] die Vera Ikon zum Kultbild, das Wunder

wirkte, Ablässe von Sündenstrafen gewährte und der

gemeinschaftlichen Verehrung wie privaten Andacht
diente.»2" In der Annahme, ihre Heilkraft übertrage sich

auch auf Folgebilder, wurden immer wieder Kopien von

Antlitz-Bildnissen hergestellt (Abb. 8).

Gleichzeitig mit dem Aufkommen der Sancta-Facies-

Hymnen werden - etwa in England - im 13. Jahrhundert

entsprechende Bildmotive fassbar, die dann - mit einer

deutlichen Steigerung um 1400 im Zuge des Internationalen

Weichen Stils - in ganz Europa weite Verbreitung
fanden.21 Besonders häufig kam das Motiv aufgrund des

erwähnten neutestamentlichen Bezugs als Relief auf

Schlusssteinen vor. Auch in der Wand- und Tafelmalerei
sowie in der Druckgrafik ist es bis ins 16. Jahrhundert
vielfach anzutreffen.22 Als Beispiele aus der Druckgrafik

seien die «Hl. Veronika mit dem Schweisstuch
Christi» der oberrheinischen Meister E.S. (Mitte 15. Jh.,
Abb. 12) und Martin Schongauer (2. Hälfte 15.Jh.,
Abb. 13) genannt. Eines der weniger häufigen Beispiele
aus der Tafelmalerei stellt Hans Memlings «Heilige
Veronika» aus der Zeit um 1470 dar (Abb. 14). Ofenkacheln

und Pilgerabzeichen waren im Mittelalter weitere
Motivträger.

Nachdem sich das Motiv des Heiligen Antlitzes - wenn
auch rückläufig - bis ins 16. Jahrhundert etwa in der
Druckgrafik Albrecht Dürers gehalten hat, verschwindet

es in der Kunst der Neuzeit fast gänzlich.
Bezeichnenderweise kommt es in der spanischen Malerei bei
El Greco (Veronica, Museo National del Prado, Madrid,

um 1590, Abb. 15) und bei Francisco de Zurbaràn
(Schweisstuch Christi, Nationalmuseum Stockholm, um
1631) noch bis ins 17.Jahrhundert vor. In den Serien von
Christusgesichtern der Expressionisten Georges Rou-
ault und Alexej von Jawlensky findet sich das Bildmotiv
im 20. Jahrhundert wieder (Abb. 16).

>

S

A

Va
'-

"am.

"fv>. -

Av çh S

Abb. 12 Die heilige Veronika mit dem Schweisstuch Christi,
von Meister E.S., Mitte 15. Jh. Kupl'erstichkabinett, Staatliche
Museen zu Berlin, Inv. Nr. 69-1892.

Abb. 13 Die heilige Veronika mit dem Schweisstuch Christi,
von Martin Schongauer, 2. Hälfte 15. Jh. Kupferslichkabinett,
Staatliche Museen zu Berlin, Inv. Nr. 592-1.

ZAK, Band 70. Heft 2/201.3 103



¦

ST

It/

Abb. 14 Heilige Veronika,
rechter Flügel eines Al-
tardyptichons, von Hans
Memling. um 1470. Madrid.
Sammlung Thyssen-Borne-
misza.

Vergleichsbeispiele aus Basel

Allein in Basel sind Antlitze Christi in einer erstaunlichen

Vielzahl überliefert. Dass sie vor allem auf
Schlusssteinen und nicht als Wandmalerei erhalten sind,
erstaunt nicht weiter, da Wandmalereien oft in der Neu¬

zeit übertüncht wurden. Dort, wo sie auf Schlusssteinen
erscheinen, sind sie meist in erheblicher Höhe angebracht
und waren damit Zugriffen in der Regel entzogen. Das
zeitlich, gattungsmässig, materialtechnisch und stilistisch

nächstliegende Beispiel zum Münster-Antlitz stellen

die beiden Angesichte Christi am Glockenturm der

104 ZAK. Band 70. Heft 2/2013



' I

Ami

ft*

m

n

Abb. 15 Das heilige Antlitz, von El Greco, um 1580. Museo

Nacional del Prado, Madrid.

Abb. 16 Le saint suaire, von Georges Rouault. 1937.

Marlborough Fine Art London.

Predigerkirche dar, die von dem auch am Georgsturm
des Münsters tätigen Bildhauer Hans Kun von Ulm und

ebenfalls aus der Zeit um 1420 stammen (Abb. 17)." Sie

zeigen das Gesicht Christi ohne Leidenszüge mit langem
Haar und Bart, umgeben von einem Nimbuskreuz aus

vergoldetem Metall. Stilistisch lassen sich keine
vergleichenden Aussagen machen, da das Antlitz des Basler

Münsters stark abgewittert ist. Die Exemplare der

Predigerkirche mit ihren grossflächigen, sprechenden Formen

(hohe Stirn, gratige Brauenbogen, lange spitze Nase,

betonte Wangenknochen) sind eindeutig dem Parierstil

zuzuordnen und damit den Münsterskulpturen der oberen

Westfassade unmittelbar verwandt.
Als weitere Basler Beispiele sind zu nennen: das deutlich

aus früherer Zeit stammende Antlitz Christi aus der

Theobaldskapelle der Leonhardskirche (um 1362-1369,

Abb. 18)24. Es ist als ovaler Kopf mit zapfenlockigem
Haupt- und Barthaar sowie sehr kleinen Augen gegeben.
Als Glasmalerei von etwa 1375 ist ein Christus-Kopf aus

dem Westfenster des Mittelschiffs der Theodorskirche
zu bestimmen. Er ist mit einem Nimbuskreuz hinterlegt,
aus dem vier dreiblättrige Lilien entwachsen (Abb. 19)."

Deutlich später als das Münster-Antlitz ist das Exemplar

auf einem Schlussstein der Marien-/Eberlerkapelle in
der Peterskirche (um 1470/75), wo der vierpassförmige
Endstein mit zugespitzten Ecken vom Haupt Christi fast

gänzlich ausgefüllt wird. Nur in den Vierpass-Bögen
haben noch jeweils drei hinterlegte Strahlen Platz.26 Wie
beim Antlitz vom Münster erinnert auch der Umriss der

Haartracht an einen Nimbus. Ein fast identisches, aber

späteres (um 1514) und stilistisch abweichendes Beispiel
befindet sich an einem Schlussstein aus der 1881

abgebrochenen, der Theodorskirche benachbarten
Allerheiligenkapelle (um 1514), bei dem den Christuskopf
seitlich und am Scheitel je drei Strahlen hinterfangen.
Zusammen mit dem Schlussstein-Hintergrund bilden
diese eine Art Kreuznimbus.27 Die Kunstgattung der
Holzskulptur vertritt das Antlitz Christi an einer Wange
des Chorgestühls der Peterskirche (1494/98, Abb.20).2K
Die Dornenkrone, die halb geschlossenen Augen und
das ausgemergelte Gesicht betonen den Passionsaspekt.
Mit der in den Nimbus eingelegten Inschrift «Ave sancta
facies nostri redempftoris]» werden die Betrachtenden
zum Vollzug des erwähnten, damals verbreiteten
Antlitz-Gebetes aufgefordert.

Auch in der Variante «Schweisstuch der Veronika»
(lateinisch vera icon) kommt das Motiv in Basel vor, zum
Beispiel im Gewände der Südwand der Kaplänesakristei
in der Peterskirche (um 1500) oder an einer der Werkstatt

des Münsterbaumeisters Hans Nussdorf zugeordneten

Konsole des früheren Leonhards-Klosters (heute
Historisches Museum Basel, Abb. 21), um 1500. Hier
umgibt den Kopf ein Nimbus mit Kreuzeinlage,
hinterfangen vom Schweisstuch der Veronika.

Im Basler Münsterschatz finden sich zwei Objekte mit
Heiligem Antlitz: Auf dem Kleinen Fahnenkreuz
(Historisches Museum Basel, Inv. Nr. 1922.261, um 1370)
erscheint das Haupt Christi in der quadratischen
Kreuzvierung, eingebettet in einen Sechspass.2" Bei einer kleinen

Reliquienkapsel (Historisches Museum Basel, Inv.

'•AK. H md 7(1. Heft 2/2013 105



Ny/
-¦¦'-

i
t

-*•

«f

-.

•' l*
,'ai

A-

Abb. 17 Antlitz Christi der Predigerkirche, kurz vor 1423.

Nr. 1878.39, um 1500) ist auf der einen Seite eine Veronika

mit Schweisstuch und Vultus Christi eingeprägt.
Die Rückseite des vergoldeten Silber-Anhängers füllt
eine Lamm-Gottes-Darstellung.1"

Ähnliche Bildmotive

Grundsätzlich könnte es sich bei gotischen Darstellungen

eines Kopfes auch um den enthaupteten Kopf Johannes

des Täufers (Abb.22) oder um ein profanes Masken-

oder Fratzengesicht (Abb. 23) handeln. Ersterer
ist jedoch meist mit geschlossenen Augen und in einer
Schüssel oder Schale ruhend dargestellt. Somit kann es

sich beim Münster-Antlitz nicht um einen Johanneskopf
handeln. Für ein Maskengesicht ist das Antlitz ohne
Blattwerk und zu wenig stereotyp, für ein Fratzengesicht
zu wenig überzeichnet wiedergegeben.

Überlegungen zum Stil des Münster-Antlitzes

Die Grossskulpturen am Westgiebel und an den Türmen

des Basler Münsters gehören mit ihren grossflächi-
gen Körperformen, dem reduzierten Gewandfaltenwurf
und den expressiven Köpfen dem damals im süddeutschen

Raum bis nach Prag verbreiteten Parierstil an.
Ein Antlitz Christi im Parierstil ist am Triforium des

Prager Veitsdoms bestens erhalten. Es geht dem Basler

¦
.:.

-,-¦

Abb. 18 Antlitz Christi, Leonhardskirche, Theobaldskapelle, östliches Gewölbe, oberhalb Altar,
um 1362/69.

106 ZAK. Band 70, Heft 2/2013



m ŷ
g aj^
fc- f< Ï

'---i

¦^

(i

1
Abb. 19 Christuskopf im Westfenster des Mittelschiffs der
Theodorskirche, um 1375.

Abb. 20 Peterskirche. Chorgestühl. Seitenwange Antlitz
Christi, 1494/98.

i m

»

jZU
AA>-'7'

¦:f

U
y-, s

f-\

Abb. 21 Konsole mit Schweisstuch der Veronika aus dem
früheren Kloster St. Leonhard in Basel, um 1500. Heute im
Historischen Museum Basel.

Abb. 22 Naumburg. Domschatz, sogenannte Johannesschüssel,
frühes Beispiel von 1210/20.

ZAK. Bund 70. Heft 2/2013 107



Beispiel zeitlich etwas voraus (um 1400) und stellt den

Kopf Christi ins Zentrum eines grossen Kreuznimbus.31

Auch wenn genauere Stilmerkmale des Basler Angesichts

wegen Verwitterung des Reliefs nicht zu erfassen

sind, ist es in die Parler-Skulptur einzuordnen und den

Antlitzen Christi am Glockenturm der Peterskirche von
1423 zur Seite zu stellen. Dies, zumal der dortige
Ausführende, Meister Hans Kun, 1417 bis 1435 Werkmeister

des Ulmer Domes, spätestens ab 1421 auch für die

Fertigstellung des Georgsturms am Basler Münster zu

sorgen hatte.32 Sein Schwiegervater Ulrich von Ensin-

gen, der 1392 bis 1417 ebenfalls Werkmeister des Ulmer
Doms gewesen war und als Baumeister des Strassburger
Münsters (1399 bis 1419) 1414 eine Risszeichnung zur
Vollendung des Basler Georgsturms angefertigt hatte,

war über den Prager Veitsdom mit dem Parierstil in
Kontakt gekommen.

Forschungsstand

In der gesamten Münsterliteratur wurde das Relief bisher

nicht erwähnt, da es nicht bekannt war. Es scheint
auch von den Münsterfotografen des 20.Jahrhunderts
(Bernhard Wolf, Hermann Ochs etc.) nie fotografiert
worden zu sein, obwohl die Fleinrichsfigur inklusive
Baldachin mehrfach aus nächster Nähe fotografisch
abgebildet wurde. Offenbar wurde - bis zur Untersuchung
durch die Münsterbauhütte 2011 - nur die Aussenseite
des Baldachins fotografisch dokumentiert, nicht die
Innenseite mit dem Gewölbe. Auch von den Gewölben
der Baldachine der Kunigunden- und Marienfigur gab es

unseres Wissens bis 2011 keine Aufnahmen.

Abb. 23 Schlussstein eines Maskengesichts mit Laubwerk, Basler

Münster, nördliches äusseres Seitenschiff, Neuenburgka-
pelle, 1. Hälfte 14. Jh.

ADRESSE DER AUTORIN

Dorothea Schwinn Schürmann, lie. phil.. Kunsthistorikerin,
*texten, lektorieren, redigieren*, Pfaffenmattweg 57, CH-4132
Muttenz

Würdigung

Da am Basler Münster keine weiteren Heiligen Antlitze
überliefert sind, stellt das Bildwerk am Westgiebel das

einzige, bisher schlummernde Zeugnis dieses im
Spätmittelalter weitverbreiteten ikonografischen Themas dar.

Die Beliebtheit des Motivs lässt sich an vielen weiteren
Basler Beispielen ablesen. Leider erlaubt der schlechte

Erhaltungszustand des Objektes am Münster keine weitere

stilistische Analyse, doch ist die umgebende Skulptur

- und damit auch das Angesicht Christi - dem
Parierstil zuzurechnen. Die Kombination des Antlitzes mit
der Standfigur des Kaisers ist besonders bemerkenswert
und mit Psalm 33,18 in Verbindung zu bringen: «Doch
das Auge des Herrn ruht auf allen, die ihn fürchten
und ehren, die nach seiner Güte ausschaun.»: Während
Heinrich IL auf einem tierähnlichen Fratzengesicht über
der bezwungenen irdischen Sphäre steht, bekrönt ihn
von oben die sancta facies, die einer noch höheren Welt
anzugehören scheint und dem Kaiser ihre Schutz- und
Heilkraft zukommen lässt.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. I, 2, 23: Erik Schmidt, Basel.
Abb.3-7: Stiftung Basler Münsterbauhütte.
Abb.8: Kunsthistorisches Institut Florenz - Max-Planck-Insti-
tut, Bildnr. 590467.

Abb.9:bpk (Bildagentur für Kunst, Kultur und Geschichte,
Berlin), Bildnr. 00092606.
Abb. 10: bpk (Bildagentur für Kunst, Kultur und Geschichte,
Berlin), Bildnr. 00043949.
Abb. 11: rba (Rheinisches Bildarchiv Köln), rba 126886.
Abb. 12, 13: Kupferstichkabinett, Staatliche Museen zu Berlin.
Abb. 14: Bildarchiv Foto Marburg, Bildnr. C 653,153.
Abb. 15: bpk (Bildagentur für Kunst, Kultur und Geschichte,
Berlin), Bildnr. 00018150.
Abb. 16: rba (Rheinisches Bildarchiv Köln), rba 002239.
Abb. 17,21: Kantonale Denkmalpflege Basel-Stadt.
Abb. 18: Kantonale Denkmalpflege Basel-Stadt, H.R. Clerc
(1968).
Abb. 19: Kantonale Denkmalpflege Basel-Stadt, Peter Heman.
Abb.20: Kantonale Denkmalpflege Basel-Stadt, R. Spreng
(1936).
Abb.22: Vereinigte Domstifter zu Merseburg und Naumburg
und des Kollegiatstifts Zeitz, Bildarchiv Naumburg, Fotograf:
Torsten Biel.

108 ZAK, Band 70, Heft 2/2013



ANMERKUNGEN

1 Ich danke Münsterbaumeister Andreas Hindemann für den

Auftrag zur wissenschaftlichen Erschliessung des Fundes.
: Diese Motivwahl könnte sich durch den Umstand erklä¬

ren lassen, dass im Mittelalter die Rose als Marienpflanze
galt. Dass diese Blüte als Bekrönung der Marienfigur
erscheint, überrascht deshalb nicht (auch die umlaufende

Hauptgalerie der Westfassade ist mit Rosenblüten
verziert, die sich auf die Münsterpatronin Maria beziehen

lassen). Erstaunlicher ist hingegen, dass der Kunigundcn-
statue eine Rose zugeordnet ist. Dies lässt sich vielleicht
mit der fast mariengleichen Verehrung begründen, welche

die im Jahr 1200 heiliggesprochene Kaiserin im Mittelalter

aufgrund ihres enthaltsamen, vorbildhaft christlichen
Lebens erfuhr (Achim Hubel, Das Hauptportal. Zwei

Meister, zwei Stile und die Frage nach den Werkstätten. In:

Hans-Rudolf Meier / Dorothea Schwinn Schurmann.
Himmelstür. Das Hauptportal des Basler Münsters, Basel

2011, S.147).
3 Der Marien-Baldachin wurde ebenfalls im Original^ belas¬

sen, aber restauriert. Siehe dazu den Jahresbericht 1882 des

Basler Münsterbauvereins, Archiv Kantonale Denkmalpflege

Basel-Stadt, o.S. Die genauen Restaurierungsmass-
nahmen werden in diesem Jahresbericht nicht genannt.

4 Ein ähnlicher Fall liegt bei der Basler Münster-Kanzel aus

Buntsandstein vor, wo der Mund eines Prophetenköptchens

aufgrund einer späteren Beschädigung breitlippig erscheint.

Abbildung siehe Dorothea Schwinn Schürmann /

Hansrudolf Meier / Erik Schmidt, Das Basler Münster, Basel

2006. S. 140, Abb. 137.
s

Rechnungsbüchlein der mittelalterlichen Basler Münsterfa¬

brik, Staatsarchiv Basel-Stadt, Klosterarchiv, Domstift NN,

Jg. 1414/15, S.l, Z. II, 20, 29: S.2, Z.27 etc., gemäss

Transkription von Beat von Scarpatetti, 2012.
" Rechnungsbüchlein, Jg. 1421/22, S. 58, Z. 35 und S. 65. Z. 9.

7

Wegen der Komplexität des Themas kann hier keine voll¬

ständige Geschichte der Bildnisse Christi geliefert werden,

zu denen ja auch Majestas-Domini-Darstellungen der

frühchristlichen und mittelalterlichen Kunst sowie die Ikonen

des Ostens gehören. Wir beschränken uns deshalb aui die

dem Münster-Antlitz nahestehenden Bildmotive.
* Otto Schmidt (Hrsg.). Reallexikon zur deutschen Kunst¬

geschichte, Bd. 1, A - Baubetrieb, Antlitz Christi, Stuttgart
1937, S. 731-732. Zum Antlitz Christi auf Arma-Chnsti-
Bildern siehe Robert Suckale, Arma Christi. Überlegungen

zur Zeichenhaftigkeit mittelalterlicher Andachtsbilder.

in: Stil und Funktion. Ausgewählte Schriften zur Kunst des

Mittelalters, hrsg. von Peter Schmidt / Gregor Wedekind,
München / Berlin 2003. S. 15-58.
Alfred Schindllr (Hrsg.), Apokryphen zum Alten und

Neuen Testament, Zürich 1988. S.555.
1(1

Meister E. S. Ein oberrheinischer Kupferstecher der Spätgotik,

Ausstellungskatalog Staatliche Graphische Sammlung

München, 10. Dezember 1986 bis 15. Februar 1987,

Kupierstichkabinett. Staatliche Museen Berlin, Preussischer

Kulturbesitz, 11. April bis 14. Juni 1987, Hrsg. Staatliche
Graphische Sammlung München, München 1986, S. 70.

" Frank Günter Zehnder, Salve sancta facies. Zu Chris¬

tusbildern in der Kölner gotischen Malerei, in: Bulletin
Museen der Stadt Köln 3, Köln 1986, S.41.

Alfred Schindler (vgl. Anm. 9), S. 552-555.
13 Martin Büchsel, Die Entstehung des Christusporträts.

Bildarchäologie statt Bildhypnose, Mainz 2003, S. 115.
14

Hans Belting, Das Bild und sein Publikum im Mittelaller.
Form und Funktion früher Bildtafeln der Passion, Berlin
1981, S.23.

15 «Erscheine mir zum Schilde, zum Trost in meinem Tod,
und lass mich sehn dein Bilde in Deiner Kreuzesnot.» Aus:
Susanne Sandherr, «Wenn ich einmal soll scheiden». Paul
Gebhardts Passionslied «O Haupt voll Blut und Wunden»,
in: Magnificat. Das Stundenbuch 2011, Kevelaer 2010,
S. 161, 257-261.

16 Hans Belting, Bild und Kult. Eine Geschichte des Bil¬
des vor dem Zeitalter der Kunst, München 1990, S.251. -
Arnold Angen en dt, Heilige und Reliquien. Die Geschichte
ihres Kultes vom frühen Christentum bis zur Gegenwart,
München 1995, S. 186-189.

17 Hans Belting (vgl. Anm. 16), S. 251.
ls Der Ablass galt, wenn man vor besagtem Bild den Hymnus

«Salve sancta facies» betete. Frank Günter Zehnder
(vgl.Anm.ll), S.42.

19 Hans Belting (vgl. Anm. 14), S. 201.
211 Frank Günter Zehnder (vgl.Anm.ll), S.42. - Mateusz

Kapustka. Das berührte Bild? Eine unbekannte Vera Ikon-
Tafel aus dem 15. Jahrhundert und die Frage zur Funktion
von Tuchdarstellungen. In: Grenzen überwindend.
Festschrift für Adam S. Labiida zum 60. Geburtstag, hrsg. von
Katja Bernhardt und Piotr Piotrowski, Berlin 2006, o. S.

Zur privaten Andacht siehe Krone und Schleier. Kunst aus
mittelalterlichen Frauenklöstern Ausstellungskatalog,
Ruhrlandmuseum Essen): Die frühen Klöster und Stifte
500-1200, Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik

Deutschland: Zeit der Orden 1200-1500, München/
Bonn/Essen, S. 438-439, 452.

21 Frank Günter Zehnder (vgl. Anm. 11). S.41.
22 Im Falle der Druckgrafik ergibt sich bezüglich des Ent¬

stehungsprozesses eine Analogie zwischen eigentlichem
(Druck-)Bild und dem Bild im Bild (dem Tuchbild): Beide
Bilder entstanden nicht durch eine fabrizierende Hand,
sondern das Urbild selbst hat «etwas von sich ab- und
weitergegeben». Siehe dazu Rheinsprung II, Zeitschrift für
Bildkritik 3/2012 „Zur Händigkeit der Zeichnung", siehe
Editorial, S.4. http://www.rheinsprungl l.unibas.ch.

23 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 5: Die Kir¬
chen, Klöster und Kapellen (3. Teil: St. Peter bis Ulrichskirche),

von François Maurer, Basel 1966, S. 262-263.
2-t Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 4: Die

Kirchen. Klöster und Kapellen (2. Teil: St. Katharina bis
St. Niklaus), von François Maurer, Basel 1961, S. 189-190.

2' François Maurer (vgl. Anm. 23), S. 372-74.
2'' François Maurer (vgl. Anm. 23), S. 98-99, mit Abbil¬

dung. Weitere Heilige Antlitze befinden sich in St. Peter
als Schlusssteine der Martins-/Keppenbachkapelle und des

Lettners, ebenda, S. 105. 81. mit Abbildungen.
27 François Maurer (vgl. Anm. 23), S. 416.
2!i François Maurer (vgl. Anm. 23), S. 166.
2'' Der Basler Münsterschatz, hrsg. Historisches Museum

Basel, Basel 2001. S. 168-170, mit Abbildungen.
30 Der Basler Münsterschatz, (vgl. Anm. 29), S. 122-123, mit

Abbildungen.
31 Dass hier der Christuskopf inklusive Hals wiedergegeben

ist, könnte auf eine Angleichung an die weiteren Medaillons

des Triforiums zurückzuführen sein, in denen die
dargestellten Persönlichkeiten als Büsten ins Bild geselzt sind.

32 Karl Stehlin / Rudolf Wackernagel, Baugeschichte des
Basler Münsters, Basel 1895, S.182.

ZAK. Haiul 70. Heft 2/2013 109



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

2011 entdeckte die Basler Münsterbauhütte bei
Restaurierungsarbeiten am Dreieckgiebel der Westfassade ein bisher
unbekanntes Relief mit Männerkopf, das als Antlitz Christi
bestimmt werden kann. Als Bestandteil eines Masswerk-Baldachins

überfängt das Heilige Antlitz in rund 30 Metern Höhe die
monumentale Standfigur Kaiser Heinrichs II. aus der Zeit um
1420. Am Basler Münster ist es das einzige erhaltene Beispiel
dieses im Spätmittelalter weitverbreiteten Bildthemas.
Aufgekommen in frühchristlicher Zeit mit den ersten Legenden
um das wahre, nicht von Menschenhand geschaffene Antlitz
Christi, verbreiteten sich dessen Darstellungen seit der
Passionsmystik des 12/13. Jahrhunderts, um schliesslich um 1400
im Zuge des Internationalen Weichen Stils in ganz Europa zur
Blüte zu kommen. Der Beitrag beleuchtet das Antlitz des Basler

Münsters aus kunsthistorischer Perspektive und arbeitet
stilistische Bezüge zu vergleichbaren Kunstwerken heraus.

Nell'ambito di lavori di restauro eseguiti nel 2011, nella facciata
occidentale della Cattedrale di Basilea fu scoperto un rilievo
sinora sconosciuto che raffigura il volto di un uomo, il quale può
ora essere attribuito a Gesù Cristo. Ideato come elemento di un
baldacchino gotico, il sacro volto rivolge il suo sguardo da un'altezza

di circa 30 metri alla monumentale figura dell'imperatore
Enrico II, risalente al periodo attorno al 1420. Il rilievo rinvenuto

nella cattedrale di Basilea è l'unico esempio ancora
conservato di questo soggetto iconografico molto diffuso nel tardo
Medioevo. Risalente agli albori del Cristianesimo, nell'ambito
delle prime leggende sul volto vero di Cristo, ritenuto non
raffigurabile dalla mano dell'uomo, tale soggetto inizia a diffondersi
con la mistica della passione del VII-XIII secolo, per
affermarsi, attorno al XIV. nell'Europa intera nell'ambito dello stile
dolce internazionale. Il saggio illustra l'opera scoperta nella
cattedrale di Basilea dal punto di vista della storia dell'arte ed
elabora riferimenti stilistici a opere d'arte comparabili.

RESUME SUMMARY

En 2011. la « Basler Münsterbauhütte » a découvert lors de

travaux de restauration de la façade ouest de la cathédrale un
relief inconnu à ce jour décoré d'une tête masculine, que l'on
peut désigner comme le visage du Christ. Partie intégrante
d'un baldaquin à remplage, le Saint Visage, à une hauteur de
30 mètres environ, recouvre la monumentale statue en pieds
représentant l'empereur Henri II aux alentours de 1420. Il s'agit
du seul exemple conservé, dans la cathédrale de Bâle, de ce
motif iconographique très répandu au Bas Moyen Âge. Apparues

à l'époque paléochrétienne avec les premières légendes
concernant le véritable visage du Christ, dont la création n'est

pas l'œuvre de l'homme, ses représentations se sont popularisées

depuis la mystique de la Passion du XIL7X1IF siècle, pour
enfin connaître leur plein épanouissement vers 1400, dans toute
l'Europe, dans le sillage du gothique international. La présente
contribution analyse le visage de la cathédrale de Bâle dans une
perspective d'histoire de l'art, en soulignant les éléments
stylistiques d'œuvres d'art comparables.

In the course of restorations in 2011, a face in relief was discovered

in the triangular gable of the western façade of the Basel
Minster. It has been identified as the countenance of Christ. As
part of the tracery of a canopy, the sacred countenance is placed
some 30 m above the monumental standing figure of Emperor
Henry II (c.1420). It is the only surviving example in the Basel
Minster of an iconography widespread in the late Middle Ages.
Emerging in early Christian times along with the first legends
about the true countenance of Christ, representations of His
face gained popularity in the 12"' and 13th centuries, coming
into full flower throughout Europe in the context of the
International Gothic style. The article examines the art historical
implications of the relief in the Basel Minster and its stylistic
reference to comparable works of art.

110 ZAK. Hand 70. Heft 2/2013


	Salve sancta facies : ein neu entdecktes Antlitz Christi am Basler Münster

