
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 70 (2013)

Heft: 2

Artikel: Die Ottersage auf zwei Basler Silberspangen aus der
Völkerwanderungszeit

Autor: Speidel, Michael P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-389717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-389717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ottersage auf zwei Basler Silberspangen
aus der Völkerwanderungszeit
von Michael P.Speidel

Die Basler Spangen

Vor zwölf Jahren kamen in Basel am St. Albansgraben,
im Hof des Antikenmuseums, zwei aus vergoldetem Silber

gefertigte Kleinfibeln aus dem O.Jahrhundert ans
Licht (Abb. 1).' Gewandspangen mit vergleichbarer
Darstellung sind sonst nicht bekannt - als Unikate sind die
Basler Spangen somit weitgehend frei von sinnentleeren¬

der Wiederholung und verdienen es, als Meisterwerke des
germanischen Tierstils I, für sich betrachtet zu werden.2

Die beiden Spangen stellen kauernde Tiere dar und
wurden deswegen stets als «Kleintierfibel-Paar» bezeichnet.

Am Kopf erkannte man vor dem riesigen Auge eine
merkwürdige, schnabelartige Schnauze» oder auch einen
«eigenartig gerollten Schnabel».3 Die nahezu birnenförmige

Schulter und die senkrechten Rippen über dem

W M

w! w

^j> "7*

i ~— -'. i>'7 : '

<+'#¦:{ '

•*> <

Abb. 1 Zwei Otter. Kleinfibelpaar. Historisches Museum. Basel.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013 85



Körper, die den waagerechten gegenüberstehen, sind

Ausdruck des germanischen Tierstils I, der die einzelnen

Körperteile der jeweils dargestellten Tiere möglichst
voneinander trennt.'1 Dasselbe Bemühen zeigen die Stege

an den Augen, der Dreifachsteg zwischen Kopf und Leib
sowie die Arm- und Fussringe. Damit nicht genug, trennen

noch Perl- und Punzbänder sowie tiefe Furchen die

Gliedmassen zusätzlich voneinander. Der Tierstil I zeigt
sich ferner darin dass ein vergleichsweise hohes Relief
den durchbrochenen Teilen wirkungsvoll gegenübersteht,

sodass auch das darunterliegende Gewand den

Gesamteindruck der Spange mitprägt.5
Die Darstellung der Figuren von vorne rechts erlaubte

es dem Künstler, alle vier Beine derTiere wiederzugeben.
Die dem Boden entlang liegenden Beine und die

krallenbewehrten Füsse lassen dabei an Ottern denken. Die
Schwänze sind für Ottern zwar etwas kurz, aber die
Furchen zum Schwanzende hin zeigen, dass sie dieses Merkmal

des nassen Otterschwanzes besitzen. Der Kopf des

Tieres mit der riesigen senkrechten Pupille macht
allerdings Schwierigkeiten, denn der Unterkiefer weist wie
der Oberkiefer eine stark hervorgehobene Nüster auf,
was in der Tierwelt völlig ausgeschlossen ist.

Will man nicht in bedenklicher Verfahrensweise dem
Künstler darin ein Versehen anlasten, gilt es, eine andere

Sichtweise einzunehmen. Werden die Spangen nach

links gedreht, blicken einen zwei menschliche Gesichter

an, ein menschlicher Arm mit Armband und Hand
erhebt sich, und das Feld mit den vier jetzt senkrechten

Rippen sieht wie ein vorne verschliessbares Gewand aus

(Abb. 2). Dass der Kopf tatsächlich senkrecht anzusehen

ist, bestätigt der Zopf, der rechts als zweifaches Perlband

vom Kopf zur Hand herunterfällt, denn Zöpfe in dieser

Lage gehören zu menschlicher Haartracht.

Die zwei Gesichter sind durch übergrosse Augen und
einen riesigen Mund gekennzeichnet. Der geneigte Kopf,
die aufgerissenen Augen und das schräge Maul mit
gebleckter Zunge sind Ausdruck des Schreckens. Der Zopf
wird uns noch ein weiteres Mal begegnen, und was es mit
dem gespaltenen Schädel auf sich hat, verrät die weiter
unten zu besprechende Ottersage. Worauf es hier
ankommt ist, dass die senkrechte Sichtweise bei den Basler

Ottern durch ihre Deutlichkeit gerechtfertigt ist. Der
Künstler wollte, dass man die Spangen sowohl von der
Seite als Tiere wie auch von oben als Menschen wahrnehme.

Eine Einzelheit, die das bestätigt, ist die herausgestreckte

Zunge, besonders bei der rechten Schnalle, die
der Deutung als Pupille der Otter eigentlich widerspricht,
der Lesung als Gesicht jedoch deutlich Vorschub leistet.

Der Kopf der Basler Tiere ist nahezu gleich gross wie
deren Leib. So durch Grösse den Bedeutungsmasstab
anzulegen ist eines der bekanntesten Darstellungsmittel

des Tierstils [.* Auf den Basler Spangen ist der Kopf
schon deshalb so bedeutungsvoll, weil er die erwähnten
zwei Betrachtungsweisen des Bildes erlaubt. Darüberhinaus

handelt es sich hier nicht um die im germanischen
Tierstil häufige Darstellungsart, zwei Rücken an Rücken
stehenden Tieren, die eigentlich ein einziges Wesen sind,
einen gemeinsamen Kopf zu verleihen,7 sondern darum,
in einem Bilde zwei Sichtweisen und Bildmotive
unterzubringen. Den Zusammenhang dieser Sichtweisen
und Bildmotive untereinander möchten die heutigen
Betrachtenden nicht zuletzt wegen der Überraschung gerne
erfahren, und sicher wollten das die alamannischen
Betrachtenden der beiden Spangen im O.Jahrhundert auch.

Ähnliche Such- oder Vexierbilder findet man in dieser
Zeit des Öfteren, beispielsweise auf einem Pressblechmodel

aus Worms-Abendorf, wo zwei Köpfe von
Eberschlangen - ebenfalls mit einem Band in der Kopfmitte
als Abschnittsbetonung -, wenn man sie zusammensieht,
das Antlitz eines Gottes ergeben (Abb. 3).8

~a~ jiiit y i *mrif • ¦¦• -*?

a?.:aai«n2?y

' WA.^kiOI/^A^^K^.

Abb. 2 Zwei Otter (wie Abb. 1). Historisches Museum, Basel

86

Abb.3 Zwei Eberköpfe als ein
Museum Wiesbaden.

Gesicht. Pressblechmodel.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013



i
.."¦

V- *>.

s//////
./'i

;.-.:

Abb. 4 Rekonstruktionszeichnung. Trageweise eines Klein-
ühelpaares.

Die grosse Ähnlichkeit des Abendorfer Hauptes mit
demjenigen auf den Basler Spangen lässt vermuten,
dass der Basler Künstler für die Gestalt des gespaltenen
Otterkopfes unter dem Eindruck eines derartigen, aus
zwei Einzelköpfen zusammengefügten Hauptes stand.1'

Spangen dieser Art, von nur 3 cm Länge und 1,2 cm
Breite, verwendeten Damen der Oberschicht zum Schi ies-

sen eines leichten Umhangs (Abb. 4)."' Auch die Basler
Dame gebrauchte ihre zwei Spangen auf diese Weise,
denn sie lagen an der rechten Schulter und auf der linken
Brustseite ihres Skeletts. Die Textilfunde deuten auf ein
sehr feines Leinen- oder Hanfgewebe hin."

Spangen konnten waagerecht, senkrecht oder schräg

getragen werden.12 Die Basler Dame trug ihre
Otterspangen wahrscheinlich schräg nach links unten, sofern
sie wie die weiter unten zu besprechende Dame aus
Winchester wollte, dass ihre Gegenüber die Otter sahen, sie

selber aber die Gesichter.

Eine hurgundische Gürtelschnalle

Gleichsam als Gegenstück zu den Basler Spangen finden
sich ebenfalls zwei Otter auf einer vermutlich burgun-
dischen, bronzenen Gürtelschnalle aus dem 6. Jahrhundert,

die sich heute in Paris befindet (Abb. 5).13

Die nahezu leierförmige Schnalle ist mit 8,4x5 cm
yon mittlerer Grösse. Ihr Dorn fehlt, und die vier Ösen
der Schnalle waren wohl für Ziernieten bestimmt, da

zur Befestigung am Leder auf der Rückseite drei
Lochlaschen angegossen sind. Sie zeigt zwei Otter mit grossen
Augen, die sich gegenseitig den Rücken zuwenden und je
einen Fisch halten, den sie fressen wollen. Die Figuren
auf der Schnalle wurden, ohne dass man an Otter dachte,
als «deux oiseaux affrontés autour d'une tête humaine»
beschrieben.14 Nach innen gedreht, könnten die Tiere in
der Tat Vögel darstellen, obgleich mit durchhängendem
Rücken und merkwürdigem Kolibrischnabel. Sicher sind
sie jedenfalls auch Otter, als solche erkenntlich an den
zwei Pelzhalskrägen und der kleinen, rundenVertiefung
gegen Ende des Leibes, die den Schwanz absetzt.15 Beide
Merkmale sind in J.J. Audubons berühmter Zeichnung
der Seeotter von 1842 (Abb. 6) wiederzuerkennen, die
das Tier in ganz ähnlicher Haltung und Gebärde wiedergibt

wie auf der Gürtelschnalle.
Der in hohem Bogen ansteigende Zopf, den die Tiere

auf der Gürtelschnalle mit den Basler Ottern gemeinsam

haben, ist allerdings eine mythologische Zutat.
die mit dem natürlichen Aussehen der Otter nichts zu
tun hat. Ferner zieht auf der Gürtelschnalle ein runder
Gegenstand auf dem Hinterkopf des linken Otters die
Aufmerksamkeit auf sich - wie sich unten zeigen wird,
ist es der Stein, mit dem Loki den Otter am Kopfe traf.
Der Pelz ist am Bauch entlang durch Einkerbungen
angegeben. Das übergrosse Auge und der offene Mund des
besser erhaltenen linken Tieres vermitteln den Eindruck
von Fressgier, den die Nähe des Kopfes zum Fisch noch

ZAK, Band 70, Heft 2/2013 87



'Sy a

Abb. 5 Zwei Otter mit Fischen. Gürtelschnalle. Burgund.

verstärkt. Die Schnalle widerspiegelt auf diese Weise

sogar die <Menschlichkeit> der Otter (Aufrechtsitzen,
Fressgier, Zopf), die ja bei den Tieren selbst zu beobachten

ist, wie ein Blick in «Brehms Tierleben» lehrt, und
die auch noch in der schriftlichen Fassung der Sage lebt,
die erzählt, wie der Otter am Ufer sass und «mit halb
geschlossenen Augen» ass.16

Die burgundische Schnalle hat mit den Basler Spangen

nicht nur die Figur des Otters gemein, sondern auch,
mit Blick auf das Ganze, ein grosses Haupt, das in
diesem Falle auf durchbrochener Arbeit beruht. Auch hier
ist der Kopf deutlich beabsichtigt, denn wenn der Spalt
zwischen den Tieren - als Nase erkennbar - noch zufällig

sein mag, so ist die Verzerrung des Mundes als

Ausdrucksmittel des Entsetzens sicherlich absichtlich und

nicht zufällig. Das Gesicht erscheint als offener Hintergrund

in der «figure-ground perception», zu der auch die

v

%7-
—¦

tri
Abb. 6 Seeotter mit Lachs. Zeichnung von J.J, Audubon,
1842.

aus dem O.Jahrhundert stammende Schnalle von Cris-
sier/Kanton Waadt als ein bisher verkanntes Schweizer
Beispiel anzuführen wäre.17

Die Schnalle zeigt ferner ein auf der Höhe der
Tierköpfe eingraviertes, kleineres menschliches Gesicht mit
merkwürdigen «Eberzähnen». Diese «Hauer» haben
beim grossen Gesicht auf derselben Höhe ihr Gegenstück

in den Fischschwänzen. Der Künstler bediente sich
offenbar eines Tricks: indem er die Fischschwänze zweimal

gelten liess, einmal für die Fische und einmal für das
grosse Gesicht, verlieh er Letzterem einen unverkennbar

aufstrebenden Schnurrbart und zeigte damit, dass
das grosse und das kleine Gesicht einander entsprechen,
wobei dem kleinen Gesicht die Rolle zukommt, auf den
Schnurrbart des grossen Gesichts zu verweisen.

Ein Otteranhänger aus Winchester

Ein drittes Beispiel für die Verbindung von Otter und
menschlichem Haupt kam in England bei Winchester

/ Hampshire zutage. Das Stück, dessen eine Öse
abgebrochen ist, gehörte zum Gürtelgehänge einer Frau. Die
Schauseite zeigt zwei einander zugewandte, aufgerichtete

Vierbeiner mit schuppenartigem Pelz (Abb. 7a).18
Obwohl Schwanz und Barthaare der Tiere fehlen,

scheinen es Otter zu sein, die, heraldisch verdoppelt,
beide in einen Fisch beissen wollen, den sie offenbar
mit ihren Krallen zwischen sich halten und dessen Kopf
möglicherweise in ihren Mäulern zu sehen ist. Wie es
dem germanischen Tierstil I entspricht, sind die
birnenförmigen Schultern und Hüften der Tiere stark
abgesetzt, ebenso die übrigen Gliedmassen, etwa die von den
Füssen durch Gelenkringe getrennten Beine.

Die Zauberkraft von Amuletten verstärkt sich
gemäss Überlieferung, wenn die dargestellten Figuren den
Träger unmittelbar anschauen. Gürtelgehänge wurden
deshalb kopfüber getragen.|l> Schaute die Trägerin des
Stückes aus Winchester an sich selbst hinunter auf ihr
Amulett, sah sie etwas ganz anderes als die zwei Otter,
nämlich deren Kehrbild (Abb. 7b): zwei Köpfe blickten

SX ZAK. HaiKl 711. lieft 2/2013



sie an. Der eine, jüngere, mit weit aufgerissenen
Augen, Schnurrbart und schreckverzerrtem Mund, zuckt

unter dem gewaltigen Gewicht, das sein Haupt mit
absichtlicher Schräglage trifft. Der andere, ebenfalls mit

Schnurrbart, untersetzt und böse dreinblickend, kreuzt
die Arme auf der Brust. Geschickter noch als der Basler

Goldschmied mit seinem um 90 Grad gedrehten zweiten

Bild schuf der angelsächsische Handwerker sein um 180

Grad gedrehtes zweites Bild mit genau denselben Linien
wie das erste, sodass zum Beispiel die Fussringe der Otter

zu den Schnurrbärten der Gesichter wurden.

Der Ottermythos

Basler Spangen, burgundischer Schnalle und englischem

Anhänger ist gemein, dass die Augen sowohl der Otter
wie auch der menschlichen Gesichter übergross dargestellt

sind, eine Besonderheit, die auf die Darstellung

göttlicher oder dämonischer Gestalten verweist.20 Ganz

unheimlich aber ist die Verbindung von Mensch und Tier,

die erst im Vexier- oder Suchbild sichtbar wird. Etwaige
Zweifel an der These von Otter-Darstellungen, die daher
rühren, dass unsere Bilder die biologischen Eigenschaften

der Tiere nur ungefähr wiedergeben, dürften durch
diese Mensch-Tier-Verbindung, welche die drei hier
besprochenen Kunstwerke aufweisen, ausgeräumt werden.

Gesichter sind in der germanischen Kunst des frühen
Mittelalters nicht Masken, wie bisweilen gesagt wird,
sondern ersetzen «als bevorzugter Sitz der Lebenskräfte

[...] pars pro toto die Gesamtgestalt».21 Ein
Sinnzusammenhang zwischen den Gesichtern der Götter und
den Ottern ist für alle drei hier besprochenen Stücke
wahrscheinlich, bliebe aber unsicher, käme uns nicht die

germanische Ottersage zuhilfe, in der gerade ein solcher
Zwitter, sowohl Otter wie menschengestaltiger Riese,
auftritt. Die Sage, zwar erst im 11. Jahrhundert in Island
aufgezeichnet,22 aber, wie noch zu zeigen ist, schon im
5. Jahrhundert auf dem Festland bekannt, berichtet, dass

die Götter Wodan, Hoenir und Loki, als sie einst auf
Erden wandelten, an einem Wasserfall einen Otter sitzen
sahen. Das Tier hatte einen Lachs gefangen und schick-

**¦»?*

IL/
Abb. 7a Abb. 7b

Abb. 7a und b Gürtelgehänge mit zwei Ottern und zwei Gesichtern.

ZAK. Hand 70, Heft 2/2013 89



Abb. 8 Wodan, Balder, und
Loki mit dem Otter. Brak-
teat-Goldanhänger. Gum-

merup. Dänemark.

4 O¦*' o c?

soo QOo o
u o
o oo

o0 <r.

^s co sad OCA

o :=7 % tfo^ ooso ^0
G r> o

00ö

te sich an, diesen zu fressen. Loki warf mit einem Stein

nach dem Tier und traf damit den Otter am Kopf, sodass

dieser tot hinfiel. Loki frohlockte über seine Beute, da

er sowohl den Lachs wie auch den Otter mit einem Wurf
bekommen hatte. Die Götter gingen dann weiter und
kamen zu Hreidmars Hof, wo sie um Nachtquartier baten.
Essen hätten sie genug, sagten sie und zeigten den Lachs
und den Otter vor. Der Otter aber war Hreidmars Sohn
Otr. Der Vater rief deshalb seine beiden anderen Söhne,
Fafnir und Regin, herbei, und zusammen schlugen sie

die Götter in Fesseln. Sie bestimmten als Lösegeld, dass

Otrs Fell, das sie ihm nun abzogen, mit Gold zu füllen
und mit Gold zu bedecken sei.

Loki, nach dem Gold ausgeschickt, nahm es von An-
dvari, einem Zwerg, der als Hecht in einem Wasserfall
lebte. Er zwang diesen, seinen ganzen Schatz herzugeben,

einschliesslich des letzten, sehr schönen Ringes,
den Andvari gerne behalten hätte. Da verfluchte der
Zwerg den Ring - Unglück solle jeden befallen, der ihn
besitze. Als Wodan den Schatz Hreidmar übergab, füllte
dieser den Balg prall, setzte ihn aufrecht und hiess Wo¬

dan, ihn mit Gold zu bedecken. Hreidmar prüfte dann
Wodans Werk, fand aber, dass noch ein Barthaar zu sehen

war, und sagte, auch dieses müsse bedeckt werden.
Da nahm Wodan Andvaris Ring, den er zurückbehalten
hatte, und bedeckte damit das Barthaar. Nun durften
die Götter gehen, doch als sie ausser Reichweite waren,
drehte sich Loki zu Hreidmar um und höhnte, dass der
Ring verflucht sei. Tatsächlich brachten dann Fafnir und
Regin ihren Vater wegen des Schatzes um.

Die Göttersage geht in die Heldensage über, indem sie
berichtet, dass Fafnir den Hort nicht mit Regin teilen
wollte, sondern sich in einen Drachen verwandelte und
sich auf den Schatz legte. Regin musste fort. Er wurde
Siegfrieds Erzieher und lehrte ihn wie Fafnir umzubringen

sei. Siegfried tötete nicht nur Fafnir, sondern gleich
darauf auch Regin und besass nun selbst den Hort. Er
heiratete dann Gudrun bei den burgundischen Nibelungen,

doch deren Brüder meuchelten ihn, nahmen den
Schatz und verbargen ihn im Rhein. Aus Rache liess
Gudrun sie alle durch die Hunnen töten - und mit ihnen
verschwand das Wissen, wo der Nibelungenschatz jetzt liegt.

90 ZAK. Hand 7(1. Heft 2/2013



Die hier besprochenen Kunstwerke aus dem 6.

Jahrhundert haben, wie damals üblich, nur die Götter und

Riesen zum Thema, nicht jedoch menschliche Helden.

Will man aber die Otter, die auf diesen Fundstücken

dargestellt sind, mit denjenigen aus der literarischen

Sage gleichsetzen, muss erst nachgewiesen werden, dass

der in der Sage berichtete Ottermythos schon im 6.

Jahrhundert bekannt war. Diesen Beweis hat Karl Hauck

erbracht, als er sah, dass die über Tausend Brakteaten-

Amulette aus dem 5.und O.Jahrhundert insgesamt die

im 1 I.Jahrhundert niedergeschriebenen germanischen

Mythen abbilden.23Den Ottermythos fand Karl Hauck

auf dem Dreigötter-Brakteaten von Gummerup/Dänemark

(Abb. 8).24

Der Goldanhänger zeigt von links nach rechts Wodan,

Balder und Loki. Auf dem Gerüst in der Mitte tanzt

Balder mit seinem Siegeszeichen, der hellenistischen

Stylis.25 Loki bringt ein Schwert und einen Kranz, um

Balder zu «ehren». Wie Karl Hauck sah, schwebt über

Loki der Mistelzweig, durch den auf Lokis Veranlassung

Balder zu Tode kam, während hinten, unter Loki, der

Otter daran erkenntlich ist, dass - wie auf der burgun-

dischen Gürtelschnalle (Abb.5) - der Stein abgebildet

ist, mit dem Loki ihn erschlug. Mistelzweig und Otter
bezeichnen somit Lokis verhängnisvollste Taten. Dass

der Ottermord hier, im mythologisch bedeutungsvollsten

Bilde der Brakteatenkunst, vorkommt, widerspiegelt

seine Rolle in der Göttersage - es ist, wie man zu

Recht gesagt hat, nicht nur Lokis erste Missetat, sondern

gleichsam «die Ursünde».26

Mit dem Fisch, den zu essen er sich anschickt, und

dem Stein am Kopfe ist der Otter auf der burgundischen

Schnalle sicherlich derselbe wie in der isländischen

Überlieferung und auf dem Goldbrakteaten. Die Basler

Otter, mit dem selben erschreckten Gesicht und dem

gleichen Zopf wie auf der burgundischen Schnalle, sind

somit auch auf dieselbe Sage zurückzuführen.
Damit ist erneut der auch sonst bezeugte Grundsatz

bestätigt, dass die Bildinhalte der Kunstwerke aus dem

6. Jahrhundert weitgehend mit den Textinhalten aus der

so viel späteren isländischen Edda zusammenstimmen.

Wie sich bereits am Beispiel der Brakteaten aus dem

Norden und der Gürtelschnallen der Visigoten und

Burgunder zeigen Hess,27 so erweisen nun die beiden Basler

Spangen, dass auch die Alamannen des 6. Jahrhunderts

germanische Göttersagen darstellten, die uns in späterer
isländischer Überlieferung erhalten sind.

Dass wir die schriftlich überlieferte Sage zur Deutung

der Spangen und der Schnalle heranziehen dürfen,

erlaubt es, gewisse weitere Einzelheiten dieser

Fundstücke besser zu verstehen. So stellt wohl auf der

burgundischen Schnalle (Abb.5) der runde Gegenstand

am Otterkopf den von Loki geschleuderten Stein

dar. Ferner ist das kleine Gesicht mit dem Schnurrbart
dort als Otr zu deuten, da Wodan dessen Barthaar mit

Andvaris Ring bedecken musste und der Schnurrbart

dem Otterbart gleicht. So dürfte auch auf dem Anhänger

aus Winchester das obere Haupt den erschreckten
Otr darstellen: das unerschrockene, böse dreinblicken-
de untere Haupt wäre dann Hreidmar, Otrs Vater. Die
Zöpfe auf den Basler Spangen und auf der burgundischen

Schnalle sollten wohl auf Otrs Menschentum
hinweisen.

Die Ottererzählung in Götter- und Heldensage

Warum trug man mit der Tracht ein Bild aus der Ottersage?

Die Antwort fiele leichter, wenn wir wüssten, wie
die Ottersage endete, als sie noch ein Göttermythos war

- möglich wäre zum Beispiel, dass der Otter nach dem

Weltuntergang (Ragnarök) als Sinnbild für Reichtum
mit Balder auf der neuen Erde wiedererscheinen sollte.28

Da die Kunstwerke aus dem 6. Jahrhundert «überlegt

geordnete und sinnhaltige Bildkompositionen»
sind,2lJ versinnbildlicht möglicherweise der Zopf - und
bei den Basler Spangen das Ergreifen des Zopfes durch
die menschliche Hand - die Wiedergeburt, denn Haare

gelten als Zeichen der Lebenskraft, und zahlreiche
Kunstwerke aus dieser Zeit, im Alamannischen zum
Beispiel die Löhninger Scheibe, zeigen Figuren, die sich
ins Haar greifen, um ebendiese Lebens- und
Überlebenskraft zu symbolisieren.3" Der Griff ins Haar könnte
somit darauf hindeuten, dass der Otter und sein Reichtum

auf der neuen Erde erneut gedeihen werden31 und
die «Ursünde» überwunden sein wird. So legt auch der
Brakteat von Gummerup (Abb. 8) nahe, dass das von
Anbeginn wirkende Böse (Lokis Ottertötung) letztlich
das Gute (Balders Herrschaft über die neue Erde) doch
nicht verdrängen kann. Trifft das zu, sind die drei
besprochenen Fundstücke als Heilsbilder zu deuten, wie
die figürlichen Darstellungen des Frühen Mittelalters
allgemein.32 Fest steht jedenfalls, dass auch im 6.

Jahrhundert die Ottererzählung zur südgermanischen Bal-
dersage gehörte.33

Die Trageweise des Anhängers von Winchester
bedeutet, dass Gegenüberstehende die Otter zu sehen
bekamen, die Trägerin dagegen die beiden Häupter. Sollten

die Otter Reichtum anzeigen, hatte Otrs Schicksal
dagegen die Gefahren anzudeuten, die Reichtum mit
sich bringt? Wir wissen es nicht. Immerhin ist es wegen

des Winchester Stückes wahrscheinlich, dass auch

die Basler Dame den Betrachtenden die Otter zeigte,
dass sie selbst dagegen das Haupt Otrs sah - also ihre
Spangen in der Richtung nach links unten trug. Auch
aus der Wikingerzeit kennt man Spangen, die wie die
Basler und Winchester Otter der Trägerin ein anderes
Bild darboten als den Betrachtenden: «Schaute die
Trägerin auf ihre Spange herab, so blickte ihr ein Greiftier
entgegen. Ein gegenüber Stehender sah hingegen eine
unheilabwehrende, großmäulige Gesichtsmaske mit
Schlapphut.»34

ZAK. Hand 70. Heft 2/2013
91



Die Ottererzählung wurde dann sehr früh zu einem

Teil der Sigurd-/Siegfriedsage, die darin dem Baldermy-
thos gleicht, dass sie ebenfalls zu religiöser Ergriffenheit
führte.35 Auch wenn der Übergang von der Götter- zur
Heldensage weiterhin im Dunkeln bleibt,36 so machen

doch die Basler Spangen, die burgundische Schnalle, der

Anhänger aus Winchester und der Goldanhänger von

Gummerup deutlich, dass - wie schon in der Göttersage,

so auch später in der Heldensage - die Ottererzählung
den Anfang des Übels berichtete.

Die Bildinhalte mit Verbindungen von Mensch und

Tier oder von mehreren Tieren, ein Kennzeichen des

germanischen Tierstils, sind «bisher so gut wie
unerforscht geblieben»,37 da die Bedeutungsforschung zur
frühgermanischen Kunst noch in den Kinderschuhen
steckt. Mit den Bronzen aus Basel, Burgund und
Winchester, die sowohl die Otter wie Otrs Haupt abbilden,
kennen wir nunmehr einen Bildinhalt, der es erlaubt,
denjenigen Sinn der Verbindung von Mensch und Tier zu
erkennen, der darin liegt, die dramatische Verknüpfung
der Ereignisse und das Unheimliche in ihnen augenfällig
zu machen.

Die frühmittelalterliche Dichtung liebte es, Dinge in
ein Bild hineinzugeheimnissen, die bei den Betrachtenden

schon die Kenntnis der Erzählung voraussetzen.
Es ist das Verfahren der Kenninge, wenn zum Beispiel

«Otterbusse» für «Gold» gebraucht wird.38 Mensch-Tier-
Bild und Kenning gleichen sich darin, dass sie die
Erzählung mit Rätsel und Überraschung verdichten, um
die Betrachtenden oder Hörerinnen und Hörer dadurch
zum Mitdenken anzuregen. Sie belohnen diese damit,
ihr eigenes Wissen und Geschick bestätigt zu sehen;
selbst christliche Heilsbilder bedienten sich dieses
Verfahrens.39

Dank des in stilisierten Sinnbezügen hochgeübten
Kunsthandwerks aus der damaligen Zeit sind so die beiden

Basler Silberspangen trotz ihrer geringen Grösse
Meisterwerke von bewundenswert reicher Aussage.

ADRESSE DES AUTORS

Prof. Dr. Michael P. Speidel, Department of History, University
of Hawaii at Manoa. 2530 Dole Street Honolulu, Hawaii 96822.
USA

ANMERKUNGEN

1 Bei der Beschaffung der Abbildungen und der Literatur
half Daniel Suter, Leiter der Bibliothek des Historischen
Museums Basel, mit ausserordentlicher Güte und Gross-

zügigkeit.
: Zu solchen Einzelstücken siehe Hayo Vierck, Ein Relief¬

fibelpaaraus Nordendorf in Bayerisch Schwaben, in:
Bayerische Vorgeschichtsblätter 32, 1967, S. 104-143, bes. S. 105.

Zum Fehlen von Ottern auf Kleinfibeln siehe etwa Stephen

Pollington / Lindsay Kerr / Brett Hammond, Weyland's
Work. London 2010. S.226. Als alamannische Otterfibeln
kommen allenfalls zwei Stücke aus Sindelfingen infrage.
siehe dazu Rainer Christlein, Die Alamannen. Archäologie

eines lebendigen Volkes. Stuttgart 1979, Tafel 55.
1 Reto Marti. Unter uns: Archäologie in Basel Austei¬

lungskatalog, Historisches Museum Basel). Basel 2008,
S. 269 und 373.

4 Torsten Capelle / Hayo Vierck. Modeln der Merowin-

ger- und Wikingerzeit, in: Frühmittelalterliche Studien 5,

1971, S.51-100. bes. S.47. Siehe dazu die Randtiere der

Gummersmarkspange, Bernhard Salin, Die altgermanische

Thierornamentik, Stockholm 1904, S.62 und 221 (mit
Abb.513) sowie S.226: «völlig ausgebildete germanische
Formgebung». Zu «Randtieren» siehe Günther Haseloff,
Zum Ursprung der germanischen Tierornamentik - die
spätrömische Wurzel, in: Frühmittelalterliche Studien 7,

1973. S. 406-442.
5 Hayo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 135.

6 Hayo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 139.
7 Siehe dazu Hayo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 138-139.
s Torsten Capelle / Hayo Vierck (vgl. Anm.4). S.52-53:

7,5 X 5,6 cm. - Die Franken Ausstellungskatalog. Reiss-
Museum Mannheim), Bd.2, Mainz 1996. S.623 und 982.
Drei langobardische Beispiele von Doppeltierköpfen, die
ein Gesicht ergeben: Helmuth Roth, Die Ornamentik der
Langobarden in Italien. Eine Untersuchung zur
Stilentwicklung anhand der Grabfunde. Bonn 1973. Abb. 4, 30, 66.

9 Weitere Beispiele solcher «Scherze» in: Bernhard Salin
(vgl. Anm. 4), S. 269, Abb. 593.

10 Max Martin. Fibel und Fibeltracht, in: Realenzyklopädie
der germanischen Altertumskunde 8, 1994, S. 544-582. -
Gundula Zeller, Tracht der Frauen, in: Die Franken (vgl.
Anm. 8). S. 672-683.

" Reto Marti (vgl. Anm. 3), S. 269.
12 Hayo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 135.
13 Musée des Antiquités Nationales, Saint-Germain, Inven¬

tarnummer 17703.
'¦' H. Gaillard de Sémainville/ F. Vallet. Fibules et plaques-

boucles mérovingiennes ile la collection Febvre conservées

au Musée des Antiquités Nationales, in: Antiquités Nationales

U. 1979. S. 59 mit Abb. 1.8.
15 Das Motiv des Otters mit dem Lachs (und dem Stein) ist in

der Siegfriedsage noch um etwa das Jahr 1000 zu finden,
wie das Kreuzbruchstück von Maughold auf der Insel Man
zeigt: Klaus Düwel. Zur Ikonographie und Ikonologie der
Sigurddarstellungen. in: Helmut Roth (Hrsg.), Zum Problem

der Deutung frühmittelalterlicher Bildinhalte. Sigma-

92 ZAK. Hand 70. Heft 2/2013



ringen 1986, S. 221-271.
16

Reginsmal, Einleitung.
17 Museum Lausanne. Siehe dazu Pierre Bouffard, Nécropo¬

les burgondes de la Suisse. Les garnitures de ceinture, Genf

1945, S.59; D 3,2; mit Abb.20,4. - Rudolf Moosbrugger
Leu, Die frühmittelalterlichen Gürtelbeschläge der Schweiz,

Basel 1967. S. 124 und 174. - Joachim Werner, Die Ausgrabungen

in St. Ulrich und Afra in Augsburg 1961-1968. in:

Münchner Beiträge zur Vor- und Frühgeschichte 23, München

1977, S.331 und pl. 16,1. Die Schnalle zeigt zwei nach

aussen gewendete Greifen, zwischen denen als Hintergrund
eine Vase jener Art erscheint, die auch sonst zwischen

burgundischen Greifen vorkommt, so auf den Schnallen von

Ursins and Lussy: Pierre Bouffard (vgl. diese Anm.),
S. 53, groupe c mit Abb. 18,4 und 5. - Rudolf Moosbrugger
Leu (vgl. diese Anm.), S. 119, «dritte Phase», D 22 und D 23.

18 Stephen Pollington / Lindsay Kerr / Brett Hammond

(vgl. Anm. 2), pl.48a, S.297 und 18: Châtelain belt mount;

copper alloy; zoomorph motifs, 4,6 X 2 cm, bronze.
19 Dorothée Renner, Eine merowingische Zierscheibe mit

Reiterdarstellung, in: Bonner Jahrbücher 178, 1978, S.531-

537, bes. S. 535.
2" So Hayo Vierck (vgl. Anm. 2). S. 130.
21 Hayo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 130.
22 Lieder-Edda (Reginstniit und Fâfnismâl), Völsungen-

sage, und Snorris Prosa-Edda, Skiddksaparmäl, Kap. 39.

Vgl. E. O.G. Turville Petre, Myth and Religion of the

North, London 1964, S. 138. - Klaus Düwel (vgl. Anm. 15),

S. 221-271.
23 Karl Hauck, Machttaten Odins. Die Chiffrenwelt der

Braktealen und die Methoden ihrer Auswertung, in:

Wilhelm Heizmann / Morton Axboe (Hrsg.), Die Goldbrak-

teaten der Völkerwanderungszeit - Auswertung und
Neufunde, Berlin 2011, S. 1-60.

24 Karl Hauck, Die Goldbrakteaten der Völkerwanderungs-
zeit, Bd. 1-3, München 1985-1989, IK 66. - Karl Hauck

(vgl. Anm. 2). - Karl Hauck, Die Bildformeln der
Goldbrakteaten in ihren Leitvarianten, in: Wilhelm Heizmann /

Morton Axboe (vgl. Anm. 23), S. 61-152.
25 Für Balders Stylis siehe Michael P. Speidel, Balder and

Loki on Germanic Silver Coins of the First Century B. C,
in: Bernadette Cabouret / Agnes Groslambert / Catherine

Wolff (Hrsg.). Visions de l'Occident romain, Lyon
2012. S. 853-873, bes. S. 258-259. Die »liegende Acht» über

Balder dürfte die Quelle mit dem Wasser des Lebens sein,

siehe dazu Michael P. Speidel, Burgundian Gods on Sixth-

Century Belt Buckles, Part 2, Hoenir, God of Water and

Life, in: Frühmittelalterliche Studien 46, 2012 (in
Druckvorbereitung), Abb. 10.

26 Wilhelm Heizmann, Geld. Macht. Kult: Karl Haucks Stu¬

dien zur Ikonologie der Goldbrakteaten, in: Frühmittelalterliche

Studien 41, 2007, S. 11-2.3, bes.S. 21: «Lokis
Ursünde der Ottertötung». - Karl Hauck (vgl. Anm. 23),
S. 20-21.

27 Michael P. Speidel / Markus O. Speidel, Germanische Göt¬

ter auf wisigotischen Gürtelschnallen, in: Germania 89,

2011, im Druck. - Michael P. Speidel, Burgundian Gods

on Sixth-Century Belt Buckles. Part 1, The Buckles from
Saint-Maur and Saint-Quentin, in: Frühmittelalterliche
Studien 45, 2011, S. 1-36.

28 «Auf Gold kam es den Göttern an, ihre glücklichste
Zeit war am Anfang, als sie noch reichlich Gold hatten»:

Völuspä 7-8. - Ursula Dronke. The Poetic Edda, Bd.2,
Oxford 1997, S. 3-38. - Rudolf Simek, Lexikon der
germanischen Mythologie, Stuttgart 2006, S. 159 (s. v. Gullveig).
Auch waren Otterpelze stets die besten Goldbeutel.

2" Hayo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 127.

50 Markus O. Speidel, Wodans wiederkehrende Welt. Die Zier¬
scheibe von Löhningen in der Kunst des germanischen Göt-
terglaubens, in: Helvetia Archaeologica 42. 2011, S. 106-
146.

" Auch der Adler wird dort wieder «Fische weiden» (Völuspä
59), und Otr vermehrte schon auf dieser Erde durch seinen
Fischfang den Wohlstand seines Vaters (Völsungensage 14).

12 Hans Zeiss, Das Heilsbild in der germanischen Kunst des

frühen Mittelalters Sitzungsberichte der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Phil-Hist. Abt. 1, 2, 8),
München 1941.

33 Anders noch Kurt Schier in: Felix Genzmer, Die Edda,
München 1981, S.257: «rein nordisch». - Arnulf Krause,
Die Heldenlieder der Älteren Edda, Stuttgart 2001, S. 92.

34 Michael Neiss, Eine wikingerzeitliche Prachtspange aus
dem Archäologischen Museum Hamburg, Helms-Museum,
NF 16, Hammaburg 2011, S. 193-197.

35 Karl Hauck, Germanische Bilddenkmäler des früheren
Mittelalters, in: Deutsche Vierteljahresschrift für
Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 31, 1957, S. 349-379,
bes. S. 364.

36 Durch die Schnalle von Saint-Maur ist immerhin klar
geworden, dass Balder als Drachenkämpfer dem Helden
Sigmund / Sigurd / Siegfried entspricht; siehe dazu Michael
P. Speidel (vgl. Anm. 27).

37 Torsten Capelle / Hayo Vierck (vgl. Anm. 4), S.53. Zum
Stand der Forschung siehe Alexandra Pesch, Iconologia
Sacra. Zur Entwicklung und Bedeutung der germanischen
Bildersprache im I.Jahrtausend, in: Uta von Freeden /

Herwig Friesinger / Egon Wamers, Glaube, Kult und
Herrschaft. Phänomene des Religiösen im I.Jahrtausend
n.Chr. in Mittel- und Nordeuropa, Bonn 2009, S.203-217,
bes.S.209-210.

38 Snorri Sturluson, Skaldskaparmai, Kap. 32.
39 So die Gürtelschnalle von Gondorf aus dem 7. Jahrhundert:

Joachim Werner (vgl. Anm. 17). S. 337-346.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. I: Archäologische Bodenforschung Basel-Stadt. Foto:
Philippe Sauerbeck.
Abb. 2: Historisches Museum. Basel. Foto: Peter Portner.
Abb.3: Aus: Die Alamannen Ausstellungskatalog.
Archäologisches Landesmuseum Baden-Württemberg), Stuttgart 1997,
S.354.
Abb. 4: Aus: Die Franken Ausstellungskatalog, Reiss-Museum

Mannheim). Mainz 1996, S. 623.

Abb.5: Réunion des Musées Nationaux/Art Resource.
Abb. 6: Aus: J..I. Audubon, The Viviparous Quadrupeds of
North America, New York 1845-1848, pl. 137.

Abb.7: Aus: Stephen Pollington / Lindsay Kerr / Brett
Hammond. Weyland's Work, London 2010, Tafel 48a.
Abb. 8: Aus: Karl Hauck, Die Goldbrakteaten der
Völkerwanderungszelt, Bd. 1-3, München 1985-1989. Nr. 39.

ZAK. Hand 70. Heft 2/2013 93



ZUSAMMENFASSUNG

Zwei alamannische Kleinfibeln aus dem 6. Jahrhundert.
Meisterwerke des Tierstils I. stellen im Vexier- oder Suchbild Otter

und den Helden Otr der germanischen Göttersage dar. Die

gleichen Motive finden sich auf einer burgundischen
Gürtelschnalle und auf einem Anhänger aus Winchester / Hampshire

- die Bedeutung dieser Motive wird im Vergleich mit weiteren
Kunstwerke aus jener Zeit, wie beispielsweise den Goldbrakteaten,

augenscheinlich und belegt, dass die sonst nur in der

isländischen, schriftlichen Überlieferung bekannte Ottersage
bereits damals in Südgermanien das Kunstschaffen beflügelte.
In der Darstellung des Ticrstils 1 entspricht der Kunstgriff des

Vexierbildes dem Kenning der Dichtung.

RIASSUNTO

Due piccole fìbule alemanne, risalenti al VI secolo e magnifici

esempi dello stile animalistico I, raffigurano al contempo,
con l'artifìcio dell'illusione ottica, una lontra e Otr. l'eroe della
mitologia germanica. I due motivi decorano anche la fibbia di
una cintura proveniente dalla Borgogna e un ciondolo rinvenuto

a Winchester/Hampshire. L'importanza dei due reperti
diventa evidente una volta confrontati con altre vestigia dell'epoca,

come ad esempio i bratteati d'oro, e documenta la
produzione artistica dell'area meridionale germanica che traeva
già allora ispirazione dalla leggenda di Otr, un mito conosciuto
soltanto grazie alla sua trascrizione nelle Edda islandesi. Nella
raffigurazione dello stile animalistico I l'applicazione dell'artifìcio

delle illusioni ottiche corrisponde all'uso fatto del kenning
nella letteratura.

RESUME SUMMARY

Deux petites fibules alamanes du VF siècle, chefs-d'œuvre du

style animalier I, représentent une loutre et le héros Otr de la

mythologie germanique dans une image cachée. Les mêmes

motifs figurent sur une boucle de ceinture burgonde et un

pendentif provenant de Winchester/Hampshire. Par rapport à

d'autres œuvres d'art de l'époque, telles que les bractéates d'or,
la signification de ces motifs paraît évidente et prouve que la

légende associée à la loutre, sinon connue uniquement dans la

littérature islandaise, avait alors déjà stimulé la création artistique

dans la Germanie du Sud. Dans la représentation du style
animalier I, le procédé de l'image cachée correspond au
kenning en poésie.

Two sixth-century Alemannic fibulae, masterpieces of
Germanic animal style I, show in a picture puzzle two otters as well
as the hero Otr (figs. 1 and 2). The same motifs are found on a

Burgundian belt buckle (fig. 5) and a pendant from Winchester/
Hampshire (fig.7). Comparison with other items of the time,
like a gold bracteate, demonstrates the significance of these
motifs, and provides evidence that the otter myth, otherwise
known only from the Icelandic Prose Edda, already inspired
the making of south Germanic bronzes. The visual device of the
picture-puzzle corresponds to the kenning, a figure of speech in
Icelandic poetry.

A ZAK. Hand 70. Heft 2/2013


	Die Ottersage auf zwei Basler Silberspangen aus der Völkerwanderungszeit

