Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 70 (2013)

Heft: 2

Artikel: Die Ottersage auf zwei Basler Silberspangen aus der
Voélkerwanderungszeit

Autor: Speidel, Michael P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-389717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-389717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Ottersage auf zwei Basler Silberspangen
aus der Volkerwanderungszeit

von MICHAEL P. SPEIDEL

Die Basler Spangen der Wiederholung und verdienen es, als Meisterwerke des
germanischen Tierstils I, fir sich betrachtet zu werden.2

Vor zwolf Jahren kamen in Basel am St. Albansgraben, Die beiden Spangen stellen kauernde Tiere dar und
wurden deswegen stets als «Kleintierfibel-Paar» bezeich-

im Hof des Antikenmuseums, zwei aus vergoldetem Sil- ‘ el-
net. Am Kopf erkannte man vor dem riesigen Auge eine

ber gefertigte Kleinfibeln aus dem 6.Jahrhundert ans ( ‘
Licht (Abb. 1).! Gewandspangen mit vergleichbarer Dar- merkwiirdige, schnabelartige Schnauze» oder auch einen
; . \ - i i 1 S 3 1 .

«eigenartig gerollten Schnabel».? Die nahezu birnenfor-

stellung sind sonst nicht bekannt — als Unikate sind die . :
mige Schulter und die senkrechten Rippen iiber dem

Basler Spangen somit weitgehend frei von sinnentleeren-

Abb. 1 Zwei Otter. Kleinfibelpaar. Historisches Museum, Basel.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013 85



Korper, die den waagerechten gegeniiberstehen, sind
Ausdruck des germanischen Tierstils I, der die einzel-
nen Korperteile der jeweils dargestellten Tiere moglichst
voneinander trennt.* Dasselbe Bemiihen zeigen die Stege
an den Augen, der Dreifachsteg zwischen Kopf und Leib
sowie die Arm- und Fussringe. Damit nicht genug, tren-
nen noch Perl- und Punzbinder sowie tiefe Furchen die
Gliedmassen zusitzlich voneinander. Der Tierstil I zeigt
sich ferner darin dass ein vergleichsweise hohes Relief
den durchbrochenen Teilen wirkungsvoll gegeniiber-
steht, sodass auch das darunterliegende Gewand den
Gesamteindruck der Spange mitpréigt.’

Die Darstellung der Figuren von vorne rechts erlaubte
es dem Kiinstler, alle vier Beine derTiere wiederzugeben.

Die dem Boden entlang liegenden Beine und die kral-
lenbewehrten Fiisse lassen dabei an Ottern denken. Die
Schwiinze sind fiir Ottern zwar etwas kurz, aber die Fur-
chen zum Schwanzende hin zeigen, dass sie dieses Merk-
mal des nassen Otterschwanzes besitzen. Der Kopf des
Tieres mit der riesigen senkrechten Pupille macht aller-
dings Schwierigkeiten, denn der Unterkiefer weist wie
der Oberkiefer eine stark hervorgehobene Niister auf,
was in der Tierwelt vollig ausgeschlossen ist.

Will man nicht in bedenklicher Verfahrensweise dem
Kiinstler darin ein Versehen anlasten, gilt es, eine ande-
re Sichtweise einzunehmen. Werden die Spangen nach
links gedreht, blicken einen zwei menschliche Gesichter
an, ein menschlicher Arm mit Armband und Hand er-
hebt sich, und das Feld mit den vier jetzt senkrechten
Rippen sieht wie ein vorne verschliessbares Gewand aus
(Abb. 2). Dass der Kopf tatsidchlich senkrecht anzusehen
ist, bestitigt der Zopf, der rechts als zweifaches Perlband
vom Kopf zur Hand herunterfillt, denn Zopfe in dieser
Lage gehoren zu menschlicher Haartracht.

Zwei Otter (wie Abb. 1). Historisches Museum, Basel.

Abb. 2

86

Die zwei Gesichter sind durch iibergrosse Augen und
einen riesigen Mund gekennzeichnet. Der geneigte Kopf,
die aufgerissenen Augen und das schrige Maul mit ge-
bleckter Zunge sind Ausdruck des Schreckens. Der Zopf
wird uns noch ein weiteres Mal begegnen, und was es mit
dem gespaltenen Schiidel auf sich hat, verrit die weiter
unten zu besprechende Ottersage. Worauf es hier an-
kommt ist, dass die senkrechte Sichtweise bei den Bas-
ler Ottern durch ihre Deutlichkeit gerechtfertigt ist. Der
Kiinstler wollte, dass man die Spangen sowohl von der
Seite als Tiere wie auch von oben als Menschen wahrneh-
me. Eine Einzelheit, die das bestitigt, ist die herausge-
streckte Zunge, besonders bei der rechten Schnalle, die
der Deutung als Pupille der Otter eigentlich widerspricht,
der Lesung als Gesicht jedoch deutlich Vorschub leistet.

Der Kopf der Basler Tiere ist nahezu gleich gross wie
deren Leib. So durch Grosse den Bedeutungsmasstab
anzulegen ist eines der bekanntesten Darstellungsmit-
tel des Tierstils 1.0 Auf den Basler Spangen ist der Kopf
schon deshalb so bedeutungsvoll, weil er die erwithnten
zwei Betrachtungsweisen des Bildes erlaubt. Dariiberhi-
naus handelt es sich hier nicht um die im germanischen
Tierstil haufige Darstellungsart, zwei Riicken an Riicken
stehenden Tieren, die eigentlich ein einziges Wesen sind,
einen gemeinsamen Kopf zu verleihen,” sondern darum,
in einem Bilde zwei Sichtweisen und Bildmotive un-
terzubringen. Den Zusammenhang dieser Sichtweisen
und Bildmotive untereinander méchten die heutigen Be-
trachtenden nicht zuletzt wegen der Uberraschung gerne
erfahren, und sicher wollten das die alamannischen Be-
trachtenden der beiden Spangen im 6. Jahrhundert auch.

Ahnliche Such- oder Vexierbilder findet man in dieser
Zeit des Ofteren, beispielsweise auf einem Pressblech-
model aus Worms-Abendorf, wo zwei Kopfe von Eber-
schlangen — ebenfalls mit einem Band in der Kopfmitte
als Abschnittsbetonung —, wenn man sie zusammensicht,
das Antlitz eines Gottes ergeben (Abb.3).*

Abb.3 Zwei Eberkopfe als ein Gesicht. Pressblechmodel.
Museum Wiesbaden.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013



Abb.4 Rekonstruktionszeichnung. Trageweise eines Klein-
fibelpaares.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013

Die grosse Ahnlichkeit des Abendorfer Hauptes mit
demjenigen auf den Basler Spangen ldsst vermuten,
dass der Basler Kiinstler fiir die Gestalt des gespaltenen
Otterkopfes unter dem Eindruck eines derartigen, aus
zwel Einzelkopfen zusammengefiigten Hauptes stand.’

Spangen dieser Art, von nur 3cm Linge und 1.2cm
Breite, verwendeten Damen der Oberschichtzum Schlies-
sen eines leichten Umhangs (Abb.4)."% Auch die Basler
Dame gebrauchte ihre zwei Spangen auf diese Weise,
denn sie lagen an der rechten Schulter und auf der linken
Brustseite ihres Skeletts. Die Textilfunde deuten auf ein
sehr feines Leinen- oder Hanfgewebe hin.!"

Spangen konnten waagerecht, senkrecht oder schrig
getragen werden.'” Die Basler Dame trug ihre Otter-
spangen wahrscheinlich schrig nach links unten, sofern
sie wie die weiter unten zu besprechende Dame aus Win-
chester wollte, dass ihre Gegeniiber die Otter sahen, sie
selber aber die Gesichter.

Eine burgundische Giirtelschnalle

Gleichsam als Gegenstiick zu den Basler Spangen finden
sich ebenfalls zwei Otter auf einer vermutlich burgun-
dischen, bronzenen Giirtelschnalle aus dem 6. Jahrhun-
dert, die sich heute in Paris befindet (Abb. 5).1?

Die nahezu leierformige Schnalle ist mit 8,4 X 5¢m
yon mittlerer Grosse. Ihr Dorn fehlt, und die vier Osen
der Schnalle waren wohl fiir Ziernieten bestimmt, da
zur Befestigung am Leder auf der Riickseite drei Loch-
laschen angegossen sind. Sie zeigt zwei Otter mit grossen
Augen, die sich gegenseitig den Riicken zuwenden und je
einen Fisch halten, den sie fressen wollen. Die Figuren
auf der Schnalle wurden, ohne dass man an Otter dachte,
als «deux oiseaux affrontés autour d’une téte humaine»
beschrieben.' Nach innen gedreht, konnten die Tiere in
der Tat Vogel darstellen, obgleich mit durchhingendem
Riicken und merkwiirdigem Kolibrischnabel. Sicher sind
sie jedenfalls auch Otter, als solche erkenntlich an den
zwei Pelzhalskriigen und der kleinen, rundenVertiefung
gegen Ende des Leibes, die den Schwanz absetzt." Beide
Merkmale sind in J.J. Audubons beriihmter Zeichnung
der Seeotter von 1842 (Abb.6) wiederzuerkennen, die
das Tier in ganz dhnlicher Haltung und Gebirde wieder-
gibt wie auf der Giirtelschnalle.

Der in hohem Bogen ansteigende Zopf, den die Tiere
auf der Girtelschnalle mit den Basler Ottern gemein-
sam haben, ist allerdings eine mythologische Zutat,
die mit dem natiirlichen Aussehen der Otter nichts zu
tun hat. Ferner zieht auf der Giirtelschnalle ein runder
Gegenstand auf dem Hinterkopf des linken Otters die
Aufmerksamkeit auf sich — wie sich unten zeigen wird,
ist es der Stein, mit dem Loki den Otter am Kopfe traf.
Der Pelz ist am Bauch entlang durch Einkerbungen an-
gegeben. Das iibergrosse Auge und der offene Mund des
besser erhaltenen linken Tieres vermitteln den Eindruck
von Fressgier, den die Nihe des Kopfes zum Fisch noch

87



Abb.5 Zwei Otter mit Fischen. Giirtelschnalle. Burgund.

verstirkt. Die Schnalle widerspiegelt auf diese Weise
sogar die <Menschlichkeit> der Otter (Aufrechtsitzen,
Fressgier, Zopf), die ja bei den Tieren selbst zu beobach-
ten ist, wie ein Blick in «Brehms Tierleben» lehrt, und
die auch noch in der schriftlichen Fassung der Sage lebt,
die erzdhlt, wie der Otter am Ufer sass und «mit halb
geschlossenen Augen» ass.'o

Die burgundische Schnalle hat mit den Basler Span-
gen nicht nur die Figur des Otters gemein, sondern auch,
mit Blick auf das Ganze, ein grosses Haupt, das in die-
sem Falle auf durchbrochener Arbeit beruht. Auch hier
ist der Kopf deutlich beabsichtigt, denn wenn der Spalt
zwischen den Tieren — als Nase erkennbar — noch zufél-
lig sein mag, so ist die Verzerrung des Mundes als Aus-
drucksmittel des Entsetzens sicherlich absichtlich und
nicht zufillig. Das Gesicht erscheint als offener Hinter-
grund in der «figure-ground perception», zu der auch die

38

Abb.6 Seeotter mit Lachs. Zeichnung von J.J. Audubon,
1842.

aus dem 6. Jahrhundert stammende Schnalle von Cris-
sier/Kanton Waadt als ein bisher verkanntes Schweizer
Beispiel anzufiihren wiire.!”

Die Schnalle zeigt ferner ein auf der Hohe der Tier-
kopfe eingraviertes, kleineres menschliches Gesicht mit
merkwiirdigen «Eberzidhnen». Diese «Hauer» haben
beim grossen Gesicht auf derselben Hohe ihr Gegen-
stiick in den Fischschwiéinzen. Der Kiinstler bediente sich
offenbar eines Tricks: indem er die Fischschwiinze zwei-
mal gelten liess, einmal fiir die Fische und einmal fiir das
grosse Gesicht, verlich er Letzterem einen unverkenn-
bar aufstrebenden Schnurrbart und zeigte damit, dass
das grosse und das kleine Gesicht einander entsprechen,
wobei dem kleinen Gesicht die Rolle zukommt, auf den
Schnurrbart des grossen Gesichts zu verweisen.

Ein Otteranhinger aus Winchester

Ein drittes Beispiel fiir die Verbindung von Otter und
menschlichem Haupt kam in England bei Winches-
ter/ Hampshire zutage. Das Stiick, dessen eine Ose abge-
brochen ist, gehorte zum Giirtelgehiinge einer Frau. Die
Schauseite zeigt zwei einander zugewandte, aufgerichte-
te Vierbeiner mit schuppenartigem Pelz (Abb. 7a).!8

Obwohl Schwanz und Barthaare der Tiere fehlen.
scheinen es Otter zu sein, die, heraldisch verdoppelt,
beide in einen Fisch beissen wollen, den sie offenbar
mit ihren Krallen zwischen sich halten und dessen Kopf
moglicherweise in ihren Miulern zu sehen ist. Wie es
dem germanischen Tierstil I entspricht, sind die birnen-
formigen Schultern und Hiiften der Tiere stark abge-
setzt, ebenso die iibrigen Gliedmassen, etwa die von den
Fiissen durch Gelenkringe getrennten Beine.

Die Zauberkraft von Amuletten verstirkt sich ge-
miss Uberlieferung, wenn die dargestellten Figuren den
Trdger unmittelbar anschauen. Giirtelgehdnge wurden
deshalb kopfiiber getragen.'" Schaute die Trigerin des
Stiickes aus Winchester an sich selbst hinunlg:l‘ auf ihr
Amulett, sah sie etwas ganz anderes als die zwei Otter,
nidmlich deren Kehrbild (Abb. 7b): zwei Kopfe blickten

ZAK, Band 70, Heft 2/2013



sie an. Der eine, jiingere, mit weit aufgerissenen Au-
gen, Schnurrbart und schreckverzerrtem Mund, zuckt
unter dem gewaltigen Gewicht, das sein Haupt mit ab-
sichtlicher Schriiglage trifft. Der andere, ebenfalls mit
Schnurrbart, untersetzt und bése dreinblickend, kreuzt
die Arme auf der Brust. Geschickter noch als der Basler
Goldschmied mit seinem um 90 Grad gedrehten zweiten
Bild schuf der angelsichsische Handwerker sein um 180
Grad gedrehtes zweites Bild mit genau denselben Linien
wie das erste, sodass zum Beispiel die Fussringe der Ot-
ter zu den Schnurrbiirten der Gesichter wurden.

Der Ottermythos

Basler Spangen, burgundischer Schnalle und englischem
Anhiinger ist gemein, dass die Augen sowohl der Otter
wic auch der menschlichen Gesichter iibergross darge-
stellt sind, eine Besonderheit, die auf die Darstellung
gottlicher oder dimonischer Gestalten verweist.” Ganz
unheimlich aberist die Verbindung von Mensch und Tier,

Abb. 7a

die erst im Vexier- oder Suchbild sichtbar wird. Etwaige
Zweifel an der These von Otter-Darstellungen, die daher
rithren, dass unsere Bilder die biologischen Eigenschaf-
ten der Tiere nur ungefihr wiedergeben, diirften durch
diese Mensch-Tier-Verbindung, welche die drei hier be-
sprochenen Kunstwerke aufweisen, ausgerdumt werden.

Gesichter sind in der germanischen Kunst des frithen
Mittelalters nicht Masken, wie bisweilen gesagt wird,
sondern ersetzen «als bevorzugter Sitz der Lebenskriif-
te [...] pars pro toto die Gesamtgestalt».! Ein Sinnzu-
sammenhang zwischen den Gesichtern der Gotter und
den Ottern ist fiir alle drei hier besprochenen Stiicke
wahrscheinlich, bliebe aber unsicher, kime uns nicht die
germanische Ottersage zuhilfe, in der gerade ein solcher
Zwitter, sowohl Otter wie menschengestaltiger Riese,
auftritt. Die Sage, zwar erst im 11. Jahrhundert in Island
aufgezeichnet,” aber, wie noch zu zeigen ist, schon im
5.Jahrhundert auf dem Festland bekannt, berichtet, dass
die Gotter Wodan, Hoenir und Loki, als sie einst auf Er-
den wandelten, an einem Wasserfall einen Otter sitzen
sahen. Das Tier hatte einen Lachs gefangen und schick-

Abb.7b

Abb, 7a und b Giirtelgehiinge mit zwei Ottern und zwei Gesichtern.

ZAK, Band 70, Heft 212013

89



Abb.8 Wodan, Balder, und
Loki mit dem Otter. Brak-
teat-Goldanhdnger.  Gum-
merup, Ddnemark.

te sich an, diesen zu fressen. Loki warf mit einem Stein
nach dem Tier und traf damit den Otter am Kopf, sodass
dieser tot hinfiel. Loki frohlockte iiber seine Beute, da
er sowohl den Lachs wie auch den Otter mit einem Wurf
bekommen hatte. Die Gétter gingen dann weiter und ka-
men zu Hreidmars Hof, wo sie um Nachtquartier baten.
Essen hitten sie genug, sagten sie und zeigten den Lachs
und den Otter vor. Der Otter aber war Hreidmars Sohn
Otr. Der Vater rief deshalb seine beiden anderen Sohne,
Fafnir und Regin, herbei, und zusammen schlugen sie
die Gotter in Fesseln. Sie bestimmten als Losegeld, dass
Otrs Fell, das sie ihm nun abzogen, mit Gold zu fiillen
und mit Gold zu bedecken sei.

Loki, nach dem Gold ausgeschickt, nahm es von An-
dvari, einem Zwerg, der als Hecht in einem Wasserfall
lebte. Er zwang diesen, seinen ganzen Schatz herzuge-
ben, einschliesslich des letzten, sehr schénen Ringes,
den Andvari gerne behalten hitte. Da verfluchte der
Zwerg den Ring — Ungliick solle jeden befallen, der ihn
besitze. Als Wodan den Schatz Hreidmar tibergab, fiillte
dieser den Balg prall, setzte ihn aufrecht und hiess Wo-

90

dan, ihn mit Gold zu bedecken. Hreidmar priifte dann
Wodans Werk, fand aber, dass noch ein Barthaar zu seh-
en war, und sagte, auch dieses miisse bedeckt werden.
Da nahm Wodan Andvaris Ring, den er zuriickbehalten
hatte, und bedeckte damit das Barthaar. Nun durften
die Gotter gehen, doch als sie ausser Reichweite waren,
drehte sich Loki zu Hreidmar um und hohnte, dass der
Ring verflucht sei. Tatséchlich brachten dann Fafnir und
Regin ihren Vater wegen des Schatzes um.

Die Gottersage geht in die Heldensage iiber, indem sie
berichtet, dass Fafnir den Hort nicht mit Regin teilen
wollte, sondern sich in einen Drachen verwandelte und
sich auf den Schatz legte. Regin musste fort. Er wurde
Siegfrieds Erzieher und lehrte ihn wie Fafnir umzubrin-
gen sei. Siegfried totete nicht nur Fafnir, sondern gleich
darauf auch Regin und besass nun selbst den Hort. Er
heiratete dann Gudrun bei den burgundischen Nibelun-
gen, doch deren Briider meuchelten ihn, nahmen den
Schatz und verbargen ithn im Rhein. Aus Rache liess Gu-
drun sie alle durch die Hunnen téten — und mit ihnen ver-
schwand das Wissen, wo der Nibelungenschatz jetzt liegt.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013



Die hier besprochenen Kunstwerke aus dem 6. Jahr-
hundert haben, wie damals iiblich, nur die Gotter und
Riesen zum Thema, nicht jedoch menschliche Helden.
Will man aber die Otter, die auf diesen Fundstiicken
dargestellt sind, mit denjenigen aus der literarischen
Sage gleichsetzen, muss erst nachgewiesen werden, dass
der in der Sage berichtete Ottermythos schon im 6. Jahr-
hundert bekannt war. Diesen Beweis hat Karl Hauck
erbracht, als er sah, dass die iiber Tausend Brakteaten-
Amulette aus dem 5.und 6.Jahrhundert insgesamt die
im 11.Jahrhundert niedergeschriebenen germanischen
Mythen abbilden.Den Ottermythos fand Karl Hauck
auf dem Dreigotter-Brakteaten von Gummerup/ Diine-
mark (Abb.8).*

Der Goldanhinger zeigt von links nach rechts Wodan,
Balder und Loki. Auf dem Geriist in der Mitte tanzt
Balder mit seinem Siegeszeichen, der hellenistischen
Stylis.> Loki bringt ein Schwert und einen Kranz, um
Balder zu «ehren». Wie Karl Hauck sah, schwebt tiber
Loki der Mistelzweig, durch den auf [okis Veranlassung
Balder zu Tode kam, wihrend hinten, unter Loki, der
Otter daran erkenntlich ist, dass — wie auf der burgun-
dischen Giirtelschnalle (Abb.5) — der Stein abgebildet
ist, mit dem Loki ihn erschlug. Mistelzweig und Otter
bezeichnen somit Lokis verhdngnisvollste Taten. Dass
der Ottermord hier, im mythologisch bedeutungsvolls-
ten Bilde der Brakteatenkunst, vorkommt, widerspie-
gelt seine Rolle in der Gottersage — es ist, wie man zu
Recht gesagt hat, nicht nur Lokis erste Missetat, sondern
gleichsam «die Ursiinde».?

Mit dem Fisch, den zu essen er sich anschickt, und
dem Stein am Kopfe ist der Otter auf der burgundischen
Schnalle sicherlich derselbe wie in der islindischen
Uberlieferung und auf dem Goldbrakteaten. Die Bas-
ler Otter, mit dem selben erschreckten Gesicht und dem
gleichen Zopf wie auf der burgundischen Schnalle, sind
somit auch auf dieselbe Sage zuriickzufiihren.

Damit ist erneut der auch sonst bezeugte Grundsatz
bestitigt, dass die Bildinhalte der Kunstwerke aus dem
6.Jahrhundert weitgehend mit den Textinhalten aus der
so viel spiteren islindischen Edda zusammenstimmen.
Wie sich bereits am Beispiel der Brakteaten aus dem
Norden und der Giirtelschnallen der Visigoten und Bur-
gunder zeigen liess,?” so erweisen nun die beiden Basler
Spangen, dass auch die Alamannen des 6. Jahrhunderts
germanische Gottersagen darstellten, die uns in spaterer
islindischer Uberlieferung erhalten sind.

Dass wir die schriftlich iiberlieferte Sage zur Deu-
tung der Spangen und der Schnalle heranziehen dir-
fen, erlaubt es, gewisse weitere Einzelheiten dieser
Fundstiicke besser zu verstehen. So stellt wohl auf der
burgundischen Schnalle (Abb.5) der runde Gegen-
stand am Otterkopf den von Loki geschleuderten Stein
dar. Ferner ist das kleine Gesicht mit dem Schnurrbart
dort als Otr zu deuten, da Wodan dessen Barthaar mit
Andvaris Ring bedecken musste und der Schnurrbart

ZAK, Band 70, Heft 2/2013

dem Otterbart gleicht. So diirfte auch auf dem Anhiin-
ger aus Winchester das obere Haupt den erschreckten
Otr darstellen; das unerschrockene, bose dreinblicken-
de untere Haupt wire dann Hreidmar, Otrs Vater. Die
Zopfe auf den Basler Spangen und auf der burgundi-
schen Schnalle sollten wohl auf Otrs Menschentum hin-
weisen.

Die Ottererzihlung in Gétter- und Heldensage

Warum trug man mit der Tracht ein Bild aus der Otter-
sage? Die Antwort fiele leichter, wenn wir wiissten, wie
die Ottersage endete, als sie noch ein Gottermythos war
— moglich wire zum Beispiel, dass der Otter nach dem
Weltuntergang (Ragnardk) als Sinnbild fiir Reichtum
mit Balder auf der neuen Erde wiedererscheinen soll-
te.?8 Da die Kunstwerke aus dem 6.Jahrhundert «iiber-
legt geordnete und sinnhaltige Bildkompositionen»
sind,? versinnbildlicht moglicherweise der Zopf — und
bei den Basler Spangen das Ergreifen des Zopfes durch
die menschliche Hand — die Wiedergeburt, denn Haa-
re gelten als Zeichen der Lebenskraft, und zahlreiche
Kunstwerke aus dieser Zeit, im Alamannischen zum
Beispiel die Lohninger Scheibe, zeigen Figuren, die sich
ins Haar greifen, um ebendiese Lebens- und Uberle-

“benskraft zu symbolisieren.*” Der Griff ins Haar konnte

somit darauf hindeuten, dass der Otter und sein Reich-
tum auf der neuen Erde erneut gedeihen werden® und
die «Ursiinde» iiberwunden sein wird. So legt auch der
Brakteat von Gummerup (Abb.8) nahe, dass das von
Anbeginn wirkende Bose (Lokis Ottertdtung) letztlich
das Gute (Balders Herrschaft iiber die ncue Erde) doch
nicht verdrdngen kann. Trifft das zu, sind die drei be-
sprochenen Fundstiicke als Heilsbilder zu deuten, wie
die figlirlichen Darstellungen des Frithen Mittelalters
allgemein.* Fest steht jedenfalls, dass auch im 6.Jahr-
hundert die Ottererzdhlung zur siidgermanischen Bal-
dersage gehorte.*

Die Trageweise des Anhidngers von Winchester be-
deutet, dass Gegeniiberstehende die Otter zu sehen be-
kamen, die Trdgerin dagegen die beiden Haupter. Soll-
ten die Otter Reichtum anzeigen, hatte Otrs Schicksal
dagegen die Gefahren anzudeuten, die Reichtum mit
sich bringt? Wir wissen es nicht. Immerhin ist es we-
gen des Winchester Stiickes wahrscheinlich, dass auch
die Basler Dame den Betrachtenden die Otter zeigte,
dass sie selbst dagegen das Haupt Otrs sah — also ihre
Spangen in der Richtung nach links unten trug. Auch
aus der Wikingerzeit kennt man Spangen, die wie die
Basler und Winchester Otter der Trigerin ein anderes
Bild darboten als den Betrachtenden: «Schaute die Trii-
gerin auf ihre Spange herab, so blickte ihr ein Greiftier
entgegen. Ein gegeniiber Stehender sah hingegen eine
unheilabwehrende, grofmiulige Gesichtsmaske mit
Schlapphut.»*

91



Die Ottererzihlung wurde dann sehr friih zu einem
Teil der Sigurd-/Siegfriedsage, die darin dem Baldermy-
thos gleicht, dass sie ebenfalls zu religidser Ergriffenheit
fiithrte.? Auch wenn der Ubergang von der Gotter- zur
Heldensage weiterhin im Dunkeln bleibt,* so machen
doch die Basler Spangen, die burgundische Schnalle, der
Anhiinger aus Winchester und der Goldanhdnger von
Gummerup deutlich, dass — wie schon in der Gottersage,
so auch spiter in der Heldensage — die Ottererzihlung
den Anfang des Ubels berichtete.

Die Bildinhalte mit Verbindungen von Mensch und
Tier oder von mehreren Tieren, ein Kennzeichen des
germanischen Tierstils, sind «bisher so gut wie uner-
forscht geblieben»,’” da die Bedeutungsforschung zur
frithgermanischen Kunst noch in den Kinderschuhen
steckt. Mit den Bronzen aus Basel, Burgund und Win-
chester, die sowohl die Otter wie Otrs Haupt abbilden,
kennen wir nunmehr einen Bildinhalt, der es erlaubt,
denjenigen Sinn der Verbindung von Mensch und Tier zu
erkennen, der darin liegt, die dramatische Verkniipfung
der Ereignisse und das Unheimliche in ihnen augenfillig
zu machen.

Die frithmittelalterliche Dichtung liebte es, Dinge in
ein Bild hineinzugeheimnissen, die bei den Betrachten-
den schon die Kenntnis der Erzidhlung voraussetzen.
Es ist das Verfahren der Kenninge, wenn zum Beispiel

ANMERKUNGEN

! Bei der Beschaffung der Abbildungen und der Literatur
half Daniel Suter, Leiter der Bibliothek des Historischen
Museums Basel, mit ausserordentlicher Giite und Gross-
ziigigkeit.

> Zu solchen Einzelstiicken siche Havo VIErck, Ein Relief-
fibelpaar aus Nordendorf in Bayerisch Schwaben, in: Baye-
rische Vorgeschichtsblitter 32, 1967, S.104-143, bes. S.105.
Zum Fehlen von Ottern auf Kleinfibeln siche etwa STEPHEN
PoLLinGgToN / Linpsay Kerr / BRert HammonD, Weyland's
Work, London 2010, S.226. Als alamannische Otterfibeln
kommen allenfalls zwei Stiicke aus Sindelfingen infrage,
siehe dazu RAINER CHRISTLEIN, Die Alamannen. Archiolo-
gie eines lebendigen Volkes, Stuttgart 1979, Tafel 55.

3 RET10 MARTI, Unter uns: Archiologie in Basel (= Austel-
lungskatalog, Historisches Museum Basel), Basel 2008,
S.269 und 373.

¢ TorsTEN CAPELLE / Havo VIERCK, Modeln der Merowin-
ger- und Wikingerzeit, in: Frithmittelalterliche Studien 5,
1971, S.51-100, bes. S.47. Siehe dazu die Randtiere der
Gummersmarkspange, BERNHARD SALIN, Die altgermani-
sche Thierornamentik, Stockholm 1904, S. 62 und 221 (mit
Abb.513) sowie S.226: «vollig ausgebildete germanische
Formgebung». Zu «Randtieren» siche GUNTHER HASELOFF,
Zum Ursprung der germanischen Tierornamentik — die
spitromische Wurzel, in: Frithmittelalterliche Studien 7,
1973, S.406-442.

5 Havo Vierck (vgl. Anm.2), S. 135.

92

«Otterbusse» fiir «Gold» gebraucht wird.** Mensch-Tier-
Bild und Kenning gleichen sich darin, dass sie die Er-
zihlung mit Ritsel und Uberraschung verdichten, um
die Betrachtenden oder Horerinnen und Horer dadurch
zum Mitdenken anzuregen. Sie belohnen diese damit,
ihr eigenes Wissen und Geschick bestitigt zu sehen;
selbst christliche Heilsbilder bedienten sich dieses Ver-
fahrens.®

Dank des in stilisierten Sinnbeziigen hochgetibten
Kunsthandwerks aus der damaligen Zeit sind so die bei-
den Basler Silberspangen trotz ihrer geringen Grosse
Meisterwerke von bewundenswert reicher Aussage.

ADRESSE DES AUTORS

Prof. Dr. Michael P. Speidel, Department of History, University
of Hawaii at Manoa, 2530 Dole Street Honolulu, Hawaii 96822,
USA

©  Havo Vierck (vgl. Anm.2), S.139.

7 Siehe dazu Havo Vierck (vgl. Anm. 2), S. 138-139.

8 TorsTEN CAPELLE / Hayo Vierck (vgl. Anm.4), S.52-53:
7.5 X 5,6 ecm. — Die Franken (= Ausstellungskatalog, Reiss-
Museum Mannheim), Bd.2, Mainz 1996, S.623 und 982.
Drei langobardische Beispiele von Doppeltierkopfen, die
ein Gesicht ergeben: HELmuTH RotH, Die Ornamentik der
Langobarden in Italien. Eine Untersuchung zur Stilent-
wicklung anhand der Grabfunde, Bonn 1973, Abb. 4, 30, 66.

7 Weitere Beispiele solcher «Scherze» in: BERNHARD SALIN
(vgl. Anm. 4), S.269, Abb. 593.

10 MAX MARTIN, Fibel und Fibeltracht, in: Realenzyklopadie
der germanischen Altertumskunde 8, 1994, S.544-582. —
GUNDULA ZELLER, Tracht der Frauen, in: Die Franken (vgl.
Anm.8), S.672-683.

I Rero Marti (vgl. Anm. 3), S. 269.

12 Hayo VIERCK (vgl. Anm.2), S.135.

13 Musée des Antiquités Nationales, Saint-Germain, Inven-
tarnummer 17703.

1+ H.GAILLARD DE SEMAINVILLE | F. VALLET, Fibules et plagues-
boucles mérovingiennes de la collection Febvre conservées
au Musée des Antiquités Nationales, in: Antiquités Natio-
nales 11, 1979, S.59 mit Abb. 1, 8.

15 Das Motiv des Otters mit dem Lachs (und dem Stein) ist in
der Siegfriedsage noch um etwa das Jahr 1000 zu finden,
wie das Kreuzbruchstiick von Maughold auf der Insel Man
zeigt: Kraus DUOWEL, Zur lkonographie und fkonologie der
Sigurddarstellungen, in: HELmut Rotn (Hrsg.), Zum Prob-
lem der Deutung frithmittelalterlicher Bildinhalte, Sigma-

ZAK, Band 70, Heft 2/2013



16

19

NN

s

ringen 1986, S.221-271.

Reginsmal, Einleitung,

Museum Lausanne. Siche dazu PIERRE BOUFFARD, Néc'rnpo-
les burgondes de la Suisse. Les garnitures de ceinture, Genf
1945, S.59: D 3.2: mit Abb.20.4. — RUDOLF MOOSBRUGGER
LEu, Die frithmittelalterlichen Giirtelbeschlige der Schweiz,
Basel 1967, S. 124 und 174. — JoacHim WERNER, Die Au.vg(a—
bungen in St. Ulrich und Afra in Augsburg 19611968, in:
Miinchner Beitriige zur Vor- und Friihgeschichte 23,‘Mﬁn-
chen 1977, $.331 und pl. 16,1. Die Schnalle zeigt zwel nach
aussen gewendete Greifen, zwischen denen als Hintergrund
eine Vase jener Art erscheint, die auch sonst zwischen bur-
gundischen Greifen vorkommt, so auf den Schnallen von
Ursins and Lussy: Pierre Bourrarp (vgl.diese Anm.),
S.53, groupe ¢ mit Abb. 18,4 und 5. = RUDOLF MOOSBRUGGER
Leu (vgl. diese Anm.), S. 119, «dritte Phase», D 22 und D 23.
STEPHEN POLLINGTON / LINDSAY KERR / BRETT HAMMOND
(vgl. Anm.2), pl.48a, $.297 und 18: Chatelain belt mount;
copper alloy; zoomorph motifs, 4,6 X 2 cm, bronze.
DOROTHEE RENNER, FEine merowingische Zierscheibe mit
Reiterdarstellung, in: Bonner Jahrbiicher 178, 1978, S.531-
537, bes. §.535.

So Havo Vierck (vgl. Anm. 2), S.130.

Havo Vierck (vgl. Anm. 2), S.130.

Lieder-Edda (Reginsmdl und Fafnismdl), Volsungen-
sage, und Snorris Prosa-Edda, Skaldksaparmal, Kap.39.
Vel.E.O.G. TurviLLE PETRE, Myth and Religion of the
North, London 1964, S. 138. - Kraus DUOWEL (vgl. Anm. 15),
S.221-271.

KARL HAUCK, Machttaten Odins. Die Chiffrenwelt der
Brakteaten und die Methoden ihrer Auswertung, in: WiL-
HELM HEIZMANN / MorToN AxBoE (Hrsg.), Die Goldbrak-
teaten der Volkerwanderungszeit — Auswertung und Neu-
funde, Berlin 2011, S. 1-60.

KarL HAuck, Die Goldbrakteaten der Vélkerwanderungs-
zeit, Bd.1-3, Miinchen 1985-1989, 1K 66. — Kart HAUCK
(vgl. Anm.2). — KarL Hauck, Die Bildformeln der Gold-
brakteaten in ihren Leitvarianten. in: WiLHELM HEIZMANN/
MorToN AXBOE (vgl. Anm.23), S. 61-152.

Fiir Balders Stylis siche MicHAEL P. SPEIDEL, Balder and
Loki on Germanic Silver Coins of the First Century B. (@08
in: BERNADETTE CABOURET / AGNES GROSLAMBERT / CATHE-
RINE WoLFF (Hrsg.), Visions de I'Occident romain, Lyon
2012, S.853-873, bes. S.258-259. Die »liegende Acht» iibcr
Balder diirfte die Quelle mit dem Wasser des Lebens sein,
siche dazu MicHAEL P.SpEIpEL, Burgundian Gods on Sixth-
Century Belt Buckles, Part 2, Hoenir, God of Water and
Life, in: Frithmittelalterliche Studien 46, 2012 (in Druck-
vorbereitung), Abb. 10.

WiLneLM HElZMANN, Geld, Macht, Kult: Karl Haucks Stu-
dien zur Ikonologie der Goldbrakteaten, in: Frithmittelal-
terliche Studien 41, 2007, S.11-23, bes.S. 21: «Lokis Ur-
siinde der Ottertdtung». — Karr Hauck (vgl Anm.23),
S.20-21.

MicHAEL P.SPEIDEL / MaRKUS O. SPEIDEL, Germanische Gol-
ter auf wisigotischen Giirtelschnallen, in: Germania 89,
2011, im Druck. — MicHAEL P.SpeipEL, Burgundian Gods
on Sixth-Century Belt Buckles, Part 1, The Buckles from
Saint-Maur and Saint-Quentin, in: Friihmittelalterliche
Studien 45,2011, S.1-36.

«Auf Gold kam es den Gottern an, ihre gliicklichste
Zeit war am Anfang, als sie noch reichlich Gold hatten»:
Véluspa 7-8. — UrsurLa DRONKE, The Poetic Edda, Bd.2,
Oxford 1997, S.3-38. - RupoLF SiMEK, Lexikon der germa-
nischen Mythologie, Stuttgart 2006, S.159 (s.V. Gullveig).
Auch waren Otterpelze stets die besten Goldbeutel.

Havo Vierck (vgl. Anm.2), S.127.

ZAK, Band 70, Heft 2/2013

30

31

s

36

38

39

Markus O. SPEiDEL, Wodans wiederkehrende Welt. Die Zier-
scheibe von Lohningen in der Kunst des germanischen Giét-
terglaubens, in: Helvetia Archaeologica 42, 2011, S.106-
146.

Auch der Adler wird dort wieder «Fische weiden» (Viluspa
59), und Otr vermehrte schon auf dieser Erde durch seinen
Fischfang den Wohlstand seines Vaters (Volsungensage 14).
HaNs ZEiss, Das Heilsbild in der germanischen Kunst des
frithen Mittelalters (= Sitzungsberichte der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Phil-Hist. Abt.1, 2, 8),
Miinchen 1941.

Anders noch Kurt ScHIER in: FELIX GENZMER, Die Edda,
Miinchen 1981, S.257: «rein nordisch». = ARNULF KRAUSE,
Die Heldenlieder der Alteren Edda, Stuttgart 2001, S.92.
MicHAEL NEiss, Eine wikingerzeitliche Prachtspange aus
dem Archiologischen Museum Hamburg, Helms-Museum,
NF 16, Hammaburg 2011, S.193-197.

Karr Havck, Germanische Bilddenkmidiler des friiheren
Mittelalters, in: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Litera-
turwissenschaft und Geistesgeschichte 31, 1957, S.349-379,
bes. S.3064.

Durch die Schnalle von Saint-Maur ist immerhin klar
geworden, dass Balder als Drachenkimpfer dem Helden
Sigmund / Sigurd / Siegfried entspricht; siche dazu MicHAEL
P. SpeipEL (vgl. Anm. 27).

TorsTEN CAPELLE / HAYo VIERCK (vgl. Anm.4), S.53. Zum
Stand der Forschung sieche ALEXANDRA PESCH, Iconologia
Sacra. Zur Entwicklung und Bedeutung der germanischen
Bildersprache im 1.Jahrtausend, in: Ura vON FREEDEN /
HERWIG FRIESINGER / EGoN WAMERS, Glaube, Kult und
Herrschaft. Phinomene des Religiosen im 1.Jahrtausend
n. Chr. in Mittel- und Nordeuropa, Bonn 2009, S.203-217,
bes. S.209-210.

SNORRI STURLUSON, Skaldskaparmal, Kap.32.

So die Giirtelschnalle von Gondorf aus dem 7. Jahrhundert:
JoacHim WERNER (vgl. Anm. 17), S.337-346.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Archiologische

Bodenforschung Basel-Stadt. Foto:

Philippe Sauerbeck.

Abb. 2: Historisches Museum, Basel. Foto: Peter Portner.
Abb.3: Aus: Die Alamannen (= Ausstellungskatalog, Archio-
logisches Landesmuseum Baden-Wiirttemberg), Stuttgart 1997,
S.354.

Abb.4: Aus: Die Franken (= Ausstellungskatalog, Reiss-Mu-
seum Mannheim), Mainz 1996, S. 623.

Abb. 5: Réunion des Musées Nationaux/Art Resource.

Abb.6: Aus: J.J. AupusoN, The Viviparous Quadrupeds of
North America, New York 1845-1848, pl. 137.

Abb.7: Aus: STEPHEN POLLINGTON / LINDSAY KERR / BRETT
Hammonp, Weyland's Work, London 2010, Tafel 48a.

Abb. 8: Aus: KAarL Hauck, Die Goldbrakteaten der Vélkerwan-
derungszeit, Bd. 1-3, Miinchen 1985-1989, Nr. 39,



ZUSAMMENFASSUNG

Zwei alamannische Kleinfibeln aus dem 6. Jahrhundert, Meis-
terwerke des Tierstils I, stellen im Vexier- oder Suchbild Ot-
ter und den Helden Otr der germanischen Gottersage dar. Die
gleichen Motive finden sich auf einer burgundischen Giirtel-
schnalle und auf einem Anhinger aus Winchester / Hampshire
— die Bedeutung dieser Motive wird im Vergleich mit weiteren
Kunstwerke aus jener Zeit, wie beispielsweise den Goldbrak-
teaten, augenscheinlich und belegt, dass die sonst nur in der
islindischen, schriftlichen Uberlieferung bekannte Ottersage
bereits damals in Siidgermanien das Kunstschaffen befliigelte.
In der Darstellung des Tierstils 1 entspricht der Kunstgriff des
Vexierbildes dem Kenning der Dichtung.

RESUME

Deux petites fibules alamanes du VI siecle, chefs-d’ceuvre du
style animalier I, représentent une loutre et le héros Otr de la
mythologie germanique dans une image cachée. Les mémes
motifs figurent sur une boucle de ceinture burgonde et un
pendentif provenant de Winchester/Hampshire. Par rapport a
d’autres ceuvres d’art de 'époque, telles que les bractéates d’or,
la signification de ces motifs parait évidente et prouve que la
légende associée a la loutre, sinon connue uniquement dans la
littérature islandaise, avait alors déja stimulé la création artis-
tique dans la Germanie du Sud. Dans la représentation du style
animalier I, le procédé de I'image cachée correspond au ken-
ning en poésie. ’

94

RIASSUNTO

Due piccole fibule alemanne, risalenti al VI secolo e magni-
fici esempi dello stile animalistico I, raffigurano al contempo,
con lartificio dell’illusione ottica, una lontra e Otr, I'eroe della
mitologia germanica. I due motivi decorano anche la fibbia di
una cintura proveniente dalla Borgogna e un ciondolo rinve-
nuto a Winchester/Hampshire. L'importanza dei due reperti
diventa evidente una volta confrontati con altre vestigia dell’e-
poca, come ad esempio i bratteati d’oro, ¢ documenta la pro-
duzione artistica dell’area meridionale germanica che traeva
gia allora ispirazione dalla leggenda di Otr, un mito conosciuto
soltanto grazie alla sua trascrizione nelle Edda islandesi. Nella
raffigurazione dello stile animalistico [ Papplicazione dell’arti-
ficio delle illusioni ottiche corrisponde all’uso fatto del kenning
nella letteratura.

SUMMARY

Two sixth-century Alemannic fibulae, masterpieces of Ger-
manic animal style I, show in a picture puzzle two otters as well
as the hero Otr (figs. | and 2). The same motifs are found on a
Burgundian belt buckle (fig.5) and a pendant from Winchester/
Hampshire (fig.7). Comparison with other items of the time,
like a gold bracteate, demonstrates the significance of these
motifs, and provides evidence that the otter myth, otherwise
known only from the Icelandic Prose Edda, already inspired
the making of south Germanic bronzes. The visual device of the
picture-puzzle corresponds to the kenning, a figure of speech in
[celandic poetry.

Z.AK, Band 70, Heft 2/2013



	Die Ottersage auf zwei Basler Silberspangen aus der Völkerwanderungszeit

