
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 69 (2012)

Heft: 2

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: Eggenberger, Christoph / Billeter, Bernhard / Matter, Annamaria

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen

Konrad Witz Katalog zur Ausstellung «Konrad Witz um
1400 bis 1447. Die einzigartige Ausstellung», Kunstmuseum
Basel), Verlag Hatje Cantz, Ostfildern 2011. 392 S., zahlreiche
Abbildungen mehrheitlich in Farbe. Mit Beiträgen von Bodo
Brinkmann, Katharina Georgi, Stephan Kemperdick sowie
von Peter Berkes, Gabriel Dette, Sophie Eichner, Babette
Hartwieg, Amelie Jensen, Brigitte Kurmann-Schwarz,
Ursula Lehmann, Philippe Lorentz.

2011 widmete das Kunstmuseum Basel dem Maler Konrad Witz
eine umfangreiche Ausstellung und legte einen umfassenden
Katalog vor, der in höchster Bildqualität eine Werkschau vorstellt
und diese mit dem Schaffen weiterer zeitgenössischer Künstler
zusammenführt. Die zahlreichen Autorinnen und Autoren sowie
der Untertitel der Ausstellung machen aufmerksam und neugierig

auf eine neue wissenschaftliche Sicht auf Leben und Werk des
Malers. Im Vorwort wird die dünne Quellenlage erwähnt und
gleichzeitig auf die Gegenwärtigkeit des Œuvres hingewiesen, die
allerdings auf technische und stilistische Details eingeengt wird:
«Lichtreflexe in Rüstungen» oder «ein sich öffnender Schlagbaum

dringt scheinbar in die dritte Dimension vor der Tafel
ein.» Die Kuratoren bemühten sich, «Dichtung und Wahrheit
wieder voneinander zu trennen» und blieben bewusst «zutiefst
positivistisch». Die von Ursula Lehmann unternommene historische

Einordnung des Konrad Witz in Basel zur 18-jährigen Zeit
des Konzils behandelt die Spätzeit des Konzils, die Besprechung
der Frühzeit wäre aber insbesondere für die Heilspiegelbilder
im Kunstmuseum Basel von grösserer Relevanz gewesen. Die
am Konzil behandelte Hussitenfrage und die Präsenz der Hus-
siten in Basel bleiben ausgeklammert, ebenso die sieben Monate
lange Präsenz von Kaiser Sigismund vom 11. Oktober 1433 bis
zum 13. Mai 1434 und von König René d'Anjou, den Kardinallegaten

Albergati und Cesarini, welche die Vollversammlungen
im Münster leiteten, ganz zu schweigen vom bedeutenden Kardinal

Johannes von Ragusa und vielen anderen. Der Hinweis auf
das Diktum «ubi papa, ibi Roma» trifft einen wichtigen Kern,
musste aber nicht nur auf Basel, sondern auch auf Genf und die
Genfer Bilder des Konrad Witz ausgedehnt werden. So liegt der
Fehlschluss nahe, das Konzil habe sich in Basel nicht dauerhaft
«materialisiert» (S.22), weil die Heilspiegelbilder laut Katalog
nach wie vor nicht erklärt werden könnten und man noch immer
von einem Altar spricht, was schon die ältere Forschung teilweise
in Frage gestellt hatte.

Stephan Kemperdick stellt seinen Beitrag unter den Titel Heilige

mit Schatten. Konrad Witz und die niederländische Malerei
(S. 32-46). Die Schatten sind dem Autor hierbei wichtiger als die
historische und die damit verbundene ikonografische Einordnung.

Für das erste Viertel des 15. Jahrhunderts zeichnet dieser
ein Bild von Basel im Netz der internationalen Kunst, um dann
auf die sensationellen optischen Phänomene in den Bildern des
Konrad Witz zu sprechen zu kommen. Einen «recht eindeutigen
Hinweis auf die Quelle, aus der Witz schöpfte», macht Kemperdick

basierend auf Emil Maurer in der Zeitschrift für Schweize¬

rische Archäologie und Kunstgeschichte ZAK aus dem Jahre
1958: die Verkündigungsszene auf der Aussenseite des Genter
Altars von Jan van Eyck aus dem Jahr 1432 (Heft 1, S.33). Die
Begegnung an der Goldenen Pforte (Katalognummer 15) wird
mit den Genter Verkündigungstafeln verglichen, obwohl
künstlerische Welten zwischen diesen Bildern liegen. Die Architektur
und der Boden mit den Steinen und den Gräsern ist grosse Malerei,

die Figuren hingegen wirken unbeholfen und haben mit Jan

van Eycks Genter Altar nichts zu tun. Die Leser erhalten auch
keine Antwort auf die Frage, wie gesagt werden kann, dass Konrad

Witz das Bild gemalt habe. Die postulierte Reise von Witz
nach Gent ist reine Hypothese, was ganz im Gegensatz steht zur
erklärten Absicht der Kuratoren, einen positivistischen Ansatz
zu verfolgen. Viel naheliegender ist es anzunehmen, dass in den
Werkstätten die internationalen Künstler aus der Umgebung
der Konzilsteilnehmer den Basler Werkstätten behilflich waren,
um den anspruchsvollen Aufträgen aus diesen Kreisen gerecht
zu werden. Auch der Beweis, dass das Nürnberger Bild, also die
Rückseite der Basler Tafel, von Witz stammt, wird nicht angetreten.

Im Strassburger Bild der Heiligen Katharina und Magdalena
in einem Kirchenschiff gehe der Maler sogar über Jan van Eyck
hinaus, der Zirkelschluss wird noch um eine Schlaufe erweitert.
Die Autorinnen und Autoren bauen eine Hypothese auf der
anderen auf und unternehmen in potenzierter Form genau das,
was sie der früheren Witz-Literatur vorwerfen. Eine Erklärung,
weshalb dieses grossartige Bild von demselben Maler stammen
soll wie die Heilspiegelbilder, wird nicht gegeben. Die
Erforschung des Bildes steht noch an.

Fein beobachtet Kemperdick neben den Spiegelungen die
Hiebspuren auf dem Helm Sibbechais, dem zweiten Held König
Davids. Aber er übersieht, dass es sich um das präzise Abbild
einer Rüstung aus der Werkstatt von Missaglia in Mailand
handelt. Kemperdick kommt der Sache erstaunlich nahe, unter-
lässt es jedoch, die naheliegende Schlussfolgerung zu ziehen,
wenn er schreibt, die Rüstung sei «präsenter gleichsam als das

Bildganze» (S.45). Emil Maurer hatte bereits darauf hingewiesen,

dass es sich um eine zeitgenössische Rüstung handle
(ZAK, Heft4, 1958, S.162). Kemperdick fragt nicht, weshalb
dies geschah und sieht nicht, dass nur gerade Sibbechai eine
Turnierrüstung trägt. Darin liegt ein wichtiger Schlüssel zum
Verständnis der Heilspiegelbilder. Die funkelnden Edelsteine
am Gewandsaum von König David sind gut beobachtet, doch
Kemperdick fragt nicht nach deren Bedeutung. Auch dieses
Detail zählt zu den Schlüsseln, um die Bilder richtig einordnen
zu können. Die Darstellung des Goldbrokats wird von Jan van
Eyck abgeleitet, nicht aber danach gefragt, weshalb nur David.
Augustus und Ahasver in den Basler Bildern den kostbaren Stoff
tragen.

Die Landschaft ist ein weiteres Markenzeichen des Konrad
Witz; die Genfer Bucht, in die der Fischzug Petri auf dem
signierten und 1444 datierten Bild im Musée d'Art et d'Histoire
von Genf dargestellt ist (Katalognummer 17), gilt als die erste
detailgetreue Landschaftsdarstellung und fehlt in keiner
kunstgeschichtlichen Abhandlung. Es ist das einzige Bild, das man mit

ZAK. Band 69. Heft 2/2012 227



Witz wirklich in Verbindung bringen könnte; ob die Inschrift
CONRADUS SAPIENTIS zwingend als Konrad Witz gelesen
werden muss, wird nicht diskutiert. Mit Sicherheit hat sich Witz
nicht an das Ufer des Genfer Sees gesetzt und die Landschaft
skizziert, sicherlich nicht Mitte des 15. Jahrhunderts.

Der Katalogteil setzt mit dem sogenannten Heilspiegelaltar
ein. Jede Tafel wird farbig abgebildet und der während

der Restaurierung angefertigten Infrarotreflektografie
gegenübergestellt. Die Infrarotaufnahmen sind in Schwarz-Weiss und
unscharf sie zeigen die Vorzeichnung. Die detailreiche
Untersuchung fördert wenig Neues zu tage, immerhin stellt Gabriel
Dette die reichste und differenzierteste Unterzeichnung im Bild
von Esther und Ahasver fest, ohne dass dieser Befund jedoch
ausgewertet würde (S.1.05). Das Bild ist auch inhaltlich und in
ikonografischer Hinsicht von besonderer Bedeutung innerhalb
des Zyklus und vor allem von guter Qualität.

Bodo Brinckmann schreibt von einer der «ungewöhnlichsten
Schöpfungen der spätmittelalterlichen Altarbaukunst» (S.87)
und datiert alle Tafeln um 1435 (S. 101). Die Quellen sagen nichts
aus über einen Altar in der Basler St. Leonhardskirche, die
Bildtafeln lassen sich auch nicht zu einem Altar formen nach den
Kenntnissen, die wir über die Altarkunst der Zeit haben. Brinckmann

sieht zwar Unstimmigkeiten in den unterschiedlichen
Massen der Tafeln, zieht jedoch wie Kemperdick keine Schlüsse
daraus. Er versucht sich mit folgendem Satz aus dem Dilemma
zu retten: «Die infolge der differierenden Bildfeldgrössen
unvermeidliche Unruhe sucht der Künstler durch eine gut ausbalancierte,

in sich ruhende Anordnung seiner Bildgegenstände
aufzufangen» (S. 88). Zwar ist von Kardinal Cesarini die Rede, der
im Leonhardsstift residierte, doch kein Wort davon, dass dieser
dort die Hussitendelegation empfing, dass die Bekämpfung der
Hussiten eines seiner Hauptanliegen war wie auch dasjenige des

von ihm präsidierten Konzils. Das Bild «Abraham vor Melchise-
dek» könnte mit der Hussitenfrage erklärt werden. Nirgendwo
sonst in der ganzen Kunstgeschichte wird der Erzpriester Mel-
chisedek sitzend dargestellt (gemäss Genesis 14,18); sein Bart
mutet hussitisch an, die merkwürdige Kopfbedeckung könnte
als Anspielung auf den Häretikerhut von Jan Hus verstanden
werden.

Als einzigen Rekonstruktionsvorschlag aus der Fülle der vielen

Anregungen, welche die Literatur zu bieten hat, wählt Brinkmann

die abenteuerliche Skizze Michael Schauders von 1992.
Die Rekonstruktion einer zusätzlichen Tafel mit den Gefolgsleuten

des Kaisers Augustus mag Sinn machen, nur fehlt die Vision,
auf welche die Tiburtinische Sibylle den Kaiser aufmerksam
macht. Die Vision der Muttergottes mit Kind wie im Bladelin-
Altar des Rogier van der Weyden (1440-1450) gehört zwingend
zu diesem Bild, ohne diese macht es keinen Sinn, schon gar nicht
in einem Altar, was Brinkmann bewusst ist (S.93). Er vermutet

die Darstellung der Vision ausserhalb des Bildes in der zu
rekonstruierenden Skulptur Madonna mit Kind im Mittelschrein
(S.97). Darin, dass die Vision im Basler Bild (heute in Dijon)
fehlt, liegt ein weiterer entscheidender Schlüssel zum Verständnis

der Bilderfolge. Fein beobachtet Brinckmann die
tuchbedeckten Bänke bei David, Esther und Ahasver. Doch es bleibt
bei der Feststellung; somit suggeriert der Autor, der Maler habe
dieses imperiale Motiv zufällig gewählt. Dem Künstler wird ein
schlechtes Zeugnis ausgestellt, der auf der anderen Seite als so
einzigartig gepriesen wird.

Die Argumentation, die Darstellung König Davids sei kein
Kryptoporträt von Kaiser Sigismund (S. 99), überzeugt nicht. Es
ist irrelevant, in diesem Zusammenhang auf andere Bilder von
Würdenträgern mit dem charakteristischen Pelzhut hinzuweisen.

Einzig entscheidend wäre, ein Vergleichsbeispiel der
Darstellung König Davids zu liefern, ein solches gibt es nicht. Die
damals nicht mehr modische Barttracht des Kaisers wird von
Enea Silvio Piccolmini explizit erwähnt, so erstaunt es nicht, mit

welcher Sorgfalt und Feinheit die Barthaare auf dem Basler Bild
gemalt sind. Weshalb steht David? Er sitzt immer in dieser Szene
mit den drei Helden. Der Basler David steht, weil er den Segens-
gestus ausführt, es ist der Kaiser, der in den Quellen geschildert
wird, wie er im Basler Münster 1433 das Weihnachtsevangelium
vorliest. Diese Quelle - die Konzilsakten - wird im Katalog
nicht einmal in der Bibliografie aufgeführt, genauso wenig wie
das Tagebuch des Andrea Gattaro aus Padua aus dem Gefolge
des venezianischen Gesandten am Konzil. Dass der Maler das
Porträt des Kaisers nicht ganz überzeugend traf, hängt mit der
von Kemperdick nicht erwähnten Tatsache zusammen, dass zwar
einige erstaunliche van Eyck'sche Details wie die Schlagschatten
übernommen wurden, aber die Figurendarstellung und
insbesondere das Porträt im Vergleich dazu unterentwickelt geblieben
sind. Brinkmann interpretiert Cäsar im Bild mit Antipater als

Papst Eugen IV. (S. 101); es musste, wenn überhaupt, Martin V.
sein. Das Bildprogramm kann nicht ausschliesslich mit den
Konzilsbeschlüssen in Einklang gebracht werden. Die Lösung liegt
im historischen und kirchenpolitischen Umfeld begründet, das
die Katalogautorinnen und -autoren nicht zu kennen scheinen.

Brinckmann stellt ohne nähere Begründung zur Diskussion,
das «Retabel» auf einen Auftrag um 1435 aus Kreisen der Malerzunft

und der Bürgerschaft zurückzuführen. Die Zuschreibung
an Konrad Witz durch Daniel Burckhardt-Werthemann sei nie
bestritten worden, dass aber der Genfer Fischzug Petri mit den
Basler Bildern wenig gemein hat, bleibt ausser Acht. Die Genfer
Petrusbilder werden unbesehen wie eh und je als Altar bezeichnet,

eine Annahme, die sich durch Quellen nicht belegen lässt,
und wieder muss ein Mittelteil rekonstruiert werden. Die auf
dem Rahmen des Fischzugs Petri erhaltene Inschrift wirkte
verführerisch, wie an einem Strohhalm klammerte sich die
Forschung daran und zog die abenteuerlichsten Schlussfolgerungen
daraus. Gesichert sind Datum, Auftraggeber und Künstlername:
1444, der Genfer Bischof François de Metz, Magister Conradus
Sapientis de Basilea. Die Befreiung Petri bringt Katharina Georgi
mit dem Fest der Kettenfeier am 1. August in Verbindung. 1426
errichtete der savoyische Herzog Amadeus VIII. eine grosszügige
Messestiftung (S. 137). Petrus trägt bei der Freilassung aus dem
Gefängnis ein Buch, ein aussergewöhnliches Detail, das wieder
zum Basler Konzil führt: Petrus, hier ist der Gegenpapst Felix
V. gemeint, muss sich an die Konzilsbeschlüsse halten (S.143).
Die erkennbare Landschaftsdarstellung im Fischzug Petri leitet
Georgi korrekt von den Brüdern Limburg her, wobei zu ergänzen

wäre, dass sich die losen Pergamentblätter der Très Riches
Heures du Duc de Berry zu dem Zeitpunkt in savoyischem Besitz
befanden. Der an sich ja kaum statthafte Vergleich mit Corots
Blick auf den Genfer See bei Châteleine, 1852, macht eines sehr
deutlich, was in der Euphorie über die erste Landschaftsdarstellung

der Kunstgeschichte untergegangen ist: Nicht die
Landschaft interessiert Konrad Witz, sondern die Übernahme der
französischen Bildtradition der Felderteilung, die hier sogar bis
zur Bergspitze reicht. Die Zurschaustellung des Buon Governo
von Amadeus VIII., dem Gegenpapst Felix V, ist das Bildthema.
Dargestellt ist der Fischzug Petri nach Johannes 21, die anderen
Evangelienstellen (Mt 14 und Lk 5) passen nicht, weshalb der
erkennbare Môle genau über Christus wichtiger ist als Hinweis
auf die Himmelfahrt, denn als realistische Darstellung des Berges.

Die historischen Bezüge liegen auf der Hand in Genf wie in
Basel, sie werden zwar aufgeführt, doch auch Georgi bleibt auf
halbem Weg stehen und unterlässt es, wichtige Fragen zu stellen:

Wie kommt die so ganz andere Architektur des Gebäudes
mit der Loggia in den Hintergrund von Petri Befreiung, weshalb
sind die drei Könige in der Anbetung so überaus betont modisch
gekleidet? Dies sind weitere entscheidende Hinweise auf die
historischen Gegebenheiten rund um Herzog Amadeus alias
Papst Felix V. Ohne zu zögern wird der kniende Bischof mit dem
Heiligen Petrus vor Maria mit dem Kind als François de Metz,

228 ZAK. Band 69. Heft 2/2012



Bischof von Genf und vom Gegenpapst ernannten Kardinal von
San Marcello in Rom, erkannt. Das Porträt ist aber das Resultat

einer späteren Restaurierung, der originale und deutlich
als Kaiser Sigismund erkennbare David in Basel wird dagegen
negiert. Die Genfer Bilder harren noch immer einer gründlichen
Erforschung.

Der Witz'sche Christophorus in Basel entzieht sich nach wie
vor der genaueren Einordnung, das Bild ist wenig erforscht, man
hat sich im Katalog nicht die Mühe gemacht weiterzukommen.
Das Bild aus Neapel, Katalognummer 47, haben sich die Kuratoren

vorgängig nicht angesehen, die Technik wird mit
Mischtechnik auf Eichenholz angegeben, beruhend auf der Aussage
von Paul Leonhard Ganz aus dem Jahre 1947. Es ist ein
merkwürdiges Bild; offenbar wurde es bald nach der Entstehung
nicht mehr verstanden und als Heilige Familie mit zwei heiligen
Frauen umgemodelt. Betrachtet man das Bild unvoreingenommen,

sieht man links Maria mit Kind, das in einem Buch blättert.

Der kniende Mann im höfischen blauen Mantel hat es ihm
überreicht, er hält das Buch zusammen mit Maria. Der Mann hat
eben erst den Raum betreten, hat sein Schwert zu Boden gelegt
und den Helm abgenommen, das Haarnetz jedoch noch nicht
ausgezogen. Hinter ihm ist eine Kirchenturmspitze dargestellt.
Maria zur Linken sitzt eine möglicherweise später hinzugefügte
in Grün gekleidete Frau, während die unbeholfene, ebenfalls
später hinzugefügte Figur im rechten Vordergrund wohl als
Joseph zu interpretieren ist. Ursprünglich war aber die mystische

Begegnung einer hochgestellten Persönlichkeit mit dem
Christuskind dargestellt. Brinkmann übernimmt die alte
Interpretation der Figur als Frau, als Heilige Katharina von Alexandria.

Doch die männlichen Attribute sind evident: das Gewand
ist nicht hochgegürtet - an der Figur Mariens ist zu sehen, wie
ein hochgegürtetes, eng geschnürtes Gewand dargestellt wird.
Es ist ein weiter blauer Mantel mit einem locker umgeschlungenen

Gürtel. Das einzige präzise und gut gemalte Detail im sonst
qualitativ dürftigen Bild ist der Turm im Hintergrund er kann
der Kirche Saint-Philibert in Dijon zugeordnet werden. Weshalb
wird dieser für die Heilige Barbara so untypische Turm nicht
der gleichen minutiösen Analyse unterworfen wie derjenige im
Feldbacher Altar (Katalognummer 68), der als Turm der Utrechter

Kathedrale ausgewiesen wird? Auch wenn die Autoren die
Deutung der Figur als König René d'Anjou durch Françoise
Rücklin in der ZAK 57, 2000, nicht teilen, die Argumente, die
dagegen sprechen, werden nicht stichhaltiger, wenn Brinkmann
Rücklins kluge Beobachtung als «wortreicher Versuch» (S.241)
abtut. Mit René d'Anjou rückt das Neapeler Bild in den Umkreis
des Basler Konzils; Roi René war dort im April 1434 zugegen.
So wird auch Sibbechais Turnierrüstung begreiflich; der französische

Hof bezog die Rüstungen aus der mailändischen Werkstatt
Missaglias.

Dass es schwerfallen dürfte, eine grosse Witz-Ausstellung zu
gestalten, war von Anfang an klar. Man behalf sich in Basel
damit, dass weitere zeitgenössische Werke, die mehr oder meist
weniger sinnvoll dazuzugehören scheinen - wie diejenigen des
Meisters von Sierentz und anderer Maler - präsentiert werden.
Der Katalog belegt, wie schwierig es ist, dem Phänomen Konrad
Witz näherzukommen. Es bleibt noch viel Forschungsarbeit zu
tun!

Christoph Eggenberger

Friedrich Jakob, Die Orgeln in der Klosterkirche St. Urban. Das
Meisterwerk und das Werkstattbuch des Orgelbauers Joseph
Bossart (1665-1748). Auftraggeber und Herausgeber: Kanton

Luzern (Verlag Orgelbau Kuhn), Männedorf 2011, 252 S.,
zahlreiche Farbabbildungen.

Nach Abschluss der umfassenden Restaurierung der
Klosterkirche St. Urban erschien 1994 der vom Kanton Luzern in
Auftrag gegebene Restaurierungsbericht von Alois Häfliger et
al. (Wabern-Bern 1994). Derjenige zur Orgel - es handelt sich
schweizweit um die grösste und bedeutendste aus dem 18.
Jahrhundert - blieb beim Beauftragten Werner Endner bis zu dessen
Tode im Jahre 2005 liegen. Nun hat Friedrich Jakob, der damalige

Direktor der Firma Orgelbau Kuhn, welche die Orgel in den
Jahren 1987 bis 1993 restaurierte (Leiter der Restaurierungsabteilung:

Wolfgang Rehn), die Lücke mit einem gewichtigen, reich
und farbig bebilderten Band geschlossen. Dieser ist weit mehr als
ein Restaurierungsbericht.

In Teil I entwirft Jakob eine knappe Geschichte des
Zisterzienserordens und seiner rigiden Musikpflege. Instrumente
waren im Gottesdienst bis um 1500 verboten. Das Orgelverbot
wurde in den folgenden zwei Jahrhunderten zugunsten geschenkter

Orgeln etwas gelockert: Nur in Festgottesdiensten und nur
zu gewissen Teilen der Messliturgie war Orgelmusik zugelassen.
Wie man auch am Bau der Kirche durch den Vorarlberger Architekten

Franz Beer ablesen kann, erfolgte im 18. Jahrhundert
eine weitere Lockerung: Die zwei in die Westfassade integrierten

Türme und der dezente Farbeinsatz im sonst strahlend
weissen Raum wären vorher nicht erlaubt gewesen. Was Jakob hier
zusammenträgt, kann nirgendwo sonst gelesen werden. Er belegt
seine Recherchen anhand von Originalquellen, auch anderer
Zisterzienserklöster wie zum Beispiel Wettingen und Kappel am
Albis, wobei er bescheiden von «Zufallsfunden» schreibt (S.20).

In Teil II trägt Jakob viele archivalische Belege der nicht erhaltenen

Vorgängerorgeln und Lebensläufe ihrer wenig bekannten
Erbauer P. Pius Kreuel von Einsiedeln und Johann Anton Ignaz
Will zusammen. Joseph Bossart, der Begründer einer bis zur
Mitte des 19. Jahrhunderts tätigen Orgelbauerdynastie in Baar,
hatte 1704 den ersten Auftrag erhalten, die Chororgel Wills in
den neu erbauten Kirchenraum neben dem berühmten
Chorgestühl aufzubauen.

Teil III beschreibt die Orgeln der barocken Kirche: die nicht
erhaltenen Chororgeln von 1714/15 und 1757/58 sowie die Hauptorgel

von 1716 bis 1722, die alle von Joseph Bossart und seinem
Sohn Viktor Ferdinand gebaut worden sind. Jakob berichtigt
bisherige Fehler der Fachliteratur und gibt auch an, was nicht sicher
zu entscheiden war. zum Beispiel, wo die erste Chororgel gestanden

hat. Die zweite Chororgel ist relativ genau dokumentiert. Ein
Kapitel befasst sich mit der Solothurner Patrizierfamilie Glutz,
insbesondere mit dem Abt Malachius Glutz, der zum Neubau des
Klosters die erst 1690 errichtete Ulrichskapelle schleifen liess,
einen üppigen barocken Zentralbau, einzig noch zu sehen auf
einem Relief des Chorgestühls, und der sich mit seinem Wappen,
den drei auf Kreissektoren verteilten Kreuzen, verewigt hat. Das
Wappen dominiert ja auch den einzigartigen Orgelprospekt: Bei
der Restaurierung des Oberwerkprospekts konnte ermittelt
werden, dass der Plan mit schräg gestellten Prospektpfeifen
nachträglich geändert worden ist, wohl eher auf Veranlassung von
Franz Beer als vom Orgelbauer. Auch bei der Einrahmung der
Westfester durch das Kleinpedal, einer orgelbaulich schwierig
zu realisierenden Meisterleistung, dürfen wir den Einfluss des

Architekten vermuten. Bis zur Aufhebung des Klosters im Jahr
1848 blieben die Orgeln in der Pflege der Familie Bossart.
Reparaturen und kleine Umbauten im 19. Jahrhundert, beispielsweise
die weitgehend schonende und erhaltende durch Friedrich Goll
(1772/82), sind archivalisch gut beschrieben.

ZAK. Band 69. Heft 2/2012 229



Teil IV stellt erstmalig umfassend dte Orgelbauerfamilie Bossart

vor und gibt somit eine Grundlage für die von Marco Bran-
dazza, dem Leiter des Orgeldokumentationszentrums Luzern,
in Aussicht genommene Monografie. Jakob konnte erstmals das

Geheimnis des von Ernst Schiess und dann von Werner Endner
in Besitz genommenen und geheim gehaltenen Werkstattbuches
der Familie Bossart lüften. Es ist unter den Quellen von Teil VII
vollständig abgedruckt (S.208ff.). Jakob schreibt dazu, es habe
sich bei ihm «eine gewaltige Ernüchterung» eingestellt: Einerseits

seien gewichtige Teile davon Abschriften bekannter oder
noch nicht ermittelter Quellen, andererseits sei der Rest «meist
nur kompilatorisch und völlig unsystematisch niedergeschrieben
worden» (S.85).

Teil V erzählt das Schicksal der Orgeln im 20. Jahrhundert: die
Kämpfe von Felix von Saedt und Ernst Schiess gegen radikale
Umbaupläne für die Jahre 1922 bis 1924 - die zum Glück
unterblieben - und die erste Restaurierung von 1943/44, die aufs Ganze
gesehen damals fortschrittlich war, auch wenn dabei, was Jakob
ausnahmsweise verschweigt, ganze Reihen kleiner Mixturpfeifen
unbrauchbar geworden sind und wohl verschwanden; im Archiv
des Orgelexperten Ernst Schiess befindet sich ein dickes Dossier
darüber, das von Jakob ausgewertet worden ist.1 Die Grundsätze
der Pfeifenrestaurierung waren zwar bei den Experten Schiess
und P. Stefan Koller wie auch bei Kuhn Orgelbau streng. Aber
in einer Aktennotiz der Firma vom 22. Mai 1944 heisst es: «Herr
Schiess ruft an: er war am Samstag nochmals in St. Urban und
hat sich neuerdings entsetzt, was alles Herr Z [der Intonateur
Ziegler] eigenmächtig und gegen den Vertrag geändert hat [...].»
Schiess reklamierte, es seien Mixturpfeifen verschwunden, die
beim Fotografieren der Orgel vor dem Abbruch noch vorhanden
gewesen seien und so weiter. Wie dem auch sei: Bei der letzten
Restaurierung wurde festgestellt, dass keine onginalen Mixturpfeifen

vorhanden waren, und es wurden neue durch den
Pfeifenrestaurator Christoph Metzler sorgfältig rekonstruiert.

Am interessantesten für uns ist Teil VI, spannend wie ein
Kriminalroman zu lesen, der die neue, beispielhaft gute
Restaurierung in jedem wesentlichen Detail und auch für Nicht-
fachleute verständlich beschreibt. Hier sei nur das Wichtigste
herausgegriffen. Wenn eine Restaurierung vorbereitet und in
Verträgen festgehalten wird, steht die Orgel ja noch; viel davon
ist unzugänglich und wird erst beim fotografisch dokumentierten

Abbau - oder noch später - erkennbar, zum Beispiel hier
im Emporenboden erhalten gebliebene Spuren der ursprünglichen

Balganlage und der zur Orgel führenden Windkanäle. Es
kann nicht oft genug betont werden, dass deshalb eine rollende
Planung notwendig ist. Jakob hat andernorts dargestellt, was in
einem solchen Bericht zwingend zu dokumentieren sei und was
nicht. Zum Beispiel sei es sinnlos, die Länge, Dicke und Kopfform

aller handgeschmiedeten Nägel festzuhalten. Notwendig
hingegen sei beipielsweise beim Pfeifenwerk die im Laufe der
Geschichte wechselnde Benennung der Register: Sind es neue
Pfeifen oder nur andere Namen? Ferner die Legierungen der
Metallpfeifen, ihre Kerndicken und Kernfasen, die Übersicht
über den Altbestand und die Neuanfertigungen mit
Rechenschaftsbericht über die späteren Veränderungen, hier nur selten

beibehalten als Respektierung des gewachsenen Zustandes
(zum Beispiel Arbeiten Viktor Ferdinand Bossarts von 1734
und 1748), die Mensuren (Verhältnisse zwischen Pfeifenlänge
und -umfang, Umfang und Labienbreite, Labienbreite und
Aufschnitthöhe) und so weiter. Bei den Mensuren, welche die
Orgelbauer häufig als Geheimrezepte hüten, sind Jakobs
allgemeine Betrachtungen von erfrischender Nüchternheit; man
bemerkt schmunzelnd die Früchte seines Physikstudiums. Zur
vorbildlichen Arbeit des Intonateurs Hans-Joachim Schacht,
der Vorgegebenes über seinen Geschmack stellte, bemerkt
Jakob (S. 127): «Im Hinblick auf die etwas ungewöhnliche, ja
kühne Kanalanlage Bossarts war beim Intonieren ein sparsamer

Windverbrauch angezeigt. Eine Intonation, welche nicht Rücksicht

auf diese spezifischen Eigenheiten der Orgel genommen
hätte, musste mit Sicherheit Probleme mit der Windmenge und
der Stössigkeit zur Folge haben.» Der Winddruck beträgt nur
67 mm Wassersäule (0,0067 atü), übrigens ähnlich wie bei der
grossen Stellwagenorgel (1659) der Marienkirche von Stralsund,
einem Riesenraum der Backsteingotik. Solche Orgeln haben
noch Eigenheiten der Renaissance-Orgel bewahrt, was sich in
St. Urban im Fehlen eines Manual-Sechzehnfusses zeigt. Sie
mussten noch nicht den Gemeindegesang führen. Der niedere
Winddruck hat ein transparentes, nie aufdringlich-scharfes
Klangbild zur Folge, zumindest dann nicht, wenn die Spieler
beim Registrieren zwischen den reich vorhandenen Mixturen
und Aliquoten auswählen, statt alle miteinander zu ziehen. Solche

auf die stilistische Einordnung und Spielpraxis zielenden
Bemerkungen fehlen allerdings als einziger kleiner Negativpunkt

in Jakobs Buch. Bei der Stimmung handelt es sich um eine
sogenannt mitteltönige. Es gibt ganz wenige Denkmalorgeln,
auf denen diese Stimmung wieder realisiert werden konnte. Ihr
gewaltiger Vorteil ist der schwebungsfreie Klang der acht
meistgebrauchten grossen Terzen und somit die wohltuende Entspannung

von Durdreiklängen; allerdings sind nur wenige Tonarten
darauf spielbar. Dies hat eine Einschränkung des Repertoires
auf Werke hauptsächlich aus dem 16. und 17. Jahrhundert zur
Folge. Schon von Johann Sebastian Bach kann nur ein kleiner
Teil seiner Werke in St. Urban gespielt werden, trotz der
wiederhergestellten «gebrochenen» Obertasten es/dis (also 13 Tasten

pro Oktave). Der Spieltisch, die Spiel- und Registertraktur,
die Windladen, die Windversorgung sowie die Prospekt- und
Gehäusegestaltung sind mit ausführlichem, leicht lesbarem Text
sowie mit vielen Farbfotos und farbigen Plänen auf ausklappbaren

Tafeln vorbildlich festgehalten.
Die letzten 89 von 252 Textseiten geben die Quellen in Jakobs

Transkription wieder, deren Grundsätze er dargelegt hat.

Bernhard Billeter

Genaueres dazu ist nachzulesen bei Bernhard Billeter,
Ernst Schiess als Orgelexperte, in: Acta Organologica 31,
Kassel 2009, S. 399-424.

Rudolf Schnyder, Mittelalterliche Ofenkeramik. Das Zürcher
Hafnerhandwerk im 14. und 15. Jahrhundert, 2 Bde.,
Schweizerisches Nationalmuseum, Zürich 2011. Bd. 1: Das Zürcher
Hafnerhandwerk im 14. und 15. Jahrhundert, 231 S., zahlreiche
Abb. und 29 Seiten Motivtafeln; Bd. 2: Der Zürcher Bestand in
den Sammlungen des Schweizerischen Nationalmuseums, 425

S., 366 Katalognummern, zahlreiche Abb. und Konkordanz.

Rudolf Schnyder, von 1961 bis 1996 Konservator der
Keramiksammlung am Schweizerischen Nationalmuseum, hat Mitte
Dezember 2011 ein zweibändiges Werk über die Sammlung mit-

230 ZAK. Band 69. Heft 2/2012



telalterlicher (14. und 15. Jahrhundert) Ofenkeramik aus Zürich
des Schweizerischen Nationalmuseums herausgegeben. Es handelt

sich um Bodenfunde, die mehrheitlich durch die Antiquarische

Gesellschaft während der Stadterneuerung in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts zutage gefördert wurden. Diese sind
bei Abbrucharbeiten der mittelalterlichen Wehrtürme, bei
Baggerarbeiten in der Limmat, beim Bau neuer Quartiere wie am
unteren Rennweg oder beim Bau des Hotels Bellevue und der
Fraumünsterpost, um nur ein paar Beispiele zu nennen, geborgen

worden. Zu den Fundumständen werden leider keine näheren

Angaben gemacht, auch über die Vergesellschaftung mit
weiteren, datierbaren Keramikwaren, etwa Geschirrkeramik, fehlen
Hinweise. Bei systematischen Ausgrabungen, die im 20.
Jahrhundert durchgeführt wurden -beispielsweise durch Emil Vogt
auf dem Zürcher Lindenhof oder auf der Burg Alt Wädenswil -
wurde ebenfalls reichhaltiges Fundmaterial geborgen. Letzteres
befindet sich heute zum grossen Teil in der Studiensammlung der
Kantonsarchäologie Zürich in Dübendorf.

Band 1 ist der Herstellungstechnik der Ofenkacheln und deren
Entwicklung, dem Bildgut auf reliefierten Kacheln, den
Terrakotten und der Zürcher Hafnerei gewidmet. Ein Verzeichnis der
Fundorte, der Hafnerhäuser und der Hafner selbst sowie
chronologisch geordnete Motivtafeln mit Nummerierung der
Motivzeichnungen, die im Katalogband vorgelegt sind, schliessen
diesen Band ab. Band 2 beinhaltet den eigentlichen Katalog der
Ofenkacheln, die chronologisch und nach Motiv geordnet sind.
Die Kachelfunde werden in Bild und Zeichnung wiedergegeben,
ganze Stücke wurden mit einer zusätzlichen Seitenansicht versehen.

Bei den beigezogenen Vergleichsfunden handelt es sich um
Kacheln, die in formgleichen Modeln hergestellt wurden. Unter
einer Katalognummer können sich hierbei bis zu 1600 Einzelstücke

verbergen! Durch akribische Arbeit ist es dem Autor gelungen,

das zum Teil stark fragmentierte Fundmaterial einzelnen
Motiven zuzuweisen.

Kapitel 2 in Band 1 ist der Herstellung der Ofenkacheln
beziehungsweise der Entwicklung zur reliefierten Ofenkachel mit
Tubus gewidmet. Kennzeichnend für frühe Kacheln sind
verschiedene Lösungsansätze für die Verbindung von Tubus und
Blatt.

Bereits um 1360/70 erfolgen in Zürich erste Versuche, Engobe
unter der Glasur einzusetzen, was dem Kachelblatt eine hellere

Farbe verleiht. In den 1420er Jahren wurde in Zürich eine
Engobe aus weiss brennendem Ton importiert, während der
Kriegsjahre war diese begehrte helle Engobe allerdings Mangelware,

was sich auch im Fundmaterial niederschlägt. Interessant
ist die vom Autor vorgeschlagene Erklärung zur Technik des

Engobe-Auftrags: die weisse Engobe wurde auf das Tonblatt
gegossen und erst danach in den Model gedrückt. Somit erreichte
man eine feinere Verteilung der Engobe und ein dem Model
entsprechendes Relief. Im Kapitel zur Herstellung wäre ein Hinweis
auf zusätzliche Fehlbrände und Produktionsabfälle wünschenswert

gewesen, welche den gesamten Herstellungsprozess der
Ofenkacheln beleuchtet hätten. Befunde zu spätmittelalterlichen

Produktionseinrichtungen, die einem bestimmten Hafner
zugewiesen werden können, sind in Zürich bislang archäologisch
nicht nachgewiesen.1

Im Kapitel über den Ofenbau werden Rekonstruktionszeichnungen

von spätmittelalterlichen Turmöfen mit verschiedenen
Kombinationen von Kacheltypen, etwa ganze Bildprogramme,
vorgestellt. Die Darstellungen wurden mit der Katalognummer
der Kacheltypen versehen, sodass jederzeit auf inventarisierte
Stücke zurückgegriffen werden kann. Gegenüber typologisch
älteren Kachelöfen, wo die Lehmwand noch dominiert,
finden wir hier ausschliesslich Wände aus aneinandergereihten
Kacheln. In Zürich wurde in den 1440er Jahren ein neuer Ofentyp

eingeführt, der aus quadratischen, normierten Füllkacheln
zusammengesetzt war.

Kapitel 5 in Band 1 befasst sich mit dem Bildgut, besonders mit
dem Minnedienst und der Tiersymbolik. Die Kombination von
Kachelmotiven am selben Ofen führt zu einem Bildprogramm,
welches dem Ofen den Charakter eines Gesamtkunstwerks
verleiht. Den Höhepunkt des zürcherischen Hafnerhandwerks
bilden die Darstellungen von Fabelwesen, Mischwesen, Ringkämpfer,

Narren und Affen auf Ofenkacheln aus der Stadt Zürich
und aus Burgstellen wie die Moosburg bei Effretikon und Alt
Wädenswil.

Die detailgetreue Darstellung von Minnepaaren um 1430
liefert zahlreiche Informationen über die damalige Mode: Männer
sind mit kurzem Wams und Beinlingen dargestellt, Frauen tragen

Faltröcke mit enger Taille. Bei architektonischen und flora-
len Motiven wird auf die Verbindung mit Flachschnitzereien und
die Darstellungen auf Grabmonumenten sowie die Schmuckarchitektur

in Kirchen verwiesen.
Neben auf Stilmerkmalen basierenden Datierungen und der

Berücksichtigung der Kombination von Kacheltypen am
gleichen Fundort versucht der Autor, das Fundmaterial mit der
Hausgeschichte oder mit überlieferten Ereignissen zu verbinden.

In einigen Fällen war es möglich, die Kacheln eines Fundorts

den ehemaligen Besitzern und bestimmten in der Stadt
Zürich überlieferten Hafnerwerkstätten zuzuordnen. So wird
beispielsweise der Aufstieg der Hafnerei des Konrad Hafner
im Kratzquartier ab 1357 beschrieben, ein weiterer, im
gleichen Quartier tätiger Hafner ist Heinzmann Kegler, der auch
erste öffentliche Aufträge ausführte. Das Schaffen des Konrad
Hafner lässt sich bis nach Chur verfolgen, wo Ofenkacheln aus
einem Depot am Martinsplatz geborgen wurden, die das Zürcher

Formenrepertoire mit Tierdarstellungen, Eckstab und

Köpfen aufweisen.
Die Entwicklung der Zürcher Kachelproduktion verbindet

Schnyder mit historischen Ereignissen, welche die Produktion
des Hafnerhandwerks beeinflusst haben. In den Kriegsjahren,
etwa zur Zeit des Zürichkriegs, sind einige Kachelmotive
entstanden. Nach dem Krieg folgen dann während des Wiederaufbaus

neue Bildprogramme, wie es die Ofenkacheln mit Personen
aus dem Bürgertum und dem Volk sowie Narren- und
Affendarstellungen zeigen, die aus dem Wädenswiler Johanniterhaus
stammen.

Der Zusammenschluss der Hafner im Raum
Süddeutschland/Oberrhein, deren Gründungssignet die Darstellung
«Löwe mit der Eiche» auch in Zürich gut belegt ist, hat Auswirkungen

auf das Zürcher Kachelmaterial. Aus diesen
Hafnerverbindungen entsteht ein interessanter Austausch formaler
und herstellungstechnischen Ideen, der sich bis nach Ungarn
verfolgen lässt. Diesen «Kacheltyp mit Löwe und Eiche»
datiert Schnyder anhand historischer Ereignisse früher als die
Funde aus der Berner Münsterplattform, das heisst auf etwa
145 0.2

Um 1450/60, gleichzeitig mit den Anfängen des Kupferstichs
und der Bildschnitzereien, entstehen in Zürich die Kacheln der
Medaillon-Gruppe, unter anderem mit den Motiven Maria aus
der Verkündigungsszene, Verkündigungsengel, König und Engel
Gabriel. Der Autor liefert eine ähnliche Datierung, um 1450/60,
für diese Kachelserie, wie es bereits Eva Roth für das Kachelmaterial

aus der Münsterplattform in Bern vorgeschlagen hat.3 Der
Kacheltyp «Rose in Kranz» (Kat.228), ein mit den Medaillon-
Kacheln häufig kombiniertes Motiv, datiert er hingegen etwas
früher als die Berner Kacheln, das heisst auf etwa 1450/60. Der
gleiche Kacheltyp mit doppelt gestaltetem Rahmen wird etwas
später, auf 1470/80, angesetzt.

Für die Kachelfunde aus der Stadtgrabenverfüllung in Winter-
thur-Neumarkt, vorwiegend Medaillon-Kacheln und Rosettenkacheln,

wird in diesem Werk eine frühere, wohl überzeugendere
Datierung als bei Lotti Frascoli vorgeschlagen: um 1460 (Band
l.Kat. Fundorte 2.L5).4 Die historisch überlieferte Zeitspanne

ZAK. Band 69. Heft 2/2012 231



von 1495 bis 1533 für die Auffüllung des Grabens am Winter-
thurer Neumarkt muss nicht auf die Entstehungszeit der
Ofenkacheln übertragen werden, es lässt sich lediglich festhalten,
dass das Kachelmaterial zu besagtem Zeitpunkt in den Boden
gelangte. Unter den Winterthurer Funden aus dem Neumarkt
sind, soweit bestimmbar, mit den Zürcher Ofenkacheln
modelgleiche Stücke vertreten.

Die Herkunft des Motivs eines Fürsten, der über eine Brüstung

herabschaut (Kat. 274-276), ist bislang nicht geklärt. Der
Autor vermutet Winterthur oder Stein am Rhein als
Entstehungsorte der Model. Dieser Kacheltyp ist auch in Winterthur
mit Kacheln vergesellschaftet, die Darstellungen von gotischen
Fenstern zeigen, so beispielsweise am Oberen Bogen/Marktgasse

l.5
Die Weiterentwicklung der Kachelformen zu flachen Reliefs

mit gotischen Architekturen im Hintergrund müssen wir
an anderen Fundorten verfolgen. Interessanterweise fehlen in
Zürich späte Kachelformen aus dem ausgehenden 15. Jahrhundert

mit einem Reliefbild in einer Nische mit Rippengewölbe, die
beispielsweise in Bern gut vertreten sind.

Der streng chronologische Aufbau verleiht diesem zweibändigen

Werk den Charakter eines Nachschlagewerks, das bei der
Bestimmung und Datierung von reliefierten Ofenkacheln jederzeit

zur Hand genommen werden kann.
Das grosszügig bebilderte Standardwerk richtet sich nicht nur

an Fachkreise, sondern bietet auch dem interessierten Laienpublikum

historische Hintergründe über das Zürcher Hafnereigewerbe.

Annamaria Matter

Brennofen an der Augustinergasse 46 mit zur Zeit noch
unsicherer Hafnerzuweisung; siehe dazu Lotti Frascoli, Brennofen

Augustinergasse 46 in Zürich, in: Andreas Heege,
Töpferöfen - Pottery kilns - Four de potiers. Die Erfoschung
frühmittelalterlicher bis neuzeitlicher Töpferöfen, 6.-20. Jh.,
in Belgien, den Niederlanden, Deutschland, Österreich und
der Schweiz, Basler Hefte zur Archäologie 4, Basel 2007, S.

279-289.
Siehe dazu Eva Roth et al., Spätmittelalterliche reliefierte
Ofenkeramik in Bern. Flerstellung und Motive, Bern 1994,
Kat. 199 und 201, datiert 2. Hälfte 15. Jh.
Eva Roth (vgl. Anm. 2), Kat. 71-76.
Siehe dazu Lorn Frascoli, Töpferei-, Glaserei- und
Schmiedeabfall der Jahrzehnte um 1500 aus dem Stadtgraben von
Winterthur, Archäologie im Kanton Zürich 1997-1998.
Bericht der Kantonsarchäologie Zürich 15, Zürich und Egg
2000, S. 247-284.
Archiv Kantonsarchäologie Dübendorf, unpubliziert, FK
1965.2.43.

232 ZAK, Band 69, Heft 2/2012


	Buchbesprechungen

