
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 67 (2010)

Heft: 4: Le partage de l'intime : le journal de Louis-François Guiguer et les
écrits personnels en Suisse romande

Artikel: L'étude des écrits personnels : une recherche sur les autres ou une
recherche sur soi?

Autor: Jelmini, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L’étude des écrits personnels:
une recherche sur les autres ou une recherche sur soi?1

par JEAN-PIERRE JELMINI

On ne peut pas consacrer trente ans de ses loisirs à se

passionner pour un sujet aussi déterminé que les écrits
personnels sans finir par se demander pourquoi? Voilà
l’origine toute simple de la réflexion qui suit et qui
semble se distinguer des autres communications de ce

colloque par le fait qu’elle tente de se pencher sur
l’observateur plutôt que sur l’observé, sur l’historien plutôt
que sur l’«historié» au vieux sens du mot) ou, dans une
terminologie encore plus typée, sur l’analyste plutôt que
sur l’analysé.

Après quelques réflexions sur la nature des motivations
qui ont pu nous pousser un jour à faire choix du domaine
historique pour exercer nos divers talents, nous tenterons
de voir si la spécialisation qui a généré le colloque
d’aujourd’hui – l’étude des écrits personnels – est tributaire
ou non d’une inclination particulière pour les techniques
liées à la connaissance de soi. Nous essaierons ensuite de
déterminer si la relation qui s’établit entre l’historien et
son sujet par le truchement d’un récit qui les met en
corrélation est en quelque façon comparable à celle qui lie
un analyste et un analysé2 je ne dis pas analysant). Enfin,
nous tâcherons de comprendre si nous agissons bien dans
ce domaine en véritables historiens et non pas,
occasionnellement, en pseudo-analystes, avec tous les dangers que
cette tentation comporte.

Autrement dit, y aurait-il un rapport naturel, construit,
intellectuel, affectif ou de quelque type que ce soit?) entre
le désir de suivre pour soi-même la maxime socratique du
gnôti seauton et le fait d’avoir choisi de se spécialiser dans
l’étude des écrits personnels ou intimes émanant en
droite ligne des témoins ou des acteurs de l’histoire?

Dans la perspective psychanalytique, qui a fourni le
titre de cet exposé, le thème central de notre réflexion
pourrait s’énoncer ainsi: en se penchant systématiquement

et pendant longtemps sur la lecture des écrits
personnels – qui, le plus souvent destinés à se consumer dans
l’acte même d’une écriture cathartique, n’étaient
prétendument pas destinés à être lus par d’autres – le chercheur
ne se donne-t-il pas parfois l’illusion de répondre à une
sorte d’appel lancé par des textes orphelins) à occuper le
fauteuil de l’analyste que l’inconscient du scripteur aurait
recherché sans en connaître l’existence?

Le choix de l’histoire et d’une spécialisation

Il y a dans notre estimable corporation des spécialistes de
la guerre, de la justice, de la condition ouvrière, des
institutions médiévales, de la pédagogie, de la vie quotidienne
et de bien d’autres thèmes encore. Le choix de leur
spécialisation relèverait-il exclusivement des hasards
d’une carrière ou d’une rencontre, des aléas d’un sujet de
mémoire, de la libération d’un poste de recherche ou des
marottes d’un professeur apprécié?

Si de toute évidence de telles circonstances jouent parfois

un rôle non négligeable dans la détermination de ces

choix électifs, nous ne pensons pas tout à fait inutile de
nous demander aussi ce qui, de manière inconsciente,
pourrait nous avoir incités à élire un jour telle matière de
prédilection plutôt que telle autre.

A commencer par le choix de la discipline historique
elle-même, puis, à l’intérieur de celle-ci, l’option pour telle
ou telle spécialisation. Risquons donc une hypothèse. Et si
chacun d’entre nous, au-delà d’un goût intellectuel, d’une
passion idéologique, d’un mimétisme admiratif, ne faisait
au fond – à l’heure du tri entre les disciplines – que
répondre aux exigences d’une «névrose»3 personnelle, en
choisissant d’abord et fondamentalement de se pencher
sur le passé pour devenir historien, puis ultérieurement
en se spécialisant sur tel sujet de recherche plutôt que sur
tel autre?

En fait, le sujet est loin d’être neuf et la preuve nous en
est fournie dans un dossier que le Magazine littéraire
consacrait à Georges Duby en 1982. A la question: «L’histoire

serait-elle une passion névrotique?» Duby répondait:

«Dans le choix de ce métier qui implique une
volonté d’escapade vers le passé et de renfermement en
soi pour mieux s’ouvrir aux êtres morts entre certainement

une part de névrose.»

Il y a donc des gens, et nous en sommes, qui choisissent
de se pencher «sur les morts plutôt que sur les vivants»4

autrement dit de s’attacher à ce que le passé a figé plutôt
qu’à ce que le présent continue d’agiter. Une fois opéré,
névrose ou pas, le choix global de leur discipline, les historiens

optent ensuite pour des spécialisations plus ou moins
précises, dans lesquelles ils vont investir leurs énergies et

310 ZAK, Band 67, Heft 4/2010



311

leurs passions. Quels sont donc les symptômes qui
caractérisent la pulsion spécifique de celui qui s’adonne avec
passion à la lecture fouillée et attentive des écrits personnels;

qu’y recherche-t-il, qu’y trouve-t-il d’obsédant pour
y revenir sans cesse, quel esprit l’anime-t-il, quelle curiosité

– saine ou malsaine – l’habite-t-elle? Les réponses
sont multiples, mais à l’évidence toutes attestent en
premier lieu d’une curiosité essentielle pour l’être humain,
soi aussi bien que les autres. Or l’étude des écrits personnels

est assurément le cheminement privilégié vers la
connaissance de ces interlocuteurs trop souvent muets
que sont les hommes et les femmes du passé. Et si l’on
admet l’existence d’une continuité de nature entre
l’homme d’hier et celui d’aujourd’hui, pourquoi n’inscri-rait-

on pas une telle recherche à l’enseigne d’une authentique

investigation sur soi-même, dans la mesure où c’est
souvent par la confrontation avec les autres, qu’ils soient
d’hier ou d’aujourd’hui, que l’on se découvre le mieux?

C’est bien sûr un truisme de dire que le plus petit
dénominateur commun de toute recherche historique réside
dans un essai de comprendre l’homme: seul change en
définitive l’angle d’attaque du sujet, le caractère plus ou
moins intime du problème posé et la nature du support
documentaire. Je vais donc tenter de tracer, de la manière
la plus nette possible, la ligne de séparation essentielle qui
distingue à mon sens les chercheurs traditionnels,
s’appuyant sur les sources classiques, de ceux qui dialoguent
directement avec les témoins et les acteurs de l’histoire à
travers les écrits personnels, privilège qui, de mon point
de vue, modifie fondamentalement la relation de l’historien

à son thème.
Demandons-nous donc dans quelle mesure le travail

sur les écrits personnels est susceptible d’impliquer une
forme particulière d’investissement de l’observateur dans
l’approche de son sujet. Je ne parle pas ici d’investissement

de temps, d’énergie, d’intelligence, de savoir, d’intuition

ou encore de bon sens, mais bien d’investissement
de soi dans son enquête. Car, comme dans la relation
analytique, et comme dans aucun autre domaine de la
recherche historique, celle qui porte sur les écrits personnels

met en oeuvre toute la personne du chercheur – envisagé

comme analyste – penché sur tout ce qu’il est
possible de saisir de la personnalité de l’auteur du texte,
envisagé comme analysé. Contrairement à ce que requiert
de méthodique et de systématique le froid établissement
d’une statistique de fiscalité ou de rendements céréaliers,
le partage d’une «expérience humaine» implique de la
part du chercheur une faculté d’ouverture à l’autre qui
seule peut garantir le passage du contenu de l’écrit
personnel du scripteur au décrypteur.

La nature d’une relation

Si l’on excepte le domaine propre de la biographie, il est
rare qu’on assiste à une personnalisation aussi forte de la

relation entre un chercheur et son sujet. Faut-il donc
croire que, dans le cas d’une enquête historique reposant
sur l’étude d’écrits personnels, le rapport qui s’établit
entre les deux pôles humains de la recherche sort de
l’ordinaire? Comme si l’historien et le diariste formaient
ici un couple nécessaire et indissociable. Comme si le
surgissement de l’historien venait enfin justifier tant
d’efforts secrets, jadis patiemment consentis pour enfouir
dans un cahier quotidien les mille détails d’un témoignage

à vocation peu précise. C’est un peu comme si le
diariste avait interrompu sa démarche après avoir exposé
le papier photosensible de son journal à la lumière de son
témoignage dans l’attente de l’historien qui, deux ou trois
siècles plus tard, viendrait enfin plonger le document dans
un bain de révélateur pour que se fixent les sels argentiques

de l’image impressionnée. Poser la question en ces

termes revient à admettre implicitement que, dès leur
rédaction, les écrits personnels s’adressent bel et bien –
inconsciemment ou non – à un lecteur à venir. Qu’ils
n’ont donc que l’apparence de relever strictement du for
privé.

Deux spécialistes, s’exprimant sur l’autobiographie
mais dont le jugement me paraît s’appliquer a fortiori aux
écrits personnels, viennent étayer cette vue. Philippe
Lejeune, incontournable bien sûr, qui a si bien exposé
le concept de «pacte autobiographique» 5 ou le pacte
tacite en vertu duquel le lecteur accepte pour vrai, sur
parole, le récit ou le texte à caractère autobiographique,
étant entendu que le scripteur accepte implicitement
comme inéluctable la survenue du lecteur indispensable à
l’accomplissement du pacte. Ce que confirme Jean-Marie
Goulemot: «Chaque texte [autobiographique] invente,
par son procès d’écriture, un lecteur fictif qu’il interpelle
et convoque.»6

Il est intéressant de revenir ici, en contrechamp, à l’opinion

du psychiatre et psychanalyste vaudois François
Ansermet qui, dans son article intitulé «Psychanalyse
et autobiographie» écrit: «L’analysant parle à l’analyste.
Ainsi il commence à s’entendre. Plus précisément, il faut
que quelqu’un l’écoute pour qu’il puisse s’entendre.»7

Dans nos travaux, on retrouve donc, seul à seul comme
dans la relation analytique, deux acteurs humains dont le
premier – le scripteur – ne peut que s’exprimer et ce à
travers un texte figé auquel il ne lui est plus possible
d’apporter la moindre retouche, le moindre éclairage
nouveau) et le second – l’historien – ne peut qu’écouter, sans

avoir la moindre chance d’être entendu de son interlocuteur.

Ce qui induit, au-delà d’une parfaite égalité de
nature entre les deux interlocuteurs, une toute aussi
parfaite inégalité de pouvoir: le premier étant livré, mains et
langue liées, à l’interprétation du second dont l’intégrité
seule peut offrir une forme quelconque de garantie au
travail d’analyse. Relevons au passage que l’unicité du
scripteur, souvent évoquée comme une faiblesse relative
par les historiens considérant que l’isolement du témoignage

interdit toute conclusion générale, apparaît ici

ZAK, Band 67, Heft 4/2010



comme une donnée indispensable à l’établissement du
rapport privilégié entre le témoin et son lecteur.

Il découle de ce constat que la nature très spécifique de
cette relation peut entraîner de graves abus. Face à
l’impossibilité

312

dans laquelle se trouve le rédacteur du journal
d’établir le moindre dialogue avec son «révélateur» –

audelà du pur acte d’écrire, consommé depuis longtemps –
l’historien-décrypteur ne risque-t-il pas occasionnellement

de faire de ce témoin réduit au silence le truchement

forcément consentant de sa propre vision du
monde, comme le ferait un analyste incompétent ou, pire
encore, abusif? Le danger, déjà très réel au niveau de la
biographie, ne s’accroît-il pas de manière disproportionnée

lorsqu’il porte sur la libre interprétation de notes
personnelles loin d’être toujours explicites en elles-mêmes?

Si elle devait se produire, une telle déviance tirerait
sans doute son explication de ce qu’on a coutume d’appeler

l’effet-miroir, toujours présent dans le face à face de
deux êtres de chair, fussent-ils séparés dans le temps par
plusieurs siècles. Dans ce sens, la part de l’histoire des
mentalités qui s’appuie sur l’étude des écrits personnels
est à n’en pas douter la discipline historique dans laquelle
la dangereuse fascination de l’effet-miroir est la plus
évidente et la plus large parce que la plus aisée à mettre
en oeuvre.

A ma connaissance, ni Georges Duby, ni Emmanuel Le
Roy Ladurie ni Pierre Toubert n’ont pratiqué l’agriculture

respectivement dans le Mâconnais, dans le Languedoc

ou dans le Latium, ce qui n’a pas jeté le moindre
discrédit sur la qualité de leurs travaux,8 mais leur a
forcément imposé – et c’est le sort le plus fréquent des historiens

– une saine distance critique à l’égard des gens dont
ils traitaient. En revanche, nous tous qui avons travaillé
sur les témoignages immédiats de l’homme ou de la
femme dont nous avons étudié les écrits, nous nous
retrouvons bel et bien totalement homme ou femme en
face de notre témoin, homme ou femme lui aussi. Ce qui,
loin de nous faciliter la tâche – comme on aurait tendance
à le croire de prime abord – en nous plaçant sur un pied
d’égalité avec nos lointains et muets interlocuteurs par le
fait de notre commune nature humaine, ne fait
qu’accroître considérablement les dangers de l’effet-miroir
auxquels il est si agréable et si valorisant de se laisser
prendre. En effet, le plus souvent et de manière perverse,
l’effet-miroir implique que si l’on est homme et qu’on
analyse les faits et gestes d’un autre homme, dans l’indéniable

relation d’intimité que crée la nature du texte qui
sert de truchement entre l’un et l’autre – ici l’écrit personnel

avec toutes ses caractéristiques bien connues –, on est
forcément amené à découvrir dans les attitudes et les
réactions de l’autre, des éléments de comparaison avec
ses propres attitudes et ses propres réactions. Au point
que l’on finit souvent par s’approprier celles de l’autre, ici
sans défense, comme si elles étaient nôtres.

Pour paraphraser le célèbre «My mother, myself» de
Nancy Friday9, ne pourrait-on imaginer un «My diarist,

myself» Lequel d’entre nous ne s’est-il jamais surpris à
affirmer tout de go: «mon Landry» «mon Maret» ou
encore à laisser échapper une formule du type: «moi, j’ai
un graveur qui dit ceci ou cela....» voire: «moi, je connais
un vigneron qui...» comme si, dans une forme d’identification,

nous nous étions si profondément approprié la
personne rencontrée dans la lecture qu’elle serait
inconsciemment devenue non seulement notre chose, mais une
réelle part de nous-même, un interlocuteur totalement
intégré à notre for intérieur, quelle que soit d’ailleurs
l’opinion qu’on puisse avoir de cette personne et de
la valeur de son témoignage. Certes ce n’est pas là un
apanage des chercheurs qui travaillent sur les écrits
personnels et cette appropriation se produit quasiment
dans tout travail de recherche. Je persiste pourtant à pen-
ser que le lien d’appropriation du sujet est plus fortement
marqué chez ceux qui étudient les écrits personnels que
chez tous les autres, et je vous propose d’en trouver une
explication dans l’un des fondements méthodologiques
constitutifs de la théorie et de la pratique analytiques: la
verbalisation.

En effet, si le rapport que l’historien entretient avec
l’auteur d’écrits personnels me paraît d’une toute autre
nature que celui que l’on connaît dans la plupart des
situations de recherche, c’est que le medium qui les relie
est constitué par la parole même de celui qu’il observe et
cherche à comprendre. Point n’est besoin de souligner ici
combien la relation établie dans un tel contexte diffère de
celle qui se crée avec les acteurs habituels de l’histoire,
personnages qu’on ne découvre le plus souvent qu’à
travers des témoignages indirects. Même fragile, même
labile, même intolérablement répétitif parfois, le lien ténu
du récit quotidien rapporté à la première personne
constitue une interface incomparable pour favoriser
l’éclosion d’un dialogue privilégié entre l’historien et son
correspondant du passé. Peu à peu, l’observateur intègre
le langage du scripteur et, au-delà de ce langage, les
modes de pensées, les habitudes, les soucis, les joies, les
émotions, les tics, les peurs, les fantaisies et cent autres
traits de caractère de son sujet-objet avant d’en venir
finalement à intégrer le sujet lui-même comme nous
l’évoquions ci-dessus.

C’est ici qu’intervient, pour mieux expliquer une telle
osmose, la notion essentielle d’oralité. La langue des
livres de raison et des journaux est souvent si proche du
langage oral que leur écriture, comme l’a dit Jean-Marie
Goulemot à propos de romans à la première personne,
peut créer l’illusion d’une communication immédiate en
deçà des médiations culturelles habituelles.10 Il ne fait
aucun doute que l’emploi du je, caractéristique des écrits
personnels, influence de manière notoire la perception du
texte documentaire par son analyste, lequel se trouve, non
pas en face d’un témoignage habituel auquel il va appliquer

méthodiquement les étapes classiques de la critique
de texte, mais bien face à une personne qui lui parle, et
qui lui parle longuement ce qui interdit toute confusion

ZAK, Band 67, Heft 4/2010



313

avec les citations isolées auxquelles tous les scientifiques
sont ordinairement confrontés.

Etrangement donc, et ce n’est pas le moins paradoxal
de nos constats, le cumul de la verbalisation et de l’oralité
– perçues respectivement comme un gage d’immédiateté
et de fragilité – engendre presque toujours l’étrange
perception que ce qui est dit ne peut pas être autre chose que
la vérité.

Quand on étudie les écrits personnels, on pose en effet
le plus souvent comme une prémisse totalement irrationnelle

que le scripteur – puisqu’il est seul et qu’il
n’exprime pas un avis collectif ou majoritaire – dit la vérité.
Goulemot affine et assoit le raisonnement:

«Contre l’opinion, le regard, la parole du sujet sont posés
comme autant de garants de la vérité du dire [...]. Le sujet écrivant

est posé comme le fondement de la vérité de ce qui est
énoncé. Ce qui garantit la véracité de ce que rapporte le journal

relève paradoxalement du non-public, du privé, de l’intime.
La vérité n’est point à démontrer, à prouver [...] elle appartient
tout entière à ce regard individuel, en marge, presque secret,
posé sur les choses du monde.»11

Douter de cette vérité, pour le chercheur, serait en
quelque sorte douter de soi-même, puisque le fruit de la
réflexion entreprise ne peut avoir de saveur que si tout ce

qui sert à le conduire à maturité est strictement conforme
à la vérité. Beau paradoxe tout de même pour un historien:

il va vérifier et revérifier sans relâche l’exactitude de
mille témoignages administratifs, à l’ordinaire bêtement
conformes aux données vraies, et il va prendre pour
parole d’or des textes intimes sur le simple fait qu’ils sont
donnés pour être à l’usage exclusif de leur auteur.
Comme si les gens ne se mentaient jamais à eux-mêmes.

L’explication de cette attitude paradoxale pourrait se

trouver dans la rencontre de l’immédiateté du langage
oral utilisé et de la scription dont il fait l’objet, combinaison

d’autant plus accréditive qu’elle est rare. Ainsi, alors
que l’historien, en tant que personne, n’aurait pas cru la
moitié de ce qu’un paysan-diariste lui aurait raconté à la
croisée d’un chemin vicinal sur ce qu’il avait dit ou fait le
jour précédent, il court le risque, en tant que chercheur,
de prendre pour bon argent les mêmes phrases que son
informateur aura soigneusement transcrites le dimanche
suivant, penché sur sa table dans la belle et romantique
lumière que lui dispense la fenêtre de la chambre du
poêle. Du fait qu’il s’exprime par l’écrit avec les mêmes
mots qu’il aurait utilisés pour s’exprimer oralement, le
précieux témoin – déjà exceptionnel par le simple fait
qu’il prenne la plume – passe quasiment du statut douteux

d’homme normal à la stature infaillible de l’oracle.
Le danger n’est-il pas dès lors de se prendre soi-même

pour la pythie? Une pythie qui serait juge et partie, parce
que déchirée entre l’observation et la fraternité humaine;
une pythie solidaire qui, se regardant dans le miroir que
lui tend son lointain semblable, prêterait à son sujet
quelque trait positif de son propre caractère ou, à l’in¬

verse, une pythie jalouse qui conduirait l’impétrant là où
elle a envie de l’amener en interprétant outrancièrement
le message de l’oracle?

Conclusion

De toute évidence, les questions l’emportent encore de
loin sur les réponses qu’on peut leur donner. Il faut donc
tenter une conclusion sans avoir trouvé de solution aux
problèmes posés plus haut. A priori, la motivation
première du fouilleur passionné d’écrits personnels relève
sans doute davantage de la passion de l’histoire que du
besoin de se mieux connaître personnellement. En ré-
ponse à la question posée – l’étude des écrits personnels,
une quête des autres ou une quête de soi – on peut donc
affirmer que c’est bel et bien une recherche sur les autres
que nous menons en priorité en étudiant les écrits personnels

et en cherchant à en tirer, avec toute la pureté d’une
méthode rigoureuse, des informations sur celles et ceux
qui se sont faits les narrateurs et parfois les observateurs
de leur quotidien.

Il n’en demeure pas moins certain pour moi que la
pulsion qui conduit le chercheur à pratiquer le terrain des
écrits personnels trahit à l’évidence un besoin – accompli,
en devenir ou dénié – de se mieux connaître en se mesurant

à l’autre. Si l’on admet, pour simplifier, que c’est
l’accomplissement de la pulsion qui engendre le plaisir,
c’est donc en définitive, parce que nous aimons – ou
aimerions – partir à la recherche de notre propre identité
que nous aimons aussi à explorer celle des autres. Si tel
est bien le cas, les deux démarches semblent se combiner
harmonieusement en nous et ni l’introvertie ni l’extravertie

ne l’emporte jamais vraiment sur l’autre. Certes, une
sorte de dialogue s’établit, un échange diffus s’ensuit
presque toujours donnant à la rencontre des allures
illusoires de proximité, mais la distance qu’impose l’absolue
incommunicabilité réciproque entre les deux partenaires
écarte définitivement toute véritable rencontre entre eux
deux.

Travailler sur les écrits personnels est donc bien une
pure activité d’historien et non, comme on l’entend
encore trop souvent, une sorte de viol de l’intimité de
leurs rédacteurs. Mais pour l’accomplir en toute sérénité
dans les conditions particulières que nous avons évoquées
tout à l’heure, il faut être suffisamment disponible aux
autres et à soi-même pour accepter par avance que cette
investigation dans le monde privé d’autrui se transforme
occasionnellement en une remise en question de tout ou
partie de soi-même. Et à ce titre, on rejoint bel et bien la
démarche analytique.

ZAK, Band 67, Heft 4/2010



NOTES

1 Une première version de ce texte a paru, sous le même titre,
dans la Revue historique neuchâteloise 1996, no 4.

2 Voir Dr FRANÇOIS ANSERMET, Psychanalyse et autobiogra¬
phie,

314

in: Equinoxes,n° 12,1994, p. 140.
3 A la lecture de ce texte, le Dr Ralph Winteler, psychiatre à

Neuchâtel, a fait remarquer à l’auteur que, la névrose étant
en soi une source de souffrance, il convenait d’entendre ici ce
mot dans un sens très largement imagé.

4 Magazine Littéraire, no 189, novembre 1982, p. 19. Interview
de Georges Duby par Jean-Jacques Brochier et Michel
Pierre.

5 PHILIPPE LEJEUNE, Le pacte autobiographique, Paris 1975
réimpression 1994).

6 PHILIPPE ARIÈS/ GEORGES DUBY éd.), Histoire de la vie
privée, t.3, Paris 1986, p. 392.

7 Dr FRANÇOIS ANSERMET cf. note 2), p. 145.
8 GEORGES DUBY, La mutation de l’an mil: Lournand, village

mâconnais, de l’Antiquité au fédoalisme, Paris 1989. – EMMANUEL

LE ROY LADURIE, Les paysans de Languedoc, Paris
1966. – PIERRE TOUBERT, Les structures du Latium médiéval.
Le Latium méridional et la Sabine du IXe siècle à la fin du
XIIe siècle, Rome 1973.

9 Voir NANCY FRIDAY, Ma mère, mon miroir, traduit de l’améri¬
cain par Théo Carlier,Paris 1979.

10 JEAN-MARIE GOULEMOT cf.note 6),p. 394.
11 JEAN-MARIE GOULEMOT cf.note 6),p. 392.

ZAK, Band 67, Heft 4/2010

RÉSUMÉ
Quels que soient le chercheur et le sujet sur lequel il travaille, il
s’établit forcément entre eux une interrelation tout à fait spécifique,

avant, durant et souvent au-delà du temps nécessaire à la
conduite de la recherche. Qu’en est-il lorsque que l’enquête
historique porte sur des écrits intimes? En confinant dans un long
tête-à-tête deux être humains fondamentalement égaux dans leur
essence mais dont l’un peut devenir abusivement l’objet de
l’autre, ce type de travail place le chercheur dans une position
particulière. Ce danger est certes omniprésent dans la recherche
historique, mais l’extrême proximité, engendrée ici par le truchement

d‘un texte unique entre le scripteur du journal intime et son
décrypteur, conduit selon nous à la mise en place d’un rapport
qui n’est pas sans évoquer celui qui s’établit entre le divan de
l’analysé et le fauteuil de l’analyste. Contrairement à la pratique
de la monographie historique qui met souvent aux prises deux
mondes quasiment sans interpénétration concrète l’un avec
l’autre), le dialogue qui s’établit autour d’un texte intime et en
dehors de toute contemporanéité entre deux coeurs mis à nu
exige quelques précautions complémentaires. La présente conférence

tente de recenser à grands traits les principales questions
posées par cette rencontre hors du commun et souligne à quel
point l’approche de l’écrit intime postule prudence et doigté.

ZUSAMMENFASSUNG
Zwischen dem Forscher und seinem Forschungsgegenstand
entwickelt sich vor und während der für die wissenschaftliche
Bearbeitung notwendigen Zeit gezwungenermassen eine ganz spezielle

Wechselbeziehung, die oft auch nach vollendeter Arbeit
weiter wirkt. Wie verhält sich das bei der Erforschung intimer
Selbstzeugnisse? Zwei menschliche Wesen von grundsätzlich
gleicher Art begegnen sich dabei während längerer Zeit in engem
Kontakt, wobei die eine Seite als wehrloses Objekt missbraucht
werden kann – eine Arbeit, die den Forscher in eine eigenartige
Lage versetzt. Sicher besteht diese Gefahr auch bei anderen
historischen Untersuchungen,aber die unmittelbare Nähe, die sich aus
dem Eindringen in einen einzigen Text zwischen dem Tagebuchschreiber

und dessen Ausleger ergibt, führt unseres Erachtens
zum Aufbau eines Verhältnisses, das jenem zwischen der Couch
des Analysierten und dem Stuhl des Analytikers nicht unähnlich
ist. Im Gegensatz zur Erarbeitung einer historischen Monographie

bei der oft Themenbereiche miteinander konfrontiert werden,

die sich kaum gegenseitig durchdringen) verlangt der Dialog,
der sich rund um einen vertraulichen Text über weite Zeiträume
hinweg zwischen zwei wesensverwandten Seelen ergibt, die
Einhaltung gewisser zusätzlicher Vorsichtsmassregeln. Der Beitrag
versucht, den Hauptfragen, die sich bei dieser ungewöhnlichen
Konstellation stellen, in groben Zügen nachzugehen, und zeigt
auf, inwiefern die Annäherung an die Texte intimer Selbstzeugnisse

Vorsicht und Fingerspitzengefühl erfordert.

RIASSUNTO
Per forza di cose, tra il ricercatore e l’oggetto dei suoi studi scientifici,

prima e dopo il periodo loro consacrato, si sviluppa
un’interrelazione molto particolare che spesso rimane tale anche a studi
conclusi. Come si manifesta tale situazione nell’ambito di studi
storici svolti sudocumentidi natura personale? Due personalità di
spirito fondamentalmente uguale si incontrano e stabiliscono per
un certo periodo un contatto stretto, in cui una delle due partipuò
essere abusata e il ricercatore può assumere una posizione
particolare. Questo pericolo esiste sicuramente anche nell’ambito di
altre ricerche storiche, ma il rapporto di vicinanza diretta che si
stabilisce, nell’ambito di un testo, fra l’autore di un diario e la
persona che lo interpreta, sfocia, a nostro avviso, in un tipo di
rapporto simile a quello esistente fra il divano di una persona in
un’analisi e la sedia dell’analista. Rispetto all’elaborazione di una
monografia storica in cui si opera spesso un confronto fra settori
tematici pressoché privi di connessione fra di loro), il dialogo fra
due personalità simili, che scaturisce per un lungoperiodo attorno
a un testo confidenziale, esige il rispetto di alcune misure di
precauzione supplementari. Il saggio tenta di approfondire a grandi
tratti le questioni principali che nascono nell’ambito di questo
rapporto fuori del comune e illustra come l’avvicinamento ai testi
personali intimi richieda prudenza e tatto.

SUMMARY
A very specialrelationship between researchers and the subject of
their research inevitably develops prior to and in the process of
scholarly investigations, and it often continues to reverberate
afterwards as well. How does that affect research into personal
testimonials? Two human beings, essentially equals, engage in
close contact over a prolonged period of time but one of them,
being a defenseless object, ispotentially subject to abuse. This type
of work puts researchers in a curious position.Risks of that nature
are, of course, intrinsic to historical research but the close
relationship between the writer of a diary and the researcher, which
necessarily results from the unmitigatedstudy of one single text, is
not unlike the relationshipbetween the analysand‘s couch and the
analyst‘s chair. In contrast to working out a historical monograph
in which two worlds meet, but rarelybecome enmeshed with each

other), a dialogue between kindred and bared souls calls for extra
precautions, especially when dealing with a personal, confidential
text across widely divergent eras. The article attempts to outline
the key issues involved in this unusual situation and to demonstrate

the tact and sensitivity required in approaching such personal

writings.


	L'étude des écrits personnels : une recherche sur les autres ou une recherche sur soi?

