
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 67 (2010)

Heft: 3

Artikel: La chiesa di S. Ambrogio a Chironico in Val Leventina : recenti restauri
e nuove interpretazioni

Autor: Segre, Vera

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169841

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169841
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La chiesa di S. Ambrogio a Chironico in Val Leventina:
recenti restauri e nuove interpretazioni
di VERA SEGRE

A quindici anni di distanza1 si è presentata l’occasione di
ritornare a studiare la chiesa di S. Ambrogio a Chironico
in valle Leventina e il suo mirabile ciclo di affreschi
trecenteschi. Infatti nel 2006 sono stati portati a termine
importanti lavori di restauro,2 che hanno interessato sia le
strutture murarie sia i dipinti della chiesa, in seguito ai
quali, su iniziativa del Consiglio parrocchiale di Chironico,

la Società di Storia dell’arte in Svizzera mi ha inca-
ricato di redigere una guida del monumento.3 Mentre
riprendevo in mano lo studio di questo particolare edificio,

sono emerse, in gran parte grazie all’intervento di
restauro, non poche novità e sorprese che qui si intendono

offrire all’attenzione del pubblico, arricchite di
numerose precisazioni che non possono rientrare nell’ambito

di una guida.
Già durante i miei primi approfondimenti, corredati

anche da ampie ricognizioni documentarie, si erano chiariti

alcuni aspetti del monumento, non sempre comunque
recepiti dalla letteratura successiva. Pertanto li ricapitoliamo

qui di seguito.
Anzitutto i documenti, a partire dal secolo XIII, confermano

la dedica dell’edificio a Sant’Ambrogio. Già allora
esisteva a Chironico un’altra chiesa, che le carte citano
parallelamente, intitolata a San Maurizio.4 Una svista del
grande studioso e pioniere della storia dell’arte svizzera
Johann Rudolph Rahn,5 che parla della chiesa chiamandola

«SS. Ambrogio e Maurizio» ha purtroppo generato
una serie di errori bibliografici non indifferenti, in quanto
la supposta doppia intitolazione viene spesso messa
arbitrariamente in relazione con la struttura a due absidi
dell’edificio.6

L’attuale chiesa si sovrappone a un oratorio più antico
e più piccolo, del quale gli scavi archeologici effettuati
nella pavimentazione nel 1941 hanno rilevato la forma
di semplice aula trapezoidale absidata e l’orientamento
ruotato verso sud-est. Le datazioni proposte oscillano fra
il IX e l’XI secolo.7

L’edificio attuale, probabilmente risalente alla fine del
XII, o all’inizio del XIII secolo, presenta una interessante
pianta trapezoidale, aperta verso due absidi gemelle,
orientate a nord-est, che gli scavi archeologici confermano

esser state costruite insieme, a differenza di tante
altre chiese delle vallate subalpine, dove una seconda
abside venne aggiunta successivamente alla prima.
L’indagine archeologica del monumento risale agli anni

1939–1941 e venne eseguita dall’architetto Alberto
Camenzind di Lugano con la partecipazione del Professore

Linus Birchler, in rappresentanza della Commissione
Federale per i monumenti storici. Linus Birchler testi-
moniò la coesione muraria delle absidi fra loro e con le
pareti della navata, un dato tecnico che ne provava la
contemporaneità; al tempo stesso espresse dubbi sull’esistenza

di una originaria partizione interna della chiesa in
due navate, ancora ben presenti e visibili nel 1940.8 Anche
l’architetto Alberto Camenzind dichiarò di non aver
trovato alcun «indizio di fondazione di pilastro nel
pavimento del quadrilungo» 9 In tal modo si è in seguito fatta
strada l’opinione che il S. Ambrogio di Chironico
rappresentasse una tipologia rarissima di aula unica biabsidata.10

I recenti restauri, condotti dall’architetto Gabriele
Geronzi di Lugano, hanno finalmente chiarito, sulla base
di un nuovo e sensibilissimo studio del dato architettonico,

come in origine S. Ambrogio dovesse essere divisa
in due navate.11 Tuttavia, una lettura più attenta delle
fonti sei e ottocentesche, che contraddicevano palesemente

quanto affermato da Linus Birchler e Alberto
Camenzind, avrebbe consentito di arrivare ben prima a
tale conclusione.12

In effetti, nel 1897 il monumento era stato sottoposto
a un radicale intervento di restauro, che aveva apportato
alcune modifiche definitive all’impianto originale e ne
rendeva molto difficile la lettura. La facciata venne manomessa

con l’eliminazione degli affreschi che la ornavano e
l’aggiunta di un campanile moderno, mentre precedentemente

c’era un campaniletto a vela, datato 1756, che
venne poi ripristinato negli anni 1947–1948 e si vede
tutt’oggi. Il semplice ingresso architravato, sormontato
da una lunetta, venne collocato al centro della facciata,
mentre prima si trovava più spostato a valle, come è
possibile osservare dalle tracce rimaste all’interno della
chiesa.

Il leggero disassamento dell’ingresso è ancora leggibile,
seppure non con estrema chiarezza, nel disegno pubblicato

da Johann Rudolf Rahn, ma stranamente è stato
omesso in tutte le planimetrie pubblicate successivamente.

Un altro aspetto della facciata, già segnalato nel 1992,
ma completamente trascurato dalla bibliografia, è
l’esistenza di un portico, testimoniato dai documenti fin dal
XIV secolo, che si dicono stilati sotto il portico stesso, e

ZAK,Band 67, Heft3/2010 173



ancora parzialmente visibile nel già citato disegno del
Rahn.13

Sempre nel 1897 vennero rialzate le pareti della navata;

i restauri successivi segnalano questa sopraelevazione con
una linea incisa nell’intonaco, che permette di visualizzare
l’altezza originale dell’edificio. All’interno venne distrutto
un soffitto piano in legno dipinto con motivi ad intarsio,
datato mediante un’iscrizione al 1580, testimoniato ancora
nel 1889 dalla visita del Rahn; al suo posto venne inserita
una volta a botte, poi crollata nel 1925. Si resero quindi
necessari i restauri attuati negli anni 1941–1948, ad opera
del già citato architetto Alberto Camenzind e del pittore
Emilio Ferrazzini.

Proprio i restauri degli anni Quaranta, tendenti a restituire

174

l’immagine di una chiesetta ad aula unica, nella
convinzione che la divisione mediante un arco ribassato,
testimoniata da Johann Rudolf Rahn, ma ancora nel 1940
da Linus Birchler, non fosse originale, hanno pesantemente

contribuito a rafforzare questa impressione,
riunendo otticamente la decorazione pittorica trecentesca
delle due navate con ridipinture e linee prima inesistenti,
che il restauro pittorico eseguito da Andrea Meregalli
conclusosi nel 2005 ha provveduto a eliminare.

I restauri progettati a partire dal 2001 dall’architetto
Gabriele Geronzi e condotti a termine nel 2005 pro-
pongono sostanzialmente una nuova interpretazione del
monumento, completamente diversa da quanto affermato
nella bibliografia degli ultimi sessanta anni, con alcune
notevoli conseguenze anche sulla lettura dell’ampio ciclo
di affreschi che decora l’interno, grazie al raggiungimento
di una ben migliore leggibilità delle singole scene e figure
e una diversa possibilità di considerazione dell’insieme.

Gli elementi valutati dall’architetto Gabriele Geronzi14
e trascurati dagli studi precedenti sono:
– l’originaria collocazione del portale di ingresso non

coincidente con l’asse centrale dell’edificio;
– la discontinuità degli affreschi, nettamente separati da

una fascia verticale sia nella controfacciata, sia fra le
absidi; ora, dopo i restauri, la separazione è molto ben
visibile, ma prima era addirittura dissimulata da
integrazioni delle cornici realizzate durante i restauri degli
anni Quaranta;

– l’organizzazione compositiva degli affreschi stessi, che
presentano chiari assi di simmetria leggibili soltanto
all’interno delle due navate, nonché la discontinuità dei
motivi delle cornici, simili, ma non identici passando
dallo spazio di una navata all’altro;

– una rilettura attenta delle fonti.

Anche gli affreschi che rivestono festosamente tutto
l’interno, alla luce della riscoperta dell’originaria artico-
lazione degli spazi, si prestano a nuove letture.

Infatti, ora che le mura e gli affreschi sono stati attentamente

ripuliti dalla sporcizia, dalle macchie di umidità,
dalle patine provocate dalle efflorescenze saline, dai
rappezzi di intonaco e dalle tracce di scialbo, la pittura tre¬

centesca emerge con una luminosità e vivacità di colori
che non si sarebbero potute immaginare prima. Molto
dannoso si era rivelato un trattamento di impregnazione
dei dipinti con cera a caldo, eseguito nel 1964 con l’intenzione

di ridare lucentezza alla pittura, ma con l’effetto di
aumentare la formazione di patine e sbiancamenti super-

Fig. 1 Chironico, S. Ambrogio, controfacciata. È ben visibile la
fascia verticale lungo la quale si appoggiava il muro di separazione

delle due navate. A sinistra in basso è leggibile l’arco
dell’antico ingresso, sopra il quale sono dipinti l’Inferno e la
Resurrezione dei corpi.

ficiali; pertanto è stato necessario estrarre la cera per
ristabilire l’equilibrio di scambio di umidità fra i muri e
l’ambiente. Inoltre sono state rimosse quelle linee
tracciate da precedenti restauratori, che davano l’illusione di
continuità nelle fasce decorative, ad esempio sulla parete
della controfacciata. Solo ora si vede con chiarezza che
la decorazione si interrompeva in corrispondenza di un
pilastro appoggiato al muro ed effettivamente si possono
osservare alcune differenze anche nei motivi decorativi,
pur simili fra loro, adottati nelle cornici fig. 1).

ZAK, Band 67, Heft 3/2010



Fig. 2 Chironico, S. Ambrogio, abside meridionale. All’innesto
del catino, sopra le storie del Martirio del Battista, si colloca la
scritta che contiene la firma, la data e i soggetti degli affreschi.

175

La pulitura degli affreschi ha reso leggibili molti dettagli

iconografici finora irriconoscibili e sfuggiti a precedenti

letture. Rimane comunque valida, a mio avviso,
l’idea che entrambi gli ambienti siano stati decorati dallo
stesso pittore, poiché si nota una forte omogeneità nei
colori usati, nonché nello stile delle figure e della
narrazione, anche se l’abrasione generale della pellicola pittorica

consente solo in pochi punti di apprezzare appieno le
qualità stilistiche originarie. L’artista ha apposto la
propria firma e ha datato il proprio lavoro in una apposita
scritta leggibile all’innesto del catino dell’abside meridionale.

Non si esclude che egli venisse coadiuvato, com’era
usuale, da qualche collaboratore, laddove si nota qualche
caduta del tono stilistico, ma ritengo che la mancanza di
una perfetta omogeneità sia anche attribuibile allo stato
di conservazione molto precario del tessuto pittorico, in
particolare in alcune zone della chiesa. L’iscrizione,
dipinta in nero su sfondo bianco in un’elegante scrittura
che alterna caratteri maiuscoli e minuscoli, fornisce
alcuni dati essenziali: «IN NOMINE DOMINI AMEN:
MILLEXIMO:C:C:CXXXVIII FUIT REDIFICATA ET
AMPLIFICATA ISTA ECCLEXIA AD HONO
[REM]…VIRGINE MARIE ET BEATI AMBROXII
CONFESORIS ET BEATE MARIE MAGDALENE
ET ALIORUM SANCTORUM ET PRO REMEDIO
OMNIUM ANIMARUM VIVORUM ET MORTUORUM:

MAGISTER PETRUSPAULUS DICTUS
SOÇUS PINCTOR DE CASTELLO DE MENAXIO
[PIN]XIT HOC OPUS…MCCCX…INCIPIT DIE
LUNES XXIII OCTUBRIS ET COMPLETA FUIT
MCCCX…XXVIII DE MENSES IUNI…DEO GRATIAS

» «In nome del Signore, amen. Nell’anno 1338 fu
riedificata e ampliata questa chiesa in nome della Vergine
Maria, del beato Ambrogio confessore e della beata Maria
Maddalena e di altri santi e per la salvezza di tutte le
anime dei vivi e dei morti. Maestro Pierpaolo, detto Sozus,

pittore del castello di Menaggio dipinse quest’opera.
Nell’anno Milletrecento… incominciò il giorno lunedì
23 ottobre e finì nell’anno Milletrecento… il 28 di
giugno… Sia lodato il Signore» fig. 2). La frammentarietà
della data consente comunque di ricostruire che il
periodo cui allude dovrebbe essere compreso fra lunedì
23 ottobre 1340 e il 28 giugno dell’anno successivo.

La provenienza di Magister Petruspaulus dal castello di
Menaggio, che nel Medioevo con il suo doppio giro di
mura includeva la parte più alta del borgo medievale,
colloca l’artista, per quanto in posizione marginale,
nell’ambito della scuola pittorica comasca trecentesca. In
anni recenti è stata proposta un’attribuzione allo stesso

frescante che giudico del tutto verosimile, riguardo a un’
Ultima Cena, eseguita all’interno della piccola chiesa di
San Michele a Cima in Valsolda – ex cappella gentilizia di
un castello non più esistente.15 Secondo un’iconografia
ben diffusa in Occidente fin dal XII secolo, gli Apostoli
appaiono allineati a destra e sinistra del Cristo dietro
una lunga tavola imbandita, che si sviluppa in orizzontale

con la superficie ribaltata verso lo spettatore. Il desco è
apparecchiato con una tovaglia lavorata a rombi; fra
le vivande spiccano alcuni grossi tranci di pesce e un
agnello, pagnotte di pane, cui si aggiungono bicchieri e
coltelli. Gli Apostoli assumono pose ed espressioni
abbastanza diversificate e alcuni di essi mostrano evidenti

ZAK,Band 67, Heft3/2010

somiglianze con gli Apostoli dipinti nell’abside settentrionale

di Chironico, in particolare con San Giacomo fig. 3).
Il pittore, che amava apporre iscrizioni nella sua elegante e
caratteristica scrittura, identifica anche a Cima ciascun
Apostolo con il proprio nome sull’archetto che sovrasta
ogni aureola e in fondo alla pedana su cui poggiano i piedi
le tredici figure che animano la scena si leggono informazioni

riguardo alla committenza e alla data dell’affresco,
che si precisa essere il 1347: «…FIERI ORBELLA
MO[N]ICA ISTIUS ECCLE[SIE] FILIA [….]TI DE LA
CIMA IN ANNO CURRENTI MCCCXLVII».16 Anche la



decorazione di Chironico comprendeva sulla parete
meridionale

176

un’Ultima Cena impostata in maniera del tutto
analoga a quella di Cima, ma simile a tanti altri esempi
trecenteschi; tuttavia essa appare, anche dopo il restauro, in
uno stato di conservazione talmente parziale da non
consentire un vero paragone.

Per quanto attiene la notizia riportata da Magister
Petruspaulus, dell’ampliamento trecentesco della chiesa,

Vita della Vergine; nel registro superiore trovano spazio
invece l’Ultima Cena e alcune figure di santi; nell’abside
meridionale l’immagine teofanica di Cristo in Maestà,
circondato dai quattro simboli degli Evangelisti e incorniciato

nell’arco soprastante dall’Annunciazione, mentre
più in basso si leggono ancora tre episodi del Martirio del
Battista. Sulla controfacciata, in corrispondenza della
navata meridionale, dove era situato l’ingresso principale

ZAK, Band 67, Heft 3/2010

Fig. 3 Chironico, S. Ambrogio, abside settentrionale.

poiché come abbiamo visto le due absidi romaniche sono
senz’altro da ritenersi coeve, si tende a interpretare
questo dato nel senso di una riedificazione parziale,
magari in direzione della facciata, oppure un aumento
dell’altezza dell’edificio.17

L’iscrizione inoltre fornisce un elenco dei principali
temi iconografici svolti dal pittore, che in questa sede non
ha comunque realizzato un programma iconografico
unitario, bensì ha accostato fra loro numerosi soggetti, dei
quali menziona nella scritta: la vita della Vergine Maria,
di Sant’Ambrogio, di S. Maria Maddalena, di altri santi e

il tema della salvezza dell’anima dei vivi e dei morti.
Lungo la parete meridionale troviamo infatti un ciclo

dedicato alle Storie dei SS. Anna e Gioacchino, che si
conclude con la Nascita della Vergine e che plausibilmente
continuava sulla parete divisoria con un ciclo intero sulla

della chiesa, si sviluppano il tema della Morte e del Giudizio

Universale con le rappresentazioni dell’Inferno e del
Paradiso, introdotti da una serie di medaglioni monocromi

con le canoniche sette fasi della Vita dell’Uomo,
dipinti nella fascia inferiore. In quella che un tempo era la
navata settentrionale, invece, trovavano spazio un ciclo
dedicato alla Vita di Sant’Ambrogio e un altro dedicato
alla Vita di S. Maria Maddalena, quest’ultimo riconosciuto
dalla scrivente soltanto in seguito ai recenti restauri;
questi cicli sono comunque leggibili solo in parte e
appaiono mutili: quello di Sant’Ambrogio riporta solo
episodi relativi alla giovinezza del santo, mentre quello
di Maria Maddalena mostra soltanto le fasi finali della
vita della santa. Sulla parete nord, a livello dello zoccolo,
sono visibili alcuni frammenti di un ciclo di immagini
dipinte solo a contorno, con illustrazioni di umili attività



177

quotidiane, che probabilmente facevano parte di una
serie dedicata ai Mesi dell’anno. Si aggiungono sulla
controfacciata l’immagine votiva della Vergine della Misericordia

e nell’abside l’Incoronazione di Maria, la Crocefissione,

la Pesatura delle anime e alcune raffigurazioni di
santi.

La decorazione delle pareti era organizzata in modo
simile in entrambi gli ambienti: in basso una fascia dipinta

Fig. 4 Acclamazione di S. Ambrogio Chironico, S. Ambrogio, controfacciata.

a monocromo, conclusa da una breve fascia ornamentale;
in seguito i riquadri principali, divisi in due registri
sovrapposti e separati da una fascia un po’ più alta, con
motivi diversi fra le due navate. Infine, a coronamento
della decorazione, nella navata settentrionale, una fascia
continua di mensoloni colorati poggianti su leggere colonnine

dipinte, con figure di cani che spuntano fra un
mensolone e l’altro; il motivo dei mensoloni appare anche
sulle pareti pertinenti alla navata meridionale, ma
organizzato all’interno di riquadri con ritmo ternario: i mensoloni

sono collegati da sottili trespoli su ciascuno dei quali
è appoggiato un uccellino e fra un riquadro e l’altro si
apre uno spazio quadrato dal quale si affaccia un profeta.
Sulla controfacciata i recenti restauri hanno consentito di
leggere i nomi dei due profeti raffigurati: SAMUELE e
ÇOROBABEL, mentre sopra l’abside appaiono ÇACA¬

RIA Zaccaria) e un profeta del quale si vede soltanto
l’iniziale D, probabilmente Daniele.

Le vite dei santi Ambrogio e Maria Maddalena

Il ciclo dedicato alla vita del patrono milanese si presenta
eccezionalmente ampio e ricco di episodi, per quanto non

ZAK,Band 67, Heft3/2010

tutti chiaramente decifrabili a causa della conservazione
frammentaria degli intonaci dipinti. La narrazione si

svolge nel registro superiore di quella che era la navata
settentrionale, incominciando dalla controfacciata e
coinvolgendo l’intera parete nord.

Sulla controfacciata, entrando in chiesa a sinistra, in
alto incontriamo i primi due episodi; il primo riquadro a
sinistra parrebbe riferirsi a un Ambrogio ancora giovane
e non ancora vescovo, forse alla sua acclamazione, in
quanto una figura stante che si direbbe femminile lo
indica con la mano destra, rivolgendosi ad altre due figure
muliebri abbigliate con eleganti abiti rossi e bianchi.18 Il
giovane Ambrogio appare inginocchiato di fronte a un
altare e la scena è ambientata all’interno di una chiesa,
come indica la sequenza di cuspidi nel frammento superiore

dello stesso riquadro fig. 4). Il riquadro successivo,



che fa angolo con la parete settentrionale, è quasi
integralmente

178

perso e pertanto illeggibile.
La prima scena sulla parete nord mostra Ambrogio

vescovo in preghiera di fronte a un altare sul quale poggia
un imponente calice, mentre un diacono vicino a lui
appare leggere qualcosa da un libro che tiene fra le mani.

santo francese e per miracolo vi prese parte immediatamente.

La leggenda non ha alcun fondamento storico, in
quanto Ambrogio morì quattro anni prima di Martino
di Tours, tuttavia ha una forte tradizione iconografica, in
quanto è raffigurata già sull’altare d’oro della basilica
milanese di Sant’Ambrogio, un manufatto che risale

ZAK, Band 67, Heft 3/2010

Fig. 5 Esequie di San Martino di Tours. Chironico, S. Ambrogio, parete settentrionale.

Sullo spigolo dell’altare si direbbe appoggiato un altro
libro, interpretabile come tale per analogia con quanto si
vede con maggiore chiarezza nella scena centrale del
registro inferiore.

Il riquadro successivo è molto stretto e mostra un
angelo in volo. Segue un riquadro quasi interamente
distrutto a causa dell’apertura di una delle due finestre
sulla parete: si intravede soltanto contro il margine sinistro

una piccola figura vestita di verde. Il riquadro
seguente, pur nella sua frammentarietà, consente di
riconoscere la partecipazione di Ambrogio alle esequie di
San Martino di Tours, e probabilmente i riquadri precedenti

sono leggibili in rapporto con questa straordinaria
presenza: secondo la leggenda narrata da Gregorio di
Tours,19 Ambrogio, mentre diceva messa a Milano, venne
avvertito da un angelo della imminente dipartita del

all’epoca carolingia ca. 835 d.C.),20 e poi nel mosaico
absidale della stessa chiesa.21

Quel che rimane della scena delle esequie di Martino di
Tours mostra il santo vescovo dalla carnagione ormai
livida che giace nel suo letto con la testa aureolata rivolta
verso destra, mentre intorno a lui si affollano gli accoliti,
che leggono preghiere e agitano turiboli. Con ogni probabilità

sant’Ambrogio è identificabile con la figura vestita
di rosso, mentre è possibile apprezzare una certa elabo-
razione decorativa delle stoffe e delle parti in legno che
compongono il giaciglio, nonostante la forte abrasione
della pellicola pittorica fig. 5).

La scena seguente, non molto meglio conservata, in
quanto l’innesto della volta a botte ottocentesca sulle
pareti ha cancellato tutti i volti e le teste dei personaggi
del registro superiore, lasciandone visibili soltanto i corpi,



Fig. 6 Santa Maria Maddalena a colloquio con gli angeli. Chironico,

179

mostra un gruppo compatto di quattro donne dalla figura
e dagli abiti eleganti rivolte verso sant’Ambrogio, il quale
appare invece intento a servire l’altare. Le donne protendono

le mani in avanti verso Ambrogio e proponiamo che
qui si possa trattare dell’episodio di Sirmione, riferito
anche dalla Legenda aurea,22 nel quale, per impedire ad
Ambrogio di ordinare un vescovo cattolico, «una delle
vergini ariane più sfrontata delle altre, salita al presbiterio,

afferrò la veste del vescovo con l’intento di trascinarlo

dalla parte delle donne, che lo avrebbero percosso e
cacciato di chiesa» Naturalmente il vescovo respinse questa

provocazione e la malvagità della donna venne punita.
Il seguito di questa scena è comunque obliterato
dall’apertura della seconda finestra sulla parete. Verso l’angolo
rimane solo parzialmente leggibile una scena di incerta
interpretazione, con un personaggio abbassato e gesticolante

nei pressi di un altare sopra il quale risplende una
lanterna ad olio. L’immagine potrebbe riferirsi a un
ulteriore episodio narrato nella Legenda aurea, dove Ambrogio

ammonisce un uomo che ride sulla caduta di un altro,
facendo in modo che egli cada a sua volta.

Da quanto emerso dai recenti restauri si può pensare
che il ciclo dedicato a S. Ambrogio con ogni probabilità
continuasse sulla parete divisoria fra le due navate e per
questo motivo ci appaia oggi incompleto.

Nel registro inferiore sulla stessa parete, infatti, grazie
alla recente pulitura, è ora possibile leggere alcune scene

riferibili alla vita eremitica condotta da S. Maria Maddalena

in Francia nell’ultima parte della sua esistenza,
secondo quanto narra il popolare testo della Legenda
aurea e secondo un culto nato nel XIII secolo in
Provenza23 e precocemente testimoniato anche in Italia
da alcuni rari cicli pittorici.24

Così come il ciclo di Sant’Ambrogio è rimasto privo
della continuazione rispetto alle prime scene conservatesi
nel registro superiore, queste scene relative a S. Maria
Maddalena probabilmente concludevano una serie di
immagini che incominciava sulla parete divisoria demolita

alla fine dell’Ottocento.
I tre riquadri parzialmente conservati, infatti, sono relativi

agli ultimi episodi della vita della santa,25 così come
essi appaiono dipinti anche all’interno della cappella della
Maria Maddalena nella Basilica Inferiore di Assisi. Il
ciclo di Assisi, attribuito a Giotto e alla sua bottega, risale
agli anni 1307–1308 e si svolge raffigurando dapprima
alcune scene nelle quali la santa è a contatto con Gesù
La cena in casa del fariseo, La resurrezione di Lazzaro, il

Noli me tangere), per poi concludersi con l’illustrazione
della sua vita eremitica, il suo ritiro nella famosa grotta
di Sainte-Baume in Francia e da ultimo la comunione
somministratagli dal vescovo Massimino di Aix.26

Nel ciclo di Chironico, che si legge da destra a sinistra, è
riconoscibile all’estrema destra una scena nella quale la
santa, avvolta nella sua lunga capigliatura, appare
inginocchiata sulla soglia di una grotta fig. 6). Con le mani
giunte in preghiera viene avvicinata dalla figura di un

angelo in volo. Questo tipo di immagine corrisponde a
una scena raffigurata nella Cappella della Maddalena di
Assisi e nota come «La Maddalena a colloquio con gli
angeli» La Legenda aurea, la più celebre raccolta
agiografica del Medioevo, scritta nel Duecento dall’arcivescovo

di Genova Jacopo da Varazze e molto seguita dagli

ZAK,Band 67, Heft3/2010

S. Ambrogio,parete settentrionale.

artisti come traccia per la vita dei santi,27 narra infatti
come Maria Maddalena durante la sua vita eremitica non
si nutrisse di cibo mortale, ma venisse accudita e portata
in cielo ogni giorno dagli angeli. Più a sinistra, in
corrispondenza della finestra aperta più tardi con perdita
quasi totale della scena affrescata, è possibile che fosse
raffigurata la consegna della veste alla santa penitente da
parte di un eremita, che verrà incaricato di avvertire il
vescovo Massimino di Aix dell’intenzione di Maria
Maddalena di ricevere gli ultimi sacramenti. Infatti, nella
scena successiva, decisamente meglio conservata, è visibile

la santa in ginocchio nell’atto di ricevere l’ostia dalla
mano di un vescovo, che si china verso di lei di fronte a un
altare. Sull’altare, ricoperto di una stoffa ricamata a
rombi, sono esposti in bella evidenza due ceri e un calice,
mentre sull’angolo appoggia un libro aperto. Completano
la scena, ambientata in un interno a sfondo molto scuro,



un personaggio dietro l’altare che regge un’ampolla, un
angelo che vola in prossimità della santa e una caratte-
ristica lampada a olio appesa sopra l’altare fig. 7).

Il riquadro si conclude in corrispondenza con l’apertura
di un’antica porta, in seguito tamponata. Nello spazio ret¬

caratteristico

180

del personaggio come appariva in vita,
avvolto dalle sue lunghe chiome fig.8).

Il registro inferiore della parete settentrionale si
conclude in basso a circa 150 cm dal suolo con una elegante
fascia decorativa ornata da un motivo vegetale con foglie

Fig. 7 Santa Maria Maddalena riceve gli ultimi sacramenti. Chironico, S. Ambrogio, parete
settentrionale.

ZAK, Band 67, Heft 3/2010

tangolare sopra la porta venne inserita un’immagine della
Vergine con il Bambino. La Vergine, teneramente abbracciata

a Gesù, appare concepita come immagine a mezza
figura, dietro la quale un angioletto sorregge un drappo
che ha perso il suo colore – in origine, tenendo conto
della lacuna creatasi per l’apertura di una seconda finestra,

probabilmente gli angeli erano due.

A sinistra della porta è leggibile in buona parte la scena
delle esequie di Maria Maddalena, celebrate dal vescovo
Massimino di Aix che l’aveva accompagnata nel viaggio
dalla Palestina, coadiuvato da una schiera di fraticelli
vestiti di bianco. Il corpo della santa appare adagiato su

uno spartano letto di legno, coperto da una preziosa
stoffa ornata da motivi inseriti in cerchi rossi. Il capo
appoggia su un cuscino rosso riccamente decorato, mentre

in alto nel riquadro due angeli trasportano in cielo
l’anima della santa, che presenta in miniatura l’aspetto

palmate di colore verde e rosso alternati. Nella porzione
di parete compresa fra questa fascia e il pavimento, oltre
la porta murata in direzione delle absidi, sono leggibili i
frammenti di alcune scene interpretabili come i lavori
agresti normalmente associati nel Medioevo alla
rappresentazione dei Mesi dell’anno:28 semplici raffigurazioni
monocrome con i contorni tracciati a pennello. Si riconoscono

la semina e l’uccisione del maiale, immagini solitamente

riferite ai mesi invernali fig. 9).

Affreschi della controfacciata

I recenti restauri hanno chiarito come gli affreschi che
oggi vediamo sulla controfacciata appartenessero a due
ambienti separati da una parete non più esistente, la cui
posizione è ora segnalata da una striscia verticale di intonaco

grigio sopra la porta fig. 1).



181

In quella che era la navata settentrionale la decorazione

della parete occidentale, oltre alle prime scene del
ciclo dedicato a Sant’Ambrogio, comprende nel registro
inferiore una grande immagine della Madonna della
Misericordia fig. 10). La testa non si è conservata, ma il
corpo è disposto frontalmente nella tipica posa di prote¬

sione e della protezione concessa da Maria nei confronti
dell’ira del Giudice Supremo,29 quindi si collega tematicamente

a quanto raffigurato più a sinistra sulla stessa

parete.
In quella che era la navata principale, dove era collocato

l’ingresso originario, a destra e sopra l’ingresso

Fig. 8 Le esequie di Santa Maria Maddalena. Chironico, S.

Ambrogio, parete settentrionale.

zione, con le braccia distese sopra i fedeli raggruppati in
ginocchio intorno a lei. I fedeli, conservati debolmente e
in numero esiguo intorno alla figura imponente della
Madonna non apparirebbero divisi per categoria di sesso,

anche se lo stato di conservazione assai precario non
consente di pronunciarsi definitivamente a questo proposito.
L’abito della Vergine è rosso con inserti di ermellino,
gli stessi che caratterizzano con ben maggior evidenza
l’interno del mantello steso dietro la Madonna, proprio
per coprire e proteggere coloro che si sono affidati a lei.
Il mantello si distende ampio, fino ad occupare tutta la
superficie del riquadro dedicata a quest’immagine;
probabilmente, in analogia a quanto si vede ad esempio nella
chiesa di S. Biagio a Ravecchia Bellinzona) o in S. Maria
in Selva a Locarno, agli angoli era sorretto da figure di
angeli, oggi non più visibili, in quanto si è conservata solo
la parte centrale della scena. La raffigurazione della
Madonna della Misericordia si diffonde a partire dal
tardo XIII secolo e si connette con il tema dell’interces-

ZAK,Band 67, Heft3/2010

Fig. 9 I mesi invernali. Chironico, S. Ambrogio, parete
settentrionale.

Fig. 10 Madonna della Misericordia. Chironico, S. Ambrogio,
controfacciata.



attuale, sulla parete occidentale, che corrisponde al
tramonto

182

e quindi simbolicamente alla fine dei giorni, è
raffigurato infatti un grande ed impressionante Giudizio
Universale. Nel registro superiore domina al centro la
mandorla con l’apparizione di Gesù Cristo in trono –
oggi quasi illeggibile, ma sicuramente a torso nudo per

nae Salvationis risale a un periodo compreso fra il 1309
e il 1324;31 pertanto il riferimento negli affreschi di
Chironico appare estremamente precoce o perlomeno di
grande attualità culturale. Alcune riprese di questa immagine

si registrano nell’ambito della miniatura, ma tutte
posteriori al 1400.32

ZAK, Band 67, Heft 3/2010

Fig. 11 Giudizio Universale. Chironico, S. Ambrogio,controfacciata.

mostrare le ferite sul costato – annunciato da angeli tubicini

e affiancato alla sua destra da una schiera femminile
guidata dalla Vergine. A questo proposito la pulitura del
restauro ha consentito di leggere molto meglio proprio la
figura della Madre di Dio, che in questo caso mostra i
suoi seni, in segno di carità o di misericordia fig. 11).
Questo particolare iconografico, del tutto irriconoscibile
nello stato anteriore degli affreschi, evidenzia la ricchezza
di riferimenti culturali e l’originalità del pittore che ha
decorato questa chiesa. Infatti la Vergine nell’atto di
mostrare i propri seni al figlio è piuttosto inconsueta
nell’ambito della pittura monumentale e nello specifico
contesto del Giudizio Universale. Tuttavia essa appare in una
sequenza dello Speculum Humanae Salvationis, proprio
accostata alla figura di Cristo che mostra le proprie ferite
e giusto prima del capitolo dedicato al Giudizio Universale

cap. 39).30 La compilazione dello Speculum Huma-

Le figure che stavano alla sinistra di Cristo nell’affresco
non sono più decifrabili. Al suono delle trombe i morti,
situati in un registro inferiore, resuscitano e i loro destini
si dividono immediatamente. Le anime pie risorgono
composte, sorridenti e con le mani giunte in preghiera,
mentre i dannati reagiscono contorcendosi ed esibendo
forzati sogghigni. Più in basso si vedono raffigurati il
Paradiso e l’Inferno, separati dalla spaventosa e imponente

personificazione della Morte.
Il Paradiso è rappresentato come una città medievale

fortificata, con tante casette dai colori vivaci, dalle cui
finestre si affacciano le anime beate. Sulla soglia San Pietro

accoglie le anime accompagnate dagli angeli. Questa
iconografia del Paradiso identifica il luogo con la Gerusalemme

Celeste, la trionfale visione finale dell’Apocalisse,
la dimora degli eletti che gli artisti medievali raffigurano
come una città del loro tempo fig. 12).33 Alla rappresen-



183

tazione dell’Inferno è riservato uno spazio molto più
esiguo, sopra l’arco dell’ingresso originario, sostituito a
fine Ottocento dall’attuale porta più centrata sulla parete:
entro una stretta fascia orizzontale le anime dei dannati
vengono assalite dalle fiamme, da demoni dagli artigli
grifagni e inghiottite nella bocca del Leviatano.

piedi due personaggi che rappresentano i potenti della
terra, un papa e un imperatore, tentano inutilmente di
corromperla con offerte. La presenza della personificazione

della Morte nel contesto di un Giudizio Universale
è un unicum nel contesto dei Giudizi ad affresco dell’arco
alpino paragonabili cronologicamente con Chironico, cioè
risalenti al XIV e XV secolo. La raffigurazione poi dei
potenti della terra, che invano cercano di guadagnare un
trattamento di favore, riporta quest’immagine nella sfera
di critica morale da cui derivano le iconografie più
complesse del Trionfo della morte.35

I medaglioni monocromi

La tematica escatologica, sviluppata sulla parete occidentale,

è introdotta da un ciclo di sette grandi medaglioni
dipinti a monocromo scuro con pochi inserti di pennellate
colorate, i quali incominciano nella zona inferiore della
parete meridionale per terminare sulla controfacciata.
Anche questi medaglioni rappresentano una vera e propria

rarità iconografica nell’ambito dell’affresco medievale.

L’interpretazione data quindici anni fa rimane valida
e la pulitura in questo caso ha senz’altro reso più facile la
lettura, ma sembra aver condotto anche a una semplifi-
cazione un po’ drastica del tratto pittorico originario.
Vediamo qui raffigurate in successione le fasi canoniche
della vita umana secondo una concezione medioevale, che
associava a ciascuna fase della vita una caratteristica
forma di debolezza o latente propensione a un certo tipo
di peccato, che occorre superare affinché la vita diventi
un percorso verso il Regno dei Cieli e non una caduta agli
Inferi. Il tema, per il quale non ci sono noti paragoni di
altre versioni ad affresco, trova invece sviluppi
nell’illustrazione di codici miniati di carattere morale o filosofico,
dove vengono messi in parallelo il canone delle sette età
con i sette vizi capitali e al polo opposto le sette virtù.36

È naturalmente possibile citare alcuni cicli di arte
monumentale dedicati alle Età della Vita, come ad esempio gli
affreschi di Guariento nella chiesa degli Eremitani a
Padova 1360 ca.) o un grande capitello scolpito nel
loggiato del Palazzo Ducale di Venezia 1350 ca.), ma in
entrambi i casi le fasi della vita umana sono messe in
parallelo con i sette pianeti, pertanto assumono una
valenza allegorica diversa.37 La sontuosa decorazione ad
affresco di palazzo Trinci a Foligno comprende ben due
cicli dedicati alle Età dell’uomo realizzati nel secondo
decennio del XV secolo: il primo deriva dal ciclo padovano

di Guariento e il secondo illustra semplicemente il
succedersi delle età senza particolari implicazioni o
allegorie morali.38 Una caratteristica del ciclo delle Età di
Chironico, invece, è quella di presentare, accanto al
protagonista maschile che vediamo attraversare tutte le fasi
della vita, dall’infanzia alla vecchiaia e alla morte, un
personaggio femminile che invece rimane pressoché immu-

Fig. 12 Paradiso.Chironico, S.Ambrogio, controfacciata.

Fra Inferno e Paradiso l’oscura e inquietante personi-
ficazione della Morte appare con grande risalto contro un
luminoso sfondo di colore giallo intenso, delimitato da
una campitura arcuata che forma una sorta di nicchia. È
uno scheletro rivestito di una pelle nerastra, che impugna
una falce e sta in piedi in cima a una serie di gradini.34

Una scritta a caratteri gotici maiuscoli, ben leggibile in
seguito ai recenti restauri, ce la presenta in tutta la
sua potenza: «EGO SU[M] MORS QUE O[MN]IA
MORDO, NEC PRECIU[M] NEC SERVIGIU[M]
UMQUA[M] ACCIPIO» «Io sono la morte, che morde
ogni cosa, né mai accetto denaro, né servigi» Ai suoi

ZAK,Band 67, Heft3/2010



tato e costante nel gesto di ammonire con l’indice
puntato.

Fig. 13 Giovinezza. Chironico, S. Ambrogio, parete meridionale. Fig. 14 Vecchiaia. Chironico, S. Ambrogio, parete meridionale.

184

Si tratta di una figura allegorica, di significato
astratto e morale, con ogni probabilità identificabile con
la Grazia divina, o in alternativa con la Fede o con la
Pietà divina. Tale schema si avvicina molto alle illustrazioni

trecentesche del fortunato testo francese intitolato

tali immagini negli affreschi di Chironico, a confermare
l’ampiezza di orizzonti culturali e di fonti cui il pittore,
originario di Menaggio, riusciva ad attingere.

Nel primo medaglione, cominciando la lettura da sinistra

verso destra, è raffigurata l’Infanzia, il cui carattere di
purezza e innocenza è reso simbolicamente dalla colomba

ZAK, Band 67, Heft 3/2010

Le Pélerinage de la vie humaine di Guillaume de Digulleville.

La prima e più diffusa versione in versi dell’opera
del monaco cistercense francese risale al 1331 e sviluppa
subito una solida tradizione iconografica: l’opera appare
illustrata da decine di vignette che accostano il personaggio

del pellegrino a «Grace Dieu» la quale lo guida attraverso

tutte i suoi sventurati incontri con peccati e tentazioni

cui la vita lo continua a confrontare.39 Per quanto si
contino ancora oggi conservati nelle maggiori biblioteche
più di settanta manoscritti di questo poema, e numerose
traduzioni antiche, in inglese, tedesco, olandese e
spagnolo, appare straordinaria la precocità della diffusione di

che il bambino tiene nella mano destra. Nel medaglione
successivo, l’Adolescenza, il giovane, ancora vestito di una
semplice tunica, appare intento a pettinarsi e a contemplarsi

vanitoso in uno specchio rotondo: un’immagine
tipica del vizio della Lussuria.40 Nel medaglione seguente
il protagonista ha raggiunto la Giovinezza, che porta con
sé la forza, e infatti lo vediamo sorreggere un peso sulla
spalla destra. Il pericolo che incombe è il vizio della
Superbia, dello stolido orgoglio derivante dal pieno
possesso delle facoltà nel momento che rappresenta l’apice
delle potenzialità della vita umana fig. 13). La prossima
tappa è la Maturità, una fase della vita nella quale è con-



185

sigliabile metter da parte beni che consentano di affrontare

con serenità la vecchiaia, all’insegna di una limpida
onestà. Il rischio che si corre è quello di cadere nell’Avarizia,

cui allude chiaramente il medaglione mostrandoci
l’uomo riccamente abbigliato con elegante copricapo e
mantello seduto su un forziere che contiene le ricchezze

timore di Dio, affinché la sua anima possa essere accolta
in cielo dagli angeli, come si vede nell’ultimo medaglione.
Quest’ultima immagine, meno ben conservata delle altre,
presenta la figura femminile che ha fedelmente accompagnato

l’uomo lungo tutto l’arco dell’esistenza, con le mani
alzate di fronte alla morte, in un gesto assai ricorrente in

Fig. 15 L’incontro di Gioacchino e Anna alla Porta Aurea. Chironico, S. Ambrogio, parete meri-
dionale.

accumulate. Nell’immagine seguente l’uomo ha raggiunto
la Vecchiaia, la barba gli è cresciuta e si regge ormai su un
bastone con la schiena curvata in avanti, secondo
un’iconografia tanto diffusa quanto esplicita. Si nota sul viso
un’espressione corrucciata, consona a un’età di declino
fisico, ma non necessariamente spirituale, nella quale è
richiesto all’uomo di sviluppare la propria Pazienza e di
non cadere nella disperazione, l’opposto della virtù della
Speranza fig.14).

L’ultima fase della vita, raffigurata insieme alla morte
sulla controfacciata, è la Decrepitezza, caratterizzata
dall’infermità: vediamo l’anziano immobilizzato nel suo
giaciglio. L’espressione sofferente, sottolineata dalle rughe
della fronte e dal cruccio delle sopracciglia appare ancora
più accentuata che nel medaglione precedente. L’uomo
ammalato, giunto alla fine dei suoi giorni, riflette sulla
morte e conviene che rafforzi la propria Fede e il proprio

ZAK,Band 67, Heft3/2010

scene analoghe di lamentazione. Lo stesso gesto si può
infatti osservare dipinto da Petruspaulus nell’abside
settentrionale, compiuto da parte della Maddalena davanti
alla croce di Gesù e lo si ritrova frequentemente a con-
clusione del Pèlerinage de Vie humaine di Guillaume de
Digulleville. 41

Le storie dei SS. Anna e Gioacchino e altri affreschi della
parete meridionale

Lungo tutta la parete meridionale, sopra ai medaglioni
appena descritti, sono raffigurati a partire dall’abside otto
episodi della vita dei genitori di Maria, i SS. Anna e
Gioacchino, tratti dai Vangeli apocrifi e dalla Legenda
Aurea.42 È opportuno segnalare che anche in questo caso

la sequenza proposta a Chironico è particolarmente svi-



luppata, non trova paragoni in tutto l’ambito trecentesco
lombardo e contiene episodi assai rari, tralasciati anche
nei più importanti e noti cicli dedicati a questo tema: il
registro superiore degli affreschi di Giotto nella Cappella
degli Scrovegni a Padova e gli affreschi di Giovanni da
Milano nella Cappella Rinuccini in S. Croce a Firenze.
Poiché appare comunque strano che il ciclo di Chironico
si concluda con la Nascita di Maria, si profila invece come
molto interessante l’ipotesi che sulla parete mediana della
chiesa, non più esistente, la narrazione proseguisse con gli
episodi seguenti della Vita di Maria, come enuncia il
pittore stesso nella sua iscrizione.

Il primo riquadro si riferisce al rimprovero di Gioacchino

186

da parte del sacerdote del tempio: l’ambiente del
tempio è contraddistinto dalla presenza di un altare
ricoperto da una sontuosa stoffa orientale e da una serie di
archeggiature da cui pendono le lampade ad olio che
abbiamo già visto raffigurate sulla parete opposta. Nella
seconda scena Gioacchino parte per la montagna con un
asinello che porta un pesante fardello. La terza scena, in
corrispondenza dell’apertura più tarda di una porta,
risulta completamente illeggibile anche dopo i restauri e
della quarta scena rimangono alcuni frammenti
dell’ambientazione urbana con un angelo librato in aria, sicuramente

riferibile alla leggenda che un angelo abbia
raccomandato separatamente ad Anna e a Gioacchino di
recarsi alla Porta Aurea, perché lì si sarebbero incontrati.
La scena successiva mostra S. Anna a letto che viene
nutrita da una serva: i Vangeli apocrifi narrano infatti che
dopo la prima apparizione dell’angelo Anna sia caduta in
uno stato di prostrazione e si sia ritirata nel suo letto a
piangere e a pregare.43 La scena successiva ha un ampio
sviluppo orizzontale e mostra il ritorno in città di Gioacchino,

accompagnato da un cavallo, da un pastore e da un
esotico animale dal collo lungo, che probabilmente vuole
evocare un cammello, per terminare con l’incontro alla
Porta Aurea fra i due anziani coniugi al colmo della felicità

fig. 15). L’iconografia del tenero abbraccio sotto
l’arco scuro della porta ricorda da presso l’omologa scena
dipinta da Giotto nella Cappella degli Scrovegni a
Padova. Il ciclo si conclude con la Natività della Vergine.
La serva porta da mangiare un pollo, un’usanza testimoniata

da numerosissime immagini della Natività, a una
S. Anna dal viso ora sorridente, sdraiata con un braccio
ripiegato sotto il cuscino a sorreggere il capo. Lo sfondo
appare ricoperto da un tendaggio scuro, mentre in primo
piano una piccola ancella accudisce in una rudimentale
culla di legno la neonata non più visibile sul cuscino
bianco e sotto la copertina rossa.

Il registro superiore, separato dalle storie di Gioacchino
e Anna mediante un curioso motivo decorativo che
alterna mensoloni scuri a rigogliosi fogliami rossi e viola,
non presenta una sequenza di episodi unitaria, bensì
scene isolate in gran parte perdute e malamente leggibili.
Da sinistra verso destra è ora visibile una scena di martirio,

forse riferibile a Sant’Agata; fra le due finestre era

raffigurata un’Ultima Cena, rovinatissima, che quindi non
consente un confronto puntuale con l’affresco di Cima in
Valsolda, mentre a destra un riquadro piuttosto ampio
raffigura un cavallo slanciato nella corsa, che potrebbe
riferirsi al presunto intervento di S. Ambrogio a favore
dei milanesi nella battaglia di Parabiago 1339), secondo
un’iconografia assai diffusa in Lombardia; l’ultimo riquadro,

molto più stretto, è quasi tutto occupato da una
figura stante in posizione frontale, della quale si vedono
con chiarezza soltanto i piedi e i lembi dell’abito bianco
che toccano terra.

Affreschi delle absidi fig. 16)

L’abside meridionale
Gli affreschi dell’abside meridionale appaiono
fortemente integrati dopo il recente restauro, ma peraltro
privati delle goffe ridipinture precedenti. Nel catino è
raffigurato Cristo in Maestà con i simboli dei quattro
evangelisti caratterizzati dal curioso innesto di teste animali su
corpi angelici, secondo una particolare iconografia del
tetramorfo che trova una certa diffusione in area ticinese
e lombarda.44 Sotto il catino corre la scritta con la data e
la firma degli affreschi. Più in basso a sinistra sono leggibili

le immagini del Martirio del Battista, con la Decollazione,

il Banchetto di Erode e l’Ascesa al cielo dell’anima
del Battista, portata da un angelo. Le tre scene sono inserite

in un unico riquadro senza alcuna separazione o
chiara sequenza spazio-temporale. Si constatano qui
anche forti incongruenze proporzionali fra i vari personaggi,

laddove i protagonisti del Banchetto appaiono
decisamente più piccoli del boia e del Battista stesso.

Al centro dell’abside si trova invece un affresco votivo
di pregevole fattura datato 1537, con la Madonna in trono
fra i santi Ambrogio e Giovanni Battista. Sull’estrema
destra dell’abside, oltre alle decorazioni originali intorno
alla finestra, si conservano le tracce della figura stante di
un santo. A livello dello zoccolo si conservano ampie
porzioni di un semplice velarium. Nell’arco sopra l’abside, in
una zona dove la pellicola pittorica appare molto abrasa,
è raffigurata l’Annunciazione. Una particolarità di questa
Annunciazione è di procedere da destra verso sinistra,
mentre è molto più consueto vedere il contrario.45

L’abside settentrionale fig. 3)
L’arco dell’abside settentrionale è sovrastato da un riquadro

con il busto del Salvatore e lateralmente occupato
dalle figure di due angeli intenti a fare oscillare preziosi
turiboli. Nel catino absidale domina l’immagine
dell’Incoronazione della Vergine inquadrata da una variopinta
mandorla di luce sorretta da tre angeli per lato. Sotto il
trono su cui siedono la Vergine e Gesù Cristo, dallo schienale

basso, ma molto decorato, si distinguono ora con
chiarezza alcune piccole figure in preghiera dipinte a
monocromo, un raro dettaglio iconografico.46 Nella parte

ZAK, Band 67, Heft 3/2010



187

inferiore dell’abside sono visibili, da destra verso sinistra,
le due figure di San Giacomo, caratterizzato come pellegrino

dal bastone e dalle conchiglie legate al pellegrinaggio

a Compostella, mentre dialoga con San Filippo, che
tiene in mano un libro sacro. Al centro, fra le due finestre,
è raffigurata la Crocefissione, con il corpo di Cristo cri-

giottesca. Ritroviamo quindi qui gli stessi riferimenti
culturali rinvenibili nel resto della decorazione; le caratteristiche

di stile e di qualità di questi dipinti non paiono
giustificare l’idea, espressa da alcuni autori, che si possa
qui identificare una mano diversa rispetto agli affreschi
circostanti.47 Oltre la stretta finestra si trovano le figure

vellato di ferite un dettaglio abbastanza raro e diffuso
soprattutto in ambiente francescano) appeso a una croce
a forma di tau; alla sua destra si è conservata la figura di
Maria Maddalena, che esprime il proprio dolore con il
viso corrucciato e le braccia sollevate, mentre ai suoi piedi
Maria è caduta a terra svenuta e viene amorevolmente
soccorsa dalle sue due sorelle, Maria Cleofe e Maria
Salome. L’iconografia di questa scena, che pone
fortemente l’accento sull’affettività, rivela una forte influenza

ZAK,Band 67, Heft3/2010

dei due santi Stefano e Lorenzo, che dialogano amabilmente

fra loro; ben riconoscibili per l’evidenza degli
strumenti del rispettivo martirio – le pietre per Stefano e
la graticola per Lorenzo – essi vengono spesso raffigurati
insieme in quanto santi diaconi. All’estrema sinistra è
invece rappresentata con vivacità una lotta fra l’arcangelo
Michele e il Diavolo che cerca di impossessarsi delle
anime mentre l’arcangelo è intento alla loro pesatura o
«psicostasia» 48

Fig. 16 Chironico, S. Ambrogio, le due absidi.



Conclusione

L’esame qui ripercorso degli aspetti architettonici e
iconografici

188

che caratterizzano la chiesetta di Sant’Ambrogio a
Chironico ne mette ulteriormente in luce la straordinaria
originalità. In particolare colpisce la precocità e
l’ampiezza dei riferimenti culturali in ambito pittorico
mostrata da Magister Petruspaulus, una figura che opera
in un ambito periferico, ma che appare in grado di citare
scene pittoriche di derivazione giottesca a pochi decenni
dalla loro realizzazione, a Padova e ad Assisi, nonché

scene e intere sequenze che compaiono per la prima volta
in manoscritti illustrati di appena una ventina di anni
precedenti la decorazione di Chironico, quali lo Speculum
Humanae Salvationis o il Pélérinage de Vie Humaine di
Guillaume de Digulleville. Il pieno recupero dell’ambiente

architettonico, con la sua grande vivacità cromatica
e l’ampiezza e attualità dei temi iconografici trattati da
Magister Petruspaulus, nonostante la modestia dei suoi
esiti stilistici, fanno di Chironico un monumento di
grande interesse nel panorama del Trecento prealpino.

ZAK, Band 67, Heft 3/2010

CREDITI DELLE ILLUSTRAZIONI

Fig. 1–15: Vera Segre, Morbio Inferiore.
Fig. 16: Ufficio dei beni culturali, Repubblica e Cantone Ticino,
Bellinzona Foto: Franco Mattei,Claro).



189

NOTE

1 Il riferimento è a un primo articolo già apparso su questa
stessa rivista: VERA SEGRE, Gli affreschi della chiesa di
S. Ambrogio a Chironico, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 49, 1992, pp.137–150.

2 I restauri sono stati eseguiti per iniziativa del Comune e della
Parrocchia di Chironico, sostenuti dal generoso appoggio
della cittadina di Ennetbaden AG) e della Fondazione
H.Dietler/Kottmann Lugano).

3 VERA SEGRE,La chiesa di S. Ambrogio a Chironico Guide
ai monumenti svizzeri SSAS n.813), Berna 2007.

4 Il più antico documento conservatosi che cita entrambi i
monumenti risale al 13 agosto 1223 Museo parrocchiale di
Chironico, pergamena n. 2): «ecclesia sanctorum mauricij et
ugenij de Curonico» e «ecclesia sancti Ambroxij de Curonico

»
5 JOHANN RUDOLF RAHN, I monumenti artistici del Medioevo

nel Cantone Ticino,Bellinzona 1894, pp. 85–86.
6 Seguono acriticamente il malinteso del Rahn testi significa¬

tivi quali: EUGEN GRUBER, Die Gotteshäuser des alten Tessin,
in:Revue d’histoire ecclesiastique, Stans 1939, p. 135.– VIRGILIO

GILARDONI, Il Romanico, Bellinzona 1967, pp. 293–300. –
GASTONE MANDOZZI, Il ciclo di Anna e Gioacchino nella
chiesa dei SS. Ambrogio e Maurizio a Chironico, in: Unsere
Kunstdenkmäler 38, 1987, n. 2, pp. 246–254. – FRANCESCA

MANZINI, Les peintures murales médiévales de l’église de
S. Ambroise et S. Maurice à Chironico. Memoire de licence,
segnalato in: Unsere Kunstdenkmäler 39, 1988, n. 3, pp.
368–369. – GIULIO FOLETTI, Archeologia altomedievale nel
canton Ticino, in: Archeologia della regio insubrica. Dalla
preistoria all’alto medioevo, Atti del convegno Chiasso 1996,
Società Archeologica Comense, Como 1997, pp. 118–180,
p. 126. – SILVANA GHIGONETTO, Storia dell’architettura medievale.

Una tipologia riscoperta: le chiese a doppia abside forme
e funzioni), Paris 2000, pp. 51–60. – HANS RUDOLF SENN-
HAUSER, Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet, Band I,
München 2003,pp. 67–69.

7 VIRGILIO GILARDONI cfr. nota 6), p. 295. – GIULIO FOLETTI
cfr. nota 6), pp. 118–180, p. 126. – HANS RUDOLF SENN-

HAUSER cfr. nota 6), Band I, p.69.
8 Presso l’Archivio Parrocchiale di Chironico sono depositati

cinque fascicoli di documentazione sui restauri di Alberto
Camenzind. – LINUS BIRCHLER pubblicò alcune osservazioni
in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunst-
geschichte 2, 1940, pp. 164–165 e Neue Zürcher Zeitung
Nr. 1585, 1 nov. 1940.

9 ALBERTO CAMENZIND, Ricerche archeologiche, II fascicolo
documentazione sui restauri, Archivio Parrocchiale di Chironico.

10 Come tale è trattata nelle pubblicazioni già citate di VIRGILIO
GILARDONI cfr. nota 6), SILVANA GHIGONETTO cfr. nota 6)
e HANS RUDOLF SENNHAUSER cfr. nota 6), Band II,
pp. 924–925, nonché nella breve nota di ROSSANA

CARDINI, Affreschi del ‘300–‘400 in Leventina, Giornico 1995,
p. 43.

11 GABRIELE GERONZI, Restauro Chiesa S. Ambrogio a Chiro¬
nico progetto), maggio 2002, Ufficio Beni Culturali, Bellinzona.

12 GIOVANNI RIGOLO, Scandaglio historico dell’antico contado
leopontico, 1682 edizione Bellinzona 1886), afferma infatti
riguardo a S. Ambrogio di Chironico: «Entrambe le navate
sono coperte ad egual altezza da un soffitto di assi. I sottili
travicelli longitudinali sono dipinti a triangoli neri e bruni. In
una tavola posta sul soffitto della navata si legge un’iscrizione
datante del 1580.» La descrizione dello stesso Johann Rudolf
Rahn relativa alle sue esplorazioni del 1885 e del 1889

JOHANN RUDOLF RAHN [cfr. nota 5], pp. 85–86) è piuttosto
esplicita a questo proposito: «Alla navata lunga m. 9.90 e

larga m. 9.31 si aggiungono a oriente due absidi semicircolari
di m. 3.60 di larghezza. Il quadrilungo è quindi suddiviso
anch’esso in due navate. La separazione originaria era
probabilmente formata da due o tre arcate a pilastri soppressi forse
nel 1580 e surrogati da un sol arco scemo sopportati a
occidente da un pilastro murale e ad oriente da una mensola
sporgente tra le absidi. Entrambe le navate sono coperte ad
eguale altezza da un soffitto di assi.»

13 VERA SEGRE cfr. nota 1), p.137 e n. 3.
14 GABRIELE GERONZI cfr.nota 11),cit.n. 10.
15 DANIELE PESCARMONA, Como e Canton Ticino, in: La pittura

in Lombardia. Il Trecento, Milano 1993, p. 133, n. 21. –

B. BORDOLI, L’Oratorio di San Michele del castello di
Porlezza, in: Bollettino di Informazione del Comune di Porlezza
II, 1993, p. 2. – CARLA TRAVI, Pittore lombardo attivo nel
1347, Ultima Cema, in: Pittura a Como e nel Canton Ticino
dal Mille al Settecento, Milano 1994, pp. 261–262. – MARIO
VISCHI, Alla ricerca del tempo perduto. Cima di Porlezza –

Chironico, in: Quaderni della biblioteca del convento francescano

di Dongo 46, 2005, pp. 34–36.
16 Mario Vischi, nel suo citato articolo, menziona di aver preso

visione di un antico regesto, senza peraltro precisare dove
esso si trovi conservato, nel quale sarebbero stati elencati vari
lavori eseguiti da un pittore di Menaggio fra il 1310 e il 1360,
compreso l’affresco di Cima datato anche nel documento
1347.

17 Si era già espresso in questo senso Virgilio Gilardoni cfr.
nota 6).

18 La recente pulitura del dipinto ha consentito di decifrare
meglio le due figure, che appaiono accostate e vestite di abiti
bicolori con stoffe tagliate di sbieco, fra loro identici. Prima
dell’ultimo restauro mi era sembrato trattarsi di una figura
unica, femminile, che tenesse in braccio un bambino.

19 GREGORIO DI TOURS, De virtutibus S.Martini, in: Monumenta
Germaniae Historica. Scriptores rerum Merovingicarum I/2,

p.141.
20 Cfr. L’altare d’oro di Sant’Ambrogio, a cura di CARLO

CAPPONI, Milano 1996.
21 Cfr. Il mosaico di Sant’Ambrogio: storia del mosaico e dei

suoi restauri, 1843–1997), a cura di CARLO CAPPONI, Genova
1997.

22 IACOPO DA VARAZZE, Legenda aurea, a cura di GIOVANNI
PAOLO MAGGION, 2. ed. rivista dall’autore,Firenze 1999.

23 VICTOR SAXER, Le culte de Marie Madeleine en Occident des
origines à la fin du Moyen Age, Paris 1959, 2 voll. – VICTOR
SAXER, Le dossier vézelien de Marie Madeleine: invention et

translation des reliques en 1265–1267: contribution à l’histoire
du culte de la sainte à Vézelay à l’apogée du moyen âge,
Bruxelles 1975.

24 Molto importante il ciclo dedicato alla vita della santa dalla
bottega di Giotto nella Basilica Inferiore di Assisi. In ambito
lombardo, alla fine del Trecento venne eseguito un ciclo dedicato

alla Maddalena nel Palazzo della Ragione di Bergamo e

un altro a S. Antonio di Ranverso, in Piemonte. Nel Quattrocento

si segnalano cicli dedicati alla Maddalena a Spoleto,
S. Domenico, a Cusiano, nella chiesa dedicata alla Santa, per
mano di Giovanni e Battista Baschenis, e a Camuzzago di
Ornago per mano del Butinone. Cfr. STELLA MATALON,
Affreschi lombardi del Trecento, Milano 1963. – FRANCO
MAZZINI, Affreschi lombardi del Quattrocento, Milano 1965. –
JOSEPH KAFTAL, Iconography of the Saints in the painting of
north west Italy, Firenze 1985. – JOSEPH KAFTAL, Iconography
of the Saints in the painting of north east Italy, Firenze 1978. –

ZAK,Band 67, Heft3/2010



JOSEPH KAFTAL, Iconography of the Saints in central and
south italian schools of painting,Firenze 1986.

25 In una precedente interpretazione VERA SEGRE [cfr. nota
1]), lo stato di conservazione estremamente precario e
l’annerimento

190

degli affreschi non mi avevano consentito l’identificazione

corretta della protagonista, da me scambiata addirittura

per Sant’Ambrogio e in tale lettura non sono stata
contraddetta dagli studiosi che hanno pubblicato in seguito
sull’argomento: CARLA TRAVI cfr. nota 15), ROSSANA CARDANI

cfr. nota 10), PATRIZIO PEDRIOLI, Beni immobili, in:
Bollettino Storico della Svizzera Italiana, serie IX, vol. CIX,
Fasciclo II, 2006, pp. 329–333.

26 Cfr.La Basilica di San Francesco ad Assisi,a cura di GIORGIO
BONSANTI, 4 voll., Modena 2002.

27 Cfr. De la sainteté à l’hagiographie: genèse et usage de la
‘Légende dorée’, a cura di BARBARA FLEITH e FRANCO
MORENZONI, Genève 2001.

28 Cfr. Time in the medieval world: occupations of the months
and signs of the zodiac in the Index of Christian art, a cura di
COLUM HOURIHANE, Princeton, Penn State University Press,
2007.

29 Cfr. CLAUDIA CIERI VIA, La Madonna della Misericordia:
tradizione iconografica e tradizione cultuale, in: Ordini
religiosi e produzione artistica, a cura di MARIA TERESA
MAZZILLI SAVINI, Pavia 1998, p. 77–93. – La voce Schutzmantelschaft,

in: Lexikon der Christlichen Ikonographie, vol. 4,
Freiburg in Breisgau 1972, coll. 128–133, rimanda soprattutto
al contesto dello Speculum Humanae Salvationis per la diffusione

dell’immagine in connessione con il Giudizio Universale.

30 Per il riferimento allo Speculum Humanae Salvationis cfr. la
voce Interzession, in: Lexikon der Christlichen Ikonographie,
vol. 2, Freiburg in Breisgau 1970, coll. 346–352. – Per rimandi
testuali e teologici più ampi, in rapporto anche a esempi
iconografici più tardi cfr. PIERROBERTO SCARAMELLA, Le
madonne del Purgatorio: iconografia e religione in Campania
tra Rinascimento e Controriforma, Genova 1991. – OTTAVIO
BESOMI, La Madonna di Sigirino: una Madonna del latte e le
anime del Purgatorio, Tesserete 2008, nonché più specificamente

riferito al Medioevo: CATHERINE OAKES, Ora pro
nobis: the Virgin as intercessor in medieval art and devotion,
London 2008.

31 ADRIAN WILSON / JOYCE LANCASTER WILSON, A Medieval
Mirror,Berkeley:University of California Press, 1984.

32 Ad esempio nel Libro d’Ore di Katharina von Kleve, del
1435 circa o in manoscritti francesi dello Speculum Humanae
Salvationis.

33 Cfr. Himmel, Hölle, Fegefeuer: das Jenseits im Mittelalter, a
cura di PETER JEZLER catalogo dell’esposizione al Museo
nazionale svizzero Zurigo), Zürich 1994. – JERÔME BASCHET,

Vision béatifique et représentations du Paradis, in: Micrologus
6, 1998,pp. 73–93.

34 Un paragone iconografico pertinente sia dal punto di vista
geografico sia cronologico con questa allegoria della morte,
che sottolinea l’aspetto minaccioso e ugualitario del destino
che spetta a tutti gli uomini e prelude all’iconografia più
tarda della danza della morte si trova in un affresco strappato
dal Broletto di Como e attualmente esposto nella sezione
medievale dei Musei Civici della stessa città cfr. La sezione
medievale dei Musei Civici di Como,a cura di MARIA LETIZIA
CASATI, Como 2005, p. 41). L’affresco viene solitamente

datato al secondo quarto del Trecento e la morte, impersonata

anche qui da uno scheletro rivestito di una pelle nerastra
brandisce un rotolo di pergmena con la scritta: «EGO FVI
TALIS SICVT TV. ET TV DEBES VENIRE SICVT EGO
SVM.»

35 Cfr.Il trionfo della morte e le danze macabre: dagli atti del VI°
convegno internazionale tenutosi in Clusone dal 19 al 21 agosto

1994, Clusone 1997.
36 La trattazione più completa dell’argomento rimane: ELISA¬

BETH SEARS, The ages of man. Medieval interpretations of the
life cycle,Princeton 1986.

37 Cfr.DIETER BLUME, Regenten des Himmels, Berlin 2000.
38 Cfr. Il Palazzo Trinci di Foligno, a cura di GIORDANA

BENAZZI / FRANCESCO FEDERICO MANCINI,Perugia 2001.
39 Le voci bibliografiche più complete sull’argomento compren¬

dono gli studi di EDMOND FARAL, Guillaume de Digulleville,
moine de Chaalis, Paris 1952. – SAMUEL CLAGGETT CHEW,
The Pilgrimage of Life, Yale 1962. – MICHAEL CAMILLE, The
illustrated manuscripts of Guillaume de Deguileville’s «Pelerinages

» 1330–1426 Cambridge 1984. – Guillaume de Digulleville,

a cura di FRÉDÉRIC DUVAL,Rennes 2008.
40 Sull’iconografia di vizi e virtù nel Medioevo cfr.: ADOLF

KATZENELLENBOGEN, Allegories of the virtues and the vices in
medieval art, London 1939. – JENNIFER O’REILLY, Studies in
the iconography of the virtues and vices in the Middle Ages,
New York 1988.

41 Cfr. ad esempio il ms. Fr. 829, fol. 137 della Bibliothèque
Nationale di Parigi, appartenuto al Duca di Berry e databile
al 1390 ca. MILLARD MEISS, French Painting in the time of
Jean de Berry. The late fourteenth century and the patronage
of the Duke, London 1967,p.313).

42 Cfr.Legenda aurea cfr.nota 22) e I Vangeli apocrifi,a cura di
MARCELLO CRAVERI,Torino 1969.

43 In particolare lo stato di prostrazione di Anna è descritto dal
Protovangelo di Giacomo, in: I Vangeli apocrifi cfr. nota 42),
pp.9–10.

44 Per il Canton Ticino citiamo i casi di S. Ambrogio vecchio a

Cademario, della Chiesa Rossa di Castel San Pietro, dell’oratorio

di S. Bartolomeo a Croglio, di S. Martino a Ditto, di
S.Cristoforo a Curogna, e S. Ambrogio a Segno in val Leventina.

In area lombarda seguono quest’iconografia gli affreschi
trecenteschi della chiesa dell’eremo di S. Caterina a
Leggiuno, sulle rive del Lago Maggiore. Numerosi esempi sono
rintracciabili anche nell’arte romanica catalana.

45 Un altro caso in cui si constata questa curiosa inversione del
senso di lettura dell’Annunciazione è la chiesa rossa di Castel
San Pietro.

46 La prima identificazione di questo dettaglio si deve al contri¬
buto di CARLA TRAVI cfr.nota 15).

47 Un’opinione in questo senso è stata invece espressa in parti¬
colare da GASTONE MANDOZZI cfr. nota 6) e CARLA TRAVI
cfr.nota 15).

48 Un confronto fra le fotografie antecedenti e quelle posteriori
al restauro evidenzia in questa scena una certa riduzione nei
dettagli, quali gli artigli del diavolo, che potrebbero però
essersi rivelati ai restauratori come aggiunte posteriori e non
tratti originali. Altrettanto diminuita appare l’incisività di
un’altra figura fra il demoniaco e il leonino, dipinta con
vivace tratto di pennello a monocromo rosso in un
medaglione a sinistra della stessa abside settentrionale.

ZAK, Band 67, Heft 3/2010



RIASSUNTO

I restauri della chiesa di S. Ambrogio a Chironico progettati a

partire dal 2001 e condotti a termine nel 2005 propongono
sostanzialmente una nuova interpretazione del monumento,
completamente diversa da quanto affermato nella bibliografia degli
ultimi sessanta anni, con alcune notevoli conseguenze anche sulla
lettura dell’ampio ciclo di affreschi che decora l’interno, grazie al
raggiungimento di una ben migliore leggibilità delle singole scene
e figure e una diversa possibilità di considerazione dell’insieme.
Ora che le mura e gli affreschi sono stati attentamente ripuliti
dalla sporcizia, la pittura trecentesca emerge con una luminosità
e vivacità di colori che non si sarebbero potute immaginare
prima. La pulitura degli affreschi ha reso leggibili molti dettagli
iconografici finora irriconoscibili e sfuggiti a precedenti letture.
I restauri hanno finalmente chiarito, sulla base di un nuovo e
sensibilissimo studio del dato architettonico, come in origine
S. Ambrogio dovesse essere divisa in due navate. Rimane valida
l’idea che entrambi gli ambienti siano stati decorati dallo stesso
pittore, Petruspaulus da Menaggio, poiché si nota una forte
omogeneità nei colori usati, nonché nello stile delle figure e della
narrazione. Il pittore appare in grado di citare scene pittoriche di
derivazione giottesca a pochi decenni dalla loro realizzazione, a
Padova e ad Assisi, nonché scene e intere sequenze che
compaiono per la prima volta in manoscritti illustrati di appena una
ventina di anni precedenti la decorazione di Chironico.

ZUSAMMENFASSUNG

Die Restaurierung der Kirche S. Ambrogio in Chironico,seit 2001
geplant und 2005 beendet, ermöglicht eine von Grund auf neue
Beurteilung dieses Baudenkmals, die sich von den in der Literatur

der letzten 60 Jahre publizierten Erkenntnissen unterscheidet.

Das gilt auch für die Interpretation des umfangreichen
Freskenzyklus, der das Innere der Kirche schmückt, dessen
Reinigung eine viel bessere Lesbarkeit der einzelnen Szenen und
Figuren zur Folge hat und so auch zu einer neuen Gesamtschau
der Wandbilder führt. Nachdem die Wände und Fresken vorsichtig

vom Schmutz langer Jahre befreit worden sind, erstrahlt die
Malerei des 14. Jahrhunderts in einer kaum erwarteten Leuchtkraft

und Lebendigkeit der Farben. Dank der Reinigung der
Fresken sind viele ikonographische Details zu erkennen, die
früheren Deutungsversuchen entgangen sind. Aufgrund der
genauen Untersuchung der architektonischen Gegebenheiten
konnte geklärt werden, dass die Kirche ursprünglich durch eine
Wand in zwei Schiffe geteilt war. Weiterhin gültig bleibt die
Annahme, dass die Fresken in den beiden Räumen vom selben
Maler, Petruspaulus aus Menaggio, ausgeführt worden sind.
Bestätigt wird dieser Befund durch die Einheitlichkeit der
benützten Farben und die stilistische Geschlossenheit der einzelnen

Figuren wie auch des erzählerischen Ablaufs des Zyklus.Der
Maler scheint nicht nur malerische Darstellungen aus dem
Umkreis Giottos zu zitieren, die wenige Jahrzehnte vorher in
Padua und Assisi realisiert worden sind, sondern auch ganze
Szenenabfolgen, die zum ersten Mal kaum zwanzig Jahre zuvor
in illuminierten Handschriften auftauchen.

ZAK,Band 67, Heft3/2010 191



RÉSUMÉ

Les travaux de restauration de l’église de S. Ambrogio à

Chironico, planifiés dès 2001 et achevés en 2005, proposent pour
l’essentiel une nouvelle interprétation du monument, qui diffère
complètement de celles avancées dans les textes publiés durant
les soixante dernières années. Cela vaut également pour
l’interprétation du vaste cycle de fresques qui décore l’intérieur du
bâtiment, dont la restauration a permis de lire de manière bien
plus claire les différentes scènes et figures et de porter un
nouveau regard sur l’ensemble des fresques. Le nettoyage approfondi

des parois et des fresques a fait ressortir une luminosité et
une vivacité de couleurs inattendues des peintures du XIVe
siècle. Grâce à ce nettoyage, on distingue désormais plusieurs
détails iconographiques qui avaient échappé aux interprétations
précédentes. Une nouvelle étude minutieuse des éléments
architecturaux a finalement révélé que l’église de S. Ambrogio était
divisée, à l’origine, en deux nefs. L’hypothèse selon laquelle les
deux salles auraient été décorées par le même peintre, à savoir
Petruspaulus de Menaggio, reste valable. Elle est en effet étayée
par la forte homogénéité que l’on remarque dans les couleurs
utilisées, ainsi que dans le style des figures et du récit des fresques.
L’artiste semble à même de citer des représentations picturales
du cercle de Giotto, réalisées quelques décennies auparavant à

Padoue et à Assise, ainsi que des scènes et des séquences entières
qui apparaissent pour la première fois dans des manuscrits en-
luminés datant d’à peine une vingtaine d’années avant le cycle
des fresques de Chironico.

SUMMARY

The restoration of S.Ambrogio Church in Chironico, planned
since 2001 and finished in 2005, provided the opportunity to
reevaluate the monument, yielding findings that diverge substantially

from those published over the past 60 years. This also
applies to the interpretation of the extensive cycle of frescoes
inside the church. Now that they have been restored, it is much
easier to distinguish the individual scenes and figures, making it
possible to take a new look at the murals as a whole. The dirt that
had accumulated over the years has been removed, revealing
colours of unanticipated luminosity and vitality in these 14th-
century paintings. A great many iconographic details have come to
the fore, which escaped previous attempts at interpretation.
Meticulous study of the architecture shows that the church
originally had two naves with a wall in between. As hitherto, the
frescoes in both areas are still ascribed to the painter
Petruspaulus from Menaggio. This is confirmed by the uniformity
of the artist’s palette, the homogeneous style of the individual
figures and the narrative sequence of the cycle. The painter
seems to have taken inspiration not only from representations by
painters associated with Giotto, created a few decades earlier in
Padua and Assisi, but also from entire sequences of scenes that
appear for the first time a mere 20 years earlier in illuminated
manuscripts.

192 ZAK, Band 67, Heft 3/2010


	La chiesa di S. Ambrogio a Chironico in Val Leventina : recenti restauri e nuove interpretazioni

