
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 67 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Die Basler Heilspiegelbilder : ein Auftragswerk von König René d'Anjou
und Kardinallegat Giuliano Cesarini?

Autor: Eggenberger, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169838

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169838
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Basler Heilspiegelbilder. Ein Auftragswerk von
König René d’Anjou und Kardinallegat Giuliano Cesarini?

von DOROTHEE EGGENBERGER

Konrad Witz wird ganz selbstverständlich als Maler des
Christophorusbildes in Basel, des Petrusaltares in Genf
und des sogenannten Basler Heilspiegelaltares in Verbindung

gebracht. Bisher wurden diese erhaltenen
Tafelbilder in den Museen von Basel, Berlin und Dijon nie in
ihrer Funktion hinterfragt.

Im Kunstmuseum Basel werden vom «Heilspiegelaltar»
des Konrad Witz fünf Innentafeln und vier Aussentafeln
aufbewahrt. Dargestellt sind auf den Festtagsseiten
folgende Szenen: König David mit Abysai, die beiden anderen

Helden Sabobay und Benaja, Esther und Ahasverus,
Caesar und Antipater sowie Abraham und Melchisedek.

Auf der Werktagsseite wird nur je eine Figur dargestellt:

Ecclesia, Synagoge, der Engel der Verkündigung
und der heilige Bartholomäus.

Im Musée des Beaux-Arts in Dijon befindet sich das

Bild mit Kaiser Augustus und der Sibylle von Tibur, auf
der dazugehörigen Aussenseite steht der Kirchenvater
Augustinus. Und in der Gemäldegalerie zu Berlin wird
eine Innenseite mit der Darstellung von König Salomon
und der Königin von Saba aufbewahrt.

Die Bezeichnung der Bilderfolge als Flügelaltar ist ein
Resultat der kunsthistorischen Analyse durch den Basler
Kunsthistoriker Daniel Burckhardt-Werthemann. Mit
schriftlichen Quellen lässt sich das aufwendige Kunstwerk
aus der Werkstatt des Konrad Witz nicht belegen. Burckhardt

verglich einige der Basler Figuren mit dem damals
wiederentdeckten Genfer Petrusaltar.1

Das Bild des wunderbaren Fischzugs im Genfer Altar
trägt die Inschrift: «hoc opus pinxit magister conradus
sapientis de basilea m cccc xliiii.» «Conradus Sapientis»
wurde mit Konrad Witz gleichgesetzt, und die vier
Gemälde des Altares aus der Makkabäer-Kapelle der Kathedrale

von Genf bildeten den stilistischen Angelpunkt für
die bisher in der Anonymität verharrenden Basler Bilder.

Die Ikonographie der Festtagsseite ist, wie Burckhardt
erkannte, dem Heilspiegel, dem «Speculum humanae
salvationis» entnommen, und die Tafelbilder müssten
demzufolge Bestandteile eines Flügelaltares gewesen sein.2 In
rascher Folge setzten nun die Forschungen über Konrad
Witz ein. Sie befassten sich nicht nur mit dem Heilspiegelaltar,

der zum bedeutenden künstlerischen Unterfangen
des Malers Konrad Witz erklärt wurde, sondern auch mit
weitgehenden Zuschreibungen von Gemälden und
Zeichnungen.3

Auch die Frage nach der künstlerischen Herkunft des
Malers eröffnete ein weites Feld von Spekulationen,
ungeachtet der dürftigen Quellenlage, welche kaum
Möglichkeiten für die historische Interpretation bietet.
Gemäss den Basler Urkundenbüchern wurde Konrad Witz
von Rottweil am 21. Juni 1434 in die Zunft zum Himmel
und zum Stern in Basel aufgenommen. Am 10. Januar
1435 erhielt er das Basler Bürgerrecht. Wie das
Urkundenbuch weiter vermerkt, gehörte Konrad Witz zusammen

mit anderen Basler Malern der örtlichen St.Lukas-
Bruderschaft an. In den Jahren 1441/42 bezahlte ihn die
Stadt für die ausgeführten Wandmalereien im Kornhaus,
gleichzeitig auch den angesehenen Maler Niklaus Ruesch,
genannt Lawelin. Ursula, die Frau von Konrad Witz, eine
geborene von Wangen und Nichte des Niklaus Ruesch,
bezahlte ab 1445 als Witwe die Wochensteuer. Der Vater
Konrads, Hans Witz, übernahm die Vormundschaft über
die fünf unmündigen Kinder, nur die Tochter Katharina
erreichte das Erwachsenenalter; sie trat mit einem
beträchtlichen Vermögen in das Dominikanerinnenkloster
in den Steinen ein.4

Dies sind die einzigen, dürren Fakten. Die Spekulationen

über Reisen Konrad Witz’ nach Frankreich, Flandern
oder gar Italien schossen weit über das Ziel hinaus.5 Man
kennt weder das Geburtsdatum des Malers, noch – ausser
dem Namen seines Vaters – seine soziale Herkunft, noch
ist man über seine Lehr- und Wanderjahre orientiert. Es
ist nicht einmal bekannt, weshalb Konrad Witz nach
Basel kam, und in welcher Werkstatt er vor seiner
Aufnahme in die Himmelzunft gearbeitet hatte.6 Fest steht
allein, dass er zur Zeit des Konzils in Basel tätig war.

Die Sammlungsgeschichte

Im 18. Jahrhundert befand sich in der Stadt Basel neben
dem Kunstkabinett der Öffentlichen Bibliothek die
Gemäldesammlung der Markgrafen von Baden. Im Jahr
1698 wurde der Bau des heutigen Palais, des Markgräfler
Hofes an der Hebelstrasse, in Angriff genommen und
1705 vollendet. Markgraf Carl Wilhelm, er regierte von
1709–1736, vergrösserte in den Jahren 1735–1736 die
Residenz durch die Anlage von stattlichen Flügelbauten.
Nach den erhaltenen Inventaren befanden sich im Palast
neben einer umfangreichen Bibliothek eine Kupferstich-

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010 83



sammlung, ein eigentliches Kunstkabinett, ein Naturalienkabinett,

84

vor allem aber eine bedeutende Gemäldesammlung.

Ein im Jahr 1773 aufgestelltes Verzeichnis gibt über
diese Gemäldegalerie den besten Aufschluss.7 Nach der
Vollendung des Palais im Jahr 1705 wurden die
verschiedenen Sammlungen in den zahlreichen Räumen
präsentiert. Das um 1712 angelegte Hauptinventar ist
zwar verloren gegangen, doch lässt sich der damalige
Gemäldebestand aufgrund eines neuen Verzeichnisses
vom 16. August 1736 rekonstruieren. Über den Bestand
von 1688 hinaus, auf den sich das Inventar von 1712,
respektive 1736 bezieht, werden zwölf Tafeln des später
so benannten Heilspiegelaltares aufgeführt, die
wahrscheinlich zwischen 1705/06 und 1712 von Markgraf Carl
Wilhelm in Basel erworben wurden. Innen- und Aussenseiten

müssen zum Zeitpunkt des Erwerbs bereits
auseinandergesägt gewesen sein, denn sie werden einzeln
aufgeführt. Die beiden sich heute in Dijon befindenden
Tafeln mit Kaiser Augustus und der Sibylle sowie dem
hl. Augustinus gehörten nicht zum Besitz des Markgrafen.
Sie gelangten aus der Sammlung Dard im Jahr 1916 in das
Musée des Beaux-Arts in Dijon.8

Wie die Bilder des Konrad Witz in die markgräfliche
Gemäldesammlung gelangten, ist ungeklärt. Ob der
Maler und Kunsthändler und für die Vollendung des
Palais an der Hebelstrasse verantwortliche Johann
Rudolf Huber die Hände beim Erwerb dieser Bilder mit
im Spiel hatte, muss eine Vermutung bleiben.9

Über die Französische Revolution und die ersten Jahre
der Napoleonischen Herrschaft hinaus blieb die
Gemäldegalerie unangetastet in Basel. Im Jahr 1808 aber
erwarb die Stadt Basel den Markgräflerhof. Vor der
Veräusserung wurden die Familienporträts sowie die Bilder
berühmter Meister nach Karlsruhe befördert, der Rest
hingegen wurde öffentlich aufgerufen und vom 11. bis
16. Juli 1808 versteigert. Auf dieser Gant konnten Johann
Rudolf Faesch, Johann Conrad Dienast, Peter Vischer
und Daniel Burckhardt-Wildt die Tafeln des Konrad Witz
erwerben. Über deren Nachkommen gelangten die
Gemälde in den Jahren 1832 bis 1928 in die Öffentliche
Kunstsammlung Basel.10 Der Konservator Otto Mündler
bezeichnete einzelne dieser Bilder als der
burgundischfranzösischen Schule zugehörig.11 Dem Landeskommissarius

Georg Jacob Barthold verdanken wir die Beschreibung

der Tafeln des sogenannten Heilspiegelaltares in
der markgräflichen Sammlung. Im Inventar werden die
Bilder folgendermassen aufgeführt:

«208: König Ahasverus so der Königin Esther das Zepter reicht.
210: Mannsbild in grünem Kleid, vor welchem eine Weibs
Persohn in blauem Habit mit einem Kelch in der Hand nieder kniet.
775: St.Christophorus mit dem Kind Jesu auf dem Rücken, durch
einWasser gehend, ist sehr ruiniert.
794: Eine sitzende Persohn in grünlechtem Gewand mit gelben
Haaren ein Buch in der Hand haltend, vermuthlich der Evangelist

Johannes in schwarzem Rahm.
795: Ein Engel mit der Ave Maria auf einem Zettel geschrieben
in dergleichen Rahm, ist völlig ruiniert.

819: Ein altes Gemählt mit zwei geharnischten Männern so Kelch
in den Händen tragen, in schwarz breiter Rahm.
823: Ein Rabbi in weissem Habit in einer Hand ein Buch, in der
andern ein Messer haltend, in schwarzer Rahm, sehr unkennbar.
824: Ein Ritter im Harnisch, mit einem Kelch in der Hand, so vor
einem Mann in rothem Gewand nieder kniet in schwarz breiter
Rahm, sehr veraltet.
832: Ein sitzender Mann in lang rothem Gewand und einer grünen

mit Perlen gestickten Kappe, welcher einem knienden Ritter
im Harnisch einen Kelch presentiert, in schwarzer Rahm, sehr
veraltet.
833: Ein sizender Bischoff vor dem eine Persohn mit vielen
Wundmalen auf der Brust nieder kniet, in schwarzer Rahm, sehr
ruiniert.
834: Bildnis einer Heiligen in roth und schwarzer Kleidung, in der
rechten Hand einen Kelch, in der Linken ein Creuz haltend, in
schwarzer Rahm, sehr veraltet.
835: Ein Weibsbild in gelber Kleidung, in der rechten Hand zwey
Tafeln haltend,worauf Hebräische Caracteres,veraltet.»12

Eine der im Inventar erwähnten Tafeln, nämlich die
Nummer 210, König Salomon und die Königin von Saba,
wurde von Daniel Burckhardt-Wildt erworben, gelangte
jedoch 1896 in Wien zur Versteigerung und wurde 1906

bei dem Grafen Hans Wilzcek auf Schloss Kreutzenstein
in Österreich gefunden, von wo sie in den Besitz der
Preussischen Kunstsammlung in Berlin gelangte.13

Basel zur Zeit des Konzils

Von 1434 bis 1444 sprechen die Quellen, wenn auch sehr
knapp, vom Maler Konrad Witz in Basel. Zu eben dieser
Zeit, 1431–1449, tagte das Allgemeine Konzil in dieser
Stadt. Es liegt nahe, und es ist nicht verwegen, den Maler
auch in eine Verbindung mit dieser Kirchenversammlung
zu bringen. Im 15. Jahrhundert entwickelte sich die Stadt
Basel – ideal an einem der hervorragenden
Verkehrsknotenpunkte Mitteleuropas gelegen – zu jener einflussreichen

Metropole, wo die Führung im Rat an die Bürger
übergegangen war und die Zünfte zur vollen Herrschaft
gelangt waren. In diesem Brennpunkt wirtschaftlichen
Lebens wurde im Jahr 1431 das ökumenische Konzil
eröffnet. Und so konnte Enea Silvio Piccolomini in seiner
zweiten Beschreibung Basels festhalten: «Basel ist, wie
mir scheint, der Mittelpunkt der Christenheit oder aber
dem Mittelpunkt denkbar nahe».14 Papst Martin V. hatte
am 1. Februar 1431, kurz vor seinem Tod am 20. Februar,
die Kirchenversammlung in die Stadt am Rheinknie
berufen und den jungen Kardinallegaten in Deutschland,
Giuliano Cesarini, als deren Präsidenten bestimmt. Cesarini

traf allerdings erst am 11. September in der Stadt ein,
nach der verheerenden Niederlage vom 14. August bei
Taus in Böhmen, welche die aufständischen Hussiten
seinem Kreuzzugsheer beigebracht hatten. Für den päpstlichen

Feldherrn bot das Konzil die letzte Möglichkeit,
die häretischen Böhmen in den Schoss der Kirche
zurückzuführen. Johannes von Segovia hat die Situation richtig
erfasst, wenn er in seiner Konzilschronik darauf hinweist,

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



85

dass die Konzilien die Irrlehren «gladio verbi divini» mit
dem Schwert des Wortes Gottes, nicht mit Waffengewalt
überwunden haben.15

Am 4. Januar 1433 empfing der Konzilspräsident an
seinem Wohnort im Stift St. Leonhard mit aller Höflichkeit
die böhmische Delegation und ihren Anführer und Priester

Prokop. Wenn auch die Hussiten die Konzilsstadt nach
drei Monaten unverrichteter Dinge wieder verliessen, so
brachen die Gespräche doch nicht ab, sondern führten am
30. November 1433 zu den Prager Kompaktaten über die
vier Artikel, welche von Kaiser Sigismund als auch vom
Konzil ratifiziert wurden.16

Kaiser Sigismund und René d’Anjou

Unterdessen ist am 11. Oktober 1433 der Herrscher in
Basel eingetroffen. Sigismund hatte endlich sein politisches

Ziel erreicht, nämlich die Kaiserkrönung durch den
Papst in St.Peter zu Rom. Nach einer über fünfzig Jahre
währenden Zeit ohne gekrönten Kaiser – Karl IV. war
1378 gestorben – hatte Papst Eugen IV. am 31. Mai 1433

die Krönung vollzogen, deren Verlauf der päpstliche
Sekretär Gian Francesco Poggio Bracciolini im Brief vom
4. Juni 1433 an Niccolò de Nicoli in Florenz anschaulich
und detailliert schildert.17 Nur noch wenige Getreue
gaben Sigismund die Ehre, darunter der Basler Freund
und Diplomat Henman Offenburg.18 Die von ihrem Gatten

getrennt lebende Königin Barbara wurde bewusst
nicht zur Mitkrönung eingeladen. Auf schnellem Weg in
Basel angekommen, stürzte sich der Kaiser sogleich in
das Konzilsgeschehen. Als gewiefter Taktiker verstand er
es, einerseits die drohende Absetzung des Papstes durch
die Konzilsväter zu verhindern, andererseits Eugen IV.
dahingehend zu bewegen, das Konzil als rechtmässig
anzuerkennen und seine Arbeit nicht zu behindern.

Während des sieben Monate dauernden Aufenthaltes
in Basel berief der Kaiser den Reichstag auf Anfang
Januar 1434 ein, um Lösungen für die anstehenden politischen

Probleme zu finden. Schwierigkeiten bereitete dem
Reich auch Herzog Philipp der Gute von Burgund. Diesem

geschickten Fürsten war es nicht entgangen, dass der
Kaiser nicht nur von den aufständischen Böhmen
bedrängt wurde, auch die finanziellen Mittel des Reiches
waren erschöpft, was den politischen Handlungsspielraum

erheblich einschränkte. Diese Situation ausnützend,
verweigerte er den Lehenseid für die schon unter Kaiser
Karl IV. an sein Herzogtum gefallenen westlichen
Reichsgebiete. Darüber hinaus brachte er weite Teile der
Niederlande unter seine Kontrolle. Die Lage hatte sich nach
der Schlacht von Bulgnéville am 2. Juli 1431 zugespitzt.
Der von Antoine de Vaudémont zusammen mit den
Burgundern besiegte René d’Anjou, Gatte der Isabelle
von Lothringen – Lothringen war Reichslehen und René
somit de facto Herzog von Lothringen – wurde von den
Burgundern in den Schlossturm zu Dijon gebracht. Im

Februar 1433 liess Philipp der Gute seinen königlichen
Gefangenen nach Brüssel kommen, um dort die lothringische

Angelegenheit nach seinen politischen Vorstellungen

zu regeln. Renés Gemahlin Isabelle und deren Mutter,

Margaretha von Bayern, berieten sich unterdessen
mit Sigismund über das politische Schicksal des jungen
Herzogs, des Nachfolgers von Herzog Karl II. von
Lothringen. Der Druck der lothringischen Stände auf den
Kaiser führte dazu, dass sowohl Herzog René als auch
sein Widersacher Antoine de Vaudémont im Februar 1434

vom Kaiser aufgefordert wurden, sich am 4. April 1434

in Basel einzufinden.19

Das Konziltagebuch des Andrea Gattaro aus Padua,
Seneschall des venezianischen Gesandten am Basler
Konzil, ist erhalten geblieben.20 Geschrieben in venezianischem

Dialekt, erfährt die Nachwelt von den Ereignissen,
die sich in jenen Tagen und Wochen in Basel zugetragen
haben. Natürlich ist dem aufmerksamen Italiener die
Ankunft des französischen Königssohnes aus dem Hause
Valois nicht entgangen:

«Am Freitag, 9. April [1434], kam der Herzog von Bari [das ist
Bar], vom Hause Frankreich an mit 300 Pferden und vielen
Rittern, und er führte 40 Edelknaben mit sich, alle gleich gekleidet,

und es bestand ihr Abzeichen in einem Sinnspruch, mit
silbernen Buchstaben auf einem Ärmel gestickt. Auch hatte er
zwei Herolde bei sich mit zwei Standarten, mit dem Wappen
Frankreichs: das sind drei gelbe Lilien in blauem Feld. Dergleichen

hatten auch seine Trompeter auf ihren Fahnen, und er selbst
war gekleidet in einen ganz mit Gold gestickten Waffenrock.
Und er kam, um mit dem Kaiser wegen seines Streites mit dem
Grafen Valmont zu verhandeln.»21

Dieser Prinz Frankreichs sorgte in Basel nicht nur wegen
seiner standesgemässen Aufwartung für Aufsehen, er
wurde auch an den Generalversammlungen der Konzilsväter

im Basler Münster mit höchsten Ehren behandelt.
Die Konzilsakten vermerken dazu folgendes:

«Der Herzog von Bar und Lothringen nahm an der
Vollversammlung teil und hatte seinen Platz zwischen dem Kardinallegaten,

also dem Konzilspräsidenten, und dem Kardinal von
Bologna.»22

Zu seiner Linken und Rechten also hatte René d’Anjou
Kardinal Cesarini und Kardinal Niccolò Albergati.

Am 24. April 1434 fällte Kaiser Sigismund mit der
Zustimmung der Reichsfürsten sein Urteil in der lothringischen

Erbangelegenheit. René d’Anjou, der faktische
Besitzer von Lothringen, wird offiziell im Namen seiner
Frau mit diesem Land belehnt. Lassen wir unseren
venezianischen Chronisten zuWort kommen:

«Am 24. April liess sich der Kaiser auf dem Domplatz zu der
gewohnten Richtstätte führen, welche prächtiger als sonst hergerichtet

war, indem sein Sitz mit schönen Vorhängen drapiert war.
Als der Kaiser seinen Stuhl bestiegen hatte, wurde er bekleidet
nach der Sitte, und ebenso der Herzog von Brandenburg. In
diesem Augenblick kam der Herzog von Bari mit einem grossen
Gefolge von Prälaten und Rittern, lauter Franzosen, und zwei

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



Fahnen, von denen die eine ganz roth, die andere ganz gelb war,
und mit einer weissen Fahne, und alle anderen hatten jeder ein
rothes Fähnchen in der Hand. Wie er zu dem Richterstuhl
gelangt war, stieg er mit seinem ganzen Gefolge vom Pferd und
kniete vor dem Kaiser nieder, und der Kaiser hielt eine schöne
Rede, damit schliessend, dass der Herzog schwören sollte, treu
gegen das heilige Reich und ein Schützer der Waisen zu sein. Als
er dies geschworen hatte, ergriff der Kaiser ein blosses Schwert
und gab ihm dasselbe in die Hand und belehnte ihn mit dem
besagten Land. Wie dies geschehen war, legte der Kaiser seine
kaiserlichen Gewänder ab, und in diesem Augenblick wurden
alle jene Fähnchen zerrissen, und der Kaiser, um dem Herzog
grössere Ehre zu erweisen, schlug 23 Ritter, unter diesen war der
Sohn des grossen Grafen von Ungarn. Nachdem dies geschehen
war, liess sich der Kaiser nach Hause tragen.»23

Sigismund verliess die Stadt Basel und das Konzil am
13. Mai 1434, René d’Anjou kehrte als vom Kaiser
eingesetzter

86

Herzog von Lothringen im Triumph nach Nancy
zurück.

Der Basler «Heilspiegelaltar»

Der vermeintliche Basler Heilspiegelaltar, oder was von
ihm bis heute erhalten geblieben ist, erweist sich als ein
kunsthistorischer «Dauerbrenner» obwohl doch eigentlich

alles gesagt zu sein scheint. Die festgesetzte Meinung
von einem bedeutenden und in seiner Art einmaligen
Flügelaltar lässt eine seriöse Beschäftigung mit den
einzelnen Bildern kaum mehr zu; die ikonographische Analyse

und die kritische stilistische Beurteilung der einzelnen

Tafeln haben nicht stattgefunden.
Dass die Entstehung dieser Bilder im Umfeld des in

Basel tagenden Konzils anzuberaumen ist, soll hier nicht
in Frage gestellt werden. Welches allerdings die
Umstände waren, die zur Schaffung dieses Werkes den
Ausschlag gegeben haben, soll in den folgenden Kapiteln
nach Möglichkeit zu klären versucht werden. Zunächst
sei ein Blick auf die einzigartige Forschungsgeschichte
geworfen.

In die ersten Konzilsjahre, als die Stadt Basel
Gastgeberin der damaligen internationalen Gesellschaft war,
nicht nur der bedeutenden Kirchenmänner und weltlichen

Fürsten, sondern auch der Vertreter der italienischen

Bankhäuser, der bildenden Künstler und Literaten,
fällt die Tätigkeit des Malers Konrad Witz. Der
sogenannte Heilspiegelaltar ist ein beredtes Zeugnis dieser
bewegten Zeit, was bisher in der Forschung weitgehend
unbeachtet blieb.

Die in die Rheinstadt berufene Kirchenversammlung
stand im Zeichen der Reform. Der Präsident, der noch
junge, gewandte Kardinal Giuliano Cesarini, Abkömmling

einer römischen Aristokratenfamilie, nahm seinen
Wohnsitz im Augustiner-Chorherrenstift St. Leonhard.
Dessen Propst, Johannes Offlatter, bekundete zwar wenig
Interesse am Konzilsgeschehen, was ihn aber nicht daran
hinderte, die Räumlichkeiten des Stiftes den Konzils¬

vätern für ihre Beratungen zur Verfügung zu stellen. Was
lag also für die Witz-Forschung näher, als in den
Heilspiegelbildern Teile eines Flügelaltares zu sehen, der
anlässlich des Konzils vom Stift St. Leonhard in Auftrag
gegeben wurde.24 Diese Hypothese wurde gestützt, als Hans
Rott im Jahr 1936 einen Text von 1450 veröffentlichte.25

Otto Fischer brachte zwei Jahre später diese Quelle in
seiner Publikation von 1938 sogleich mit Konrad Witz
und seinem Basler Heilspiegelaltar in Verbindung.26 In
der besagten Urkunde wird ein Streit zwischen dem
damaligen Propst des Basler Augustiner-Chorherrenstiftes

St.Leonhard und dem Berner Münsterbaumeister
Matthäus Ensinger festgehalten. Ausgangspunkt war der
Passus «von der altar tafelen wegen, die der selbe meister
Matheus vor etlichen ziten dem benanten gotshus zu sant
Lienhart zu kouffende geben» Matthäus Ensinger hatte
nicht die vollständige Summe dafür erhalten. «Der obgenant

herr, der probst, noch zweyhundert gulden dar an
schuldig bliben.» «Da die tafel weren bresthaftig worden,
in massen dz die nit die werschaft tete, als meister
Matheus im ersten kouf versprochen hatte, so werent
ouch noch etliche bilder dar in ze mache» sah der Propst
keine Veranlassung, die von Matthäus Ensinger geforderte

Summe vollständig zu begleichen. Zwei ehrbare
Bürger wurden mit der Schlichtung dieser leidigen
Angelegenheit betraut. «Etliche werkleute von schnetzern und
molern» sollten die vom Propst beanstandeten Mängel
beurteilen. Man einigte sich dahingehend, dass Matthäus
Ensinger noch hundert Gulden erhalten solle, die anderen

hundert «aber gantz hin und abe sin für die gebresten
derselben tafeln und das, so noch daran zu machende
gewesen ist» In diesem Quellentext sahen später auch
Luc Mojon und Albert Châtelet die Bestätigung, dass das
Stift St. Leonhard den Auftrag zur Schaffung des
Heilspiegelaltares an Konrad Witz und seinen Landsmann
Matthäus Ensinger erteilte, wobei letzterer für das
Gehäuse und die Skulpturen im Mittelschrein gezeichnet
haben soll.27

Die Ikonographie der Innenseite des vermeintlichen
Altares vermittelt den Eindruck des Zufälligen. Auf den
ersten Blick ist kein Zusammenhang zwischen den
Bildern erkennbar. Ergänzungsvorschläge drängten sich
geradezu auf, zumal die These, es handle sich um Teile
eines in den Reformationswirren zerstörten Flügelaltars,
nie in Zweifel gezogen wurde.

Es war vor allem Hans Wendland, der in seinen
Gemäldestudien zu Konrad Witz einen ersten Rekonstruktionsversuch

des Heilspiegelaltares vorlegte, der in der Folge
als Anhaltspunkt für die zahlreichen weiteren dienen
sollte.28 Wendland geht von einem Flügelaltar aus. Da
dieser aber nur bruchstückhaft erhalten geblieben ist,
lässt sich keine verbindliche Aussage machen. Die einzelnen

Bilder mit den dem Speculum entnommenen Szenen
sind vor goldenem Hintergrund gemalt und bilden die
Festtagsseite des Altares. Für Wendland bietet sich bei
geöffneten Flügeln das folgende Aussehen:

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



wissen, da Schnitzaltäre, wie er begründet, am Oberrhein
wenig bekannt waren.31 Ohne zwar den Wendland’schen
Rekonstruktionsversuch in Frage zu stellen, versucht
Daniel Burckhardt-Werthemann in einem sehr viel später
erschienenen Artikel eine inhaltliche Erklärung zu geben,
die sich erstmals vor allem auf das Konzilsgeschehen
bezieht, nämlich die angestrebte Einheit zwischen Westund

Ostkirche.32 Marianne Barrucand hingegen will eine
Absage an den Konziliarismus und eine Stärkung des
Papsttums ausmachen.33 Die sich zur Tatsache verdichtete
Idee eines von Konrad Witz geschaffenen Heilspiegelaltares

hat in jüngerer Zeit für erneute Rekonstruktionsversuche

gesorgt. Anlass dazu bieten für Albert Châtelet
die festgestellten Unstimmigkeiten in den Massen der
einzelnen Tafeln, die eine Anordnung in der von Wendland

getroffenen Rekonstruktion nicht mehr zwingend
verlangen.34 Um die von ihm festgestellten Mängel in
der Gesamtkomposition zu beheben, führt er ein drittes
Register ein, welches auf der Werktagsseite der
Verkündigungsszene vorbehalten ist. In der mittleren Reihe
stehen die beiden typologischen Frauenfiguren Ecclesia und
Synagoge, die leeren Flächen dazwischen sollen die beiden

grossen Propheten Jesaja und Jeremia ausgefüllt
haben. Die unterste Reihe ist vier männlichen Heiligenfiguren

vorbehalten, nämlich Augustinus und Bartholomäus,

ergänzt durch den Stiftspatron Leonhard und
durch Theobald, war doch das Stift seit 1369 im Besitz
einer Reliquie dieses besagten Heiligen. Für den geöffneten

Flügelaltar hat diese neue Rekonstruktion zur Folge,
dass die beiden Tafeln mit Caesar und Antipater sowie
Abraham und Melchisedek ebenfalls im oberen Register
angelegt sind. Daraus ergibt sich für Albert Châtelet auf
der Festtagsseite die Situation von drei fehlenden
Bildern, die er ergänzen muss. Er löst das Problem, indem er
in der mittleren Reihe eine Marienikonographie einführt.
Die beiden Bilder mit Esther und Ahasver sowie mit
Salomon und der Königin von Saba werden ergänzt mit
der Darstellung von König Salomon und seiner Mutter
Bathseba als Anspielung auf die Marienkrönung sowie
mit König David und Abigail als Fürbitte Mariens für die
Menschheit, oder aber der Szene mit der Frau von
Thecua, die bei König David für Absalon eintritt.

Albert Châtelets neue Version des Heilspiegelaltares
gibt Michael Schauder den Anstoss zur erneuten
Fragestellung nach dem ursprünglichen Aussehen.35 Der Autor
kehrt wieder zum Zweiregister-Schema zurück, sowie es

erstmals von Hans Wendland vorgeschlagen wurde, und
er übernimmt von ihm auch die Anordnung der einzelnen
Tafeln. Allerdings ergänzt Schauder die beiden fehlenden
Heiligenfiguren in der unteren Reihe der Werktagsseite
durch den Stiftspatron Leonhard und den mit Basel
besonders verbundenen Kaiser Heinrich II. Auch die
Anordnung der Bilder auf der Innenseite der Flügel
folgen dem Wendland’schen Schema, auch Schauder
ergänzt aus ikonographischen Überlegungen das leere Bild
neben Augustus mit dessen Gefolge. Werktagsseite und

87

Auf dem linken Innenflügel befanden sich in der oberen

Reihe die Bilder mit den sitzenden Figuren Antipater
vor Caesar sowie Esther und Ahasverus. In den Bildern
darunter stehen die handelnden Personen, Augustus mit
der tiburtinischen Sibylle und das – von Wendland kühn
ergänzte – Gefolge des römischen Kaisers. Analog dazu
waren auf dem rechten Innenflügel in der oberen Reihe
der sitzende Melchisedek mit dem knienden Abraham
angebracht, daneben Salomon und die Königin von Saba.
Darunter bewegen sich die beiden Helden Sabobay und
Benaja auf König David und den vor dem Herrscher das
Knie beugenden Abisay zu. Auf der Werktagsseite fanden
sich in der oberen Reihe, von links nach rechts gelesen:
Ecclesia, der Verkündigungsengel, Maria nicht mehr
erhalten), Synagoge. In der unteren Reihe waren
dargestellt von links nach rechts: Augustinus, die fehlende
Tafel wird von Wendland mit dem Patron des Stiftes, dem
hl. Leonhard, ergänzt, der hl. Bartholomäus und der
hl.Christophorus.

Da das ikonographische Programm der Festtagsseite
auf dem Text des Speculum beruht, ist es für Wendland
folgerichtig, die christologischen Antitypen zu den
Präfigurationen im verlorenen Mittelschrein anzuordnen. Er
stellt sich zwei nebeneinander angeordnete Darstellungen
in zwei Registern vor. In der oberen Reihe befinden sich
Christus und Maria, die bei Gottvater Fürbitte einlegen
sowie die Abendmahlsszene, darunter sind die Geburt
Christi und die Anbetung der Könige zu sehen.

Der Flügelaltar beruht auf der Idee der typologischen
Zuordnung von mehreren Flügelbildern zu einem zentralen

Mittelfeld. Die Flügelinnenseiten stellen die
Präfigurationen dar, also Typen aus dem Alten Testament und
der profanen antiken Geschichte, deren Sinn es ist, auf
das entsprechende Heilsgeschehen im Neuen Testament
hinzuweisen, das den Antitypus verkörpert. Doch hier
setzen die Schwierigkeiten ein, und dessen war sich
Wendland durchaus bewusst. Die Präfigurationen sind
nämlich vier verschiedenen Kapiteln des Speculum
entnommen, was Wendland dazu zwingt, im Mittelfeld vier
entsprechende Antitypen zu rekonstruieren.29 Doch ein
derart gestaltetes Mittelfeld eines Altarretabels macht
wenig Sinn. Joseph Gantner macht in seinen Studien zum
Heilspiegelaltar auf dieses Problem aufmerksam. Die
beiden Festtagsflügel von je vier Bildern umschliessen das
zentrale Mittelfeld, dessen Inhalt, gemäss Gantner, nicht
bekannt ist. Doch analog zu den auf zwei Bildern
verteilten Szenen mit König David und seinen drei Helden
könnte in der Durchführung des Speculum-Gedankens
die Anbetung der drei Könige, ebenfalls auf zwei Tafeln
verteilt, im Mittelfeld dargestellt gewesen sein. Damit
wäre aber erst ein Viertel des ganzen Mittelfeldes gefüllt,
so dass noch drei weitere grosse Szenen im Mittelfeld
anzunehmen wären.30

Paul Leonhard Ganz übernimmt die von Wendland
erstmals vorgegebene Rekonstruktion, nur will er den
fehlenden Mittelteil durch ein gemaltes Altarblatt ersetzt

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



Festtagsseite konzentrieren sich, so der Autor, nach der
Mitte hin, die in dem heute verlorenen Mittelschrein
gebildet war. Die vier Bilder der rechten Innenseite, nämlich

88

Melchisedek als Rex et Sacerdos, David als Rex et
propheta sowie Salomon als Rex Justus spielen gemäss
Michael Schauder auf das Königtum Christi an, auf die
Maiestas Domini. Daraus ergibt sich für den Autor die
Konsequenz, dass der endzeitliche Christus der Maiestas
Domini, in der auch das Richterthema angesprochen
wird, die Mitte des nicht mehr erhaltenen Schreines
bildet. Anspielend auf die Figuren von Ecclesia und
Synagoge auf den Aussenseiten und Melchisedek auf der
Innenseite, plädiert Michael Schauder für einen thronenden

Christus zwischen Kelch und Hostie auf der einen
Seite und auf der anderen die mosaischen Gesetzestafeln.
Er will somit eine gedankliche Verbindung zwischen
Gericht und Eucharistie sehen, wobei dem
liturgischsakramentalen Charakter besonders Gewicht verliehen
wird. Die Eucharistie, als Erfüllung der alttestamentlichen

Prophezeiungen, steht für das ganze Neue Testament.

Im Hinblick auf den Aufstellungsort im Chor der
St.Leonhardskirche entwirft Michael Schauder die These
von drei verschieden hohen Tabernakeltürmen als
Bekrönung des Altares. Der geöffnete Altar wird somit zu

einer überdimensionierten Turmmonstranz, Ausdruck des
eucharistischen Gedankens.

Die Heilspiegelaltäre

Eine Frage steht im Vordergrund, die im Zusammenhang
mit dem Basler Altar nie gestellt wurde. Wie lässt sich
seine Ikonographie begründen? Gleichzeitige, vergleichbare

Flügelaltäre gibt es nicht. Die Bildtypologie des
Heilspiegels war im 15. Jahrhundert Allgemeingut der
gebildeten Schicht. Sie war ein probates Mittel, theologische

Aussagen und Zusammenhänge greifbar und
verständlich darzustellen, was die blosse verbale Abhandlung

nicht immer vermochte. Diese Aufgabe hatten schon
die Stundenbücher übernommen, eindrücklich zu sehen
im Turin-Mailänder Stundenbuch, wo die Einteilung der
Bildseite sich wie eine Vorstufe des Flügelaltares
ausnimmt.36 Gegenüber der alten systematischen Anordnung
in den Speculum-Handschriften erfolgte nun der Bruch in
den sachlichen und formalen Proportionen.37 Der
dominierenden neutestamentlichen Hauptszene werden die
Präfigurationen in den Initialen und im Bas-de-page
untergeordnet. Anschaulich wird diese neue
Darstellungsweise auf Folio 13 verso des besagten Stundenbuchs
vermittelt. Das Hauptbild mit der Anbetung der drei
Weisen ergänzen die beiden kleineren Darstellungen mit
den drei Königen beim Erblicken des Sterns von Bethlehem

und dem Besuch der Königin von Saba bei König
Salomon. Oder das zentrale Thema des Kommunionempfanges

auf Folio 47 verso, alttestamentlich belegt im
Bas-de-page durch die Mannalese in der Wüste und die

Begegnung von Abraham und Melchisedek. Der Priesterkönig

von Salem geht dem siegreichen Abraham mit Brot
und Wein entgegen, zwischen den beiden Figuren steht
der Altar als Anspielung auf das Messopfer.

Die in den Stundenbüchern bewusste Akzentuierung
des Antityps, also des neutestamentlichen Heilsgeschehens

gegenüber den alttestamentlichen Präfigurationen,
greift auch auf die Flügelaltäre über. Die führenden
Künstler auf diesem Gebiet sind die flämischen Meister
Jan van Eyck, Rogier van der Weyden und Dirk Bouts. Im
Marienaltar Jan van Eycks für Ypern um 1440) flankieren

zwei Flügel das zentrale Mittelbild der Maria mit
Kind und Stifter. Die Ikonographie der Innenseiten mit
dem brennenden Dornbusch, dem Vlies des Gedeon, der
«porta clausa» des Ezechiel und Aarons Zweig gehen auf
das Speculum zurück. Auch van der Weyden orientiert
sich in seinem Bladelin-Altar 1440–50) am Heilspiegel,
wenn er das zentrale Epiphaniebild mit Kaiser Augustus
und der Sibylle und der Vision der Magier einrahmt.38

Dirk Bouts führte im Auftrag der Sakramentsbruderschaft

von Löwen in den Jahren 1464–1468 einen Flügelaltar

aus, dessen ikonographisches Thema – dem Auftraggeber

entsprechend – dem Abendmahl gewidmet ist.39

Dabei schuf der Künstler nicht nur einen Altar, der den
religiösen Bedürfnissen dieser Bruderschaft zu genügen
hatte, sein Werk sollte wegweisenden Charakter für die
weitere Entwicklung der vorreformatorischen
Abendmahlsaltäre haben. Der Flügelaltar von Dirk Bouts ist der
früheste Abendmahlsaltar – nicht nur für die Niederlande
– mit der zentralen Sakramentseinsetzung durch Christus.
Die Innenseiten stellen das Geschehen in den
typologischen Zusammenhang, der Altar präsentiert sich dem
Betrachter als Heilspiegelaltar. Christus sitzt mit den
zwölf Aposteln am Tisch, erhebt die segnende Rechte,
hält mit der Linken die Hostie über dem Kelch, vor ihm
steht die Schale für das Passahlamm. Die vier
alttestamentlichen Präfigurationen sind auf den Flügeln
angeordnet: Melchisedek geht Abraham entgegen und reicht
ihm Brot und Wein, die Juden feiern das Passahmahl und
die Mannalese in der Wüste. Das vierte Bild zeigt die
wunderbare Speisung des Elia in der Wüste 1 Kön. 19,
4–8), eine Szene, welche nicht zu den im Speculum
verwendeten Typen gehört. Dieser Szene wohnt nicht sosehr
der Charakter der Präfiguration inne, sie setzt den
Akzent vielmehr auf die Stärkung durch den Genuss
dieser Speise in Bezug auf das Abendmahl und auf die
Wirkung des Sakramentes.

Die Basler Heilspiegel-Bilder, ein Altar?

Die angestellten Vergleiche drängen erneut die Frage auf,
ob es sich beim Basler Heilspiegelaltar tatsächlich um
einen Flügelaltar handelt, dessen erhaltene Tafelbilder
wie durch ein Wunder den reformatorischen Bildersturm
überlebt haben. Die dargestellten Präfigurationen tragen

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



89

wenig bei zu einer einheitlichen Ikonographie, wie sie um
1430 zu erwarten ist. Daran ändern auch die immer
wieder in die Diskussion eingebrachten Ergänzungsvorschläge

nichts, welche dem Flügelaltar irreale
Grössenverhältnisse verleihen würden. Betrachtet man unbelastet
davon die einzelnen Bilder für sich, was in der Forschung
nie geschehen ist, lässt sich die Frage beantworten.

Melchisedek

Dabei spielt die Darstellung der Begegnung von Abraham

und Melchisedek die zentrale Rolle Abb. 1). Im
1. Buch Moses, der Genesis, ist in Kapitel 14, Vers 18ff.
von Melchisedek die Rede. Er war König von Salem und
Priester des Höchsten Gottes. Er ging dem siegreich aus

Melchisedek. In Kapitel 7 des Hebräerbriefes wird die
Parallele Christus-Melchisedek so weit gezogen, dass
Melchisedek ein vollkommenes Vorbild Christi darstellt.
Christus ist der allein würdige Hohepriester nach der
Ordnung des Melchisedek. Der Kirchenvater Augustinus
bringt das Opfer des Melchisedek mit dem Messopfer in
Verbindung. Die Hinweise auf die Opfer von Abraham
und Melchisedek sind fester Bestandteil des Messkanons.
Die theologische Bedeutung des Priesterkönigs Melchisedek

hat eine verbindliche, durch die Jahrhunderte
unverändert festgehaltene Ikonographie geschaffen: Melchisedek

geht auf Abraham zu und reicht ihm Brot und
Wein oder aber Melchisedek als Priester feiert das Messopfer

am Altar, besonders eindrücklich dargestellt am
Klosterneuburger Altar des Nikolaus von Verdun.40 Um
sein Priestertum zu veranschaulichen, trägt Melchisedek
liturgische Gewänder, auf dem Haupt die Mitra, auch die
Krone als Anspielung auf seine Königswürde ist möglich,
oder den Hut des alttestamentlichen Hohepriesters.

Das Basler Melchisedekbild lässt sich dieser
festgeschriebenen Ikonographie nicht zuordnen, das Bild ist
im wahrsten Sinn des Wortes einmalig. Melchisedek sitzt
breitbeinig auf einer Bank, bekleidet mit einem dunkelroten,

von oben bis unten zugeknöpften Gewand. Ein
dichter schwarzer Bart umrahmt das Gesicht, und auf
dem Haupt trägt er einen grünen, sich nach oben leicht
verbreiternden zylinderförmigen Hut mit Perlenverzierungen.

Mit seiner linken Hand hält er den Fuss eines
einfachen Kelches, der mit einem Teller oder sollte es

eine Patene sein?) zugedeckt ist, und auf diesem liegt ein
angeschnittener Laib Brot. Seine rechte Hand weist zum
jungen Abraham. Dieser beugt in voller Rüstung vor dem
König das Knie und öffnet die Hände, um die Gaben in
Empfang zu nehmen. Über beiden Figuren sind die
Namen in den Goldhintergrund eingelassen: «Mechisedek

rex» und «Abraham» Diese einmalige, profane Mel-chisedek-

Ikonographie enthält eine klare Botschaft. Dem
König von Salem und Priester des höchsten Gottes ist das
Priestertum aberkannt. Seine Funktion ist allein auf
die eines Königs beschränkt und in dieser Eigenschaft
empfängt er Abraham sitzend, der vor ihm, dem Herrscher

von Salem, das Knie beugt. Die der theologischen
Bedeutung Melchisedeks – im Kontext des Speculum die
Präfiguration des Abendmahles – in keiner Weise gerecht
werdende Ikonographie dürfte einen ganz bestimmten
Grund haben: möglicherweise die hussitische Häresie.
Der Stein des Anstosses für die römische Amtskirche war
ja die von Jan Hus geforderte Gewährung des Laienkelchs

beim Abendmahl. Ein Priester aber, der den
Laienkelch gewährte, handelte häretisch und war kein
rechtsgültiger Priester mehr. Für alle sichtbar wurde der
der Irrlehre überführte Jan Hus vor dem Feuertod seiner
Priesterwürde entledigt, indem man ihm vor versammelter

Konzilsgesellschaft im Konstanzer Münster die
liturgischen Gewänder abnahm, seine gesalbten Hände
zerkratzte und die Tonsur zerschnitt, um ihm die papierene

Abb. 1 Abraham und Melchisedek, von Konrad Witz, um 1435.
Tempera auf Holz, 85 69 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.

der Schlacht heimkehrenden Abraham entgegen,
überreichte ihm Brot und Wein und segnete ihn. Von diesem
ersten Priesterkönig spricht König David in Psalm 110
111), 4, wenn er in prophetischer Weise auf den Messias

hinweist, der aus seinem Haus hervorgehen und zum
Priesterkönig erhöht werden wird, nach der Ordnung des

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



Häretikermütze aufzusetzen. Die Aussage der Melchi-sedek-

90

Tafel scheint klar: Die Priester in der Nachfolge
des Jan Hus sind für die römische Kirche der Irrlehre
verfallen, und ihre sakralen Handlungen haben keine
Gültigkeit. Als am 4. Januar 1433 der bärtige Prokop mit
seiner böhmischen Delegation in Basel eintraf, hält der
Konzilschronist ausdrücklich fest, er habe als Anführer
und Priester keine Tonsur gehabt, und er habe die Messe
nach eigenem Ritus gefeiert. Den Aussenstehenden wurde
kein Zutritt erlaubt.41 In der einmaligen Ikonographie des
Basler Melchisedek wird dieser böhmischen Irrlehre bildlich

Ausdruck verliehen. Dieser Melchisedek steht nicht
für die Präfiguration des Abendmahles nach gültigem
kirchlichem Verständnis. Als Deutung der Szene sei
vorgeschlagen: Der Anführer der böhmischen Delegation in
Basel, der hussitische Priester Prokop, im Bild in der
Rolle des sitzenden Melchisedek, reicht einem seiner
Getreuen, im Bild in der Rolle des Abraham, das Abendmahl

in Form von Brot undWein im Kelch.
Es spricht unseres Erachtens deshalb auch einiges

dafür, dass in dieser alttestamentlichen Figur
porträtähnliche Züge des Prokop gesehen werden dürfen. Der
Bart des böhmischen Anführers findet in der Konzilschronik

besondere Erwähnung.42 Der grüne, zerknitterte
Hut mit der sichtbaren Naht könnte als Anspielung auf
den Hus`schen Häretikerhut aus zusammengeklebtem
Papier gelten. Die Perlenverzierung spielt versteckt auf
das Königtum des Melchisedek an. Als Deutung der
Szene sei vorgeschlagen: Der Anführer der Böhmen, im
Bild in der Rolle des Melchisedek, reicht einem seiner
Getreuen das Abendmahl.

Antipater vor Caesar

Diese Melchisedek-Ikonographie kam als Präfiguration
für das Abendmahl für einen Flügelaltar nicht in Frage.
Die Irrlehre verlangte aber nach einer ebenfalls bildlich
dargestellten Antwort. Kein Geringerer als der
Konzilspräsident selbst, Kardinallegat Giuliano Cesarini, zog als
Feldherr von Papst Martin V. mit seinem Kreuzzugsheer
gegen die aufständischen, die Einheit der Kirche und des
Reiches bedrohenden Böhmen ins Feld. Die demütigenden

Niederlagen auf dem Schlachtfeld haben Giuliano
Cesarini klar vor Augen geführt, dass die Hussiten kriegerisch

nicht zu besiegen waren und nur Verhandlungen zu

einer Lösung führen und das drohende Schisma abwenden

konnten. Die «reductio Bohemorum» die Rückführung

der Böhmen in den Schoss der Kirche erklärte der
Kardinal zum dringenden Anliegen des Basler Konzils.43

Seinen Krieg gegen die hussitische Irrlehre lässt er für die
Nachwelt in einem Tafelbild festhalten. Das Speculum
dient wiederum als ikonographische Quelle, die Begegnung

von Caesar und Antipater, eine Geschichte aus der
römischen Antike, spielt in verschlüsselter Form auf den
Papst und Giuliano Cesarini an Abb. 2). Der junge römi¬

sche Feldherr Antipater in seinem an das Gewand eines
Kardinals erinnernden, roten, ganz mit Pelz gefütterten
Mantel steht für den Konzilspräsidenten. Er zeigt dem
Papst auf dem Thron, im Bild zwar als Julius Caesar
bezeichnet, aber mit einem tiaraförmigen Hut auf dem
Haupt, seine verwundete Brust. Giuliano Cesarini bringt
so seine Treue zu Papst und Kirche zum Ausdruck, die er
mit denWaffen verteidigte.

Abb. 2 Antipater vor Caesar, von Konrad Witz, um 1435.
Tempera auf Holz, 86,2 70 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.

Zwei Erzählungen aus dem Text des Speculum humanae

salvationis dienten also dazu, in einer verschlüsselten
Form, unterstützt durch eine ausgeklügelte Ikonographie,
dem gebildeten Zeitgenossen eine aktuelle politische
Botschaft im Bild zu vermitteln, die über ihre Zeit hinaus
Gültigkeit beansprucht.

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

Augustus und die Sibylle von Tibur

So überrascht es nicht mehr zu sehen, dass auch das Bild
in Dijon mit der Darstellung von Kaiser Augustus und
der Sibylle von Tibur nicht der sonst verbindlichen Iko-



91

nographie folgt Abb. 3). Der junge Herrscher ist zwar
prachtvoll gekleidet in seinem langen, aus dem edlen
roten Stoff mit Goldfäden gefertigten Mantel mit dem
kostbaren Pelz gemäss der Mode der ersten Hälfte des
15. Jahrhunderts. Über dem leicht exzentrisch wirkenden
Hut trägt er, seinem Stand entsprechend, die goldene

David – Kaiser Sigismund

Eine weitere Hypothese sei geäussert: In der Gestalt des
alttestamentlichen Herrschers David hat sich der am
Basler Konzil anwesende Kaiser Sigismund selbst darstellen

lassen Abb. 4, 5).

Krone mit dem Perlenschmuck auf den einzelnen Zacken.
Er hebt seinen Blick gegen den Himmel, wohin ihn die
Hand der Sibylle von Tibur, auch sie standesgemäss
gekleidet, führt. Aber die Erscheinung selbst, die junge
Frau mit ihrem Söhnchen in einem Strahlenkranz, ist auf
der Tafel nicht dargestellt. Doch gerade darin liegt ja der
Sinn der Erzählung.44 Die Frage nach der Absicht drängt
sich auf, denn so besehen machen die beiden Figuren
wenig Sinn. Das formvollendete Bild lässt nicht darauf
schliessen, dem Künstler sei ein ikonographischer Fehler
unterlaufen. Eine Antwort auf diese Frage kann nur im
Zusammenhang der möglichen Auftraggeber der
Heilspiegelbilder gegeben werden.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010

Die Ähnlichkeit mit dem früher Pisanello zugeschriebenen,

nach den neuesten Forschungen aber vermutlich
von einem Buchmaler einer böhmischern Werkstatt
gemalten Porträt ist evident; die grossen, ausdrucksvollen
Augen und die Augenbrauen, die in die lange, leicht
gebogene Nase münden, fallen auf.45 Der Mund ist leicht
geöffnet und lässt die Zähne sichtbar werden. Mit akribischer

Sorgfalt wird auf beiden Porträts der Bart gemalt,
der es bekanntlich den Zeitgenossen angetan hat und
sogar bei Enea Silvio Piccolomini Erwähnung findet.46

Sigismund trägt seinen unverwechselbaren Pelzhut mit
dem kostbaren Perlenschmuck, wie ihn auch Andrea
Gattaro in seinem Konzilstagebuch beschreibt: «Con un

Abb. 3 Augustus und die Sibylle, von Konrad Witz, um 1434/35.
Tempera auf Holz, 101,5 81 5 cm. Dijon, Musée des Beaux-
Arts.

Abb. 4 König David und Abysai, von Konrad Witz, um 1434/35.
Tempera auf Holz, 102 81,5 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.



capelo in testa et sopra el capelo una zoglia de perle
bellissime.»47

Gekleidet in ein weit geschnittenes Gewand aus
karminrotem,

92

mit Granatapfelmuster verziertem Stoff und
mit Gold, Edelsteinen und Perlen reich besetzt, steht
David in majestätischer Haltung vor einem mit grünem

Sigismund sich mit König David gleichsetzt, ist weniger
dem Heilspiegel verpflichtet, als vielmehr dem Kaisertum.

Seit Karl dem Grossen, dem Begründer des
mittelalterlichen Imperiums, lässt sich der Herrscher als «novus
David» betiteln. Der alttestamentliche König, Gründer
des einen Reiches Israel, wurde idealisiert und zum Mass-

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

Stoff drapierten Thron, die rechte Hand zum Segensgestus

erhoben. Er empfängt die drei Helden in den
eleganten Rüstungen und den goldbestickten Waffenröcken.
In wunderbar gearbeiteten goldenen Deckelpokalen und
in einem Noppenglas bringen sie ihrem König das
begehrte Wasser aus der Zisterne von Bethlehem. Abysai,
wie ihn die Inschrift nennt, beugt als erster vor dem
Herrscher das Knie, Sabobay und Benaja, so die im Bild
festgehaltenen Namen, gehen auf ihren König zu Abb. 6).

Kaiser Sigismund wird auf diesem Tafelbild als König
David dargestellt. Die Ikonographie nimmt Bezug auf die
Geschichte von David mit seinen drei Helden, wie sie im
2. Buch Samuel, Kap. 23, 13–18, festgehalten ist. Dass

stab für alle folgenden Könige – und Kaiser – gesetzt. Der
Messias stammt aus dem Hause David, und er erscheint
als «David redivivus».48 Im christlich-abendländischen
Reich ist Christus der Weltenherrscher, er hat sich durch
seine Erlösungstat die Herrschaftsrechte über die Welt
gesichert, die sich dem von ihm eingesetzten Imperium,
dem heiligen römischen Reich unterwerfen sollte. Das
Reich bildet eine religiöse und politische Einheit von
universaler, heilsgeschichtlicher Bedeutung. Es hat
immerwährenden Bestand, der Kaiser steht ihm als Statthalter
Christi auf Erden vor. Sichtbarer Ausdruck dieser Idee ist
einerseits das Krönungszeremoniell, andererseits, und für
den mittelalterlichen Menschen anschaulich, die Reichs-

Abb. 5 Kaiser Sigismund, unbekannter Meister, um 1432(?).
Tempera auf Pergament, auf Holz aufgezogen, 64 49 cm. Wien,
Kunsthistorisches Museum.

Abb. 6 Sabobay und Benaja, von Konrad Witz, um 1435.
Tempera auf Holz, 101,6 81,5 cm. Basel, Öffentliche
Kunstsammlung.



93

krone. Sie verkörpert das Reich und die höchste, von
Gott gewollte weltliche Macht. Die Emailbilder in den
vier kleineren Platten der Krone zeigen neben Christus
als Pantokrator drei Könige des Alten Testaments als
Vorläufer und Garanten der rechtmässigen Herrschaft.
David, Salomon und Ezechias mit dem Propheten Jesaja

symbolisieren die Königstugenden Gerechtigkeit, Weisheit

und Gottvertrauen, die Spruchbänder in ihren
Händen weisen auf die Krönungsliturgie hin.49

Der päpstliche Sekretär Gian Francesco Poggio
Bracciolini schildert in seinem Brief an Niccolò de Nicoli
in Florenz, datiert vom 4. Juni 1433, ausführlich die von
Papst Eugen IV. vollzogene Kaiserkrönung Sigismunds
am Pfingstsonntag, 31. Mai 1433, in St. Peter in Rom.50

Begleitet vom Klerus Roms und von römischen Senatoren

zog Sigismund hoch zu Ross von der Porta Collina
zur Peterskirche, wo ihn der Papst ins Atrium geleitete.
Der römische König küsste dem Papst die Füsse und leistete

den Romzug- und den Krönungseid. Anschliessend
wurde er in der angrenzenden Kirche S. Maria in turribus
unter die Kanoniker von St.Peter aufgenommen und mit
dem Krönungsornat bekleidet. Die eigentliche Zeremonie

begann an einem Nebenaltar der Petersbasilika, wo
Sigismund zuerst gesalbt und ihm daraufhin die Beichte
abgenommen wurde, um anschliessend zum Kuss des
Papstes zugelassen zu werden. Nach Ablauf der
vorgeschriebenen Gesänge und Gebete legte Sigismund Krone,
Schwert, Szepter und Reichsapfel auf den Hauptaltar.
Anschliessend kniete er vor dem Papst nieder; dieser
setzte ihm zuerst ein rotes Barett und darüber eine
einfache weisse Mitra auf, krönte ihn dann mit der Krone
und legte das Szepter in die linke und den Reichsapfel in
die rechte Hand. Nach verschiedenen Litaneien reichte
Eugen IV. dem Kaiser das Schwert, der daraufhin erneut
die Füsse des Papstes küsste. Danach entledigte sich der
Kaiser der Krone und des Mantels, um dem Papst bei der
Messe als Subdiakon zu assistieren. Nach dem Segen und
dem Verlassen der Petersbasilika half der Kaiser dem
Papst auf ein Maultier, der Kaiser ging zu Fuss zur
Engelsburg. Das römische Volk brachte ihm dabei seine
Huldigung dar.

Im bereits mehrfach zitierten Tagebuch schildert
Andrea Gattaro lebendig das öffentliche Auftreten des
Kaisers in Basel während seiner Anwesenheit am Konzil.
Man fühlt sich an die Krönungszeremonie erinnert:

«Donnerstag, den 29. Oktober kam der Kaiser auf den Domplatz
und stieg auf einen hohen und prächtigen Stuhl, den die
Gemeinde hatte herrichten lassen, und da legte er die kaiserlichen

Gewänder an, in einem Sessel sitzend, nämlich einen
Mantel von Karmoisin in Gold, und setzte eine Mitra auf das
Haupt mit einer prächtigen Krone, voll Edelsteine. Auf der einen
Seite hatte er den Herzog Wilhelm von Bayern, der einen goldenen

Apfel mit einem goldenen Kreuz darauf in der Hand hielt,
und neben demselben den Grossmarschall mit einem blossen
Schwert in der Hand, auf der andern Seite Herrn Michael
Ongaro, welcher das Szepter hielt.»51

Und wenige Tage später, am 7. November 1433, schreibt
Andrea Gattaro:

«Samstags den 7. November 1433 wurde das ganze Concil in der
Kathedralkirche […]. Und wie sie angelangt waren, bestieg der
Kaiser einen mit Goldstoff ausgeschlagenen Rollstuhl […]. Als
die Messe zu Ende war, legte der Kaiser seine Gewänder ab, und
zog Kopfbinde, Chorhemd und Rock eines Archidiakons, und
einen Chormantel ganz von Goldstoff an, und setzte ein rothes
Barett und darauf eine weisse Mitra nebst einer goldenen Krone
mit Edelsteinen auf das Haupt.»52

Auf anschauliche Weise hält der Seneschall des venezianischen

Gesandten die kaiserliche Erscheinung
Sigismunds fest: der prunkvolle Mantel, das rote Barett,
darüber die weisse Mitra und die goldene Krone mit
den kostbaren Steinen und mit den Insignien Reichsapfel,
Szepter und Schwert. Kaiser Sigismund zeigte sich in
Basel anlässlich seiner öffentlichen Auftritte und in
Ausübung seines Amtes in seinem Krönungsornat. Bei den
Generalversammlungen der Konzilsväter im Münster
bekleidete er sich mit den liturgischen Gewändern. Als
Imperator und Augustus gestaltet er weltliche Politik, als
Statthalter Christi auf Erden ist er der Beschützer und
Verteidiger der Kirche und des Glaubens.

Als von Gott eingesetzter und als gesalbter Herrscher
ist Sigismund wie Karl der Grosse zum «novus David»
zum neuen David geworden. Für Sigismund war die
Beziehung zum Begründer des mittelalterlichen Imperiums

eine ganz unmittelbare, stammte doch die Dynastie
der Luxemburger von den Karolingern ab. Wie kein
Herrscher zuvor hat Sigismunds Vater, Kaiser Karl IV.,
einen beinahe exzentrischen Karlskult betrieben. Johann
von Luxemburg schickte seinen Sohn Wenzel, den späteren

Karl IV., im Knabenalter zur Erziehung an den
französischen Königshof. In diesen entscheidenden Jahren
wurde der junge Luxemburger mit dem in Frankreich
gepflegten Karlskult vertraut, und anlässlich seiner
Firmung in der Abtei Saint-Denis erhielt er den Namen
Karl. Als neuer Karl der Grosse liess er in Prag, in Anlehnung

an das Münster zu Aachen, den Karlshof errichten.
Im monumentalen Stammbaum auf der Burg Karlstein,
dem Aufbewahrungsort der Reichsinsignien, gehört Karl
der Grosse zu den bedeutenden Vorfahren. In dieser
Atmosphäre der Glorifizierung des Reiches und der
kaiserlichen Majestät, der Herrscherfamilie der Luxemburger

sowie der Idee der politischen Theologie und der
theologischen Politik ist Sigismund aufgewachsen. Das
Vorbild seines Vaters, Karls IV., hatte er stets vor Augen,
was auch sein besonderes Selbstverständnis als Princeps
ausdrückt. Eine Versammlung der ganzen Christenheit,
wie sie das Konzil in Basel darstellte, musste Sigismunds
Idee von der Universalität des Kaisertums beflügeln.

Karl IV. hat sich in den Wandmalereien der Marienkapelle

auf Burg Karlstein mehrmals als gekrönter Kaiser

darstellen lassen. Dabei sollte vor allem der vom
Herrscher ins Zentrum gerückte Gedanke des sakralen

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



Charakters des Reiches zur Anschauung gebracht werden.

94

53 Der Kaiser, bekleidet mit dem Herrschermantel
und auf seinem Haupt die weisse Mitra und darüber die
Reichskrone, empfängt vom Dauphin Frankreichs, dem
späteren Charles V., kostbare Reliquien. Allein steht der
Kaiser am Altar, um die ehrwürdigen Reliquien der
Passion Christi in das böhmische Reliquienkreuz einzufügen.
Mit seiner dritten Gemahlin, Anna von Schweidnitz, lässt
sich Karl IV. oberhalb der Eingangstüre zum Oratorium
auf Burg Karlstein darstellen. Programmatisch steht
zwischen den Ehegatten ein kostbares Goldschmiedekreuz.
Karl IV. trug an Weihnachten das Evangelium vor, ein
Ereignis, das auch in den «Grandes Chroniques de
France» im Bild festgehalten wird. Er sah sich dabei in
der Rolle des in den Evangelien erwähnten Kaisers
Augustus. Sein Sohn Sigismund trug an Weihnachten des
Jahres 1433 im Basler Münster ebenfalls das Evangelium
vor.54

Kaiser Karl IV. aus dem Hause Luxemburg lässt sich
auf Burg Karlstein, dem geistigen Zentrum der Macht, im
kaiserlichen Ornat darstellen. Damit verleiht er seiner
Herrscherlegitimität an jenem Ort bildlich Ausdruck, wo
die Reichsinsignien aufbewahrt werden, denn nur wer in
ihrem Besitz ist, hat die imperiale Macht.

Diese Plattform der kaiserlichen Inszenierung blieb
Sigismund verwehrt. Als der Herrscher nach seiner
Kaiserkrönung in Basel eintraf, waren die Voraussetzungen
für die Inbesitznahme des Königreichs Böhmen noch
nicht geschaffen, die eine Rückkehr nach Prag ermöglicht
hätten. Der festliche Einzug in die Hauptstadt Böhmens
erfolgte erst im August 1436. Aber während seines
Aufenthaltes in der Konzilsstadt am Rhein entsteht, gemäss
unserer Hypothese, im Zusammenhang mit den
Heilspiegelbildern ein ganzfiguriges Porträt des Kaisers. In
Anspielung auf seinen Titel «novus David» wird er als
König David dargestellt. Er trägt zwar seinen karmesinroten

Herrschermantel, wie er dies bei seinen öffentlichen

Handlungen zu tun pflegte, doch hat ihn der Maler
offenbar mehr nach seiner Phantasie dargestellt. Für das
Porträt des Herrschers – immer in der Rolle des David –
dürfte dem Künstler das erwähnte Porträt Sigismunds,
heute in Wien, vor Augen gestanden haben. Die beiden
Bildnisse weisen zu grosse Ähnlichkeiten in der Komposition

auf, als dass man in der Basler Werkstatt keine
Kenntnis davon gehabt hätte.

Esther und Ahasver

In der Begegnung von Esther und Ahasverus kommt die
Form der verschlüsselten Aussage, so signifikant für die
Basler Heilspiegelbilder, voll zum Tragen Abb. 7). Die
Darstellung folgt der im alttestamentlichen Buch Esther
erzählten Geschichte. Die Jüdin Esther sitzt in demütiger
Haltung neben dem Perserkönig. Zum Zeichen der ihr
gewährten Huld neigt dieser das Szepter zu ihr. Sie hat

um eine Begegnung mit dem Herrscher nachgesucht, um
für ihr von der Vernichtung bedrohtes Volk Fürbitte
einzulegen. In der erweiterten Fassung des Speculumtextes
gehört diese biblische Geschichte zum allgemeinen Kapitel

der Fürbitten.
Das Bild unterscheidet sich von den übrigen. In der

ausgeklügelten Ikonographie der Basler Heilspiegelbilder
wird die Bildaussage ganz auf die Figur von König David

Abb. 7 Esther und Ahasverus, von Konrad Witz, um 1434/35.
Tempera auf Holz, 85 79,5 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.

– oder eben Kaiser Sigismund ausgerichtet. Ahasver trägt
als orientalischer Herrscher einen Mantel nach dem Vorbild

desjenigen von David, karminrot, mit Gold und
Edelsteinen verziert; darunter trägt er ebenfalls das schwarze,
langarmige Untergewand. Bei der Kopfbedeckung werden

alle Register der ikonographischen Spitzfindigkeit
gezogen. Nicht die Krone trägt der Perserkönig auf
seinem Haupt, auch nicht den orientalischen Turban,
sondern einen Hut aus weissem Stoff. Die gespaltene Spitze
weist einen roten Einsatz auf, ein weisses Band fällt in
den Nacken. Die formale Parallele zur liturgischen Mitra
ist nicht zu übersehen. Ahasver ist aber ein weltlicher
Herrscher, kein kirchlicher Würdenträger; seine Krone ist
mit einer Goldstickerei auf dem weissen Stoff angedeutet.

Mit dem Szepter berührt er, dem biblischen Text
folgend, die ihm zugewandte Esther. Die Goldkugel in

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



Abb. 8 Salomon und die Königin von Saba, von Konrad Witz,
um 1435. Tempera auf Holz, 84,5 79 cm. Berlin, Gemäldegalerie.

95

seiner linken Hand erweckt, zunächst nur oberflächlich
besehen, den Eindruck des Zufälligen. Die äussere
Erscheinung der neben Ahasver auf gleicher Augenhöhe
sitzenden Esther verrät zeitgenössisches Modebewusstsein.
Nur die goldene, mit farbigen Edelsteinen besetzte Krone
zeichnet sie als Frau adeligen Standes aus.

Im Text des Heilspiegels werden Esther und Ahasver
mit Maria und Christus gleichgesetzt.55 Nicht von ungefähr

betont Johannes von Segovia diesen Gedanken in
seiner Geschichte des Basler Konzils. Er bezeichnet
Maria als Kirche, die zur Braut Christi wird.56 Und so ist
es die Aufgabe der verschlüsselten Ikonographie, im Bild
von Esther und Ahasver diese Gedankenspiele mit dem
Kaiser in Verbindung zu bringen. Der Herrscher gestaltet
nicht nur die weltliche Politik, dem Kaisertum wohnt ein
sakraler Charakter inne. Dies befähigt den Kaiser,
Statthalter Christi auf Erden zu sein. Dadurch wird er auch
zum Beschützer und Verteidiger der Kirche. Das
Krönungszeremoniell ist der sichtbare Ausdruck dieser Idee
eines christlichen Weltreiches. Kaiser Sigismund zeigte
sich bei seinen Amtshandlungen auf dem Münsterplatz
den anwesenden Leuten im Herrscherornat und mit den
Reichsinsignien, wie wir von Andrea Gattaro wissen. Wie
Ahasver mit Mitra und der Sphaira in der Linken auf
Kaiser und Kaisertum verweist, so lässt sich auch Esther
mit einer bestimmten Funktion in Verbindung bringen.
Diese ist aus der biblischen Geschichte zu erschliessen
und wird uns später im Zusammenhang mit der Frage
nach dem Auftraggeber wichtige Aufschlüsse geben können.

Salomon und die Königin von Saba

Die Begegnung von König Salomon mit der Königin von
Saba steht für die Weisheit, die Weisheit Salomons und
die Weisheit seines Sohnes David als Vorbild für die
Weisheit des Kaisers Abb. 8). Die Qualität des Bildes ist
bescheiden, die Gewänder der beiden alttestamentlichen
Herrscherfiguren sind einfach gegeben, wirken geradezu
bürgerlich, vor allem die weisse Haube der Königin von
Saba. Die beiden Figuren lassen sich nicht als bestimmte
Rollenträger oder stellvertretende Bildnisse ausmachen,
das Bild ist möglicherweise später dem ursprünglichen
Zyklus mit Augustus, David, seinen drei Helden und
Esther vor Ahasver zugefügt worden.

Der Basler Heilspiegelzyklus

Der Fächer der Witz’schen Heilspiegelbilder liegt nun
geöffnet da. Es scheint sich dabei nicht so sehr um die
durch einen glücklichen Zufall erhaltenen Bilder eines
Flügelaltars zu handeln, vielmehr glauben wir, darin ein in
sich geschlossenes Werk zu erkennen. Nicht die
vordergründigen Darstellungen stehen dabei im Zentrum, son¬

dern die verklausulierten Anspielungen im Hintergrund.
Wir haben es mit einem einmaligen, komplexen Phänomen

zu tun. Darin liegt das sich immer wieder manifestierende

«kunsthistorische Unbehagen» mit Konrad Witz
und seinem Basler Altar. Der Versuch, diesen gordischen
Knoten zu lösen, macht es notwendig, weiter auszugreifen.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010

Die auf sieben Tafeln gemalten Erzählungen werden im
Text des Heilspiegels in verschiedenen Kapiteln als
Präfigurationen des neutestamentlichen Heilsgeschehens
aufgeführt und so auch von der gebildeten Schicht verstanden.

Dass solche Bilder ganz selbstverständlich einem
Flügelaltar zugeordnet werden, erstaunt weiter nicht.
Doch was bisher übersehen oder gar nicht beachtet
wurde, sind die ikonographischen Hinweise, welche diese
Bilder nicht als reine Textillustration erscheinen lassen. In
den Handschriften und Drucken des Speculum humanae
salvationis wird in den Bildern die Typologie veranschaulicht,

hier aber werden die Bilder als Mittel eingesetzt, um
eine ganz bestimmte Aussage zu formulieren. Und diese
Aussage ist unseres Erachtens politischer Natur.

Den historischen Rahmen bilden die Stadt Basel und
das in ihr tagende Allgemeine Konzil. Hier hält sich Sigis-



mund nach seiner Kaiserkrönung während sieben Monaten

96

auf, und Giuliano Cesarini steht dem Konzil bis Ende
1437 als dessen Präsident vor. Diese beiden Würdenträger

spielen in der Ikonographie eine zentrale Rolle.
Sigismund wird realistisch im Bild Davids porträtiert. Von
Giuliano Cesarini ist zwar kein Porträt überliefert, aber
Antipater trägt, für einen antiken römischen Feldherrn
ganz ungewohnt und in dieser Art auch nie dargestellt,
den kardinalsroten, pelzgefütterten Mantel des
Konzilspräsidenten.

Der Auftraggeber

Vor dem Hintergrund dieser Beobachtungen drängt sich
die Frage nach dem Auftraggeber auf: War es Kaiser
Sigismund, der die Ausführung dieses Gemäldezyklus
veranlasste? Auf dem Höhepunkt seines politischen
Wirkens traf er in Basel ein. Mit erstaunlicher Konsequenz
und aussergewöhnlichem Beharrungsvermögen hatte er
die Erneuerung der imperialen Gewalt und seine
Kaiserkrönung erreicht. Sein Einsatz für die konstruktive
Arbeit des Konzils zu Basel, nicht zuletzt auch die vom
Präsidenten angestrebte Lösung des Hussitenproblems, war
bei den Zeitgenossen unbestritten. Wie kein anderes
literarisches Werk bietet sich der Heilspiegel geradezu an, in
der verklausulierten Form bewusst ausgesuchter
Erzählungen die geistige Grösse des Kaisertums und seine
heilsgeschichtliche Bedeutung im Bild festzuhalten.
Sigismund erscheint als König David mit seinen drei Helden.
Im Speculum dient die alttestamentliche Erzählung als
Präfiguration von Epiphanie. Epiphanie wiederum
bedeutet nach Johannes Gerson, dem bedeutenden Theologen,

dem Sigismund am Konzil von Konstanz begegnet
sein muss, die Einheit der Kirche, am Basler Konzil aktueller

denn je.57

Der Kreis scheint sich zu schliessen. In den Heilspiegelbildern

setzt Sigismund sich und dem Kaisertum ein
unvergängliches Denkmal, darin seinem Vater, Kaiser
Karl IV., folgend.

Doch bei näherem Hinsehen sind Zweifel an Sigismund
als Auftraggeber dieses Bilderzyklus angebracht. Hatte
nicht eine andere, neben Giuliano Cesarini zur engeren
Umgebung des Kaisers gehörende, einflussreiche Persönlichkeit

die Hand im Spiel? Die Darstellung von Kaiser
Augustus mit der Sibylle von Tibur mag diese Frage
beantworten. Der noch junge Herrscher ist eine auffallende

Erscheinung; er steht David, also Kaiser Sigismund,
in nichts nach, auch darin nicht, was die prunkvolle
Garderobe angeht. Aus ebenso kostbarem rotem Stoff
und mit Goldfäden durchwirkt ist sein langer Mantel
geschaffen, verziert mit edlem Pelz an den Borten. Und
wie der Kaiser steht Augustus, zusammen mit der von ihm
befragten Sibylle von Tibur in ihrem dunkelfarbigen
Kleid mit den Edelsteinverzierungen und dem Goldreif

im Haar, auf einem dunkelgrünen Teppich. Im Hintergrund

ist allerdings kein Thron aufgestellt, sondern in
französischer Manier eine Bank mit Sitzkissen. Doch wie
wenn Augustus seine standesgemässe Ebenbürtigkeit
gegenüber dem Kaiser betonen müsste, trägt er über
seinem Hut die goldene Krone mit dem Perlenschmuck auf
den einzelnen Zacken, allerdings nichts Aussergewöhnliches,

wie aus der zeitgenössischen französischen
Buchmalerei bekannt ist.

Augustus ist als junger Mann dargestellt, nicht wie sonst
üblich als ältere, bestandene Person. Sein Gehabe weist
auf eine bestimmte Rollenfunktion, und sie kann nur für
eine Person in der kaiserlichen Umgebung in Anspruch
genommen werden, nämlich für den jungen René d’Anjou,

Sohn Frankreichs, Herzog von Bar und Herzog von
Lothringen. Er traf, wie schon festgehalten, in den ersten
Tagen des Monats April 1434 mit grossem Gefolge in
Basel ein und leistete damit der kaiserlichen Aufforderung

Folge. Der in der Schlacht bei Bulgnéville 1431)
von den Truppen des Grafen de Vaudémont geschlagene
und vom Herzog von Burgund gedemütigte Herzog René
ist von Kaiser Sigismund auf dem Münsterplatz zu Basel
mit dem Land Lothringen belehnt und offiziell, im
Namen seiner Gemahlin, als Herzog eingesetzt worden.
In Anwesenheit der Konzilspräsidenten Cesarini und
Albergati sowie der versammelten Konzilsgesellschaft
widerfährt René aus dem Hause Valois, Schwager von
König Karl VII., dieser Triumph; die Niederlage wird zum
Sieg. Es liegt nahe, diesen politischen Hintergrund als
ausschlaggebenden Grund für den Auftrag Renés für
einzelne Bilder zu sehen, welche als Heilspiegelaltar in die
Kunstgeschichte eingegangen sind. Die öffentliche Investitur

bildete die ideale Gelegenheit, dem hohen Anspruch
nach Selbstdarstellung zu genügen. Diese These wird von
zwei bildnerischen Werken gestützt, die ebenfalls auf
Veranlassung von René während seines Basler Aufenthaltes
entstanden sein müssen.

Es handelt sich dabei um das unter dem Titel «Die
heilige Familie mit den Heiligen Barbara und Katharina
in einer Kirche» bekannte Bild in Neapel, sowie um eine
Zeichnung mit dem Titel «Eine Prozession» in London.
Françoise Rücklin hat als erste erkannt, dass die im
Neapeler Bild vor Maria mit dem Kind kniende Figur mit
dem geöffneten Stundenbuch in den Händen keineswegs
als die hl. Katharina angesehen werden kann Abb. 9).58

Dargestellt ist ein junger Mann und zwar, nach Rücklin,
kein geringerer als René d’Anjou. Tatsächlich trägt er
den langen blauen Mantel mit den goldgestickten,
kronenähnlichen Gebilden, einen ähnlichen Mantel wie ihn
der junge Edelmann in der höfischen Gesellschaft auf
dem Kalenderbild des Monats April in den «Très Riches
Heures« des Duc de Berry trägt. Am Hals ist ein Kragen
aus feinem Pelz angebracht, und die blonden Haare werden

von einem feinmaschigen Netz zusammengehalten.
René pflegte einen Frisurenstil, der schon beim Duc de
Berry und seinen Brüdern in Mode war.59

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



97

Diskret liegt das blanke Schwert am Boden zur linken
Seite des Herzogs. Die junge, neben der Gottesmutter
sitzende Frau mit dem offenen blonden Haar und dem
hellgrünen Kleid identifiziert Rücklin als hl. Barbara in
Anspielung auf den grauen gotischen Turm als ihr Attribut.

Doch hier scheinen Zweifel angebracht. Diese junge

Sinn. Nach der Niederlage von Bulgnéville wurde René in
den Schlossturm von Dijon gebracht, der als «tour de
Bar» in die Geschichte eingehen sollte. Ein Fenster in
diesem königlichen Gefängnis hat René den Blick auf
den Turm der Kirche St.Philibert in Dijon gewährt; der
kleine Turm im Bild wird somit zu einem doppelten
Symbol.

Dieses Tafelbild will als eine Dedicatio verstanden werden.

In einem sakralen Raum führt der junge Herzog ein
intimes Zwiegespräch mit Maria und ihrem göttlichen
Kind. Er hat konkret erfahren, um was er gebetet und
was er erhofft hat: die Befreiung aus dem Turm, das
Wiedersehen mit seiner Gemahlin die unbekannte junge
Frau neben Maria kann als Anspielung verstanden
werden) und die Investitur als Herzog von Lothringen. Der
Betrachter des Bildes steht selbst mitten im Kirchenschiff
und wird somit Zeuge des historischen Ereignisses, aber
letztlich auch der himmlischen Offenbarung, die René
widerfährt.

Zweifellos trägt die Ikonographie dieses Bildes die
persönliche Handschrift des Auftraggebers. Der blaue
Mantel zeichnet ihn als Sohn Frankreichs aus, das
Schwert am Boden dokumentiert seine Investitur, und
der Turm spielt auf die Gefangenschaft an, die nun beendet

zu sein scheint. Der fromme Herzog unterlässt es

nicht, Maria und dem Kind sein Stundenbuch zu präsentieren

– ein Hinweis auf seine bibliophilen Neigungen? –,
dessen Gebete er gebetet hat.

Der politische Triumph, der René und seiner Gemahlin
Isabelle in Basel zuteil wurde, muss das Thema für eine
grössere bildliche Darstellung gewesen sein. Welcher Art
sie sein sollte, darüber kann nur spekuliert werden, eine
Vorstellung davon liefert allein eine Federzeichnung im
British Museum in London. Sie trägt den Titel «Eine
Prozession» und wird von der Forschung in die Jahre
zwischen 1430 und 1440 datiert und dem Umfeld des Rogier
van der Weyden zugeschrieben Abb. 10).60 Der Betrachter

sieht eine kirchliche Prozession in einer Stadt. Sie
bewegt sich an Häusern vorbei über etliche Steinstufen
wahrscheinlich zu einer Kirche hin. Hinter den Chorknaben

und Priestern erscheint eine Gruppe von weltlichen
Teilnehmern mit einer Frau, was besonders auffällt. Sie
alle tragen ausgesprochen individuelle Züge, was auf
historische Persönlichkeiten schliessen lässt. Tatsächlich
erkennen wir in dem älteren bärtigen Herrn im langen,
aus edlem Stoff gefertigten Gewand und dem Pelzhut auf
dem Haupt Kaiser Sigismund. Zu seiner linken geht eine
junge, modisch gekleidete und frisierte Frau, ihr Gesicht
dem Herrscher zwar zugewandt, den Blick allerdings
leicht demütig nach unten gesenkt. Diese Ehre der
Teilnahme an einer von Klerikern in Anwesenheit des Kaisers

geführten Prozession konnte nur einer den höchsten
Kreisen angehörenden Dame gewährt worden sein. Ihr
Begleiter steht ebenfalls noch in jungen Jahren, und er
lässt seinen leicht melancholischen Blick in die Ferne
schweifen, jedenfalls schenkt er dem sich ihm zuwenden-

Abb. 9 Die heilige Familie mit den Heiligen Katharina und
Barbara in einer Kirche, von Konrad Witz, um 1434(?). Tempera
auf Holz, 63,5 44,3 cm. Neapel, Museo Nazionale di Capodimonte.

Frau sitzt in vertrauter Art neben Maria, eine Haltung,
die einer Heiligen so nicht zusteht. Auffallenderweise
nimmt sie keinerlei Anteil am Geschehen um sie herum,
sie lässt ihren Blick aus der Kirche heraus in eine
unbestimmte Ferne schweifen. Und der graue Turm muss nicht
zwingend ihr zugeordnet werden, genau betrachtet steht
er nämlich neben René d’Anjou, und da macht er auch

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



den, ebenfalls noch jungen Herrn, keinerlei Beachtung.
Hinter dem Kaiser folgen zwei geistliche und zwei weltliche

Abb. 10 Eine Prozession, Schule Rogier van der Weyden, um 1430–1440. Federzeichnung mit brauner Tinte über schwarzer Kreide.
London,British Museum,Department of Prints and Drawings.

98

Herren der Prozession.
Der für die Nachwelt so interessante Tagebuchschreiber

Andrea Gattaro notiert unter dem Datum des 23.

April 1434, dass eine «fromme» Prozession stattfand, an
welcher der Kaiser mit allen Kardinälen und dem ganzen
Konzil teilnahm. Nach der Prozession wurde die «Messe

hat uns der Künstler möglicherweise das Porträt von
Cesarini überliefert.

An diesem gleichen Tag, so erfahren wir weiter bei
Andrea Gattaro, verreiste Graf de Vaudémont in grossem
Zwist mit dem Kaiser, weil ihm der Herrscher eine
abschlägige Antwort bezüglich der lothringischen Erbangelegenheit

überbringen liess. Am folgenden Tag fand auf
dem Münsterplatz in Anwesenheit der illustren Konzils-

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

des hl. Geistes» durch den Erzbischof von Zara – Zadar
in Dalmatien – gelesen. Anschliessend wurden die beiden
Präsidenten als Vertreter des Papstes von der Konzilsgesellschaft

akzeptiert, nämlich Monsignor der Legat und
Monsignor von Santa Croce, also die Kardinäle Cesarini
und Albergati.

Was uns der Augenzeuge in seinen Aufzeichnungen
schildert, hält ein unbekannter Künstler in der Londoner
Zeichnung fest. Der Erzbischof mit Pluviale und Pallium
hält mit seinen Händen das Ciborium. Hinter ihm geht
unverkennbar der Kaiser, seine Hände in Gebetshaltung,
gefolgt von den beiden Konzilspräsidenten. Ein Vergleich
mit Jan van Eycks Porträt des Niccolò Albergati lässt in
dem älteren Herrn mit dem gelichteten Haar und den
breiten Nasenflügeln unschwer den aus Bologna gebürtigen

Kardinal erkennen. Im jüngeren Kleriker neben ihm

gesellschaft die offizielle Belehnung des René d’Anjou
mit dem Land Lothringen statt.61

Was der unbekannte Maler in seiner, mit aller Sorgfalt
ausgeführten Zeichnung zum Ausdruck bringen wollte, ist
die Verbindung eines historischen Ereignisses mit einer
gezielten politischen Aussage, die im Interesse des
Auftraggebers lag. Dieser, und es kann niemand anderer
gewesen sein als René d’Anjou, nimmt mit seiner
Gemahlin Isabelle in Gesellschaft der höchsten weltlichen

und kirchlichen Würdenträger an dieser bedeutenden

Prozession teil. Und die Konzilspräsidenten werden
Zeugen der Investitur Renés als Herzog von Lothringen
durch den Kaiser sein, die Legitimation ist im Bild
festgehalten.

Die Frage nach der Bestimmung dieser Zeichnung
bleibt offen, doch es ist nicht auszuschliessen, dass sie als



99

Vorlage für eine Tapisserie oder ein Wandbild gedient
hat. Interessant jedenfalls ist die Feststellung, dass die
Häuserarchitektur hinter den Prozessionsteilnehmern
keineswegs zeitgenössischen baslerischen Charakter
aufweist, sondern in den franco-flämischen Raum führt und
dadurch Aufschluss geben könnte über die künstlerische
Herkunft des Zeichners. Mit einiger Bestimmtheit dürfen
wir davon ausgehen, dass ein so passionierter Kunstliebhaber

wie es der junge Herzog von Bar und von Lothringen

war, in seinem grossen Gefolge, mit welchem er in
Basel seine Aufwartung machte, auch einen Maler
mitführte, der seine Ausbildung in den südlichen Niederlanden

erhalten haben musste siehe unten). Jedenfalls hat
der Künstler diese illustren Konzilsteilnehmer in Basel in
Porträtskizzen festgehalten, um dann im Atelier diese
Zeichnung als Vorlage für ein grösseres Werk zu komponieren.

In den Heilspiegelbildern hingegen wird einer ganz
anderen Haltung Ausdruck verliehen. Allein die
Tatsache, dass im Speculum festgehaltene Geschichten, die ja
als Präfiguration für das Heilsgeschehen dienen, nun
einzeln zur Darstellung politischer Ereignisse benützt werden,

weist auf eine spezielle Absicht hin. René d’Anjou,
der Schwager des Königs von Frankreich, bringt dem Kaiser

seine Ehrerbietung dar, und es steht ihm zu, sich auf
gleicher Augenhöhe zu bewegen. Er liess sich in der Figur
des Kaisers Augustus im prachtvollen Herrschermantel
und der Krone auf dem Haupt darstellen. Die grossen
Augen, die etwas breiten, wenn auch sehr einfach
wiedergegebenen Nasenflügel und die auffallend langen Finger
sind charakteristische Hinweise auf die Person des Herzogs

von Lothringen.62 Die drei Helden von König David
in ihren Turnierrüstungen und modischen bestickten
Waffenröcken stellen nicht bloss die alttestamentlichen
Figuren dar, sie stehen für die Entourage des jungen
Herzogs und überreichen dem Kaiser dessen kostbare
Geschenke. Dass jener dem edlen Rittertum verfallen
war, ist hinlänglich bekannt und ist auch Andrea Gattaro
in Basel aufgefallen. In seinem Tagebuch erwähnt er
ausdrücklich die grosse Anzahl Ritter, in deren Gefolgschaft
René d’Anjou in der Konzilsstadt eintraf.

Sabobay trägt eine Turnierrüstung, wie sie gleichzeitig
in der Werkstatt der Missaglia in Mailand für das französische

Königshaus hergestellt wurden Abb. 11). Mit
geschlossenem Visier überreicht der Held seinem Herrscher
das begehrte Wasser in einem Goldbecher. Somit wird
sehr anschaulich in einer bekannten alttestamentlichen
Erzählung das Ansehen und der gesellschaftliche Rang
des Auftraggebers für jedermann sichtbar gemacht.63

Die Erbin Lothringens war Isabelle, die älteste Tochter
Herzog Karls II. und Gemahlin Renés. Sie hat nach der
Niederlage ihres Gatten das politische Geschick in die
Hand genommen und sich bei Sigismund für ihren
Gemahl und ihr Erbe eingesetzt. Der vom Kaiser eingesetzte
Herzog von Lothringen setzt seiner Gattin im Bild der
Begegnung von Esther und Ahasverus ein Denkmal. So

wie die junge und anmutige Esther beim König für ihr
Volk bittet, so hat sich Isabelle für ihr Land und die
Bewohner stark gemacht. In ihrer äusseren Erscheinung
wird die junge Herzogin erkennbar im modischen,
hochgegürteten grünen Kleid – grün als Farbe der Liebe – mit
dem edlen Pelz am Kragen und den Armborten, das Haar
in den seitlichen Hörnchen versteckt und die goldene
Krone mit den farbigen Edelsteinen auf dem Haupt. Sie

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010

Abb. 11 Küriss Friedrichs des Siegreichen, von Tomaso
Missaglia und Werkstatt, datiert um 1450. Eisen, blank, Leder,
H. 189 cm, Br. 90–100 cm, T. 66 cm, Gewicht 32, 18 kg. Wien,
Kunsthistorisches Museum, Hofjagd- und Rüstkammer.



hat sich neben König Ahasverus, dessen Erscheinung
eigentlich für den Kaiser steht, auf der gleichen Sitzbank
niedergelassen.

Dieser historische Zusammenhang, die politische
Schicksalsgemeinschaft zwischen Kaiser Sigismund und
René d’Anjou während ihres gemeinsamen Aufenthaltes
in Basel im Jahr 1434, dürfte unseres Erachtens als der
eigentliche Anlass für den Auftrag zur Schaffung einzelner

100

Bilder des Heilspiegelzyklus angesehen werden.
Waren diese Tafelbilder als ein Geschenk des jungen
Herzogs an den Kaiser für die erfolgte Investitur
gedacht? Oder waren sie dazu bestimmt, in der Stadt Basel,
dem für das persönliche Schicksal des René d’Anjou so
bedeutungsvollen Ort, zu bleiben, zusammen mit den
beiden, sich wohl auf Giuliano Cesarini und dessen harten
Verhandlungen mit den abtrünnigen Hussiten am Konzil
beziehenden Bildern? Diese Fragen werden sich wohl nie
klären lassen, fehlen doch allein schon die schriftlichen
Quellen.

Konrad Witz, der Maler der Heilspiegelbilder?

Der Maler Konrad Witz, diese Ikone der spätmittelalterlichen

Malerei am Oberrhein, gilt seit Daniel Burckhardt-
Werthemann als der unbestrittene Meister des vermeintlichen

Heilspiegelaltares, ja diese Tafeln gelten als die
frühen Meisterwerke eines Künstlers, der bis anhin nicht
an die Öffentlichkeit getreten war. Dass die Quellenlage
sehr dürftig ist, wurde bereits erwähnt. Die Zuschreibung
an Konrad Witz beruht einzig auf den wenig überzeugenden

stilistischen Vergleichen mit dem 1444 datierten
Petrusaltar in Genf.

Unsere Kenntnisse über das künstlerische Basel, als
Konrad Witz in dieser Stadt als Maler zu wirken begann,
sind bescheiden. Allgemeine Bewunderung müssen die
heute verlorenen Malereien in der Elendkreuzkapelle vor
dem Riehentor in Kleinbasel ausgelöst haben. 1418 liess

der Rat der Stadt Basel die im Jahr 1404 geweihte
Kapelle auf seine Kosten ausmalen von Hans Tiefenthal,
auch Hans von Schlettstadt genannt.64 Der Maler erhielt
seine Ausbildung in Dijon, und so legte der Rat fest, dass

die Deckenmalereien «im Carthuser closter zu Dischun in
Burgunden» als Vorbild dienen sollten. Das Gewölbe der
Elendkreuzkapelle war mit blauer Farbe, goldenen Rippen

und Sternen ausgemalt. In der Mitte befand sich ein
Vierpass mit dem Wappen der Stadt Basel. Die Malereien
an den seitlichen Wänden bestanden aus einem goldenen
Vorhang, der an Ringen aufgehängt war und bis zum
Gestühl reichte. Auf dem Mauersockel darunter waren
Pfauen dargestellt. Allein einige Wandbilder in der Peterskirche

vermitteln einen Eindruck baslerischer Malerei zu
Beginn des 15. Jahrhunderts, also jener Kunst, die Konrad
Witz bei seinem Eintreffen in der Stadt gesehen haben
kann.65 In der Efringer Grabnische gab Jakob Zibol im

Gedenken an seinen Vater Johannes ein Wandgemälde
mit dem Thema der Kreuzannagelung in Auftrag, ein
Werk, dessen stilistische Parallelen in Oberstammheim
und auch in Rhäzüns zu finden sind. Ganz anders hingegen

wirken die Passionsbilder wenige Jahre später in der
Marienkapelle der gleichen Peterskirche. Die
Formgebung der Körper, die straffen Gewandfalten, aber auch
die ausgewogene Komposition führen nach Norden zu
Meister Franke, während die Vorbilder der besonderen
Formen des weiblichen Gesichtes eher in der Umgebung
des Konrad von Soest zu suchen sind. Am schönsten wohl
präsentiert sich die oberrheinische Malerei der frühen
Jahre des 15. Jahrhunderts in der Solothurner
Erdbeermadonna und im Frankfurter Paradiesgärtlein. Die höfische

Gewandung in ihrem weichen Faltenverlauf ist in
feinen Abstimmungen koloriert, und die Gesichter der
Frauen faszinieren durch ihre runden, lieblichen Formen.
Die sechs Edelleute auf einem erhaltenen Basler
Bildteppich gehören durchaus dieser Stilstufe an.66 Auch
der Erzengel Gabriel in der Peterskirche wirkt wie ein
Abbild der edlen Damen auf den gleichzeitigen
Wandteppichen. Welchen Stellenwert die Tradition der
Heidnischwerke in Basel hatte, überliefern uns auch die
Konzilsteilnehmer. Enea Silvio Piccolomini hegte grosse
Bewunderung für die mit Tapisserien ausgekleideten
Wohnräume der vornehmen Bürger,67 Andrea Gattaro
schreibt in seinem Tagebuch von den Wandteppichen,
welche anlässlich der Fronleichnamsprozession aus den
Fenstern gehängt wurden. Am Dreikönigsfest des Jahres
1435 konnte Andrea Gattaro im Gesellschaftshaus zur
Mücke wiederum die erlesenen «Razzi» bewundern.68

Den Konzilsteilnehmern aus Italien ist aufgefallen, dass
die angesehenen Basler Familien eine Vorliebe für die
Bildteppiche hegten. Sie folgten darin einer höfischen
Tradition. In diesem Sinn beschenkte der Basler Rat
Kaiser Sigismund mit drei Heidnischwerken.69

Die Stilrichtung dieser Werke der Wand- und
Tafelmalerei und der Bildwirkerei lässt sich nun erstaunlicherweise

nicht mit den Heilspiegelbildern in Verbindung
bringen, und sie können nicht als Vorbild für das künstlerische

Schaffen von Konrad Witz in Betracht gezogen
werden. In den Heilspiegelbildern werden andere
Einflüsse greifbar: die «ars nova» aus dem franco-flämischen
Raum, die in eben jenen Jahren mit den Meisterwerken
eines Robert Campin oder der van Eyck die allgemeine
Bewunderung erregte. Man hat denn auch über einen
Aufenthalt von Konrad Witz in den Niederlanden spekuliert.

70 Die vertiefte stilistische Analyse einzelner
Heilspiegelbilder zeigt diesen niederländischen Einfluss
tatsächlich. Die stilistischen Ungereimtheiten schliessen es

jedoch aus, dass ein einzelner Künstler, Konrad Witz, für
die Ausführung aller Heilspiegelbilder verantwortlich
zeichnet.

Alle Heilspiegelbilder sind nach dem gleichen Schema
konzipiert: Zwei Figuren agieren vor einem Goldhintergrund,

die Versatzstücke, Thron oder Sitzbank, sind Be-

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



101

standteile der jeweiligen ikonographischen Aussage. Die
dominante Erscheinung im ganzen Zyklus ist Kaiser
Sigismund als König David. Mit dieser Darstellung des
Herrschers verpflichtet sich der Künstler der zeitgenössischen

niederländischen Malerei. Stammte der Maler aus
diesem Gebiet? Wie der Kaiser im Porträt festgehalten
ist, weist auf ein neues realistisches Verständnis hin, das
in dieser radikalen Art in Basel nicht bekannt war. Das
erwähnte Wiener Bildnis des Kaisers dürfte dem Künstler
in Basel als Vorlage bekannt gewesen sein. Ist der Maler
dieses Porträts aber bemüht, den nicht mehr in jungen
Jahren stehenden Kaiser noch als schönen Menschen mit
ebenmässigen Zügen im Bild festzuhalten, zeigt uns der
Maler in Basel einen älteren Herrn mit Falten im Gesicht,
entsprechend seinen Lebensjahren. In der Wiedergabe
des kaiserlichen Prunkgewandes kommen die stilistischen
Errungenschaften der neuen niederländischen Kunst voll
zum Tragen. Wie der schwere Stoff in langen Faltenbahnen

zu Boden fällt, um dann wie ein geöffneter Fächer
auf den grünen Teppich gelegt zu werden, dieser Eleganz
begegnen wir wenige Jahre zuvor im Turiner Stundenbuch,

einemWerk aus dem van Eyckschen Umkreis.71

Das Augenmerk sei dabei auf die Kreuzigung und die
unter dem Kreuz stehende Maria gerichtet. Ihre
unverrückbar erscheinende Haltung wird betont durch die langen

zu Boden fallenden Stofffalten, gleich wie im Basler
Sigismundbild. Als ganz modern im Sinn der «ars nova»
sind die Gold- und Edelsteinverzierungen am Saum und
an den weiten Ärmelöffnungen des kaiserlichen
Prunkgewandes anzusehen. Der Basler Künstler hat womöglich
die hl. Veronika des Robert Campin oder das zeitgenössische

«Weltwunder» der flämischen Malerei, den Genter
Altar, gekannt.

In einer lokalen Basler Malerwerkstatt werden diese
Errungenschaften niederländischer Malerei gleichzeitig
zur Anwendung gebracht. Auch der Maler des Augustusbildes

gehört in dieses franco-flämische Umfeld, und
seine Vorbilder führen, weit mehr als beim Bild von Kaiser

Sigismund, in die Buchmalerei. Die auffallend weisse
und glatte Gesichtshaut und die schmalen Hände mit den
langen dünnen Fingern gehören zu den Merkmalen der
höfischen Gesellschaft, wie sie so elegant in den «Très
Riches Heures» des Duc de Berry porträtiert ist. Und wie
bei König David fällt auch bei Kaiser Augustus der
prunkvolle Herrschermantel in langen Falten zu Boden,
um in regelmässigen Abständen auf den Teppich gelegt
zu werden.Ebenso verrät auch die Erscheinung der Königin

Esther im Basler Bild diesen höfischen Charakter mit
der feinen, geradezu durchsichtig wirkenden weissen
Gesichtshaut und den schmalen Händen, die in eleganter
Art, an Marienfiguren der Verkündigung und auch der
Krönung erinnernd, ihre Zurückhaltung ausdrücken. Ihre
zaghafte Sitzhaltung hingegen und die auffallend langen
Oberschenkel unter den drapierten Gewandfalten führen
unmittelbar zur Figur der Maria Magdalena auf der
Madrider Kreuzabnahme des Robert Campin.72

Die raffinierte Körperhaltung, die der Meister aus
Tournai seiner von Schmerz gepeinigten Magdalena gibt,
muss beim Maler des Basler Heilspiegelbildes einen
nachhaltigen Eindruck hinterlassen haben. Auch für den
neben Esther sitzenden König Ahasverus liegen die
stilistischen Vorbilder im flandrischen Raum. Die breitbeinige
Sitzpose des orientalischen Herrschers, seine massigen
Knie und Unterschenkel und das darüber geworfene,
faltenreiche Gewand, diese Formulierungen wendet Robert
Campin bei Joseph im Mérodealtar an, aber auch Jan van
Eyck bei Johannes dem Täufer auf dem Genter Altar.73

Vor diesem Hintergrund fallen die grossen stilistischen
Unterschiede zu den anderen, ebenfalls zum Heilspiegelzyklus

gehörenden Bilder auf. Unbeholfen wirken die
Figuren von König Salomon und der Königin von Saba.
Der Maler kannte das Bild mit Esther und Ahasver, es

dürfte ihm auch als Vorlage gedient haben. Aber das
Darstellen sitzender Personen war seine Sache nicht. Weder
bei Salomon noch bei der Königin von Saba wollte ihm
eine einigermassen korrekte Wiedergabe der Beine gelingen,

beim Herrscher drücken die Knie so durch den Stoff,
wie es anatomisch nicht nachvollziehbar ist. Und die
Sitzhaltung der Esther wird bei der Königin von Saba gänzlich

missverstanden. Grosse Schwierigkeiten hat dem
Maler offensichtlich die Darstellung von Melchisedek
bereitet, jegliches Gefühl für eine korrekte Wiedergabe
des menschlichen Körpers scheint ihm gefehlt zu haben.
Der Oberkörper wirkt in seinen Proportionen zu kurz
und zu schmal, und die Schultern sind überhaupt nicht
auszumachen, ebenso wenig die Beine. Das künstlerische
Unvermögen fällt umso mehr ins Gewicht, wenn wir den
Blick auf Abraham lenken, den eleganten Ritter, dessen
Kniebeuge vor dem König geradezu formvollendet wirkt.

Bei der Darstellung von Caesar und Antipater konstatieren

wir eine ähnliche Unbeholfenheit in der bildlichen
Wiedergabe menschlicher Figuren. Caesar wirkt sehr
gedrungen, ohne Hals sitzt der grosse Kopf auf dem
Oberkörper, und die Beine verlieren sich irgendwo unter dem
weiten Gewand. Bei Antipater sind es der linke Arm und
die gänzlich unprofessionell und bar jeglicher anatomischer

Kenntnis gemalte Hand.
Diese Feststellungen sind wohl kaum geeignet, die

Heilspiegelbilder einem einzigen Künstler zuschreiben zu
wollen. Die Unterschiede sind zu gross und lassen sich
nur mit verschiedenen Händen erklären. Dies bedeutet,
dass eine grössere Malerwerkstatt mit der Ausführung
des Bilderzyklus betraut wurde, und die Arbeit wurde auf
mehrere Gesellen verteilt. Doch bei der Frage nach der
künstlerischen Verantwortung bewegen wir uns im Dunkeln.

Für Konrad Witz fehlen jegliche schriftlichen Quellen,

die nur annähernd einen Hinweis geben könnten.
Der Umstand, dass er zusammen mit Niklaus Ruesch,
genannt Lawelin, die Wandmalereien im Kornhaus
ausführte und zudem dessen Nichte ehelichte, erlaubt die
Annahme, er habe bei jenem Meister in der Werkstatt
gearbeitet. Immerhin gehörte Niklaus Ruesch zu den an-

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



gesehensten Malern Basels, doch von seinen urkundlich
erwähnten Wandmalereien ist nichts erhalten geblieben.74

Wir können nur feststellen, dass die Hinweise zu spärlich
sind, als dass sich die Frage nach der Werkstatt beantworten

102

liesse; die Bilder sind in der traditionellen Temperatechnik

ausgeführt und nicht in Ölmalerei, wie sie zu
jenem Zeitpunkt in den Niederlanden in Mode gekommen

war. Stilistisch hingegen sind einzelne Heilspiegel¬

stellten Bilder, nämlich Abraham und Melchisedek sowie
Caesar und Antipater, können die aufgestellte Hypothese
nur bestätigen. Im Gegensatz zum Herzog von Lothringen

hatte der Konzilspräsident keinen Künstler von Format

zur Hand, er musste sich mit einem lokalen Maler in
derselben Werkstatt begnügen. Dieser hat die von René
d’Anjou in Auftrag gegebenen Bilder gekannt, denn die
Darstellung der Turnierrüstung des Sabobay muss ihm als

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

bilder, modern im Sinn der «ars nova» Für die «Diskrepanz

» zwischen modernem Stil und herkömmlicher
Maltechnik gibt es eine mögliche Erklärung. Wir haben gute
Gründe anzunehmen, dass der Herzog von Lothringen,
René d’Anjou, der Auftraggeber der Heilspiegelbilder
mit König David und seinen Helden, Kaiser Augustus
und der Sibylle von Tibur sowie Esther und Ahasver war.
Doch die örtlichen Basler Maler konnten seinen hohen
künstlerischen Ansprüchen nicht genügen. Es wird immer
eine Hypothese bleiben, doch hat sie einiges für sich, dass

der anonyme Künstler im Gefolge des Herzogs, dem wir
die Londoner Zeichnung «Eine Prozession» zuschreiben,
dem Basler Atelier die Vorlagen für die Bilder lieferte.
Inwieweit er auch für die sorgfältige malerische Ausführung

zeichnet, ist schwerlich zu beantworten. Die beiden
mit grosser Wahrscheinlichkeit von Kardinal Cesarini be-

Vorlage für diejenige des Abraham gedient haben. Das
gleiche gilt auch für die Darstellung von Salomon mit der
Königin von Saba, wer auch immer der Auftraggeber
gewesen sein mag.

Doch um auf die zentrale Frage zurückzukommen: Wo
ist der Künstler Konrad Witz zu finden? Kann von ihm
als dem Maler der Heilspiegelbilder gesprochen werden?
Die Rückseiten der Heilspiegelbilder gelten als die
Aussenseiten des vermeintlichen Flügelaltars. Auch bei ihnen
kann von einer stilistischen Einheitlichkeit, wie man sie
von einem einzigen Maler erwarten würde, keine Rede
sein. Die Gegenüberstellung mit dem Genfer Petrusaltar
trägt zur Beantwortung der Frage nach Konrad Witz
nicht viel bei. Hans Aulmann75 hat bei den technischen
Untersuchungen der Heilspiegeltafeln die auffallenden
Unterschiede der Malerei und der Farbaufträge bei den

Abb. 12 Ecclesia, von Konrad Witz, um 1435(?). Tempera auf
Holz, 86 80,5 cm. Basel,Öffentliche Kunstsammlung.

Abb. 13 Synagoge, von Konrad Witz, um 1435(?), Tempera auf
Holz, 86 80,5 cm. Basel,Öffentliche Kunstsammlung.



103

Innen- und Aussenseiten festgestellt, auch wenn beide
Holzseiten vor der Grundierung mit der gleichen
Leinwand überzogen worden sind. Der Restaurator sucht für
dieses Phänomen eine Erklärung. Da Konrad Witz von
ihm als Maler dieser Bilder nicht in Frage gestellt wird,
liegt die Antwort im zeitlichen Unterschied. Konkret
bedeutet dies, dass Konrad Witz die Arbeit am Altar mit
den Innenseiten begann. Die Aussenseiten nahm er wohl

Frauenfiguren Ecclesia und Synagoge Abb. 12, 13).
Inhaltlich gehören sie zwar zusammen, doch wie weit sind
sie stilistisch voneinander entfernt. Zwar ist für beide der
gleiche einfache Kastenraum mit einer seitlichen Fensteröffnung

gegeben, aber in der künstlerischen Darstellung
der Figuren kann nicht übersehen werden, dass zwei
verschiedene Maler am Werk gewesen sein müssen. Die
Synagoge präsentiert sich dem Betrachter «de face» Die
junge Frau mit den ungepflegten offenen Haaren und den
geschlossenen Augen neigt ihr Haupt zu ihrer linken
Seite. Als Ausdruck ihres mosaischen Glaubens hält sie
nicht nur eine gebrochene Wimpelstange in der linken
Hand und die Gesetzestafeln im rechten Arm, sondern
sie trägt ein langes gelbes Gewand. Dieses hochgegürtete
Kleid lässt der Maler allerdings in langen Faltenbahnen
zu Boden gleiten, um dann die gebrochenen Falten in
kleinen regelmässigen Abständen hinzulegen. Die
langgezogenen, schmalen Ärmelöffnungen sollen die modische
Eleganz zusätzlich betonen. Wie anders dagegen nimmt
sich die Ecclesia aus. Die gewisse Leichtigkeit der Figur,
welche der Maler der Synagoge durch eine Stand-
Spielbeinhaltung zu vermitteln versucht, ist einem erratischen
Block gewichen, dessen Unförmigkeit durch eine wahre
Stofffülle noch zusätzlich betont wird. Zwar ist diese
Auffassung der menschlichen Figur nicht ganz unbekannt, im
Genter Altar begegnen wir bei Christophorus und bei
den Patriarchen diesem voluminösen Menschentypus.
Doch was dem Basler Maler nicht gelingen wollte, ist der
anatomisch richtige Aufbau der Figur unter dem weiten
Gewand. Die Ecclesia bildete ursprünglich die Rückseite
des Esther und Ahasver-Bildes. Der Maler hat die modische

Frisur der jungen Königin zwar studiert, sie auch als
Vorbild für seine Ecclesia benutzt, doch die korrekte
Wiedergabe ist ihm nicht gelungen.

Dem Motiv des einfachen, engen Kastenraumes fühlt
sich auch der Maler des Verkündigungsengels verpflichtet
Abb. 14). Das dazugehörige Bild mit Maria war anscheinend

noch im Besitz der Markgrafen von Baden, dann
haben sich seine Spuren verloren.76 Wie eingezwängt in
einen zu kleinen, fensterlosen Raum wirkt dieser Engel
unbeholfen, die unstrukturierte Architektur, wenn man
überhaupt davon sprechen kann, betont noch zusätzlich
die ungeschickte Haltung des Himmelsboten. Es ist nicht
ganz klar, ob er sitzt, oder doch nicht vielmehr Maria den
englischen Gruss mit einer Kniebeuge entbietet.

In welcher architektonischen Kulisse sich die Figuren
ebenfalls bewegen können, beweisen die beiden Bilder
mit dem Kirchenvater Augustinus und mit dem Apostel
Bartholomäus Abb. 15, 16). Beim Bischof von Hippo
könnte es sich möglicherweise um ein Kryptoporträt
eines führenden Konzilteilnehmers handeln.77 Er steht im
bischöflichen Ornat in seinem Studiolo, dessen einfache
Fensteröffnung den Blick auf eine Landschaft freigibt.
Einige Bücher auf dem Regal und der Band in seiner
Hand zeugen von der Gelehrsamkeit des Dargestellten,
und der Verschluss am Pluviale mit einer Trinitätsdarstel-

Abb. 14 Engel der Verkündigung, von Konrad Witz, um 1435(?).
Tempera auf Holz, 86 69,5 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.

zu einem späteren Zeitpunkt in Angriff und malte sie in
schneller, handwerklicher Routine, legte also nicht mehr
dieselbe Sorgfalt an den Tag, welche die Innenseiten
kennzeichnet, ein Sachverhalt, der sich übrigens auch an
anderen Altartafeln beobachten lässt. Der Unterschied
jedoch beruht nicht allein auf den verschiedenen
Ausführungstechniken, die Bilder stehen inhaltlich mit den
einzelnen Erzählungen aus dem Speculum in keiner direkten
Verbindung. Darüber hinaus sind stilistische Gemeinsamkeiten

nur schwer auszumachen, vielmehr vermitteln sie
den Eindruck von Einzelwerken. Augenfällig präsentiert
sich dieser Unterschied bei den beiden typologischen

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



lung verweist auf seine theologischen Abhandlungen. Die
Sitzbank mit dem Kissen hinter dem stehenden Heiligen
entbehrt nicht einer, wenn auch sehr bescheidenen,
Anspielung

104

auf ein niederländisches Interieur. Der Apostel
Bartholomäus steht als einzige Figur dieses Zyklus in
einem architektonisch komponierten Raum. Der Künst¬

engen Nische, sondern in einem architektonisch gestalteten

Raum, der seiner Körperfülle ausreichend Platz bietet.

Dem Basler Maler schwebt es aber nicht vor, den
Apostel als eine steinerne, leblose Skulptur vortäuschen
zu wollen; im Gegenteil ist er bemüht, in der malerischen
Gestaltung des Gesichtsausdruckes, vor allem der Augen,

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

ler ist bemüht, eine gewisse Tiefenwirkung zu erzielen;
ein Schlagschatten fällt auf die hintere Wand. Ins Auge
allerdings springt die Figur des Apostels. Es ist nicht zu
übersehen, dass dem Maler die damals in den Niederlanden

in Mode gekommene Grisaillemalerei Pate gestanden

hat, jene Malerei also, die Bildhauerei vortäuschen
soll. Doch der Basler Bartholomäus nimmt dabei eine
Zwischenstellung ein. Der Heilige steht nicht wie Jakobus
Maior des Robert Campin auf einem Sockel in einer

ein lebendiges Wesen vorzustellen. Diesen Charakter soll
nicht zuletzt der weite, weisse liturgische Mantel mit den
mit Gold und Edelsteinen verzierten Borten unterstreichen.

Auffallend im Bild sind die Baumeisterzeichen, die auf
den den architektonischen Rahmen begrenzenden Pfeilern

gemalt sind. François Maurer ist geneigt, in diesen
beiden Zeichen die Kryptosignatur des Konrad Witz zu
sehen.78 Sollte dem so sein, hätten wir einen Anhalts-

Abb. 15 Heiliger Augustinus, von Konrad Witz, um 1435(?).
Tempera auf Holz, 101,5 81,5 cm. Dijon, Musée des Beaux-
Arts.

Abb. 16 Heiliger Bartholomäus, von Konrad Witz, um 1435(?).
Tempera auf Holz, 101 70 cm. Basel, Öffentliche Kunstsammlung.



105

punkt für seine künstlerische Handschrift. Demnach hat
Konrad Witz in der Basler Malerwerkstatt die neuen
künstlerischen Stilrichtungen aus dem franco-flämischen
Raum kennengelernt und auf seine Weise im Apostelbild
umgesetzt. Stilistische und ikonographische Verbindungen

zu den übrigen Aussenseitenmalereien sind aber
keine auszumachen. Diese Feststellung könnte darauf
hindeuten, dass die Heilspiegelbilder nach ihrer
Fertigstellung die Basler Malerwerkstatt nicht verlassen haben.
Zu einem späteren Zeitpunkt, als wahrscheinlich kein
Interesse mehr an diesen Bildern vorhanden war –

möglicherweise wurde auch deren Inhalt nicht mehr
verstanden – sind die Rückseiten, die ja mit der gleichen
Leinwand bespannt sind – bemalt worden. In wessen

Auftrag allerdings die einzelnen Bilder ausgeführt und zu
welchem Zeitpunkt sie von welchen Künstlern gemalt
wurden, entzieht sich unserer Kenntnis, wahrscheinlich
wird diese Frage nie vollständig beantwortet werden
können.

Zurück zu den Heilspiegelbildern, als deren Auftraggeber

wir René d`Anjou vermuten. Wer könnte der
unbekannte Künstler sein, der aller Wahrscheinlichkeit nach
zum Gefolge des Herzogs von Lothringen gehörte und
das Basler Atelier mit der «ars nova» vertraut machte?

Seit dem Jahr 1438 stand der Maler und Sticker Pierre
du Billant bis zu seinem Tod 1476 im Dienst von René
d’Anjou.79 Er war mit Ydria Exters verheiratet, der
Witwe des Hubert van Eyck, und es ist anzunehmen, dass

er in der Werkstatt der van Eyck gearbeitet hat. Als sich
René im Februar 1433 in Brüssel bei Philipp dem Guten
von Burgund aufhielt, stattete der Herzog dem in seinen
Diensten stehenden Maler Jan van Eyck einen Besuch ab,
und wir können davon ausgehen, dass er sich dabei von
seinem kunstbegeisterten «königlichen» Gefangenen
begleiten liess.80 Dass bei dieser Gelegenheit René die
Bekanntschaft mit Pierre du Billant machte und ihn
schon zu diesem Zeitpunkt in seine Dienste nahm, kann
nicht ausgeschlossen werden. Als der Herzog ein Jahr
später mit grossem Pomp in Basel eintraf, ist unserem
aufmerksamen Tagebuchschreiber Andrea Gattaro nicht
entgangen, dass die vierzig Edelknaben in seinem
Gefolge auf einem Ärmel ihres Gewandes ein Segel und
darin den königlichen Sinnspruch gestickt hatten. René
selbst trug einen ganz mit Goldfäden bestickten Waffenrock.

81

Wie schon erwähnt, die schriftlichen Quellen belegen
die Tätigkeit du Billants für König René erst vom Jahr
1438 an. Doch der Bewunderung erregende goldbestickte
Waffenrock des jungen René verlangte nach einem
professionellen Sticker. Hinzu kommt, dass Herzog René
seine Reise nach Basel von Chambéry aus angetreten hat,
wo er an den drei Tage dauernden Hochzeitsfestivitäten
von Louis von Savoyen, dem Sohn von Herzog Amadeus
VIII., mit Anne de Lusignan teilgenommen hatte. Natürlich

erforderte ein solches Ereignis eine prunkvolle
Garderobe, und ein Sticker in persönlichen Diensten konnte

nur von Vorteil sein. Es ist jedenfalls nicht von der Hand
zu weisen, dass René den «peintre et brodeur» Pierre du
Billant bald nach seinem Besuch in Brüssel bei sich
verpflichtete und nicht erst 1438, als er nach Neapel
aufbrach, um das ihm zugefallene Königreich in Besitz zu
nehmen. Allerdings verbrachte René die Jahre zwischen
der Investitur in Basel und dem Aufbruch nach Neapel in
erneuter burgundischer Gefangenschaft. Herzog Philipp
der Gute widersetzte sich dem Kaiser, da er eine ihm
genehme politische Lösung bezüglich Lothringen vorsah,
und brachte René kurzerhand erneut in Gefangenschaft.
Während dieser schweren Zeit in Dijon liess der
Gedemütigte in sein Stundenbuch fünf Miniaturen einfügen,
die ikonographisch nur aus seinen damaligen tristen
Lebensumständen zu verstehen sind.82 Françoise Robin
schreibt diese Malereien dem Maler und Sticker Pierre
du Billant zu, dessen Bekanntschaft, wie sie festhält, René
während seines Brüsseler Aufenthaltes 1433 gemacht
haben muss.83 Bemerkenswert ist die Tatsache, dass eine
der fünf Miniaturen die Geschichte von David und seinen
drei Helden zum Thema hat.Die gedankliche Verbindung
führt nach Basel zu den Heilspiegelbildern. Dort bezieht
sich die Geschichte auf Kaiser Sigismund als den neuen
David, die Miniatur im Stundenbuch steht in einem direkten

Zusammenhang mit Herzog René.
Im Jahr 1434, nach dem Tod seines älteren Bruders

Louis, wurde René Titularkönig von Jerusalem und nun
seinerseits ein neuer König David. Und so erleidet er das
gleiche Schicksal wie der grosse alttestamentliche
Herrscher. Die feindlichen Philister hatten David die Rückkehr

in seine Geburtsstadt Bethlehem verweigert und ihn
gezwungen, in der Höhle Adullam auszuharren. René
wurde von seinen Widersachern daran gehindert, an den
Hof von Nancy heimzukehren. Die aufgehängte Harfe
über dem Thron kennzeichnet David nicht nur als Verfasser

der Psalmen, sie ist ein Hinweis auf die trostlose Lage
der Israeliten im babylonischen Exil wie sie in Psalm 137
138) beklagt wird. René seinerseits fiel in der harten

Gefangenschaft in schwere Depressionen, die Musik, am
Hof von Nancy ganz besonders gepflegt, muss ihm sehr
gefehlt haben.

Otto Pächt sieht in dieser Davidminiatur eine künstlerische

Verbindung zum Werk der van Eyck, nämlich in der
Parallele zwischen dem geschnitzten Relief des Drachentöters

in der Thronwange zum Erzengel Michael am
Sängerpult im Engelskonzert des Genter Altares.84

Die Frage stellt sich nach den Verbindungen zwischen
den einzelnen Heilspiegelbildern in Basel und den Miniaturen

im Londoner Stundenbuch. Folgen wir der These
von Françoise Robin, dass nämlich René den Maler und
Sticker bereits 1433 in seine Dienste nahm, von ihm
während seiner Gefangenschaft die Miniaturen in sein
Stundenbuch einfügen liess, dann ist es nur folgerichtig,
dass du Billant im Gefolge des Herzogs auch in Basel am
Konzil weilte. Welcher Künstler hätte sich diese Gelegenheit

entgehen lassen?

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



Der Genfer Petrusaltar

Kehren wir nochmals zur Frage nach Konrad Witz
zurück. Wo ist er letztlich in diesen Basler Bildertafeln,
allgemein als Heilspiegelaltar bekannt, greifbar? Das
«pièce de résistance» für die Zuschreibung an diesen
Meister bildet der Genfer Petrusaltar, signiert und datiert
1444. Doch bewegen wir uns hier nicht auch auf unsicherem

106

Boden? Gehen wir der Sache näher auf den Grund,
stellen wir stilistische Vergleiche innerhalb der vier Altartafeln

an und dann zwischen diesen und den Basler
Bildern, kommen wir nicht umhin, etliche Unterschiede und
verschiedene Einflüsse festzustellen, was die Frage nach
dem verantwortlichen Maler nicht erleichtert. So kann im
Genfersee-Landschaftsbild über eine gewisse Diskrepanz
nicht hinweggesehen werden. Der Charakter der
Landschaftsgestaltung mit dem lieblichen See und den harmonisch

eingeteilten Feldern – Ausdruck der «Sabaudia
felix» – des glücklichen Savoyen, ist als die erste realistische

Darstellung einer erkennbaren Landschaft in die
Kunstgeschichte eingegangen. Gerade die Idee einer
edlen, auf Schönheit ausgerichteten Umgebung ist der
zeitgenössischen französischen Buchmalerei verpflichtet.
Die Apostel im Fischerboot hingegen wirken deutsch,
denjenigen im Wurzacheraltar von Hans Multscher nicht
unähnlich.85 Die Christusfigur wiederum weist Anlehnungen

an das Typologische Fenster im Berner Münster auf.
Überhaupt scheinen engere stilistische Verbindungen

zwischen dem Genfer Altar und den Glasmalereien im
Berner Münster zu bestehen. Brigitte Kurmann vertritt
die These, dass die für das Berner Münster tätigen
Glasmalermeister, allen voran Hans von Ulm, ihre Werkstatt
in Basel betrieben und somit ein künstlerischer Kontakt
mit Konrad Witz stattgefunden haben muss.86 Die
sitzende Haltung des schlafenden Petrus in der Gefängnisszene

im Genfer Altar ist uns aus dem Berner Passionsfenster

bekannt, aber auch Lucas Moser malt in seinem
Tiefenbronner-Altar den schlafenden Bischof Cedonius
in dieser Stellung.87 Und der höfischen Erscheinung der
beiden jungen Könige aus dem Genfer Epiphaniebild
begegnen wir ebenfalls im Berner Dreikönigsfenster, wie
auch die sitzende Maria mit dem Kind auf ihrem Schoss
durchaus diesem Stil verpflichtet ist. Wie unbeholfen und
keineswegs auf der Höhe der Zeit stehend wirken dagegen

die Architekturkulissen im Genfer Dreikönigsbild
und im Petrusbild, wie ein Fremdkörper nehmen sie sich
aus. Interessanterweise waren nun die künstlerischen
Vorlieben des Auftraggebers, Bischof François de Metz
von Genf, keineswegs in den süddeutschen Raum,
sondern doch viel eher nach Flandern ausgerichtet. Er wählte
für die Darstellung seiner Person das Epitaph, der
Komposition und dem Geist nach jenem für Jean du Bois in
der Kathedrale von Tournai ähnlich.88 Es ist der Apostel
Petrus, der den knienden Bischof der thronenden Gottesmutter

empfiehlt. Er tut dies als Patron der Genfer
Kathedrale, dem Sitz des Bischofs. Petrus aber war der

erste Papst, und mit der Wahl Amadeus VIII. von
Savoyen zum Papst – er ist als Gegenpapst Felix V. in
die Geschichte eingegangen – wird Genf das «neue
Rom» Dass sich der demütige Kirchenfürst den
Fürbitten Mariens anvertraut, wird im Mariengebet zum
Ausdruck gebracht, welches der Maler in den Saum des
blauen Mantels eingeschrieben hat.89

Der Bischof hat ein reich besticktes, rotes Pluviale um
seine Schultern gelegt, dessen Stoff sich in mehrfach
gebrochenen Falten auf dem Boden ausbreitet; die
Ähnlichkeit mit dem Pluviale des Erzengels Gabriel auf dem
gleichzeitig entstandenen Verkündigungsbild in Aix-en-
Provence fällt auf.90

Die angesprochenen stilistischen Vergleiche zwischen
den vermeintlichen Basler Altarbildern und dem Genfer
Altar machen bewusst, dass die Frage des für die Basler
Tafelbilder verantwortlichen Künstlers letztlich nicht
beantwortet werden kann. Die beiden gross angelegten
Werke in Basel und in Genf sind künstlerisch gesehen das
Ergebnis verschiedener Stilrichtungen und Einflüsse, mit
welchen die lokalen Basler Maler während dieser lebendigen

Zeit des Konzils konfrontiert wurden. Und sie sind
somit auch das Produkt verschiedener künstlerischer
Handschriften. Sehr anschaulich äussert sich diese Vielfalt

in der Figur des Apostels Bartholomäus, alles
Zeitgenössische brachte der Maler zur Anwendung: die
Grisaillemalerei, die mit Goldblech und Edelsteinen
verzierten Borten des liturgischen Mantels und die harten
Röhrenfalten am Untergewand, wie sie bei Lucas Moser
im Tiefenbronneraltar vorgebildet sind und auch am
Genfer Altar bei der Petrusfigur zur Anwendung gelangten.

Schlusswort

Der Basler Heilspiegelaltar des Konrad Witz: War er ein
Flügelaltar, von dem einige Bilder erhalten geblieben
sind, und ist er das Werk jenes Konrad Witz, der 1434
erstmals in Basel genannt wird, um 1445 aber nur noch
indirekt Erwähnung findet, indem von seiner Witwe im
Zusammenhang mit der Entrichtung der Wochensteuer
die Rede ist?

Die Auseinandersetzung mit den vermeintlichen
Altartafeln, die Fragen nach der Ikonographie, des Stiles, des
Künstlers und des möglichen Auftraggebers machen die
Vielschichtigkeit dieses Kunstwerkes bewusst, das wohl
letztlich nie ganz geklärt werden kann. In seiner einmaligen

und eindrücklichen Form erweist es sich weit mehr
als blosse grossformatige Illustration einzelner Erzählungen

aus dem Speculum. In ungewohnter Art werden
bekannte, im Heilspiegel festgehaltene Erzählungen, durch
eine ausgeklügelte Ikonographie zu Bildträgern damaliger

politischer Ereignisse, zu einer Chronik ohne das
geschriebene Wort, aber nicht minder aussagekräftig. Die
beiden möglichen Auftraggeber, der Herzog von Lothrin-

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



107

gen und der Kardinallegat, erweisen nicht nur Kaiser
Sigismund die Ehre, sie setzen auch sich selbst als Träger
einer historischen Rolle ein Denkmal. René d’Anjou hat
es verstanden, das Ansehen und die Würde seiner Person
in der Rolle als Kaiser Augustus zur Geltung zu bringen,
und er bewegt sich somit auf gleicher Augenhöhe mit
dem Kaiser. Als ein dem edlen Rittertum zugetaner
französischer Königssohn lässt er durch seine, in der
Turnierausrüstung erscheinenden Ritter dem Herrscher seine
kostbaren Geschenke überbringen. Dagegen nimmt sich
Kardinal Giuliano Cesarini in der Rolle des gedemütigten
Antipater bescheiden aus.

Den hohen künstlerischen Ansprüchen, die René zu
stellen pflegte, konnten die lokalen Basler Künstler nicht
genügen. Dem jungen Herzog müssen die illuminierten

Handschriften des Duc de Berry bekannt gewesen sein,
kamen sie doch nach dessen Tod teilweise in den Besitz
der Yolande von Aragon, der Mutter Renés. Nicht weniger

werden ihn die Werke der van Eyck in ihren Bann
gezogen haben. Diese entscheidenden Begegnungen mit
der franco-flämischen Kunst haben René nachhaltig
geprägt und sie geben eine Erklärung für Heilspiegelbilder,

für welche nur ein Maler aus diesem Raum die
Vorlagen geliefert haben kann.

Einem für die Nachwelt glücklichen, letztlich nicht
mehr erklärbaren Zufall ist es zu verdanken, dass dieser
Heilspiegelbilderzyklus in seiner Vollständigkeit erhalten
geblieben ist. Er ist ein einmaliges Zeugnis historischer
Begebenheiten während der Konzilsjahre und ein
zeitgenössisches Dokument der «ars nova» in Basel.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



ANMERKUNGEN

1 DANIEL BURCKHARDT-WERTHEMANN, Das Werk des Konrad
Witz, in: Festschrift der Stadt Basel zum 400. Jahrestag des
Ewigen Bundes zwischen Basel und den Eidgenossen, Basel
1901, S. 273–311.

2 JULES LUTZ / PAUL PERDRIZET, Speculum humanae salva¬
tionis,

108

Band I und II, Leipzig und Mulhouse 1907, 1909.
3 UTA FELDGES-HENNING, Werkstatt und Nachfolge des Konrad

Witz. Ein Beitrag zur Geschichte der Basler Malerei des
15. Jahrhunderts, in: Basler Zeitschrift für Geschichte und
Altertumskunde, Bd. 67, 1967, S. 23–88, und Bd. 68, 1968,
S. 81–176.

4 HANS ROTT, Quellen und Forschungen zur südwestdeutschen
und schweizerischen Kunstgeschichte im XV. und XVI.
Jahrhundert, III. Der Oberrhein, Quellen II, Stuttgart 1936,
S. 20–25.

5 FLORENS DEUCHLER, Ars memorativa und Inspirationsgefässe
des Künstlers im Mittelalter. Bemerkungen zu «Konrad Witz
und Italien» in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte, Band 44, 1987, Heft 2, S. 83–88. –
HERWARTH RÖTTGEN, Konrad Witz. Der Farbkünstler und
der Zeichner, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte, Band 44, 1987,Heft 2,S.89–104.

6 DANIEL BURCKHARDT-WERTHEMANN vgl.Anm. 1), S. 276.
7 HORST VEY, Die Gemälde der Markgrafen von Baden-Dur¬

lach nach den Inventaren von 1688, 1736 und 1773, in: Jahrbuch

der Staatlichen Kunstsammlungen in Baden-Württemberg

39,München 2002, S. 38–70.
8 Das Bild wurde von Baron Henri Pichot l’Amabilais gest.

1869) erworben, wann und wo ist nicht bekannt, möglicherweise

aber beim Antiquar Frédéric Tagini in Dijon. Marie-
Henriette Dard kam nach dem Tod ihres Vaters in den Besitz
seiner Bildersammlung, die sie 1916 dem Musée des Beaux-
Arts in Dijon vermachte. Freundliche Mitteilung von Mme.
Dominique Bardin, Musée des Beaux-Arts,Dijon.

9 HORST VEY vgl. Anm 7),S. 18, Anm.15.
10 WALTER UEBERWASSER, Konrad Witz Basler Kunstbücher,

Bd. 1),Basel o. J. [um 1938], S. 10.
11 JOSEPH GANTNER, Konrad Witz, 2. Auflage, Wien 1943, S. 8.
12 WALTER UEBERWASSER vgl.Anm.10), S. 10.
13 WALTER UEBERWASSER vgl.Anm.10), S. 10, Anm. 17.
14 BERTHE WIDMER, Enea Silvio Piccolomini, Papst Pius II.

Ausgewählte Texte aus seinen Schriften, herausgegeben, übersetzt

und biographisch eingeleitet von Berthe Widmer, Basel
1960, S. 349.

15 UTA FROMHERZ, Johannnes von Segovia als Geschichtsschrei¬
ber des Konzils von Basel Basler Beiträge zur
Geschichtswissenschaft), Basel 1960, S. 81.

16 JÖRG K. HOENSCH, Kaiser Sigismund. Lizenzausgabe Wissen¬
schaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1997, S. 444. – Handbuch

der Kirchengeschichte, Bd.III/2, Freiburg 1968/1985,
S. 577.

17 Deutsche Reichstagsakten, Bd. 10: Deutsche Reichstagsakten
unter Kaiser Sigismund, 4. Abt.,Gotha 1906, S. 837–841.

18 THEODORA VON DER MÜHLL, Vorspiel zur Zeitenwende. Das
Basler Konzil 1431–1448, München 1959, S. 24. – Zu Kaiser
Sigismund: JÖRG K. HOENSCH, Kaiser Sigismund, Darmstadt
1997. – JOSEPH ASCHBACH, Geschichte Kaiser Sigmunds,
4 Bände,Hamburg 1838–1845.

19 ALBERT LECOY DE LA MARCHE, Le roi René. Sa vie, son
administration, ses travaux artistiques et littéraires d’après
les documents inédits des archives de France et d’Italie,
2 volumes, Paris 1875 et 1879, vol. I, S. 108. – JOSEPH ASCHBACH

vgl. Anm.18), 4. Band, S. 1174–1178.
20 ANDREA GATTARO, Diario del concilio di Basilea di Andrea

Gatari, in: Concilium Basiliense, Studien und Quellen zur

Geschichte des Concils von Basel, Band V, Tagebücher und
Acten, Basel 1904, S.377–422. – ANDREA GATTARO, Tagebuch
des Venezianischen Gesandten beim Konzil zu Basel, Hrsg.
RUDOLF WACKERNAGEL Basler Jahrbuch), Basel 1885,
S.1–58.

21 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 398: «Adi venere
9 aprile zonse il Duca di Bari de la cha’de Franza. E venne
com trexento cavagli e molti cavalierj et menò xl donzelli tuti
vestidi a una divisa, che era una vella d’arzento recamada
suso una manega con lettere d’arzento.E menò dui araldi con
luj con doe zornede all’ arma de Franza, ch’è tri zigli zali in
campo azuro; et simil avea li so trombeti su penony, et lui era
vestido d’una zornea tuta rechamada d’oro. E venne per
esser con l’Imperador de la questiom» – ANDREA GATTARO,
1885 vgl.Anm. 20), S. 34.

22 Concilium Basiliense, Tagebücher und Acten, Band III, Basel
1900, S. 63: »Dominus Dux Barrensis et Lotharingie accesit
ad congregacionem generalem et habuit locum inter dominum

cardinalem legatem et presidentem et cardinalem
Bonomiensem»

23 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 400–401: «Adi
vintiquatro aprile l’Imperadore se fe’adure suso la piaza del
domo al tribunal usado, el quale era stado aparechiato più
magnificamente che fosse ancora de belle cortine; montado
l’Imperador ne la variega fo vestido segondo usanza et simele
el Marchese de Brandinborg. In questo istante venne el Duca
di Bari con una gran comitiva de prelati et cavalierj tuti
franzesi con doe bandiere, una tuta rossa l’altra tuta zalla con
una bianca. E tuti li altri avean una banderuola rossa in mano
per zascauno. Zonto ch’el fo al tribunal desmontò da cavalo
con tuta soa compagnia e inzonihiosse davanti al’Imperador
e l’Imperador disse uno bello sermone concludando che luj
zurasse d’esser liale al santo Imperio e difensore de pupilj.
Zurato ch’el ebe, tolsse una spada nuda et quela ge messe in
mano et investilo del dito paexe. Fato questo subito fo
despoiato del so vestimento. E in questo stante fo strazade
tute quele bandirole e l’Imperador per far più honor al dito
Duca fece xxiij Cavalierj fra il quale ge fo el fiolo che fo del
gran Conte de Ungaria. Fato questo l’Imperador se fè portar
a chasa.» – ANDREA GATTARO, 1885 vgl. Anm. 20), S. 36–37.

24 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel Stadt, Bd. 4: Die
Kirchen, Klöster und Kapellen, 2. Teil: St. Katharina bis
St.Niklaus, von FRANÇOIS MAURER,Basel 1961, S. 223.

25 HANS ROTT vgl. Anm.4), S. 127–128.
26 OTTO FISCHER, Konrad Witz,Bremen/Berlin 1938,S.4.
27 LUC MOJON, Der Münsterbaumeister Matthäus Ensinger.

Studien zu seinem Werk Berner Schriften zur Kunst 10),
Bern 1967, S. 7, 10. – ALBERT CHÂTELET, Le retable du miroir
du salut. Quelques remarques sur sa composition, in:
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte
44, 1987,Heft 2, S. 112–114.

28 HANS WENDLAND, Konrad Witz. Gemäldestudien, Basel 1924,
S.33–55.

29 HANSWENDLAND vgl. Anm.28), S. 50.
30 JOSEPH GANTNER vgl. Anm. 11), S.22–25.
31 PAUL LEONHARD GANZ, Meister Konrad Witz von Rottweil,

Bern/Olten 1947,S.47.
32 DANIEL BURCKHARDT-WERTHEMANN, Aus der Vorgeschichte

des Konrad Witz und von den Höhepunkten seiner ersten
Basler Tätigkeit, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie

und Kunstgeschichte 5, 1943, Heft 2, S. 76.
33 MARIANNE BARRUCAND, Le retable du Miroir du Salut dans

l’oeuvre de Konrad Witz Travaux d’humanisme et Renaissance,

Bd.124), Genf 1972, S. 103, 107.
34 ALBERT CHÂTELET vgl. Anm.27), S. 105–116.
35 MICHAEL SCHAUDER, Der Basler Heilspiegelaltar des Konrad

Witz. Überlegungen zu seiner ursprünglichen Gestalt, in:

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



109

Flügelaltäre des späten Mittelalters. Hrsg. von HARTMUT
KROHM und EIKE OELLERMANN, Berlin 1992, S. 103–122.

36 ALBERT CHÂTELET, Jan van Eyck enlumineur. Les heures de
Turin et de Milan-Turin, Strasbourg 1993.

37 Zu jedem Kapitel gehören vier Bilder und der sich auf die
Darstellung beziehende Text. Jeweils auf einer Doppelseite
werden die Miniaturen oben an der Seite angebracht, darunter

wird der Text geschrieben.
38 OTTO PÄCHT, Altniederländische Malerei, München 1994,

Abb.S. 51.
39 OTTO PÄCHT vgl. Anm. 38), S. 99–110.Abb. S. 101.
40 FLORIDUS RÖHRIG, Der Verduner Altar, hrsg. vom Stift

Klosterneuburg, 3. Auflage, 1955, S. 71–72, Abb. 20.
41 Concilium Basiliense, Band VIII: Tagebücher und Acten,

Basel 1936, S. 34.
42 Concilium Basiliense vgl.Anm. 41), S.34.
43 UTA FROMHERZ vgl. Anm.15), S. 105.
44 Nach der Legende hat Augustus die Sibylle gefragt, ob nach

ihm ein grösserer Herrscher geboren werde. Die Sibylle weist
den Herrscher auf die Erscheinung der jungen Frau mit
ihrem Söhnchen und antwortet: «Er wird mächtiger sein
als du, darum sollst du ihn anbeten.» JULES LUTZ / PAUL
PERDRIZET vgl.Anm. 2),Kap.8, S. 19.

45 Unbekannter Meister früher Antonio Pisanello zugeschrie¬
ben), Kaiser Sigismund 1432?). Öl und Tempera auf Pergament

auf Holz aufgezogen. Kunsthistorisches Museum Wien,
Inv. Nr. 2630. – Pisanello. Una poetica dell’inatteso, a cura di
LIONELLO PUPPI Milano 1996, Abb. S. 129. – Zur neuen
Zuschreibung siehe Sigismundus rex et imperator. Kunst und
Kultur zur Zeit Sigismunds von Luxemburg 1387–1437, hrsg.
von IMRE TAKÁCS Ausstellungskatalog Budapest und
Luxemburg), Budapest/Luxemburg 2006, S. 153–154. – Zum
Bezug Kaiser Sigismund – König David siehe auch Sigismundus

rex et imperator wie oben), S. 163,Kat. Nr.2. 14.
46 JÖRG K.HOENSCH vgl. Anm.18), S. 482, 602, Anm. 1.
47 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 379. – ANDREA

GATTARO, 1885 vgl.Anm. 20), S. 5.
48 ERNST KANTOROWICZ, Die zwei Körper des Königs, München

1990 Deutsche Erstausgabe), S.100 und 102.
49 HERMANN FILLITZ, Die Schatzkammer in Wien, 1986, S. 18,

S. 165–166, Abb. S. 34–40.
50 Deutsche Reichstagsakten, Band 10: Deutsche Reichstags¬

akten unter Kaiser Sigismund, 4. Abt., Gotha 1906, S. 837–841.
51 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 385: «Adi zobia 29

hotobre venne l’Imperador suso la piaza dal domo e montò
suso un tribunale alto e magnifico che a veva fato farre la
comunità e li se vesti a modo imperiale suso una chariega
involta de panno d’oro, e lui uno manto cremixi e d’oro con
una mitria in testa con una magnifica corona fata a pietre
preziose. Da uno lato geran el dux Guielmo de Baiviera
el quale tenia uno pomo d’oro in mano con una croxeta d’oro
suso. Presso a lui el gran mereschalcho e tenia una spada
nuda in mano. Da l’altro lado misier Michiele Ongaro e
tenia el separo.» – ANDREA GATTARO, 1885 vgl. Anm. 20),
S. 12–13.

52 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 386: »Adì 7
novembre 1433 fo assunado tuto el concilio in la chiesa
catedralle… e zonti che furono l’Imperatore montò suso una
chariega involta di u no panno d’oro… confida la messa
L’Imperador se despoiò soe vestimente e vestisse uno amico
e uno camino e una vesta d’archidiachono e uno piviale tuto
de panno d’oro e una berretta rossa e suso una mitria
biancha con una corona d’oro con pietre preciose» –
ANDREA GATTARO, 1885 vgl. Anm. 20),S. 14.

53 Über Kaiser Karl IV.: Prague. The crown of Bohemia
1347–1437, New Haven/ London 2005, Abb. S. 22, 27.

54 Concilium Basiliense, Band V: Tagebücher und Acten, Basel
1904, S. 541.

55 JULES LUTZ / PAUL PERDRIZET vgl. Anm.2), Kap. 39, S. 81.
56 UTA FROMHERZ vgl. Anm.15), S. 140–141.
57 JOHANNES GERSON, Opera omnia, ediert von MGR.

GLORIEUX, Band VII, Lille 1969, No. 342, S. 521–522.
58 FRANÇOISE RÜCKLIN, Konrad Witz et ses commanditaires

français, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und
Kunstgeschichte 57, 2000, S. 108–113, Abb. S. 109.

59 EBERHARD KÖNIG, Das liebentbrannte Herz. Der Wiener
Codex und der Maler Barthélemy D’Eyck, Graz l996, Abb.
S.32.

60 Federzeichnung mit brauner Tinte und schwarzer Kreide. Sie
besteht aus zwei zusammengeklebten Blättern und misst
29,2 54,1 cm. British Museum, London, Inv. Nr.1895-9-15-
1001. Über den Stand der Forschung: MICHELINE SONKES,

Dessins du XVe siècle, groupe van der Weyden, Brüssel 1969,
S. 167–171. – DOROTHEE EGGENBERGER, Die Prozession von
Kaiser Sigismund am Basler Konzil. Überlegungen zur Zeichnung

im British Museum, in: horizonte. Beiträge zur Kunst
und Kunstwissenschaft, Zürich 2001, S. 33–38.

61 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 400. – ANDREA
GATTARO, 1885 vgl. Anm.20), S. 35–36.

62 Siehe das Porträt von René d’Anjou in seinem Stundenbuch,
das zu Beginn seiner zweiten Gefangenschaft um 1435/36 in
Dijon gemalt wurde. René hat sich während dieser Zeit einen
Bart wachsen lassen. – Paris, Bibliothèque nationale de
France, ms. lat.1156A, fol.81v. – EBERHARD KÖNIG vgl.
Anm. 59), Abb. S. 31.

63 Karl der Kühne. Kunst, Krieg und Hofkultur Ausstellungs¬
katalog, Historisches Museum Bern), Zürich 2008, Abb.
S.233.

64 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, Band III: Die
Kirchen, Klöster und Kapellen, 1. Teil: St. Alban bis Kartause,
von C. H. BAER,Basel 1941, S. 336, 338–342

65 URSULA RAEBER-KEEL, Spätgotische Wandmalereien in
St. Peter zu Basel. Die Grabnische mit den Efringerwappen,
Sigmaringen 1979, Abb. S. 109–180.

66 ANNA RAPP BURRI / MONICA STUCKY-SCHÜRER, Zahm und
wild. Basler und Strassburger Bildteppiche des 15. Jahrhunderts,

Mainz 1990, S. 104.
67 ENEA SILVIO PICCOLOMINI, in: Concilium Basiliense, Band V:

Tagebücher und Acten,Basel 1904, S. 370.
68 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 412. – ANDREA

GATTARO, 1885 vgl. Anm.20), S. 38,45.
69 ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHÜRER vgl.Anm. 66),

S.83.
70 EMIL MAURER, Konrad Witz und die niederländische Malerei,

in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte

18, 1958, S. 158–166. – HANS J. VAN MIEGROET, De
invloed van de vroege Nederlandse schilderkunst in de eerste
helft van de 15de eeuw op Konrad Witz Verhandelingen
van de Koninklijke Academie voor Wetenschappen, Letteren
en Schone Kunsten van België. Klasse der Schone Kunsten,
Jg. 48, 1986, Nr. 42),Brüssel 1986.

71 ALBERT CHÂTELET, Jan van Eyck enlumineur, Strasbourg
1993. – OTTO PÄCHT, Van Eyck. Die Begründer der
altniederländischen Malerei, München 1989, Abb. S. 209.

72 FELIX THÜRLEMANN, Robert Campin, München 2002, S. 58–76
und S. 111–117.

73 OTTO PÄCHT vgl. Anm. 71), S. 119–170, Ausfalttafel.
74 THIEME-BECKER, Allgemeines Lexikon der bildenden Künst¬

ler, Bd. 29, Leipzig 1935, S.172.
75 HANS AULMANN, Gemäldeuntersuchungen mit Röntgen-

Ultraviolett- und Infrarotstrahlen. Zum Werk des Konrad
Witz, Basel 1958, S. 12–18.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



76 HORST VEY vgl. Anm. 7), S. 61–62.
77 Das Tafelbild mit Kaiser Augustus und dem hl. Augustinus

auf der Rückseite ist das einzige Gemälde aus dem
Heilspiegelbilderzyklus,

110

das sich nicht in der Sammlung der
Markgrafen von Baden befand. Es bleibt die Vermutung, dass

der Auftraggeber des Augustinusbildes dieses mitnahm, wo
es später, zu einem unbekannten Zeitpunkt, im Kunsthandel
in Frankreich auftauchte.

78 FRANÇOIS MAURER, Zwei verschlüsselte Signaturen des
Konrad Witz?, in: Unsere Kunstdenkmäler 15, 1964, S. 70–71.

79 FRANÇOISE ROBIN, La cour d’Anjou-Provence. La vie artis¬
tique sous le règne de René, Paris 1985, S. 197–200.

80 ALBERT CHÂTELET, Pour en finir avec Barthélemy d’ Eyck, in:
Gazette des Beaux-Arts, 131, 6e période, 140e année, 1998,
S. 214.

81 ANDREA GATTARO, 1904 vgl. Anm. 20), S. 398. – ANDREA
GATTARO, 1885 vgl. Anm.20), S. 34.

82 OTTO PÄCHT, René d’Anjou et les van Eyck, in: Cahiers de
l’association internationale des études françaises, No. 8, 1956,
S.44.

83 FRANÇOISE ROBIN vgl.Anm. 79), S. 199–200.
84 OTTO PÄCHT, René d’Anjou Studien I–II, in: Jahrbuch der

kunsthistorischen Sammlungen in Wien 69, 1973, S. 110. –
OTTO PÄCHT vgl. Anm. 71), Farbtafel 25.

85 Hans Multscher: Bildhauer der Spätgotik in Ulm Aus¬
stellungskatalog Ulmer Museum),Ulm 1997, Abb. S. 119.

86 BRIGITTE KURMANN-SCHWARZ, Die Glasmalereien des 15. bis
18. Jahrhunderts im Berner Münster Corpus Vitrearum
Medii Aevi, Schweiz 4), Bern 1998.

87 WILHELM BOECK, Der Tiefenbronner Altar von Lucas Moser,
München 1951,Abb.14.

88 ROLAND RECHT / ALBERT CHÂTELET, Ausklang des Mittel¬
alters 1380–1500, München 1989, S. 90, Abb. 62.

89 WALTER UEBERWASSER vgl.Anm. 10), S. 15, Abb. 19.
90 ALBERT CHÂTELET vgl. Anm.80), S. 200.

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 2, 4, 5, 7, 12–14, 16: Öffentliche Kunstsammlung,Basel.
Abb. 3, 15: Musée des Beaux-Arts, Dijon.
Abb. 6: Reproduktion aus: Sigismundus rex et imperator vgl.
Anm. 45).
Abb. 8: Gemäldegalerie,Berlin.
Abb. 9: Reproduktion aus: Konrad Witz I maestri del colore
84), Mailand 1965.
Abb. 10: British Museum, London, Departement of Prints and
Drawings.
Abb. 11: Reproduktion aus: Karl der Kühne 1433–1477). Kunst,
Krieg und Hofkultur Ausstellungskatalog Historisches Museum
Bern), Zürich 2008.



ZUSAMMENFASSUNG

Die Heilspiegelbilder des Konrad Witz gelten als das bedeutende
Meisterwerk eines oberrheinischen Künstlers, der vor der
Entstehung dieser Gemälde als Maler nicht in Erscheinung getreten
war. Da sich die einzelnen Szenen ikonographisch auf das
Speculum humanae salvationis beziehen, stand für die Forschung
immer fest, dass die erhaltenen Tafelbilder zu einem Flügelaltar
gehörten, der während der Reformation dem Bildersturm
teilweise zum Opfer fiel. Eine vertiefte Analyse der Ikonographie
der einzelnen Bilder lässt an der These von einem Flügelaltar
berechtigte Zweifel aufkommen. Die Darstellungen der dem
Heilspiegel entnommenen Erzählungen sind nach Meinung der
Autorin dazu bestimmt, in verschlüsselter Form politische Aussagen

zu machen. Im April 1434 wurde René d’Anjou in Basel
anlässlich des Konzils von Kaiser Sigismund offiziell als Herzog
von Lothringen eingesetzt. Dieses Ereignis wird mittels einer
symbolischen Ikonographie in den Bildern mit König David und
seinen Helden, Augustus und die Sibylle sowie Esther und Ahasver

festgehalten. Dem Konzilspräsidenten Giuliano Cesarini
gelang es, die Gefahr der hussitischen Häresie durch Verhandlungen

zu bannen. Die beiden Tafelbilder Abraham und Melchisedek

und Antipater vor Caesar scheinen einen verklausulierten
Hinweis auf die damalige Bedrohung zu enthalten. Die stilistischen

Unterschiede der einzelnen Bilder sprechen gegen die
Annahme, sie seien von einem alleinigen Künstler geschaffen
worden. Vielmehr dürften sie das Produkt verschiedener Hände
in einer Werkstatt sein. Diese Feststellung gilt auch für die
sogenannten Aussentafeln, die zu einem späteren Zeitpunkt entstanden

sein dürften. Im Vergleich mit dem Genfer Petrusaltar lässt
sich die Handschrift des Konrad Witz nur schwer eruieren. Die
Basler Malerwerkstatt wurde hingegen durch den mutmasslichen
Auftraggeber René d’Anjou mit der eben in den südlichen
Niederlanden in Mode gekommenen «ars nova» bekannt
gemacht.

RÉSUMÉ

Les tableaux du Miroir du salut de Konrad Witz sont considérés
comme un remarquable chef-d’oeuvre de cet artiste originaire de
la région du Rhin supérieur, dont on ne connaissait pas l’activité
de peintre avant la création de ces peintures. Étant donné que les
différentes scènes se réfèrent, sur le plan iconographique, au
Speculum humanae salvationis, il a toujours été établi pour la
recherche que les panneaux peints conservés faisaient partie d’un
retable à volets, victime en partie de la vague iconoclaste durant
la Réforme protestante. Une analyse approfondie de chaque
image permet toutefois d’avancer des doutes justifiés quant à la
thèse selon laquelle il s’agirait d’un retable à volets. D’après
l’auteure de l’article, les scènes des récits tirés du Miroir du salut
auraient été conçues pour exprimer des opinions politiques sous
une forme cryptée. En avril 1434, à l’occasion du concile de Bâle,
René d’Anjou fut officiellement investi du titre de duc de la
Lorraine par l’empereur Sigismond. Cet événement est fixé, à

travers une iconographie symbolique, dans les scènes
représentant le roi David et ses héros, Auguste et la Sibylle, ainsi
qu’Esther et Ahasver. Giuliano Cesarini, qui présidait le concile,
parvint à conjurer le danger d’une hérésie hussite grâce à ses

talents de négociateur. Les deux panneaux représentants Abraham

et Melchisédech ainsi que Antipater devant César semblent
contenir une obscure référence à la menace qui pesait à l’époque.
Les différences stylistiques entres les tableaux contredisent
l’hypothèse selon laquelle ils seraient l’oeuvre d’un seul artiste. Il
est plus probable qu’ils aient été réalisés par plusieurs peintres
d’un atelier. Cette constatation vaut également pour les «
panneaux extérieurs» qui devraient avoir été peints à une date
ultérieure. Par rapport à l’autel de Saint-Pierre à Genève,on y décèle
difficilement la main de Konrad Witz. Par contre, l’atelier de
peinture bâlois a peut-être fait la connaissance de l’«ars nova»

devenue à la mode précisément dans les Pays Bas méridionaux,
par le probable commanditaire de l’oeuvre, René d’Anjou.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010 111



RIASSUNTO

I dipinti su tavola dedicati alla salvezza dell’uomo speculum
humanae salvationis) eseguiti da Konrad Witz un pittore proveniente

dalla regione del Reno superiore, erano considerati le
opere più importanti di questo artista rimasto piuttosto nella
penombra fino alla loro realizzazione. Poiché le singole illustrazioni

si riferiscono in termini iconografici allo Speculum, la
ricerca ha sempre sostenuto che i dipinti conservati appartenessero

a una pala d’altare in parte distrutta dalla furia iconoclasta
durante il periodo della riforma. Un’analisi iconografica
approfondita delle singole immagini solleva ragionevoli dubbi su
tale tesi. Secondo l’autore, la raffigurazione dei racconti ripresi
dallo Speculum hanno lo scopo di esprimere dei messaggi politici
i codificati. Nell’aprile 1434, nell’ambito del concilio di Basilea,
René d’Anjou fu nominato duca di Lorena dall’imperatore
Sigismondo. L’evento fu rappresentato con un’iconografia simbolica
che raffigura Re David e i suoi eroi, l’imperatore Augusto con la
Sibilla Tiburtina ed Esther l’ebrea con l’imperatore Serse. Il
presidente del concilio Giuliano Cesarini riuscì a sventare i pericoli
dell’eresia hussita promuovendo dei negoziati. I due dipinti su
tavola Abramo e Melchisedec e Antipater al cospetto di Cesare
sembrano contenere un’indicazione in codice riferita alla minaccia

incombente. Le differenze stilistiche dei singoli dipinti
lasciano sorgere dubbi sulla tesi che siano stati realizzati da un
singolo autore. È invece più probabile che siano stati eseguiti da
diversi artisti appartenenti alla stessa bottega. Questa constatazione

vale anche per le cosiddette tavole esterne, probabilmente
risalenti a un periodo successivo. Rispetto all’altare ginevrino
dedicato a San Pietro, risulta difficile individuare la «mano» di
Konrad Witz. Il presunto committente René d’Anjou fece conoscere

alla bottega dei pittori di Basilea la cosiddetta «ars nova»

un movimento artistico allora appena diventata di moda nelle
regioni meridionali dei Paesi Bassi.

SUMMARY

Konrad Witz’s representations of the Mirror of Salvation are the
earliest works ascribed to this Early Renaissance master from the
Upper Rhine. Since the scenes reference the iconography of the
Speculum humanae salvationis, it has always been assumed that
the panel paintings are the remains of an altarpiece that did not
survive the iconoclasm of the Reformation intact. In-depth analysis

of the iconography of the panels raises doubts about the
assumption of a destroyed altarpiece. The writer suggests that the
representations of narratives drawn from the Mirror of Salvation
are in effect encoded political statements. In April 1434, the Holy
Roman Emperor Sigismund officially granted René d’Anjou the
title of Duke of Lorraine. This event is conveyed in the symbolic
iconography of the paintings of King David and his heroes,
Emperor Augustus and the Tiburtine Sybil as well as Esther in
front of Ahasver. Through negotiations, Cardinal Giulio Cesarini
managed to avert the threat of the Hussite heresy. The two paintings

Abraham and Melchizedek and Antipater in front of Caesar
seem to make veiled reference to that situation. Differences in
style between the panels challenge the supposition that they were
created by one single artist. It is more likely that they were the
product of several artists in a workshop. This observation applies
to the so-called outside panels which were probably painted at a

later date. In comparison with the fragment from the St. Peter
altar of Geneva, it is extremely difficult to determine the hand of
Konrad Witz.On the other hand, René d’Anjou,who presumably
commissioned the works, will have introduced the painting workshop

in Basel to the Ars nova style that had just become the fashion

in the southern Netherlands.

112 ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010


	Die Basler Heilspiegelbilder : ein Auftragswerk von König René d'Anjou und Kardinallegat Giuliano Cesarini?

