Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 67 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Kirchen und Konventfliigel im Kloster St. Johann in Mistair :
Raumorganisation und Nutzung

Autor: Sennhauser, Hans Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche und Konventfliigel im Kloster St.Johann in Miistair:

Raumorganisation und Nutzung

von HANS RUDOLF SENNHAUSER

Josef Zemp hat die Klosterkirche von Miistair als karolin-
gisches Bauwerk erkannt.! Eine prizisere Bestimmung
erbrachte vor ein paar Jahren der Fund einiger Holzer im
Kirchengiebel: Nach dem Ergebnis der dendrochronolo-
gischen Untersuchungen sind sie und damit der Rohbau
des Kirchengiebels auf 775 zu datieren. Die Bauzeit des
Klosterkomplexes diirfte etwas mehr als ein Dutzend
Jahre in Anspruch genommen haben; alles spricht dafiir,
dass als letzter Akt die Heiligkreuz-Kapelle erneuert
wurde. Thre dlteren Bodenbalken weisen in den Jahren
785 bis 788 geschlagene Holzer auf.

Das Kloster geht nach der Tradition auf Karl den Gros-
sen zuriick. Diese Uberlieferung darf heute nicht mehr
a priori geringgeschitzt werden.?

Wiihrend etwa drei Generationen scheint dem Kloster
die urspriingliche Bliite erhalten geblieben zu sein

(ADb. 1). In der zweiten Hilfte des 9. Jahrhunderts verlor
es dann fiir die Zentralgewalt an Interesse; Kaiser Karl
der Dicke iibertrug das Kloster im Jahre 881 dem Bischof
von Chur. Die Entwicklung spiegelt sich in den Monchs-
zahlen. Aus den Verbriiderungsbiichern wissen wir, dass
Miistair zu Beginn des 9. Jahrhunderts 33 Monche und
einen Abt hatte, um die Mitte des 9. Jahrhunderts unter
Abt Rihpert 44 Ménche und gegen das Jahrhundertende
bloss noch acht Priestermdnche ohne Abt.?

Ausstattung der Klosterkirche
Die Ausstattung der Klosterkirche ist nicht vollumféing-

lich im unmittelbaren Anschluss an die Bauvollendung so
geschaffen worden, wie sie bis zum Ende der Karolinger-

§: }-J h

0

50m

Abb.1 Miistair, Kloster St. Johann. Plan des karolingischen Klosters. Dunkelblau: urspriingliche Anlage. Hellblau: in karolingischer

Zeit nachtriglich angefiigt.

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010



zeit bestand. Man glaubt, auf dem Grundputz der Wiénde
Spuren von Sinopien (Vorzeichnungen) fiir eine erste
Ausmalung erkannt zu haben; ob und wo iiberall eine sol-
che erste Ausmalung ausgefiihrt wurde, bleibt aber unge-
wiss. Die Malereizyklen, denen Miistair seine Berithmt-
heit zum grossen Teil verdankt, wurden friihestens eine
Generation nach der Stiftung des Klosters an den Innen-
winden der Kirche angebracht. Nach der wahrschein-
lichsten Hypothese stammen sie aus dem ersten Viertel,
vielleicht aus dem zweiten Jahrzehnt des 9. Jahrhunderts.

Anders die Schranken. Sie sind fiir die Liturgie von
grosserer Bedeutung als die Wandbilder. Mindestens ein
Provisorium ist deshalb von Anfang an vorauszusetzen.
Die beiden anderen ritischen Kirchen mit vergleichbaren
Marmorschranken, Chur/Dom und Schénis, sind jiinger.
Was sich von ihrer Schrankenausstattung erhalten hat,
weist deutlich auf die Spitzeit Karls des Grossen, be-
ziehungsweise auf die Jahre unmittelbar danach. Schénis
ist nach 814 und zu Lebzeiten des letztmals 823 erwihn-
ten Rétergrafen Hunfrid zum Gedenken an Karl den
Grossen gestiftet worden, und Bischof Remedius, der in
Chur zu Lebzeiten Karls des Grossen und einige Jahre
dariiber hinaus regierte (um 800 — zirka 820), besass enge
Beziehungen zum kaiserlichen Hofe.

Der Marmorsteinbruch Laas im Vinschgau, aus dem,
soweit wir sehen, das gesamte Marmorinventar ritischer
Kirchen stammt, diirfte Fiskalgut und deswegen dem
Umkreis Karls zugénglich gewesen sein.

Nach einem Brand in der Mitte des 10. Jahrhunderts
wurden die Schranken in Miistair abgebaut und nach
957/58 (Dendrodatum) zum Teil als Baumaterial fiir die
Errichtung des Plantaturmes verwendet. Es scheint, dass
die Kirchenausstattung damals nicht in Marmor, sondern
in Stuck erneuert wurde. Die Verwendung von Stuck hat
eine alte Tradition, wie zum Beispiel die Stuckfragmente
aus der 1. Hilfte des 8. Jahrhunderts im Kloster Disentis
zeigen, aus dem keinerlei Marmorreste bekannt sind.*

Die Dreiapsidensaal-Kirche

Als karolingischer Dreiapsidensaal gehort die Kloster-
kirche von Miistair einem Bautyp an, der seit der ersten
Hilfte des 8. Jahrhundert im ostlichen Alpengebiet Ver-
breitung gefunden hat. Seine Anfinge liegen in friih-
christlicher Zeit und reichen bis ins 4./5. Jahrhundert
zuriick. Damals wurde der Typ fiir Kleinbauten mit
memorialer Funktion neben dem Sanktuarium der
Hauptkirche verwendet. Seine Charakteristika — breit,
kurz, stiitzenlos, dreiteiliger Ostabschluss — finden sich in
grosseren Dimensionen bei den Dreiapsidensélen des
8./9. Jahrhunderts wieder, die aber jetzt nur noch zum
kleineren Teil ausgesprochen memoriale Bedeutung
haben (Chur-St.Luzi und das Spiétbeispiel Schaffhausen).
Uberzeugende Zwischenglieder zwischen den beiden
Gruppen fehlen bislang.’ Links und rechts begleitete ein

2

niedrigerer Annex die Klosterkirche auf ihrer ganzen
Lénge, so dass der Bau von aussen wie eine Basilika
wirkte. Diese Annexe waren Zugang zur Kirche und
gleichzeitig Sakristeien, in denen die Chorgewinder
(Kukullen) der Monche hingen. Der nordliche Annex war
aus dem Kreuzgang, bezichungsweise aus dessen ver-
langertem Ostfliigel direkt zugénglich, der siidliche vom
Ostfliigel des Klosters her. In beiden ist eine Treppe anzu-
nehmen, von der im Siiden die Monche aus dem Dormi-
torium hinunterstiegen, wihrend durch den Nordannex
ausserdem die Kirche betreten konnte, wer sich im Nord-
fliigel des Klosters authielt. Durch weite, hohe Rund-
bogenoffnungen vor den drei Sanktuariumsstufen gelang-
ten die Monche aus beiden Korridoren in die Kirche.
Man kann sich vorstellen, dass sie fiir die Stundengebete
wihrend des Tages (das heisst, wenn sie nicht aus dem
Dormitorium kamen) und zu feierlichen Gottesdiensten
aus beiden Torbogen in die Kirche schritten, sich vor dem
Hauptaltar zu zweien verbeugten und dann ihre Plitze in
den Chorbénken aufsuchten.

Raumorganisation und Nutzung

Die Kirche ist ein Dreiapsidensaal, aber die Chorpartie
wirkt von aussen gesehen fiinfteilig, denn die beiden
Annexkorridore waren im Osten jenseits des Kirchen-
zuganges je mit einer niedrigen Kapelle abgeschlossen.
Der zweiteilige Kirchenraum umfasste das Sanktuarium
im Osten - es reichte bis zu den Stufen beim 6stlichen
Gewinde der grossen Rundbogentore — und das Chor der
Monche im «Schiff». Da die Kirche keinen Eingang aus
dem Freien besass, sondern nur iiber die Klausur zugéng-
lich war, ldsst sich ausschliessen, dass Laien — abgesehen
von den Gisten des Klosters, die im Hause wohnten —
Zugang zur Klosterkirche hatten. So war es spiter — und
vielfach bis in die Neuzeit hinein — noch bei den Zister-
ziensern.® Wenn keine Tiire nach draussen fiihrte, so ist
damit zu rechnen, dass der Konvent seine liturgischen
Prozessionen im Kirchenraum durchfiihrte, dass also
um das Feld der Chorbinke herum gentigend Raum fiir
Umginge vorauszusetzen ist. Die Chorbianke hat man
sich nicht in der jiingeren Art gegensténdig — responso-
risch — angeordnet zu denken, sondern in der Art, wie die
«formulae» auf dem St. Galler Klosterplan eingezeichnet
sind, als Bankreihen quer zur Lingsachse der Kirche.
Zeichnet man innerhalb eines Umganges, der ein Schrei-
ten zu zweien erlaubt, die Binke mit 50-60 Plitzen ein, so
bleibt in der Kirche kein Raum fiir Laien, fiir das Volk.”
Mehr als 45 Monche sind fiir Miistair weder bezeugt,
noch anzunehmen, aber es war wohl auch Platz fiir
«durchreisende Briider», geistliche und hohe weltliche
Giste. Urspriinglich seien fiir Miistair eben wesentlich
mehr Monche vorgesehen gewesen, meint Jenny Kirsten
Ataoguz in ihrer 2007 erschienenen Dissertation® — die
Dimensionen der Anlage und die anfinglich grossere

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010



Bedeutung des Klosters weisen ihrer Ansicht nach darauf
hin —; allerdings seien nicht so viele Monche vorgesehen
gewesen wie in Disentis, wo man ja zwei grossere Kirchen
gebaut habe, “whereas at Miistair one large church
sufficed”. Das Kloster sei fiir eine grossere Monchszahl
geplant gewesen, deswegen sei auch die bisherige Loka-
lisierung des Refektoriums falsch, denn der Raum hitte
fiir die angenommene Monchszahl nicht geniigt. Die
Berechnung der Sitzpldtze im Refektorium, “the illogical
dedication of a larger room to the guests then to the
monks” und schliesslich “the awkwardness of a passage
through the archaeologists monastic refectory” — all das
lasse vermuten, dass das Monchsrefektorium anderswo
anzunehmen sei als bisher. Geht man aber nicht von
Phantasiezahlen aus, sondern von den tatséichlich iiber-
lieferten, so hat das Refektorium geniigt. Auch ldsst die
Anzahl der Kirchen eines Klosters nicht einfach auf die
Monchszahlen schliessen. Und was das «unlogische» Ver-
héltnis von Moénchs- und Gésterdumen anbelangt, so ist
die bedeutende Aufgabe des Klosters Miistair als Weg-
station zu bedenken.’ Der «Weg durch das Refektorium»
schliesslich beruht auf der Grundidee der Autorin, dass
Seelsorge die Hauptaufgabe der Monche gewesen sei.
Der mit Brettern ausgelegte und wohl gedeckte Gang
(covered walkway) zwischen Ostfliigel und Heiligkreuz-
kapelle wire deswegen fiir den Kirchgang der Laien
bestimmt gewesen (Abb. 2). So wird fiir die Autorin der
Dissertation der Siidteil des klosterlichen Ostfliigels, in
dem ein breiter Wasserkanal nachgewiesen ist, zum Ort,
in dem den Laien das Mandatum (die Fusswaschung)
erteilt wurde, und im nordlichen Teil jenseits des Durch-
ganges hiitten personliche Gespriche der Monche mit den
Laien, Begegnung und Beichte stattgefunden. Von dort
aus seien die Laien in den Siidannex gelangt und in die
Kirche, wo sie sich im westlichen Drittel, vor der West-
wand unter dem Jiingsten Gericht aufgehalten hétten.

Fiir die Autorin der Dissertation steht fest, dass der
iiberdeckte Gang dazu diente, Laien in die Kirche zu fiih-
ren. Dass er den Ménchen den Zugang zur Heiligkreuz-
kapelle ermoglicht haben koénnte, mindestens zu deren
Untergeschoss, das als Grabraum diente, vielleicht auch
zum Kapellenraum, wird nicht erwogen. Es spricht nicht
gegen unsere Deutung, wenn sich die Mdénche in einem
solchen Fall aus dem Klosterviereck hinaus begeben
haben; auch das Spital des Klosters ist — wie spiter bei
hochmittelalterlichen Klostern — im Osten ausserhalb des
Klosterviereckes anzunehmen.

Der Ostfliigel mit dem direkten Zugang zur Kirche ist
stets das «Monchshaus», denn die Monche versammeln
sich tdglich sieben Mal — auch nachts — zu den Horen in
der Kirche.

Zwar sind aus dem Friihmittelalter kaum Vergleichs-
beispiele bekannt, aber ein Blick auf Pline hochmittel-
alterlicher Kloster — etwa der Zisterzienser — zeigt, dass
Anlage und Einteilung des Ostfliigels in Miistair bereits
dem spéter allgemein verbreiteten Schema folgen.

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010

0 10m

/

Abb.2 Miistair, Kloster St.Johann. Karolingische Ostpartie.
Rot gepunktet: der «Laienzugang» nach Jenny Kirsten Ataoguz.

L |

Der ganze Ostfliigel als Zugangsraum fiir die Laien,
eine derart grossdimensionierte Anlage fiir das Manda-
tum und dazu diese aufwendige Einrichtung fiir einige
wenige Dorf- und Talleute — es handelt sich nicht um ein
Pilgerhaus — statt des iiblichen Monchshauses im Ost-

3



fliigel des klosterlichen Kreuzganges? Die Dissertation
geht davon aus, dass den Monchen die Pastoration des
Tales und dariiber hinaus von Teilen des Vinschgaues
oblag. Dazu ist zu sagen, dass das Kloster Miistair nach
allgemeiner Annahme in einen bestehenden Seelsorge-
bezirk mit Mals als Zentrum hinein gegriindet wurde. Der
Weltklerus muss recht zahlreich gewesen sein, beklagt
sich doch Bischof Viktor III. von Chur 823, es seien ihm
mehr als 230 Kirchen weggenommen worden.!” Wo in der
Griindungszeit des Klosters Gottesdienst fiir die kaum
sehr zahlreichen Laien im Tal gehalten wurde, ob zum
Beispiel in der Heiligkreuzkapelle, wissen wir vorldufig
nicht.

Schranken und Abschrankungen

Zuriick zum Kirchenraum (Abb. 3): Zu den zahlreichen
Fragmenten von Marmor-Schranken gehéren auch zwolf
Bogen, die von Durchldssen herriihren. Bis sich spéter
einmal wegen baulicher Massnahmen eine Ausgrabung in
der Klosterkirche aufdriangt, konnen wir iiber die Aufstel-
lung der Schranken lediglich mutmassen. Sicher wissen
wir seit einer Grabungskampagne, dass die Chorpartie im
Nordannex als Kapelle abgeschrankt war; es fanden sich
hier Reste einer wohl provisorischen Schranke auf Holz-
schwelle. Wenn man sich vorstellen kann, dass vor der
Hauptapsis ein abgeschrankter Raum, vielleicht mit
einem Dreierbogen, vor jeder Seitenapsis ein weiterer
Bogen und in den Kapellen der Annexe je ein Bogen
standen, so wiren erst wenig mehr als die Hilfte der
vielen Bogen lokalisiert. Oder hat man an eine Abschran-
kung der Chorbénke mit Durchgéngen zu jeder Bank-
reihe zu denken? Die Antwort diirfte noch lingere Zeit
ausstehen.

Der zentralisierende « Einraum»

«Der Einraum, mit einem einzigen Blick iiberschaubar,
ist spitantik» sagt Linus Birchler im Hinblick auf
Mistair.!! Der «Einraum» (im Gegensatz zur Basilika)
hat in Miistair etwas ausgesprochen Zentralisierendes.
Dies manifestiert sich im breiten, kurzen Raum, in der
Anordnung der Fenster'? und der Belichtung des Raumes.
Besonders deutlich kommt das zentralisierende Ele-
ment zum Ausdruck in der Bilderfolge der Wandmalerei
(Abb. 4). Der Zyklus beginnt an der Stidwand im Osten
mit dem obersten Register unmittelbar unter der Flach-
decke, zieht in der Leserichtung nach Westen, iiber die
West- und die Nordwand, iiberspringt die Apsiden und
setzt an der Siidwand ein Register tiefer wieder ein. Das
wiederholt sich viermal. Wer der Erzéhlweise von einem
zentralen Standpunkt aus Bild fiir Bild folgt, dreht sich
in der Raummitte — im Monchschor - der Kirche vier-
mal um die eigene Achse. Hohe, Breite und Linge des

4

Monchschores sind annédhernd gleich, das heisst, das
Monchschor ist ein zentralisierender wiirfelférmiger
Raumabschnitt.

Mitten in diesem Raum waren die Monche allseitig
umgeben von den Bildern aus der Heilsgeschichte. In der
Waagrechten waren sie eingebunden in Darstellungen des
Alten und des Neuen Testamentes, die sich spiralig {iber
die Winde ziehen. Von David, dem Vorldufer Christi,

o 1om

Abb.3 Miistair, Kloster St. Johann. Karolingische Kirche und
Annexe. Anordnung der Binke im Ménchschor.

iiber Geburt und Jugend Christi, tiber sein 6ffentliches
Leben und seine Wundertaten, sein Leiden und seinen
Tod bis zu den Aposteln und Blutzeugen. Und vertikal
war in der Ost-West-Richtung iiber den Apsiden der
Abschied Christi von der Welt, seine Himmelfahrt, an
der Westwand aber die Wiederkunft zum Jiingsten Ge-
richt geschildert. Die Spanne zwischen Abschied und
Wiederkunft wird iiberbriickt durch die von Christus
eingesetzte Kirche: im Sanktuarium ist in der mittleren
Apsiskalotte Christus Salvator, der Erloser, Herr {iber
Zeit und Ewigkeit, dargestellt, in der nérdlichen Kalotte
die Traditio Legis — die Kirche als Stellvertreterin bis zur
Wiederkunft Christi — und in der siidlichen Apsis das
Mysterium der Kirche. An den Winden der Apsis sind
iiber den Altdren, die an das Opfer Christi erinnern,
Szenen aus dem Leben Heiliger gemalt, von Vorbildern
und Fiirbittern also. In der Mittelapsis stehen den Mon-
chen Bilder aus dem Leben des Klosterpatrons Johannes
des Téufers vor Augen, in der Nordapsis die Apostel-
fiirsten Petrus und Paulus und in der siidlichen Szenen
aus der Vita des Erzmértyrers Stephanus oder — eher —
eines heiligen Bischofs. Wer die Bildanordnung nachvoll-

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010



zieht, wird darin eine Bestétigung fiir unsere Rauminter-
pretation sehen. Fiir Laien bleibt da kein Platz.

Das iibliche Schema Sanktuarium-Chor-Laienschiff,
von dem die Verfasserin der Dissertation ausgeht, ver-
triagt sich ohne weiteres mit einem gerichteten Lings-
raum. Miistair aber ist ein ganz anderer Raum, ein «Ein-
raum», in dessen Zentrum die Chorbédnke aufgestellt
waren.

N Yy,
: i

Abb. 4 Miistair, Kloster St.Johann. Freskenzyklus. Schema-
tische Darstellung der Bilderfolge horizontal und vertikal.

Ausgangspunkt und Grundthese der Harvard-Disser-
tation von Jenny Kirsten Ataoguz ist es, dass mit dem
Malereizyklus dem Volke «gepredigt» wird, demnach also
Laien in der Kirche ihren Platz haben mussten. Es reicht
aber vollig, anzunehmen, die Ausmalung der Kirche sei
fiir die Monche geschaffen worden, denn dem Monchs-
vater Benedikt sind fiir die Selbstheiligung des Ménches
Stillschweigen, Kontemplation und Meditation zentral.’®

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010

Der vorgefasste Grundgedanke ihrer Arbeit fiihrt die
Autorin zur abenteuerlichen Interpretation des Kirchen-
raumes und eines Laienzuganges.'

Jenny Kirsten Ataoguz will entgegen -eindeutiger
archiologischer Evidenz und ohne iiberzeugende Belege
dartun, dass in der Klosterkirche von Miistair Laien seel-
sorgerlich betreut wurden. Ihre Deutungen verraten nicht
allzu grosse Kenntnisse iiber Monchtum, mittelalterliche
Klosteranlagen und die historische Situation von Miistair.
Eine Stellungnahme wiirde sich eriibrigen, hitte die
Arbeit nicht bereits in zustimmendem Sinne Eingang
gefunden in ein massgebendes Handbuch."

Bemerkungen zum Thema « Monch und Seelsorge»

«Le moine n’est pas, par vocation, un missionaire», zitiert
Josef Semmler E. de Moreau's und «ufficio del monaco &
di pregare, non di predicare» sagt Michele Maccarrone.'’
Angesprochen ist das Verhiltnis des Monchs zur Welt
unter dem Aspekt der Seelsorge. Das officium praedi-
candi obliegt nicht dem Monch, sondern dem Bischof und
seinen Beauftragten, dem Klerus. Die licentia praedicandi,
das Privileg, kann der Bischof erteilen, der allein zu-
stindig ist fiir die cura animarum. Zwar gibt es Kloster-
eigene Pfarreien, aber sie werden vielfach wie auch die
Gldubigen in der niheren Umgebung der Kloster nicht
von Monchen, sondern von Weltgeistlichen betreut:
«d’autre part on connait un certain nombre d’anciens
monasteres bénédictins dont les églises avaient les droits
paroissiaux». Sie wurden in der Klosterkirche selber
(Luzern) oder in einer Nebenkirche (St.Gallen) ausge-
iibt. «Les monasteres les faisaient desservir par des clercs
placés sous leur dépendance immédiate».' Philipp Hof-
meister fasst zusammen: «Bei Neugriindungen in ein-
samen Gegenden war zunéchst tiberhaupt kein Volk in
der Umgebung des Klosters; nach dem sich aber solches
angesiedelt hatte, diirften zundchst die Monche die Seel-
sorge der Nachbarschaft ausgeiibt haben; wurde die Ge-
meinde grosser und als solche organisiert, dann ging diese
an einen Weltpriester iiber. War aber bei der Kloster-
griilndung bereits eine Gemeinde unter einem Weltpries-
ter am Ort, dann blieb dieser natiirlich im Amte und als
seine Nachfolger wurden wieder Weltpriester bestellt; das
Pfarrbeneficium war eben ein beneficium saeculare».”®
Predigt und Mission konnten Monchen anvertraut wer-
den (Monchsmission). Von Salzburg, Regensburg und von
Kléstern wie Niederaltaich und St. Emmeram aus missio-
nierten Monche im Siidosten, bis nach Pannonien. «Es
stand ihnen [den Monchen] jedoch nicht zu, die pfarrliche
Organisation ihrer Missionsgebiete in Angriff zu nehmen.
[...] Ihr Auftrag [war] nicht nur sachlich, sondern auch
zeitlich begrenzt.» Und die Bischofe betonten immer
wieder — in Bayern schon 772% - ihre Zustdndigkeit. In
den neueroberten Gebieten des Frankenreiches, (Sachsen
nach 777 [Fuldische Mission], Pannonische Mark, Kéirn-

5



ten)? gab es die Moénchsmission zur Zeit Karls des Gros-
sen, der «dem eigentlichen monastischen Anliegen, der
Absonderung von der Welt zugunsten einer kompromiss-
losen Bezogenheit auf Gott hin, innerlich sehr fern
stand».?? Josef Semmler sagt von Karl: vom Monchtum,
«als Glied der Reichskirche [...] verlangte er nicht die
Absonderung von der Welt, sondern Aktion in der Welt
und fiir die Welt».?> Mdnche und Klgster wurden deshalb
in neu gewonnenen, noch heidnischen Gebieten fiir die
Mission herangezogen. Dazu sind aber weder Vinschgau
noch Miinstertal zu rechnen, die beide seit dem 6. Jahr-
hundert zum Bistum Chur gehérten. Innichen im Puster-
tal dagegen ist in seiner Friihzeit als Vorposten im Grenz-
land zu betrachten. Nicht als Missionskloster fiir die
einheimische Bevolkerung ist es gegriindet worden, son-

ANMERKUNGEN

! Joser ZEMP / ROBERT DURRER, Das Kloster St.Johann zu
Miinster in Graubiinden, Kunstdenkmiler der Schweiz.
(= Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft fiir Erhal-
tung historischer Kunstdenkmiler, Neue Folge 5-7), Genf
1906-1910, S. 11-13, 104-106, Taf. 29 und Taf. 56.

2 HANs RUDOLF SENNHAUSER, Kloster Miistair, Griindungszeit
und Karlistradition, in: Konig — Kirche — Adel. Herrschafts-
strukturen im mittleren Alpenraum, hrsg. von RAINER LOOSE
/ SONKE LoRENZ (Tagung Schloss Goldrain 17.-21.6.1998),
Lana 1999, 8. 125-150.

3 Iso MULLER, Geschichte des Klosters Miistair. Von den An-
fingen bis zur Gegenwart, 3. Aufl.,, Disentis 1986, S. 11-15. —
ReinHOLD  KAISER, Churritien im  frithen Mittelalter,
2., liberarbeitete und erginzte Auflage, Basel 2008, S. 145-149.

*  ANGELA WEYER, Zur frithmittelalterlichen Stuckdekoration
des Klosters Disentis. Die unfigiirlichen Stuckfragmente aus
den Grabungen 1906-1934, in: Zeitschrift fiir Schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 49, 1992, S. 287-314. —
WALTER STUDER, Disentis, Monastére Saint-Martin, in: Le
Stuc. Visage oublié de I’art médiéval (= Ausstellungskatalog
Musée Sainte-Croix de Poitiers 16 septembre 2004-16 janvier
2005), Paris/Poitiers 2004, S. 144-163.

> HaNs RUDOLF SENNHAUSER, Typen, Formen und Tendenzen
im friihen Kirchenbau des ostlichen Alpengebietes: Versuch
einer Ubersicht, in: Frithe Kirchen im 6stlichen Alpengebiet.
Von der Spitantike bis in ottonische Zeit, hrsg. von HANS
RUDOLF SENNHAUSER (= Abhandlungen Bayerische Aka-
demie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse,
NEF, 123), Miinchen 2003, Bd. 2, S. 919-980, hier S. 935-945.
Vielleicht gehort die dritte, die mittlere Kathedrale von Genf
hier hin. Sie war keine Saalkirche, sondern eine Basilika
(oder eine Halle), aber sie hat memoriale Funktion. Sie steht
in einem Gebiet mit basilikaler Tradition, wéihrend in Grau-
biinden die Tradition des stiitzenlosen Einraumes spitantiker
Bauten weiterlebt.

dern fiir die aus dem Osten hereindréingenden Slawen.
«Bereits 769 hatte der Bayernherzog dem Kloster
Innichen den Weg gewiesen, als er ihm eine Schenkung
zukommen liess mit der Auflage, den Alpenslawen das
Evangelium zu bringen.»** Als Zeichen staatlicher Pri-
senz, aber nicht in Bezug auf seine Missionsaufgabe, lésst
sich Innichen mit Miistair vergleichen.” Miistair entstand
an der Peripherie der alten Urpfarrei St. Marien in Mals.?®
Das Miinstertal selber war sparlich besiedelt.”” Seelsorge-
titigkeit — wenn sie tiberhaupt nétig war — kann weder
Entstehungsgrund noch eigentliche Aufgabe des Klosters
Miistair gewesen sein.

Sicher ist auch, dass keine Gottesdienste fiir Laien in
der Klosterkirche stattfanden, denn die Kirche war nur
von der Klausur aus zugédnglich.

6  MARCEL AUBERT, L’architecture cistercienne en France,
2. Aufl. 1947, Bd. 1, S. 108. — Vgl. Zisterzienserbauten in der
Schweiz. Neue Forschungsergebnisse zur Archiologie und
Kunstgeschichte, 1: Frauenkloster; 2: Mannerkloster (= Ver-
offentlichungen des Instituts fiir Denkmalpflege an der ETH
Zirich, 10/1-2), Zirich 1990, hier Bd. 1, S. 31, Bd. 2, S. 92,
S. 117, Anm. 11-12; S. 123. — MATTHIAS UNTERMANN, Forma
Ordinis. Die mittelalterliche Baukunst der Zisterzienser,
Miinchen/Berlin 2001, S.233,267-275.

7 Im Gegensatz zu dieser — hier nicht erstmals vertretenen —
Ansicht geht Jenny Kirsten Ataoguz, S. 56, davon aus, dass
das Monchschor etwa ein Drittel der Kirchenfldche einnahm
und der iibrige Raum “open for lay worshippers” war. Sie
rechnet mit 50 bis 70 Monchen. JENNY KIRSTEN ATAOGUZ,
The Apostolic Commissioning of the Monks of Saint John in
Miistair, Switzerland: Painting and Preaching in a Churraetian
Monastery, Phil. Diss. Harvard 2007, Ann Arbor 2007.

8 Vgl. Anm.7.

9 HANS RUDOLF SENNHAUSER (vgl. Anm. 2), S. 137.

0 JOSEF ACKERMANN / SEBASTIAN GRUNINGER, Christentum
und Kirche im Ostalpenraum im ersten Jahrtausend, in:
HaNs RUDOLF SENNHAUSER (vgl. Anm. 5), S. 793-816, bes.
S. 812-815. — Vgl. unten Bemerkungen im Abschnitt «M&nch
und Seelsorge».

1 LiNus BIRCHLER, Zur karolingischen Architektur und Malerei
in Miinster-Miistair, in: Friihmittelalterliche Kunst in den
Alpenlidndern, Akten zum 3. Internationalen Kongress
fiir Frihmittelalterforschung 1951, Olten/Lausanne 1954,
S.167-252, hier S. 169.

12 Je zwei Fenster sind in der Nord- und in der Siidwand ge-
sichert. Ob die Westwand zwei oder drei Fenster aufwies,
ist ungewiss; drei Fenster sind nach miindlicher Aussage von
M. Sennhauser-Girard unwahrscheinlich.

13 Regula Benedicti 8,3;48,23; 58.5.

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010



14

15

Von den verschiedenen Argumenten, die laut JENNY KIRSTEN
ATAOGUZ (vgl. Anm. 7) den pastoralen Auftrag der Ménche
belegen sollen, seien erwihnt: Gebete fiir Reisende (Reise-
segen, die oratio in nave oder die missa ad proficiscendum
in itinere usw.): Jenny Kirsten Ataoguz folgert daraus, dass
“stabilitas loci did not characterize Churraetian monasticisme”
(S. 49); diese zum Teil auch heute noch iiblichen Gebete be-
legen aber eher das Gegenteil: Reisen war nicht iiblich,
machte éngstlich und besorgt, und die Gemeinschaft betete
fiir alle — nicht nur fiir Monche —, die aus irgendwelchen
Griinden reisen mussten. — Votivmessen in grésserer Zahl
sind bereits im rémischen Sacramentarium Gelasianum oder
auch Gregorianum enthalten (von dem Papst Hadrian L
[gest. 795] Karl dem Grossen ein Exemplar geschickt hat),
darunter Votivmessen fiir Reisende. «<Eine wahre Hochbliite
der Votivmessen brachte dann die Karolingerzeit. Alkuin
selbst hat nicht nur in seinem Anhang zum gregorianischen
Sakramentar einen bedeutenden Vorrat von Votivmessen aus
dlteren Quellen bereitgestellt, sondern auch eine Sammlung
geschaffen, die als liber sacramentorum uberliefert ist [...].»,
JOSEF ANDREAS JUNGMANN, Missarum Sollemnia. Eine gene-
tische Erklirung der rémischen Messe (Fiinfte, verbesserte
Auflage), I, Wien/Freiburg/Basel 1962, S. 289. Zu den Votiv-
messen auch: ADOLPH FRANZ, Die Messe im deutschen Mittel-
alter. Beitriige zur Geschichte der Liturgie und des religiosen
Volkslebens (Freiburg i. Br. 1902), Darmstadt 1963, bes. S. 115ff.
Votivmessen gehoren zum liturgischen Allgemeingut: aus
ihrem Vorhandensein in Codices mit rétischer Schrift auf das
churritische Monchtum oder gar auf Miistair schliessen zu
wollen, geht nicht an. - Die Anwesenheit von Predigtliteratur
in ratischer Schrift soll laut Jenny Kirsten Ataoguz die
Predigttitigkeit der Klosterbriider bezeugen. Das als Beleg
am wenigsten geeignete Beispiel bieten die Schriften Papst
Gregors des Grossen. Sie sind zwar in Predigtform abgefasst,
dienten aber in manchen Kléstern vor allem als Tischlesung;
die «Vita Benedikts» ist ein Teil davon (Buch der Dialoge IT).
REINHOLD KAISER (vgl. Anm. 3), S.278-279.

20

21
22
23
24
25
26

27

JOsSEF SEMMLER, Kar! der Grosse und das frinkische Monch-
tum, in: Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben, Bd. 2:
Das geistige Leben, hrsg. von BERNHARD BISCHOFF, Diissel-
dorf 1965, S. 255-289, hier, S. 285, Anm. 194.

MICHELE MACCARONE, Discussione sulla lezione Constable,
in: Cristianizzazione ed organizzazione ecclesiastica delle
campagne nell’alto medioevo: espansione e resistenze,
10-16 aprile 1980 (Settimane di Studio del Centro Italiano di
Studi sull’Alto Medioevo 28), Spoleto 1982, S. 391-395, hier
S. 392. — Weitere Literatur zur Frage Moénchtum und Seel-
sorge im Frithmittelalter, siche JENNY KIRSTEN ATAOGUZ
(vgl. Anm. 7), S. 41, Anm. 34.

D. URSMER BERLIERE, Un manuscrit inédit de dom Robert
Wiard, in: Revue Bénédictine 34/1-2, Paris/Fribourg 1927,
S.105-128,227-250, 340-364, hier S. 240.

PHiLIPP  HOFMEISTER, Mdnchtum und Seelsorge bis zum
13. Jahrhundert, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte
des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige, 64/Heft 1-4,
Miinchen, Abtei St. Bonifaz 1952, S. 209-273, hier S. 268.
JoseF SEMMLER (vgl. Anm. 16), S. 284. — PHILIPP HOFMEISTER
(vgl. Anm. 19), S. 242-243.

JOSEF SEMMLER (vgl. Anm. 16), S. 381.

JOSEF SEMMLER (vgl. Anm. 16), S. 288.

JOSEF SEMMLER (vgl. Anm. 16), S. 288.

JOSEF SEMMLER (vgl. Anm. 16), S. 283.

HANS RUDOLF SENNHAUSER (vgl. Anm. 2),S. 148,

Iso MULLER, Der riitische Vintschgau im Frithmittelalter, in:
Der Schlern 34, 1960, S. 318-329, hier S. 322-325, und Iso
MULLER, Zur Enistehung der Pfarreien des Vinitschgaues, in:
Der Schlern 35,1961, S. 331-338, hier S. 334-336.

Zwar suchte das Kloster «sich im 9.-11. Jahrhundert die
Seelsorge iiber die in seinem Umkreis wachsende Bevolke-
rung zu sichern», wie Iso Miiller annimmt, ob es sie aber
durch seine Monche oder durch Weltgeistliche ausiibte,
wissen wir nicht (Iso MULLER 1960 [vgl. Anm. 26], S. 324). —
Zu den neuen Siedlungsbefunden: HUBERT STEINER, Archiio-
logische Neufunde aus Taufers im Miinstertal, in: Der Schlern
83,2009, Heft 6,S. 36-51.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-4: Stiftung fiir Forschung in Spitantike und Mittelalter —
HR. Sennhauser.

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010 #



ZUSAMMENFASSUNG

Die karolingische Klosterkirche von Miistair présentiert sich
als Dreiapsidensaal, dessen Raumcharakter zentralisierende
Elemente aufweist, was in den Proportionen des Baus, in der
Anordnung der Fenster und der Bilderfolge der Wandmalerei
zum Ausdruck kommt. In Entgegnung auf die Dissertation von
Jenny Kirsten Ataoguz (Harvard University 2007) hilt der Autor
fest, dass die Kirche urspriinglich ausschliesslich den Gottes-
diensten und liturgischen Feiern der Monche diente. Die Kirche
hatte keinen fiir Laien beniitzbaren Eingang von aussen, sondern
konnte nur von der Klausur aus betreten werden. Auch lisst sich
eine Raumteilung in Sanktuarium, Ménchschor und Laienschiff
nicht nachweisen. Ebenso wenig ist in Miistair von Predigt- oder
Seelsorgetitigkeit der Monche fiir die damals spérliche Bevolke-
rung der niheren Umgebung auszugehen.

RESUME

Labbatiale carolingienne de Miistair comporte une salle triabsi-
diale dont le caractére spatial présente des éléments centralisa-
teurs qui se refletent dans les proportions de I’édifice, dans la
disposition des fenétres et dans le programme iconographique
des fresques. En réponse a la thése de doctorat de Jenny Kirsten
Ataoguz (Harvard University 2007), 'auteur de la contribution
rappelle que I'église était destinée, a l'origine, exclusivement
aux offices divins et aux fétes liturgiques des moines. L'église ne
possédait pas d’entrée de 'extérieur pouvant étre utilisée par les
laics, on pouvait y accéder uniquement depuis la cloture. Une
division de I'espace en sanctuaire, cheeur des moines et nef des
laics n’est pas non plus attestée, pas plus d’ailleurs que la pré-
sence d’une activité de préche ou de salut spirituel que les
moines auraient consacrée a la population jadis réduite des envi-
rons.

RIASSUNTO

La chiesa del convento carolingio di Miistair si presenta come
sala a tre absidi, il cui carattere spaziale denota elementi di centra-
lizzazione espressi nelle proporzioni dell’edificio come pure nella
disposizione delle finestre e degli affreschi. Nella sua replica alla
tesi di Jenny Kirsten Ataoguz (Harvard University 2007), 'autore
del saggio sottolinea che, all’origine, la chiesa veniva utilizzata dai
monaci esclusivamente per celebrare la messa e le celebrazioni
liturgiche. Alla chiesa non si poteva accedere dall’esterno ma
soltanto dall'interno, nello specifico dalla clausura, ovvero dagli
spazi delimitati del monastero riservati ai monaci. Inoltre, non
esistono prove che la chiesa fosse suddivisa in santuario, coro dei
monaci e navata per i fedeli. Infine, & lecito supporre che i monaci
non svolgessero attivita di predicazione o pastorali presso la popo-
lazione, dato che, all’epoca, la regione era scarsamente popolata.

SUMMARY

The Carolingian Abbey in Miistair consists of three apses,
whereby the character of the space shows centralizing elements
as demonstrated by the proportions of the building, the arrange-
ment of the windows and the sequence of the murals. In response
to Jenny Kirsten Ataoguz’s dissertation (Harvard University
2007), the writer observes that the abbey was originally used only
for the religious services and liturgical celebrations of the monks.
There was no access from outside for the laymen; the only way to
enter was from the monastery. The division of the space into a
sanctuary, a monk’s choir and a nave for the laymen does not
bear close scrutiny. In addition, it is unlikely that the monks
engaged in preaching and pastoral care of the then extremely
sparse population in and around Miistair.

ZAK, Band 67, Heft 1+2/2010



	Kirchen und Konventflügel im Kloster St. Johann in Müstair : Raumorganisation und Nutzung

