
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 67 (2010)

Heft: 1-2

Artikel: Kirchen und Konventflügel im Kloster St. Johann in Müstair :
Raumorganisation und Nutzung

Autor: Sennhauser, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche und Konventflügel im Kloster St.Johann in Müstair:
Raumorganisation und Nutzung

von HANS RUDOLF SENNHAUSER

Josef Zemp hat die Klosterkirche von Müstair als karolingisches

Bauwerk erkannt.1 Eine präzisere Bestimmung
erbrachte vor ein paar Jahren der Fund einiger Hölzer im
Kirchengiebel: Nach dem Ergebnis der dendrochronologischen

Untersuchungen sind sie und damit der Rohbau
des Kirchengiebels auf 775 zu datieren. Die Bauzeit des
Klosterkomplexes dürfte etwas mehr als ein Dutzend
Jahre in Anspruch genommen haben; alles spricht dafür,
dass als letzter Akt die Heiligkreuz-Kapelle erneuert
wurde. Ihre älteren Bodenbalken weisen in den Jahren
785 bis 788 geschlagene Hölzer auf.

Das Kloster geht nach der Tradition auf Karl den Grossen

zurück. Diese Überlieferung darf heute nicht mehr
a priori geringgeschätzt werden.2

Während etwa drei Generationen scheint dem Kloster
die ursprüngliche Blüte erhalten geblieben zu sein

Abb. 1). In der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts verlor
es dann für die Zentralgewalt an Interesse; Kaiser Karl
der Dicke übertrug das Kloster im Jahre 881 dem Bischof
von Chur. Die Entwicklung spiegelt sich in den Mönchszahlen.

Aus den Verbrüderungsbüchern wissen wir, dass

Müstair zu Beginn des 9. Jahrhunderts 33 Mönche und
einen Abt hatte, um die Mitte des 9. Jahrhunderts unter
Abt Rihpert 44 Mönche und gegen das Jahrhundertende
bloss noch acht Priestermönche ohne Abt.3

Ausstattung der Klosterkirche

Die Ausstattung der Klosterkirche ist nicht vollumfänglich

im unmittelbaren Anschluss an die Bauvollendung so
geschaffen worden, wie sie bis zum Ende der Karolinger-

Abb. 1 Müstair, Kloster St.Johann. Plan des karolingischen Klosters. Dunkelblau: ursprüngliche Anlage. Hellblau: in karolingischer
Zeit nachträglich angefügt.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010 1



zeit bestand. Man glaubt, auf dem Grundputz der Wände
Spuren von Sinopien Vorzeichnungen) für eine erste
Ausmalung erkannt zu haben; ob und wo überall eine
solche

2

erste Ausmalung ausgeführt wurde, bleibt aber ungewiss.

Die Malereizyklen, denen Müstair seine Berühmtheit

zum grossen Teil verdankt, wurden frühestens eine
Generation nach der Stiftung des Klosters an den
Innenwänden der Kirche angebracht. Nach der wahrscheinlichsten

Hypothese stammen sie aus dem ersten Viertel,
vielleicht aus dem zweiten Jahrzehnt des 9. Jahrhunderts.

Anders die Schranken. Sie sind für die Liturgie von
grösserer Bedeutung als die Wandbilder. Mindestens ein
Provisorium ist deshalb von Anfang an vorauszusetzen.
Die beiden anderen rätischen Kirchen mit vergleichbaren
Marmorschranken, Chur/Dom und Schänis, sind jünger.
Was sich von ihrer Schrankenausstattung erhalten hat,
weist deutlich auf die Spätzeit Karls des Grossen,
beziehungsweise auf die Jahre unmittelbar danach. Schänis
ist nach 814 und zu Lebzeiten des letztmals 823 erwähnten

Rätergrafen Hunfrid zum Gedenken an Karl den
Grossen gestiftet worden, und Bischof Remedius, der in
Chur zu Lebzeiten Karls des Grossen und einige Jahre
darüber hinaus regierte um 800 – zirka 820), besass enge
Beziehungen zum kaiserlichen Hofe.

Der Marmorsteinbruch Laas im Vinschgau, aus dem,
soweit wir sehen, das gesamte Marmorinventar rätischer
Kirchen stammt, dürfte Fiskalgut und deswegen dem
Umkreis Karls zugänglich gewesen sein.

Nach einem Brand in der Mitte des 10. Jahrhunderts
wurden die Schranken in Müstair abgebaut und nach
957/58 Dendrodatum) zum Teil als Baumaterial für die
Errichtung des Plantaturmes verwendet. Es scheint, dass

die Kirchenausstattung damals nicht in Marmor, sondern
in Stuck erneuert wurde. Die Verwendung von Stuck hat
eine alte Tradition, wie zum Beispiel die Stuckfragmente
aus der 1. Hälfte des 8. Jahrhunderts im Kloster Disentis
zeigen, aus dem keinerlei Marmorreste bekannt sind.4

Die Dreiapsidensaal-Kirche

Als karolingischer Dreiapsidensaal gehört die Klosterkirche

von Müstair einem Bautyp an, der seit der ersten
Hälfte des 8. Jahrhundert im östlichen Alpengebiet
Verbreitung gefunden hat. Seine Anfänge liegen in
frühchristlicher Zeit und reichen bis ins 4./5. Jahrhundert
zurück. Damals wurde der Typ für Kleinbauten mit
memorialer Funktion neben dem Sanktuarium der
Hauptkirche verwendet. Seine Charakteristika – breit,
kurz, stützenlos, dreiteiliger Ostabschluss – finden sich in
grösseren Dimensionen bei den Dreiapsidensälen des
8./9. Jahrhunderts wieder, die aber jetzt nur noch zum
kleineren Teil ausgesprochen memoriale Bedeutung
haben Chur-St. Luzi und das Spätbeispiel Schaffhausen).
Überzeugende Zwischenglieder zwischen den beiden
Gruppen fehlen bislang.5 Links und rechts begleitete ein

niedrigerer Annex die Klosterkirche auf ihrer ganzen
Länge, so dass der Bau von aussen wie eine Basilika
wirkte. Diese Annexe waren Zugang zur Kirche und
gleichzeitig Sakristeien, in denen die Chorgewänder
Kukullen) der Mönche hingen. Der nördliche Annex war

aus dem Kreuzgang, beziehungsweise aus dessen
verlängertem Ostflügel direkt zugänglich, der südliche vom
Ostflügel des Klosters her. In beiden ist eine Treppe
anzunehmen, von der im Süden die Mönche aus dem Dormitorium

hinunterstiegen, während durch den Nordannex
ausserdem die Kirche betreten konnte, wer sich im Nordflügel

des Klosters aufhielt. Durch weite, hohe
Rundbogenöffnungen vor den drei Sanktuariumsstufen gelangten

die Mönche aus beiden Korridoren in die Kirche.
Man kann sich vorstellen, dass sie für die Stundengebete
während des Tages das heisst, wenn sie nicht aus dem
Dormitorium kamen) und zu feierlichen Gottesdiensten
aus beiden Torbogen in die Kirche schritten, sich vor dem
Hauptaltar zu zweien verbeugten und dann ihre Plätze in
den Chorbänken aufsuchten.

Raumorganisation und Nutzung

Die Kirche ist ein Dreiapsidensaal, aber die Chorpartie
wirkt von aussen gesehen fünfteilig, denn die beiden
Annexkorridore waren im Osten jenseits des
Kirchenzuganges je mit einer niedrigen Kapelle abgeschlossen.
Der zweiteilige Kirchenraum umfasste das Sanktuarium
im Osten – es reichte bis zu den Stufen beim östlichen
Gewände der grossen Rundbogentore – und das Chor der
Mönche im «Schiff» Da die Kirche keinen Eingang aus
dem Freien besass, sondern nur über die Klausur zugänglich

war, lässt sich ausschliessen, dass Laien – abgesehen
von den Gästen des Klosters, die im Hause wohnten –
Zugang zur Klosterkirche hatten. So war es später – und
vielfach bis in die Neuzeit hinein – noch bei den
Zisterziensern.6 Wenn keine Türe nach draussen führte, so ist
damit zu rechnen, dass der Konvent seine liturgischen
Prozessionen im Kirchenraum durchführte, dass also
um das Feld der Chorbänke herum genügend Raum für
Umgänge vorauszusetzen ist. Die Chorbänke hat man
sich nicht in der jüngeren Art gegenständig – responsorisch

– angeordnet zu denken, sondern in der Art, wie die
«formulae» auf dem St. Galler Klosterplan eingezeichnet
sind, als Bankreihen quer zur Längsachse der Kirche.
Zeichnet man innerhalb eines Umganges, der ein Schreiten

zu zweien erlaubt, die Bänke mit 50–60 Plätzen ein, so

bleibt in der Kirche kein Raum für Laien, für das Volk.7

Mehr als 45 Mönche sind für Müstair weder bezeugt,
noch anzunehmen, aber es war wohl auch Platz für
«durchreisende Brüder» geistliche und hohe weltliche
Gäste. Ursprünglich seien für Müstair eben wesentlich
mehr Mönche vorgesehen gewesen, meint Jenny Kirsten
Ataoguz in ihrer 2007 erschienenen Dissertation8 – die
Dimensionen der Anlage und die anfänglich grössere

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010



3

Bedeutung des Klosters weisen ihrer Ansicht nach darauf
hin –; allerdings seien nicht so viele Mönche vorgesehen
gewesen wie in Disentis, wo man ja zwei grössere Kirchen
gebaut habe, “whereas at Müstair one large church
sufficed”. Das Kloster sei für eine grössere Mönchszahl
geplant gewesen, deswegen sei auch die bisherige
Lokalisierung des Refektoriums falsch, denn der Raum hätte
für die angenommene Mönchszahl nicht genügt. Die
Berechnung der Sitzplätze im Refektorium, “the illogical
dedication of a larger room to the guests then to the
monks” und schliesslich “the awkwardness of a passage

through the archaeologists monastic refectory” – all das
lasse vermuten, dass das Mönchsrefektorium anderswo
anzunehmen sei als bisher. Geht man aber nicht von
Phantasiezahlen aus, sondern von den tatsächlich
überlieferten, so hat das Refektorium genügt. Auch lässt die
Anzahl der Kirchen eines Klosters nicht einfach auf die
Mönchszahlen schliessen. Und was das «unlogische»
Verhältnis von Mönchs- und Gästeräumen anbelangt, so ist
die bedeutende Aufgabe des Klosters Müstair als
Wegstation zu bedenken.9 Der «Weg durch das Refektorium»
schliesslich beruht auf der Grundidee der Autorin, dass

Seelsorge die Hauptaufgabe der Mönche gewesen sei.

Der mit Brettern ausgelegte und wohl gedeckte Gang
covered walkway) zwischen Ostflügel und Heiligkreuzkapelle

wäre deswegen für den Kirchgang der Laien
bestimmt gewesen Abb. 2). So wird für die Autorin der
Dissertation der Südteil des klösterlichen Ostflügels, in
dem ein breiter Wasserkanal nachgewiesen ist, zum Ort,
in dem den Laien das Mandatum die Fusswaschung)
erteilt wurde, und im nördlichen Teil jenseits des Durchganges

hätten persönliche Gespräche der Mönche mit den
Laien, Begegnung und Beichte stattgefunden. Von dort
aus seien die Laien in den Südannex gelangt und in die
Kirche, wo sie sich im westlichen Drittel, vor der Westwand

unter dem Jüngsten Gericht aufgehalten hätten.
Für die Autorin der Dissertation steht fest, dass der

überdeckte Gang dazu diente, Laien in die Kirche zu führen.

Dass er den Mönchen den Zugang zur Heiligkreuzkapelle

ermöglicht haben könnte, mindestens zu deren
Untergeschoss, das als Grabraum diente, vielleicht auch
zum Kapellenraum, wird nicht erwogen. Es spricht nicht
gegen unsere Deutung, wenn sich die Mönche in einem
solchen Fall aus dem Klosterviereck hinaus begeben
haben; auch das Spital des Klosters ist – wie später bei
hochmittelalterlichen Klöstern – im Osten ausserhalb des
Klosterviereckes anzunehmen.

Der Ostflügel mit dem direkten Zugang zur Kirche ist
stets das «Mönchshaus» denn die Mönche versammeln
sich täglich sieben Mal – auch nachts – zu den Horen in
der Kirche.

Zwar sind aus dem Frühmittelalter kaum Vergleichsbeispiele

bekannt, aber ein Blick auf Pläne hochmittelalterlicher

Klöster – etwa der Zisterzienser – zeigt, dass

Anlage und Einteilung des Ostflügels in Müstair bereits
dem später allgemein verbreiteten Schema folgen.

Der ganze Ostflügel als Zugangsraum für die Laien,
eine derart grossdimensionierte Anlage für das Mandatum

und dazu diese aufwendige Einrichtung für einige
wenige Dorf- und Talleute – es handelt sich nicht um ein
Pilgerhaus – statt des üblichen Mönchshauses im Ost-

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010

Abb. 2 Müstair, Kloster St. Johann. Karolingische Ostpartie.
Rot gepunktet: der «Laienzugang» nach Jenny Kirsten Ataoguz.



flügel des klösterlichen Kreuzganges? Die Dissertation
geht davon aus, dass den Mönchen die Pastoration des
Tales und darüber hinaus von Teilen des Vinschgaues
oblag. Dazu ist zu sagen, dass das Kloster Müstair nach
allgemeiner Annahme in einen bestehenden Seelsorgebezirk

4

mit Mals als Zentrum hinein gegründet wurde. Der
Weltklerus muss recht zahlreich gewesen sein, beklagt
sich doch Bischof Viktor III. von Chur 823, es seien ihm
mehr als 230 Kirchen weggenommen worden.10 Wo in der
Gründungszeit des Klosters Gottesdienst für die kaum
sehr zahlreichen Laien im Tal gehalten wurde, ob zum
Beispiel in der Heiligkreuzkapelle, wissen wir vorläufig
nicht.

Schranken und Abschrankungen

Zurück zum Kirchenraum Abb. 3): Zu den zahlreichen
Fragmenten von Marmor-Schranken gehören auch zwölf
Bogen, die von Durchlässen herrühren. Bis sich später
einmal wegen baulicher Massnahmen eine Ausgrabung in
der Klosterkirche aufdrängt, können wir über die Aufstellung

der Schranken lediglich mutmassen. Sicher wissen
wir seit einer Grabungskampagne, dass die Chorpartie im
Nordannex als Kapelle abgeschrankt war; es fanden sich
hier Reste einer wohl provisorischen Schranke auf
Holzschwelle. Wenn man sich vorstellen kann, dass vor der
Hauptapsis ein abgeschrankter Raum, vielleicht mit
einem Dreierbogen, vor jeder Seitenapsis ein weiterer
Bogen und in den Kapellen der Annexe je ein Bogen
standen, so wären erst wenig mehr als die Hälfte der
vielen Bögen lokalisiert. Oder hat man an eine Abschrankung

der Chorbänke mit Durchgängen zu jeder Bankreihe

zu denken? Die Antwort dürfte noch längere Zeit
ausstehen.

Der zentralisierende «Einraum»

«Der Einraum, mit einem einzigen Blick überschaubar,
ist spätantik» sagt Linus Birchler im Hinblick auf
Müstair.11 Der «Einraum» im Gegensatz zur Basilika)
hat in Müstair etwas ausgesprochen Zentralisierendes.
Dies manifestiert sich im breiten, kurzen Raum, in der
Anordnung der Fenster12 und der Belichtung des Raumes.
Besonders deutlich kommt das zentralisierende
Element zum Ausdruck in der Bilderfolge der Wandmalerei
Abb. 4). Der Zyklus beginnt an der Südwand im Osten

mit dem obersten Register unmittelbar unter der
Flachdecke, zieht in der Leserichtung nach Westen, über die
West- und die Nordwand, überspringt die Apsiden und
setzt an der Südwand ein Register tiefer wieder ein. Das
wiederholt sich viermal. Wer der Erzählweise von einem
zentralen Standpunkt aus Bild für Bild folgt, dreht sich
in der Raummitte – im Mönchschor – der Kirche viermal

um die eigene Achse. Höhe, Breite und Länge des

Mönchschores sind annähernd gleich, das heisst, das
Mönchschor ist ein zentralisierender würfelförmiger
Raumabschnitt.

Mitten in diesem Raum waren die Mönche allseitig
umgeben von den Bildern aus der Heilsgeschichte. In der
Waagrechten waren sie eingebunden in Darstellungen des
Alten und des Neuen Testamentes, die sich spiralig über
die Wände ziehen. Von David, dem Vorläufer Christi,

über Geburt und Jugend Christi, über sein öffentliches
Leben und seine Wundertaten, sein Leiden und seinen
Tod bis zu den Aposteln und Blutzeugen. Und vertikal
war in der Ost-West-Richtung über den Apsiden der
Abschied Christi von der Welt, seine Himmelfahrt, an
der Westwand aber die Wiederkunft zum Jüngsten
Gericht geschildert. Die Spanne zwischen Abschied und
Wiederkunft wird überbrückt durch die von Christus
eingesetzte Kirche: im Sanktuarium ist in der mittleren
Apsiskalotte Christus Salvator, der Erlöser, Herr über
Zeit und Ewigkeit, dargestellt, in der nördlichen Kalotte
die Traditio Legis – die Kirche als Stellvertreterin bis zur
Wiederkunft Christi – und in der südlichen Apsis das
Mysterium der Kirche. An den Wänden der Apsis sind
über den Altären, die an das Opfer Christi erinnern,
Szenen aus dem Leben Heiliger gemalt, von Vorbildern
und Fürbittern also. In der Mittelapsis stehen den Mönchen

Bilder aus dem Leben des Klosterpatrons Johannes
des Täufers vor Augen, in der Nordapsis die Apostelfürsten

Petrus und Paulus und in der südlichen Szenen
aus der Vita des Erzmärtyrers Stephanus oder – eher –
eines heiligen Bischofs. Wer die Bildanordnung nachvoll-

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

Abb. 3 Müstair, Kloster St. Johann. Karolingische Kirche und
Annexe. Anordnung der Bänke im Mönchschor.



Der vorgefasste Grundgedanke ihrer Arbeit führt die
Autorin zur abenteuerlichen Interpretation des Kirchenraumes

5

und eines Laienzuganges.14

Jenny Kirsten Ataoguz will entgegen eindeutiger
archäologischer Evidenz und ohne überzeugende Belege
dartun, dass in der Klosterkirche von Müstair Laien
seelsorgerlich betreut wurden. Ihre Deutungen verraten nicht
allzu grosse Kenntnisse über Mönchtum, mittelalterliche
Klosteranlagen und die historische Situation von Müstair.
Eine Stellungnahme würde sich erübrigen, hätte die
Arbeit nicht bereits in zustimmendem Sinne Eingang
gefunden in ein massgebendes Handbuch.15

Bemerkungen zum Thema «Mönch und Seelsorge»

«Le moine n’est pas, par vocation, un missionaire» zitiert
Josef Semmler E. de Moreau16 und «ufficio del monaco è
di pregare, non di predicare» sagt Michele Maccarrone.17

Angesprochen ist das Verhältnis des Mönchs zur Welt
unter dem Aspekt der Seelsorge. Das officium praedicandi

obliegt nicht dem Mönch, sondern dem Bischof und
seinen Beauftragten,dem Klerus. Die licentia praedicandi,
das Privileg, kann der Bischof erteilen, der allein
zuständig ist für die cura animarum. Zwar gibt es Klostereigene

Pfarreien, aber sie werden vielfach wie auch die
Gläubigen in der näheren Umgebung der Klöster nicht
von Mönchen, sondern von Weltgeistlichen betreut:
«d’autre part on connaît un certain nombre d’anciens
monastères bénédictins dont les églises avaient les droits
paroissiaux» Sie wurden in der Klosterkirche selber
Luzern) oder in einer Nebenkirche St.Gallen) ausgeübt.

«Les monastères les faisaient desservir par des clercs
placés sous leur dépendance immédiate».18 Philipp
Hofmeister fasst zusammen: «Bei Neugründungen in
einsamen Gegenden war zunächst überhaupt kein Volk in
der Umgebung des Klosters; nach dem sich aber solches
angesiedelt hatte, dürften zunächst die Mönche die
Seelsorge der Nachbarschaft ausgeübt haben; wurde die
Gemeinde grösser und als solche organisiert, dann ging diese
an einen Weltpriester über. War aber bei der
Klostergründung bereits eine Gemeinde unter einem Weltpriester

am Ort, dann blieb dieser natürlich im Amte und als
seine Nachfolger wurden wieder Weltpriester bestellt; das
Pfarrbeneficium war eben ein beneficium saeculare».19

Predigt und Mission konnten Mönchen anvertraut werden

Mönchsmission). Von Salzburg, Regensburg und von
Klöstern wie Niederaltaich und St.Emmeram aus
missionierten Mönche im Südosten, bis nach Pannonien. «Es
stand ihnen [den Mönchen] jedoch nicht zu, die pfarrliche
Organisation ihrer Missionsgebiete in Angriff zu nehmen.
[…] Ihr Auftrag [war] nicht nur sachlich, sondern auch
zeitlich begrenzt.» Und die Bischöfe betonten immer
wieder – in Bayern schon 77220 – ihre Zuständigkeit. In
den neueroberten Gebieten des Frankenreiches, Sachsen
nach 777 [Fuldische Mission], Pannonische Mark, Kärn-

zieht, wird darin eine Bestätigung für unsere Rauminterpretation

sehen. Für Laien bleibt da kein Platz.
Das übliche Schema Sanktuarium-Chor-Laienschiff,

von dem die Verfasserin der Dissertation ausgeht,
verträgt sich ohne weiteres mit einem gerichteten Längsraum.

Müstair aber ist ein ganz anderer Raum, ein «
Einraum» in dessen Zentrum die Chorbänke aufgestellt
waren.

Abb. 4 Müstair, Kloster St. Johann. Freskenzyklus. Schematische

Darstellung der Bilderfolge horizontal und vertikal.

Ausgangspunkt und Grundthese der Harvard-Dissertation

von Jenny Kirsten Ataoguz ist es, dass mit dem
Malereizyklus dem Volke «gepredigt» wird, demnach also
Laien in der Kirche ihren Platz haben mussten. Es reicht
aber völlig, anzunehmen, die Ausmalung der Kirche sei

für die Mönche geschaffen worden, denn dem Mönchsvater

Benedikt sind für die Selbstheiligung des Mönches
Stillschweigen, Kontemplation und Meditation zentral.13

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



ten)21 gab es die Mönchsmission zur Zeit Karls des Grossen,

6

der «dem eigentlichen monastischen Anliegen, der
Absonderung von der Welt zugunsten einer kompromisslosen

Bezogenheit auf Gott hin, innerlich sehr fern
stand».22 Josef Semmler sagt von Karl: vom Mönchtum,
«als Glied der Reichskirche […] verlangte er nicht die
Absonderung von der Welt, sondern Aktion in der Welt
und für die Welt».23 Mönche und Klöster wurden deshalb
in neu gewonnenen, noch heidnischen Gebieten für die
Mission herangezogen. Dazu sind aber weder Vinschgau
noch Münstertal zu rechnen, die beide seit dem 6.
Jahrhundert zum Bistum Chur gehörten. Innichen im Pustertal

dagegen ist in seiner Frühzeit als Vorposten im Grenzland

zu betrachten. Nicht als Missionskloster für die
einheimische Bevölkerung ist es gegründet worden, son¬

dern für die aus dem Osten hereindrängenden Slawen.
«Bereits 769 hatte der Bayernherzog dem Kloster
Innichen den Weg gewiesen, als er ihm eine Schenkung
zukommen liess mit der Auflage, den Alpenslawen das
Evangelium zu bringen.»24 Als Zeichen staatlicher
Präsenz, aber nicht in Bezug auf seine Missionsaufgabe, lässt
sich Innichen mit Müstair vergleichen.25 Müstair entstand
an der Peripherie der alten Urpfarrei St.Marien in Mals.26

Das Münstertal selber war spärlich besiedelt.27 Seelsorgetätigkeit

– wenn sie überhaupt nötig war – kann weder
Entstehungsgrund noch eigentliche Aufgabe des Klosters
Müstair gewesen sein.

Sicher ist auch, dass keine Gottesdienste für Laien in
der Klosterkirche stattfanden, denn die Kirche war nur
von der Klausur aus zugänglich.

ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010

ANMERKUNGEN

1 JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER, Das Kloster St. Johann zu
Münster in Graubünden, Kunstdenkmäler der Schweiz.

Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft für Erhaltung

historischer Kunstdenkmäler, Neue Folge 5–7), Genf
1906–1910, S.11–13,104–106, Taf.29 und Taf.56.

2 HANS RUDOLF SENNHAUSER, Kloster Müstair, Gründungszeit
und Karlstradition, in: König – Kirche – Adel. Herrschaftsstrukturen

im mittleren Alpenraum, hrsg.von RAINER LOOSE

/ SÖNKE LORENZ Tagung Schloss Goldrain 17.–21.6.1998),
Lana 1999, S.125–150.

3 ISO MÜLLER, Geschichte des Klosters Müstair. Von den
Anfängen bis zur Gegenwart, 3. Aufl., Disentis 1986, S. 11–15. –
REINHOLD KAISER, Churrätien im frühen Mittelalter,
2., überarbeitete und ergänzte Auflage, Basel 2008, S. 145–149.

4 ANGELA WEYER, Zur frühmittelalterlichen Stuckdekoration
des Klosters Disentis. Die unfigürlichen Stuckfragmente aus
den Grabungen 1906–1934, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 49, 1992, S. 287–314. –
WALTER STUDER, Disentis, Monastère Saint-Martin, in: Le
Stuc. Visage oublié de l’art médiéval Ausstellungskatalog
Musée Sainte-Croix de Poitiers 16 septembre 2004–16 janvier
2005),Paris/Poitiers 2004, S. 144–163.

5 HANS RUDOLF SENNHAUSER, Typen, Formen und Tendenzen
im frühen Kirchenbau des östlichen Alpengebietes: Versuch
einer Übersicht, in: Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet.
Von der Spätantike bis in ottonische Zeit, hrsg. von HANS
RUDOLF SENNHAUSER Abhandlungen Bayerische
Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse,
NF, 123), München 2003, Bd. 2, S. 919–980, hier S. 935–945.
Vielleicht gehört die dritte, die mittlere Kathedrale von Genf
hier hin. Sie war keine Saalkirche, sondern eine Basilika
oder eine Halle), aber sie hat memoriale Funktion. Sie steht

in einem Gebiet mit basilikaler Tradition, während in
Graubünden die Tradition des stützenlosen Einraumes spätantiker
Bauten weiterlebt.

6 MARCEL AUBERT, L’architecture cistercienne en France,
2. Aufl. 1947, Bd. 1, S. 108. – Vgl. Zisterzienserbauten in der
Schweiz. Neue Forschungsergebnisse zur Archäologie und
Kunstgeschichte, 1: Frauenklöster; 2: Männerklöster
Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege an der ETH
Zürich, 10/1–2), Zürich 1990, hier Bd. 1, S. 31, Bd. 2, S. 92,
S. 117, Anm. 11–12; S. 123. – MATTHIAS UNTERMANN, Forma
Ordinis. Die mittelalterliche Baukunst der Zisterzienser,
München/Berlin 2001, S. 233, 267–275.

7 Im Gegensatz zu dieser – hier nicht erstmals vertretenen –

Ansicht geht Jenny Kirsten Ataoguz, S. 56, davon aus, dass
das Mönchschor etwa ein Drittel der Kirchenfläche einnahm
und der übrige Raum “open for lay worshippers” war. Sie
rechnet mit 50 bis 70 Mönchen. JENNY KIRSTEN ATAOGUZ,
The Apostolic Commissioning of the Monks of Saint John in
Müstair, Switzerland: Painting and Preaching in a Churraetian
Monastery, Phil.Diss. Harvard 2007, Ann Arbor 2007.

8 Vgl.Anm. 7.
9 HANS RUDOLF SENNHAUSER vgl. Anm. 2), S. 137.
10 JOSEF ACKERMANN / SEBASTIAN GRÜNINGER, Christentum

und Kirche im Ostalpenraum im ersten Jahrtausend, in:
HANS RUDOLF SENNHAUSER vgl. Anm. 5), S. 793–816, bes.
S. 812–815. – Vgl. unten Bemerkungen im Abschnitt «Mönch
und Seelsorge»

11 LINUS BIRCHLER, Zur karolingischen Architektur und Malerei
in Münster-Müstair, in: Frühmittelalterliche Kunst in den
Alpenländern, Akten zum 3. Internationalen Kongress
für Frühmittelalterforschung 1951, Olten/Lausanne 1954,
S.167–252, hier S. 169.

12 Je zwei Fenster sind in der Nord- und in der Südwand ge¬

sichert. Ob die Westwand zwei oder drei Fenster aufwies,
ist ungewiss; drei Fenster sind nach mündlicher Aussage von
M. Sennhauser-Girard unwahrscheinlich.

13 Regula Benedicti 8,3;48, 23; 58,5.



7

14 Von den verschiedenen Argumenten, die laut JENNY KIRSTEN
ATAOGUZ vgl. Anm. 7) den pastoralen Auftrag der Mönche
belegen sollen, seien erwähnt: Gebete für Reisende Reisesegen,

die oratio in nave oder die missa ad proficiscendum
in itinere usw.): Jenny Kirsten Ataoguz folgert daraus, dass

“stabilitas loci did not characterize Churraetian monasticisme”
S. 49); diese zum Teil auch heute noch üblichen Gebete

belegen aber eher das Gegenteil: Reisen war nicht üblich,
machte ängstlich und besorgt, und die Gemeinschaft betete
für alle – nicht nur für Mönche –, die aus irgendwelchen
Gründen reisen mussten. – Votivmessen in grösserer Zahl
sind bereits im römischen Sacramentarium Gelasianum oder
auch Gregorianum enthalten von dem Papst Hadrian I.
[gest. 795] Karl dem Grossen ein Exemplar geschickt hat),
darunter Votivmessen für Reisende. «Eine wahre Hochblüte
der Votivmessen brachte dann die Karolingerzeit. Alkuin
selbst hat nicht nur in seinem Anhang zum gregorianischen
Sakramentar einen bedeutenden Vorrat von Votivmessen aus
älteren Quellen bereitgestellt, sondern auch eine Sammlung
geschaffen, die als liber sacramentorum überliefert ist […].»
JOSEF ANDREAS JUNGMANN, Missarum Sollemnia. Eine
genetische Erklärung der römischen Messe Fünfte, verbesserte
Auflage), I, Wien/Freiburg/Basel 1962, S. 289. Zu den
Votivmessen auch: ADOLPH FRANZ,Die Messe im deutschen Mittelalter.

Beiträge zur Geschichte der Liturgie und des religiösen
Volkslebens Freiburg i. Br. 1902), Darmstadt 1963, bes. S. 115ff.
Votivmessen gehören zum liturgischen Allgemeingut: aus
ihrem Vorhandensein in Codices mit rätischer Schrift auf das
churrätische Mönchtum oder gar auf Müstair schliessen zu
wollen, geht nicht an. – Die Anwesenheit von Predigtliteratur
in rätischer Schrift soll laut Jenny Kirsten Ataoguz die
Predigttätigkeit der Klosterbrüder bezeugen. Das als Beleg
am wenigsten geeignete Beispiel bieten die Schriften Papst
Gregors des Grossen. Sie sind zwar in Predigtform abgefasst,
dienten aber in manchen Klöstern vor allem als Tischlesung;
die «Vita Benedikts» ist ein Teil davon Buch der Dialoge II).

15 REINHOLD KAISER vgl. Anm. 3), S. 278–279.

16 JOSEF SEMMLER, Karl der Grosse und das fränkische Mönchtum,

in: Karl der Grosse. Lebenswerk und Nachleben, Bd. 2:

Das geistige Leben, hrsg. von BERNHARD BISCHOFF, Düsseldorf

1965, S. 255–289,hier, S. 285, Anm. 194.
17 MICHELE MACCARONE, Discussione sulla lezione Constable,

in: Cristianizzazione ed organizzazione ecclesiastica delle
campagne nell’alto medioevo: espansione e resistenze,
10–16 aprile 1980 Settimane di Studio del Centro Italiano di
Studi sull’Alto Medioevo 28), Spoleto 1982, S. 391–395, hier
S. 392. – Weitere Literatur zur Frage Mönchtum und
Seelsorge im Frühmittelalter, siehe JENNY KIRSTEN ATAOGUZ
vgl. Anm.7), S. 41, Anm. 34.

18 D. URSMER BERLIÈRE, Un manuscrit inédit de dom Robert
Wiard, in: Revue Bénédictine 34/1–2, Paris/Fribourg 1927,
S.105–128, 227–250,340–364, hier S. 240.

19 PHILIPP HOFMEISTER, Mönchtum und Seelsorge bis zum
13. Jahrhundert, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte
des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige, 64/Heft 1–4,

München, Abtei St. Bonifaz 1952, S. 209–273, hier S. 268.
20 JOSEF SEMMLER vgl. Anm. 16), S. 284. – PHILIPP HOFMEISTER

vgl.Anm. 19), S. 242–243.
21 JOSEF SEMMLER vgl. Anm. 16), S. 381.
22 JOSEF SEMMLER vgl. Anm. 16), S. 288.
23 JOSEF SEMMLER vgl. Anm. 16), S. 288.
24 JOSEF SEMMLER vgl. Anm. 16), S. 283.
25 HANS RUDOLF SENNHAUSER vgl. Anm. 2), S. 148.
26 ISO MÜLLER, Der rätische Vintschgau im Frühmittelalter, in:

Der Schlern 34, 1960, S. 318–329, hier S. 322–325, und ISO

MÜLLER, Zur Entstehung der Pfarreien des Vintschgaues, in:
Der Schlern 35,1961, S. 331–338, hier S. 334–336.

27 Zwar suchte das Kloster «sich im 9.–11. Jahrhundert die
Seelsorge über die in seinem Umkreis wachsende Bevölkerung

zu sichern» wie Iso Müller annimmt, ob es sie aber
durch seine Mönche oder durch Weltgeistliche ausübte,
wissen wir nicht ISO MÜLLER 1960 [vgl. Anm. 26], S. 324). –

Zu den neuen Siedlungsbefunden: HUBERT STEINER, Archäologische

Neufunde aus Taufers im Münstertal, in: Der Schlern
83, 2009,Heft 6, S. 36–51.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1–4: Stiftung für Forschung in Spätantike und Mittelalter –
HR. Sennhauser.

ZAK,Band 67, Heft1+2/2010



ZUSAMMENFASSUNG

Die karolingische Klosterkirche von Müstair präsentiert sich
als Dreiapsidensaal, dessen Raumcharakter zentralisierende
Elemente aufweist, was in den Proportionen des Baus, in der
Anordnung der Fenster und der Bilderfolge der Wandmalerei
zum Ausdruck kommt. In Entgegnung auf die Dissertation von
Jenny Kirsten Ataoguz Harvard University 2007) hält der Autor
fest, dass die Kirche ursprünglich ausschliesslich den
Gottesdiensten und liturgischen Feiern der Mönche diente. Die Kirche
hatte keinen für Laien benützbaren Eingang von aussen, sondern
konnte nur von der Klausur aus betreten werden. Auch lässt sich
eine Raumteilung in Sanktuarium, Mönchschor und Laienschiff
nicht nachweisen. Ebenso wenig ist in Müstair von Predigt- oder
Seelsorgetätigkeit der Mönche für die damals spärliche Bevölkerung

der näheren Umgebung auszugehen.

RÉSUMÉ

L’abbatiale carolingienne de Müstair comporte une salle triabsidiale

dont le caractère spatial présente des éléments centralisateurs

qui se reflètent dans les proportions de l’édifice, dans la
disposition des fenêtres et dans le programme iconographique
des fresques. En réponse à la thèse de doctorat de Jenny Kirsten
Ataoguz Harvard University 2007), l’auteur de la contribution
rappelle que l’église était destinée, à l’origine, exclusivement
aux offices divins et aux fêtes liturgiques des moines. L’église ne
possédait pas d’entrée de l’extérieur pouvant être utilisée par les
laïcs, on pouvait y accéder uniquement depuis la clôture. Une
division de l’espace en sanctuaire, choeur des moines et nef des
laïcs n’est pas non plus attestée, pas plus d’ailleurs que la
présence d’une activité de prêche ou de salut spirituel que les
moines auraient consacrée à la population jadis réduite des
environs.

RIASSUNTO

La chiesa del convento carolingio di Müstair si presenta come
sala a tre absidi, il cui carattere spaziale denota elementi di
centralizzazione espressi nelle proporzioni dell’edificio come pure nella
disposizione delle finestre e degli affreschi. Nella sua replica alla
tesi di Jenny Kirsten Ataoguz Harvard University 2007), l’autore
del saggio sottolinea che, all’origine, la chiesa veniva utilizzata dai
monaci esclusivamente per celebrare la messa e le celebrazioni
liturgiche. Alla chiesa non si poteva accedere dall’esterno ma
soltanto dall’interno, nello specifico dalla clausura, ovvero dagli
spazi delimitati del monastero riservati ai monaci. Inoltre, non
esistono prove che la chiesa fosse suddivisa in santuario, coro dei
monaci e navata per i fedeli. Infine, è lecito supporre che i monaci
non svolgessero attività di predicazione o pastorali presso la
popolazione, dato che, all’epoca, la regione era scarsamente popolata.

SUMMARY

The Carolingian Abbey in Müstair consists of three apses,

whereby the character of the space shows centralizing elements
as demonstrated by the proportions of the building, the arrangement

of the windows and the sequence of the murals. In response
to Jenny Kirsten Ataoguz’s dissertation Harvard University
2007), the writer observes that the abbey was originally used only
for the religious services and liturgical celebrations of the monks.
There was no access from outside for the laymen; the only way to
enter was from the monastery. The division of the space into a

sanctuary, a monk’s choir and a nave for the laymen does not
bear close scrutiny. In addition, it is unlikely that the monks
engaged in preaching and pastoral care of the then extremely
sparse population in and around Müstair.

8 ZAK, Band 67,Heft 1+2/2010


	Kirchen und Konventflügel im Kloster St. Johann in Müstair : Raumorganisation und Nutzung

