Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 65 (2008)

Heft: 4

Artikel: Die Hornblaser von Zurich und Basel
Autor: Schott, Clausdieter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hornbléser von Ziirich und Basel

von CLAUSDIETER SCHOTT

Abb.1 Grossmiinster Ziirich, Westfenster mit Hornbléser und Pferd, Rekonstruktionen von Otto Miinch, 1933-1935. Gesamtansicht.

Skulpturen, Reliefs, Ensembles

Obwohl die der Stadt zugewendete, nordwestliche Front-
seite des Ziircher Grossmiinsters mangels Eingangsporta-
len nicht als Hauptfassade gilt, beeindruckt sie dennoch
durch ihre Gliederung und vor allem durch das weithin
sichtbare, monumentale romanische Fenster mit seinem
diagonalen Steingitter. Dieses so genannte Westfenster wird
ungefihr in halber Hohe von zwei Skulpturen flankiert, die
gleichzeitig den Anstoss des oberen Rundbogenfrieses an
das Fenster bilden (Abb. 1-3).! Die linke Figur stellt einen
gelockten, jugendlichen Hornblédser mit geschulterter Keule
dar, der seinen linken Fuss auf ein tier- oder wurzelidhnli-
ches Gebilde setzt. Auf der rechten Seite erblickt man ein
reiterloses, frontal aus der Mauer tretendes Pferd. Die bei-
den Figuren sind jedoch keine Originale mehr, sondern
Nachbildungen aus den Jahren 1933-1935, die weniger als
Kopien denn als «freie Rekonstruktionen»? zu bezeichnen
sind. Als man in den Dreissiger Jahren des 20. Jahrhunderts
eine umfassende Renovation des Grossmiinsters in Angriff
nahm, waren die Skulpturen des Westfensters bis zur
Unkenntlichkeit verwittert, so dass man sie durch Kunst-

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 65, Heft 4/08

stein-Arbeiten aus der Werkstatt des aus Deutschland
stammenden, seit 1911 in Ziirich ansdssigen Bildhauers
Otto Miinch® ersetzte. Die aus dem letzten Viertel des
12. Jahrhunderts stammenden originalen Fragmente wur-
den im Lapidarium des Grossmiinsters deponiert. Miinch
orientierte sich bei der Herstellung der Figuren an Gips-
abgiissen, die 1907 abgenommen worden waren (Abb. 4),
sowie an zwei um 1840 angefertigten Nachzeichnungen
von Franz Hegi beziehungsweise dessen 1844 publizierten
Drucken (Abb. 5).* Zu Hegis Zeichnungen ist anzumerken,
dass diese aus grosser Entfernung zustande kamen, was
gewiss nicht ohne Auswirkungen auf die Genauigkeit der
Wiedergabe bleiben konnte. Auch handelt es sich beim
seltsamen «Kopfputz» des Hornbldsers lediglich um eine
Verformung im dahinter befindlichen Mauerwerk. Fiir
die Zeit zwischen den Hegi-Zeichnungen und den Gips-
abdriicken lassen auch fotografische Aufnahmen noch den
Zustand der Hornblédser-Gruppe erkennen, wobei aller-
dings wiederum der ferne Betrachterstandort die Gruppe
auf minimale Ausmasse reduziert (Abb. 6).

Ein zweiter Hornbléser befindet sich in der Nordostecke
des Grossmiinster-Kreuzgangs. Dieses Hornbldser-Relief

287



diirfte auf der Hofseite das einzige Bildwerk sein, das den
1851 erfolgten Abbruch und die Neuerstellung des Kreuz-
gangs als Original iiberstanden hat (Abb. 7).> Die Skulptur
diirfte in den letzten beiden Jahrzehnten des 12. Jahr-
hunderts, also etwa zeitgleich mit der Westfenster-Figur
entstanden sein. Ihr Aussehen gleicht dem Habitus der Fas-

Abb. 2  Grossmiinster Ziirich, Hornblidser vom Westfenster, Re-
konstruktion von Otto Miinch, 1933-1935.

saden-Skulptur so sehr, dass sie gelegentlich auch als deren
«Zwillingsbruder» bezeichnet wurde.® Allerdings ist nicht
mehr zu erkennen, ob dieser Hornbliser ein Einzelstiick
sein soll oder ob er zu bestimmten Tieren oder gar zum
gesamten Bestiarium des Kreuzgangs in Beziehung zu set-
zen ist.”

Eine vollstindige Parallele zur Skulpturengruppe des
Ziircher Westfensters findet sich indessen an der Nordseite
des Querhauses des Basler Miinsters. Am linken Strebe-

288

pfeiler iiber dem Gesims zwischen Galluspforte und Gliicks-
rad hat der Hornbldser seinen Standort (Abb. 8). am
gegeniiber liegenden rechten Pfeiler ist ein stark abge-
witterter Tiertorso auszumachen (Abb. 9). Der aufwirts
gehende Hornblidser, unter dessen Fiissen sich ein Hase
duckt, hilt in der rechten Hand einen dicken Kniippel.

Abb. 3  Grossmiinster Ziirich, Pferd vom Westfenster, Rekonstruk-
tion von Otto Miinch, 1933-1935.

Auch bei dieser Figur handelt es sich — anders als beim
Tierfragment gegeniiber — nicht mehr um das Original,
sondern um eine 1885 ausgewechselte und ergidnzte Kopie.
Im Gegensatz zu Ziirich ist das Sandsteinoriginal aber noch
einigermassen gut erhalten (Abb. 10 und 11). Es wurde
1938 als Depositum des Historischen Museums Basel dem
«Stadt- und Miinstermuseum» (heute «Museum Kleines
Klingental») tibergeben und wird jetzt im Museumsdepot
gelagert.” Das Basler Hornblédserensemble diirfte ebenfalls



Abb. 4 Hornblaser vom Grossmiinster Ziirich, Gipsabguss des
Originals (letztes Viertel 12. Jh.) von 1907. Ziirich, Grossmiinster,
Lapidarium.

in die letzten Jahrzehnte des 12. Jahrhunderts zu datieren
sein, so dass die Basler und die Ziircher Figurengruppen
etwa gleichzeitig entstanden sind.!

Beim Ziircher Kunsthistoriker Ferdinand Keller ist zu
vernehmen, dass die Hornblédsergruppe, wie sie sich am
Westfenster des Grossmiinsters darbietet, auch «an einigen
andern Kirchen in ganz dhnlicher Kleidung und Stellung,
und zwar immer in Verbindung mit dem Pferde (vor-
komme)»."" Um welche Kirchen es sich dabei handeln soll,
bleibt freilich unerwéhnt, und auch spétere Autoren iiber-
nehmen nur ungepriift die Behauptung Kellers.!> Als Bei-
spiel wird jedoch dann immer wieder der Hornblédser am
nordlichen Querhaus des Liebfrauenmiinsters in Rufach im
Elsass herangezogen."® In Kunstfithrern kann man Sitze
lesen wie den folgenden: «Der oben auf einem Strebepfei-
ler des nordlichen Querhauses stehende Hornbléser ist
eine Wiederholung des Hasenjdgers neben der Basler
Galluspforte.»'* Ein Augenschein ergibt jedoch, dass die
Rufacher Figur — mag sie Basler Schule sein — mit ihrem
angeblichen Vorbild formell wenig gemein hat. Da iiber-
dies kein Pferd oder sonstiges Tier als Gegenstiick vor-
handen ist, diirfte der Rufacher Hornblaser auch aus dem
ikonografischen Zusammenhang ausscheiden.” Als weitere
Parallele wird auch St. Jean in Grandson erwéihnt,'® nur
lassen sich dort tiberhaupt keinerlei Entsprechungen aus-
findig machen.

"

Abb.5 Hornbliser und Tier von der Westfassade des Grossmiinsters, von Franz Hegi, Ziirich, 1844.

Radierung.

289



Interpretationsversuche

Fiir die Ziircher Hornblédsergruppe kann vermutet werden,
dass sie schon im 16. Jahrhundert unter Witterungseinfluss
stark gelitten hatte und daher kaum noch erkennbar war.
So hat der sonst genau arbeitende Jos Murer in seiner 1576
erstmals erschienenen Planvedute der Stadt Ziirich die bei-
den Fensterskulpturen als zwei sich zugewandte, knieende
Beter wiedergegeben (Abb. 12). Der Irrtum diirfte sich
daraus erklidren, dass der Hornbliser zu dieser Zeit bereits
Teile seines Horns verloren hatte und der empor gehaltene
Arm als Anbetungsgestus missdeutet werden konnte. Mit
der rechten Fensterseite wusste Murer noch weniger anzu-
fangen, so dass er kurzerhand seine Fantasie spielen liess
und ein spiegelbildliches Adorantenpaar kreierte.

Auch spiter hat man sich in solchen freien «Rekonstruk-
tionen» versucht. So zeigt Johann Meyers Stich auf dem
Neujahrsblatt der Burgerbibliothek von 1690 auf der lin-
ken Fensterseite einen Mann ohne Horn, auf der rechten
Seite ein Pferd mit einem Reiter (Abb. 13). Diese Version
findet sich in der folgenden Zeit dann 6fters, zum Beispiel
auf einem von Melchior Fissli gearbeiteten Blatt von
17047 sowie in Hans Heinrich Bluntschlis «Memorabilia
Tigurina»."® Noch unbekiimmerter um den Befund sind
andere Illustratoren mit dem Figurenpaar umgegangen,
indem sie links einen Reiter mit Ross und rechts einen ein-
zelnen Mann positionierten.!” Welche Vorstellungen hinter
diesen realitédtsfernen Variationen mit Reiterbild zu suchen
sind, bleibt unerfindlich. Vielleicht haben deren Urheber
an eine Gruppe mit Sankt Martin und dem Bettler gedacht
oder sie haben sich vom Reiterbild am Nordturm inspirie-
ren lassen.?

Im Ubrigen schenkt die Mehrzahl der ilteren Fassaden-
bilder der Skulpturengruppe gar keine Beachtung und
zeigt daher das Westfenster ohne Seitenschmuck. Entwe-
der man hielt diesen fiir ein zu vernachlissigendes Detail
oder man wollte sich auf eine «Rekonstruktion» gar nicht
erst einlassen. Einer solchermassen geiibten Zuriickhal-
tung entspricht allerdings ein ikonografisches Unbehagen.
Fragt man ndmlich nach der Bedeutung des Skulpturen-
paars, so herrscht Verlegenheit und man stosst auf Wider-
spriichliches. Je nach Vorliebe und Zeitgeschmack hat man
bisher versucht, Beziige zur biblischen, antiken oder ger-
manischen Mythologienwelt herzustellen. Nach der bibli-
schen Lesart wire dann der Hornblédser mit Nimrod, «dem
gewaltigen Jager vor dem Herrn»?' zu identifizieren. Der
«wilde Jager» ldsst sich allerdings auch aus der heimischen
Sagenwelt herleiten.?” Versucht man es mit einer Interpre-
tation aus der griechischen Mythologie, fillt der Blick auf
den geblendeten Jédger Orion, der mit Hilfe der Gottin der
Morgenrdte mit dem ersten Sonnenstrahl sein Augenlicht
wieder fand.” Diese Version kann fiir sich verbuchen, dass
sowohl der Ziircher wie der Basler Hornbléser die aufge-
hende Sonne im Riicken haben, was fiir ihre Sinnbildlich-
keit des Anfangs aller Tage sprechen soll. Soweit Beziige
zum Sternbild des Orion hergestellt werden, kann dessen
Nihe zum Sternbild des Hasen entsprechend dem Basler

290

Relief als weiterer Pluspunkt angefiihrt werden. Symbo-
lisch iiberhoht ldsst sich der Himmelsjdger sodann auch
zum Seelenjdger Christus weiterspinnen.? Bevorzugt man
die Perspektive der germanischen Mythologie, so findet
sich dort als Hornbldser der gottliche Himmelswichter
Heimdall, der am Ende aller Tage bei der Gotterdimme-
rung ins Gjallahorn stosst.> Von den letzten beiden Deu-
tungen sieht die eine also im Hornblédser ein Symbol fiir
Anfang und Beginn, die andere fiir Ende und Untergang.
Diese Spannweite ist bezeichnend fiir das Mass der Un-
gewissheit, die beziiglich der beiden Bildgruppen herrscht.
Es sind auch Zweifel am Platz, ob griechisches oder nordi-
sches Erzihlgut aus heidnischen Gotterwelten im 12. Jahr-
hundert in dieser Weise verfiigbar und erwiinscht war. Alle
diese Interpretationsversuche sind aber allein schon des-
halb wenig tiberzeugend, weil sie einseitig auf die Figur des
Hornblésers fixiert sind und das Gegeniiber mit dem Tier,
das bislang noch als Pferd interpretiert wird, ausser Acht
lassen. Nach einhelliger Meinung gehoren aber beide
Skulpturen zusammen und nur als Gruppe erschliesst sich
ihre Botschaft.?® Angesichts solcher Unsicherheiten waren
die Autorinnen der Ziircher «Kunstdenkmaler» daher gut
beraten, wenn sie sich mit den bisherigen Deutungsversu-
chen nicht ndher befassten, sondern es bei der Feststellung
beliessen: «Die ikonografische Bedeutung des Skulpturen-
paars am Grossmiinster bleibt weiterhin ritselhaft.»?

Tatséchlich ist es nicht immer einfach, eine mittelalterli-
che Hornblaserdarstellung auf eine bestimmte Bedeutung
festzulegen. Das Motiv findet sich ndmlich geradezu massen-
haft zur Kennzeichnung von Jagern, Wiachtern, Kriegern,
Hirten und selbstverstandlich auch Musikern und Engeln.
Um 1124 ereifert sich der bilderfeindliche Bernhard von
Clairvaux iiber die vielen «ins Horn stossenden Jéagerdar-
stellungen» an Kirchen, die nur das fromme Auge ablenken
wiirden.”® Dieser Protest belegt nicht nur das hiufige Vor-
kommen, sondern zeigt auch an, dass es eine andere, ver-
breitetere Auffassung gab, die im Bild ein spirituelles
Heilsmedium sah und damit die Bildproduktion legiti-
mierte. Im Ubrigen sei hier noch erwihnt, dass sich in der
seitlichen Leibung des Nordportals des Ziircher Gross-
miinsters ein dritter Hornbléser befindet, der jedoch offen-
sichtlich in einem anderen Kontext steht und daher hier
nicht weiter zu beriicksichtigen ist.?

Fiir die Ziircher und Basler Hornbldsergruppe miisste in-
dessen kein Grund zur Resignation bestehen, da das dem
Hornbléser beigesellte Tier eine plausible Zuordnung er-
lauben sollte. Die oben vorgestellten Deutungsversuche
leiden ja gerade daran, dass sie dieses Attribut vernachlis-
sigen und sich daher im Ungewissen verlieren. Allerdings
muss einschriankend wieder festgestellt werden, dass die
Originale beider Tiere derart fragmentarisch iiberliefert
sind, dass eindeutige Aussagen schwer fallen diirften. Im
Folgenden sollen daher Deutungsalternativen zur Diskus-
sion gestellt werden, die sowohl das Ensemble Hornbla-
ser/Tier ins Blickfeld riicken als auch das literarische und
kunsthistorische Umfeld reflektieren.



Der Hornbliser Roland

Friedrich Salomon Vogelin, Professor fiir Kunstgeschichte
an der Universitdt Ziirich, hat 1878 in der Neubearbeitung
des Werkes seines Grossvaters Salomon Vogelin «Das alte
Ziirich» (Zirich 1829) wie andere vor und nach ihm fest-
gestellt, dass die Figuren am grossen Rundbogenfenster

Abb. 6 Grossmiinster, Westfenster, Foto von Romedo Guler,
Ziirich, 1883. Ziirich, Zentralbibliothek.

«noch nicht erklért (sind)». Ohne sich weiter festzulegen,
fiigte er die Bemerkung hinzu: «Beim Hornbléser, den man
im Kreuzgang wieder findet, denkt man an Roland.»* Der
Gedanke wurde indessen, vielleicht mangels wissenschaft-
licher Vorarbeiten, niemals aufgegriffen. Allerdings hat
neuerdings eine Arbeit den Ziircher Hornblaser in ein Ver-
zeichnis der europdischen Roland-Darstellungen aufge-
nommen.’! Es bietet sich in der Tat an, diese literarisch und

kunstgeschichtlich ergiebige Spur® weiter zu verfolgen.
Diese fiihrt in den Historien- und Legendenkranz um Karl
den Grossen, dem auch die Griindungsgeschichte des Ziir-
cher Grossmiinsters zuzurechnen ist.

Karl der Grosse hatte sich 778 auf ein kriegerisches
Unternehmen im sarazenischen Spanien eingelassen, das
sich als wenig erfolgreich erweisen sollte. Auf dem Riick-

Abb.7 Hornbliser im Kreuzgang des Grossmiinsters Ziirich, von
Franz Hegi, Ziirich, um 1840. Handzeichnung.

zug geriet seine Nachhut in Roncesvalles in den Pyrenden
in einen baskischen Hinterhalt, dem neben anderer frianki-
scher Prominenz auch Roland, der Markgraf der Bretagne,
zum Opfer fiel. Uber diese Vorgiinge wird ausfiihrlich,
wenn auch tendenzios in der Biografie Karls des Grossen,
verfasst von seinem Ratgeber Einhard, berichtet. Im Ubri-
gen ist jedoch iiber die Person dieses Roland wenig be-
kannt. Neben einigen Urkunden, die ihn erwdhnen, bewei-

291



sen vor allem karolingische Miinzen seine Existenz. So ent-
hilt ein Silberdenar auf der einen Seite die Pragung «Caro-
lus» (Karl der Grosse) und auf der anderen Seite den
Schriftzug «<Ruodlan», eine dltere Namensform fiir Roland.
Ein solches Exemplar fand sich etwa im 1904 entdeckten
Ilanzer Schatzfund, es wird heute im Rétischen Museum in
Chur aufbewahrt.®

Abb. 8 Hornbliaser vom Querhaus, Nordseite, des Basler Miinsters,
Kopie von 1885.

Der diirftigen historischen Uberlieferung steht jedoch
ein ungleich reicherer Mythos gegeniiber. Die Gestalt
Rolands wurde in den folgenden Jahrhunderten zum Ge-
genstand einer populdren Legendenbildung, die in allen
Bereichen der Kunst ihren vielfachen Niederschlag fand.
Dabei mutierten die christlichen Basken zu heidnischen
Sarazenen, womit das Freund-Feindbild fixiert war. Mit der

292

um 1100 entstandenen «Chanson de Roland» erreichte gar
die altfranzosische Literatur einen ersten Hohepunkt, an
die sich eine Reihe weiterer grosserer Werke anschloss. So
thematisiert die «Historia Karoli Magni et Rotholandi» (so
genannter Pseudo-Turpin, um 1130) die enge Beziehung
zwischen dem Konig und seinem Giinstling und preist den
bretonischen Helden ausdriicklich als «Mértyrer», als der er

Abb. 9 Tierfragment vom Querhaus, Nordseite, des Basler Miins-
ters, Ende 12. Jh.

dann auch in verschiedenen Heiligenverzeichnissen Ein-
gang fand. In Deutschland ist das um 1170 wohl im Auftrag
Heinrichs des Lowen verfasste «Rolandslied des Pfaffen
Konrad» zu erwihnen, ebenso die Bearbeitung des
«Strickers» um 1230, von der sich eine reich illuminierte —
inzwischen faksimilierte — Handschrift in der Vadiana in
St. Gallen befindet. Dante hat Roland in der Divina Com-



Abb. 10 und 11 Original des Hornblésers vom Basler Miinster, Ende 12. Jh. Basel, Museum Kleines Klingental.

media unter die seligen Glaubenszeugen des fiinften Him-
mels, die «spiriti militanti», versetzt. In zahlreichen Skulp-
turen, Reliefs, Mosaiken, Kirchenscheiben und Miniaturen
wird er als Erster unter den zwolf Paladinen Karls des

Grossen zelebriert.3* Dass er auch auf dem Karlsschrein in
Aachen (Ende 12. Jahrhundert) unmittelbar neben Karl
seinen Platz gefunden hat, zeigt den hohen Rang, den die
Zeit der Gestalt Rolands im Umkreis des frankischen

293



Herrschers beigemessen hat. Als Verteidiger des Glaubens,
Retter des Abendlandes, Kdmpfer gegen Ungldubige, Miir-
tyrer und Heiliger, Propagandafigur der Kreuzziige und der
spanischen Reconquista wurde er zur Kultperson und zum
Idealbild des christlichen Ritters stilisiert. Sein Grab in
Blaye bei Bordeaux war als Zwischenstation auf dem Pil-

Abb. 12 Grossmiinster Ziirich, Westfenster, Ausschnitt aus der
Planvedute der Stadt Ziirich von Jos Murer, Ziirich, 1576. Holz-
schnitt. Ziirich, Baugeschichtliches Archiv der Stadt.

gerweg nach Santiago de Compostela eine vielbesuchte
Wallfahrtsstitte. Nach dem Liber Sancti Jacobi (12. Jahr-
hundert) soll Karl der Grosse das nordspanische Apostel-
grab entdeckt haben, eine auffillige Parallele zur ebenfalls
Karl zugeschriebenen Auffindung der Ziircher Heiligen-
griaber. Wo aber der Frankenkonig in Erscheinung tritt, ist
auch meist sein Paladin anzutreffen.

294

Rolands Attribute sind sein weithin vernehmliches Horn
Olifant, sein unzerbrechliches Schwert Durendart oder
Durendal und sein treues Pferd Veillantif. Es war vor allem
das Horn, das zu seinem Erkennungszeichen werden sollte.
In dem nach 1100 entstandenen Werk «Voyage de Charle-
magne a Jerusalem et a Constantinople» briistet sich Roland

Abb. 13 Grossmiinster Ziirich, Westfenster, Ausschnitt aus dem
Neujahrsblatt der Burgerbibliothek von 1690, von Johannes Meyer,
Ziirich, 1690. Radierung. Ziirich, Zentralbibliothek.

in feuchtfrohlicher Runde damit, dass er das Horn so kraf-
tig blasen konne, dass die ganze Stadt Konstantinopel
durcheinander gewirbelt werde.* Nach der Legende waren
Horn und Schwert von einem Engel zundchst Konig Karl
iiberreicht worden, der aber beides an seinen Paladin wei-
tergegeben hat. Roland wird daher meist als Hornbléser
oder Schwerttridger abgebildet. Zentrales Bildmotiv ist



jedoch immer wieder der dramatische Todeskampf
Rolands: Von seinem Pferd abgestiegen, kdmpft er in aus-
sichtsloser Lage gegen die feindliche Ubermacht und
stosst, zu Tode verwundet, ein letztes Mal in sein Horn.
Dem zu spit herbeigeeilten Karl bleibt nur noch die Trauer
um seinen geliebten Neffen. Diese Szene war gemeinhin so
bekannt, dass sie sich auf Hornbldser und Ross reduzieren
liess, ohne an Aussagekraft zu verlieren.

Damit konnten auch die Skulpturenpaare von Ziirich
und Basel eine ikonographische Erklarung finden. Es
scheint manches dafiir zu sprechen, dass es sich dabei um
das in Stein gehauene grosse Finale der Rolandlegende
handelt. Gestiitzt wird diese Deutung auch durch dhnliche
Darstellungen an franzosischen® und italienischen®” Kirchen
sowie in der Buchmalerei.® Dabei wird das Szenenbild ge-
legentlich um das zusétzliche Detail erweitert, dass Roland
zuletzt noch vergeblich versucht, sein Schwert zu zer-
schmettern, damit es nicht in Feindeshand fallt.

Auch auf der Suche nach einer passenden, durch das
Bildwerk vermittelten Botschaft diirfte man aufgrund der
Vorgaben des Rolandkults nicht verlegen sein. Zu denken
wire zundchst an das Bibelwort «Wachet und betet»
(Matth. 26, 41), mit dem einer christlichen Endzeitstim-
mung Ausdruck verliehen wird. Dariiber hinaus konnte
ausserdem darin ein zeitgebundenes Programm enthalten
sein. Das Blasen des Hornes in letzter Stunde als Weckruf
an die gefdhrdete Christenheit mochte auch in dem Sinn
verstanden werden, dass unmittelbare Gefahr von aussen,
das heisst von der Welt des Islam her, droht. In einem sol-
chen bildhaften Aufruf wiirde sich die Kreuzzugsstimmung
widerspiegeln, die sich nicht auf Abwehr beschriankt, son-
dern auch zum Angriff blast. Immerhin ist diese im Gross-
miinster auch an anderer Stelle prasent.®

Eine Zuordnung der Hornbldsergruppe zum Rolandkult
hat jedoch bei aller Faszination eine Schwachstelle. Der
Ziircher Hornbléser, wie er sich heute dem Betrachter dar-
bietet, hilt in seiner Rechten eine Keule. Eine solche wire
aber ein fiir Roland untypisches Attribut. Bei der Nachbil-
dung orientierte sich Otto Miinch an den Nachzeichnungen
von Franz Hegi und am Gipsabdruck von 1907, die aber
alle nur einen mehr oder weniger abgewitterten, nicht ein-
deutig definierbaren Gegenstand erkennen lassen. Ein
Augenschein am Gipsabdruck zeigt nun, dass die Hand des
Hornblédsers einen flach geformten Gegenstand greift.
Konnte man in diesem den Ansatz eines Schwertes vermu-
ten, gewinne die Roland-Hypothese betrichtlich an Uber-
zeugungskraft. Dem ist aber wohl nicht so. Der Gegenstand
des hornblasenden «Zwillingsbruders» im Kreuzgang ldsst
sich durchaus als knotige Keule identifizieren und er-
scheint als geeignet, zur Ergédnzung des von Hegi gezeich-
neten Fragments am Westfenster herangezogen zu werden.
Ein weiteres Indiz, um nicht zu sagen Beweisstiick, liefert
aber der auch im Original gut erhaltene Basler Hornbléser.
Dieser hilt zwar keine eigentliche Keule, jedoch einen
handfesten, dquivalenten Kniippel, mit Sicherheit aber
kein Schwert. Bei dieser Sachlage wird man der Roland-
Hypothese wenig Chancen geben koénnen. Allerdings ist

man damit auf die bereits konstatierte Verlegenheit
zuriickgeworfen, da das Deutungsspektrum der Konstella-
tion Hornbliser/Pferd erschopft sein diirfte. In Betracht
kdme niamlich nur eine szenische Interpretation, weil das
Pferd zwar von hohem wirtschaftlichen Wert, seine symbo-
lische oder allegorische Bedeutung jedoch gering zu ver-
anschlagen ist.** Ein solches plausibles historisches oder
literarisches Ereignis ist aber nicht auszumachen, so dass
die Konstellation Hornbléser/Pferd tatséchlich zum unl6s-
baren Ritsel wird.

Jager und Beute

Um der Losung des Ritsels ndher zu kommen, ist es
zunichst erforderlich, die Befunde nochmals zu iiberprii-
fen. Dabei stellt sich sogleich heraus, dass fiir Ziirich einige
Korrekturen gegeniiber dem heutigen, «rekonstruierten»
Zustand vorzunehmen sind. Wie schon die Hegi-Drucke
(Abb. 5), aber dann auch verldsslich die Fotografie von
1883 (Abb. 6) zeigen, befand sich das «Pferd» niemals auf
gleicher Ebene mit dem Hornbldser, sondern war diesem
gegeniiber hoher gesetzt. Diese Asymmetrie mag Zufall
sein. Da die ungleiche Hohe aber bautechnisch nicht
zwingend war, kénnte man dahinter auch eine Absicht
vermuten. Ausserdem standen urspriinglich nicht beide
Vorderbeine des «Pferdes» fest auf dem Boden, vielmehr
war gemiss der Darstellung Hegis das rechte Bein ange-
hoben, womit — anders als beim jetzigen Pferd - Bewegung
zum Ausdruck gebracht werden sollte. Schliesslich fillt auf,
dass das originale «Pferd» auch nach Ergénzung des Kopfes
dem Hornbliser gerade bis zu den Augen reichte, also mass-
stiblich zu klein war. Auch beim Hornblidser wére anzu-
merken, dass die jugendliche, fast kindliche Physiognomie
der jetzigen Figur wenig dem Original entspricht, das eher
das Aussehen eines wilden, bartigen Gesellen hat. Der Bas-
ler Hornbliser bestitigt diesen Befund und ldsst dariiber
hinaus zweifelsfrei erkennen, dass dessen Kleidung aus
grobem Fell besteht. Beziiglich der Masse ist hier das «Miss-
verhiltnis» zwischen Mann und «Ross» noch augenfilliger,
indem das Tier nahezu ein Drittel kleiner ist als sein
menschliches Gegeniiber.

Was also das «Pferd» betrifft, ist soviel gewiss, dass sich in
Ziirich vor der Rekonstruktion lediglich der Torso eines
Tieres ohne Kopf feststellen lidsst, wihrend in Basel ein ori-
ginaler, jedoch stark verwitterter Kopf ohne Korper zu
sehen ist. In Ziirich scheint aber schon im 16. Jahrhundert
niemand am Westfenster ein Pferd, sondern lediglich ein
langbeiniges Tierfragment gesehen zu haben. Die Einbil-
dungskraft der spiteren Abbildner des Grossmiinsters hat
dann dieses zu einem Pferd ergédnzt und hat damit eine Tra-
dition begriindet, die niemals in Frage gestellt wurde. In
Basel scheint man sich lange kaum Gedanken gemacht zu
haben iiber die wenig spektakulidre Skulptur. Als man ihr
Ende des 19. Jahrhunderts Beachtung schenkte, glaubte

295



man, «deutlich die Formen eines Pferdes» zu erkennen,
wobei allerdings eingestandenermassen das Ziircher Vor-
verstidndnis nachwirkte.*! Die Vorstellung vom Pferdetorso
hatte sich damit auch in Basel in den Kopfen festgesetzt,*
auch wenn gelegentlich Varianten zur Diskussion gestellt
wurden.®

Nichts zwingt dazu, das Tier mit einem Pferd zu identifi-
zieren. Um jedoch zu diskutablen Alternativen zu gelan-
gen, empfiehlt es sich, zunidchst nochmals den Hornbliser
zu betrachten und dessen Rolle zu konkretisieren. Es
diirfte freilich nicht schwer fallen, in dem mit Fellen beklei-
deten, unbindig vorwirts stiirmenden, Keule schwingen-
den, grobschldchtigen Gesellen einen wilden Jidger zu
erkennen.* Fiir sich genommen, ist das allerdings keine
neue Einsicht. Was aber bislang fehlt, ist der Bezug des
Jagers zum gegeniiber befindlichen Tier und eine daraus
folgende Deutung der Gruppe. Um diesen Bezug herzu-
stellen, dringt sich die Frage auf: Welches Tier wird hier
gejagt und verfolgt?

Der «Physiologus», Musterbuch und
ikonographische Quelle

Die Beantwortung der Frage vereinfacht sich dadurch, dass
es einen iiberschaubaren Thesaurus literarischer Quellen
gibt, die der Ausgestaltung zoomorpher romanischer
Skulpturen vorgegeben sind. Unter ihnen nimmt der «Phy-
siologus»* eine derart beherrschende Stellung ein, dass
man diesen geradezu als Regie- und Musterbuch der mit-
telalterlichen Bauskulptur bezeichnen kann. Allein die Tat-
sache, dass es sich bei diesem Buch bis zur Neuzeit um das
nach der Bibel am weitesten verbreitete Werk mit Uberset-
zungen in fast alle Sprachen der europiischen und mediter-
ranen Welt handelt, zeugt von einer Wirkungsgeschichte,
deren Reichweite man nicht hoch genug veranschlagen
kann. Der wohl im 2. Jahrhundert von einem unbekannten
Autor in griechischer Sprache verfasste «Physiologus»
behandelt in 48 Kapiteln 42 Tiere, vier Steine und zwei
Pflanzen. Das Ubergewicht der Tierkapitel hat dem Buch
mit der Ubersetzung ins Lateinische auch den Titel
«Bestiarium» eingetragen. Auch wurde der Grundstock des
Werkes im Laufe der Zeit immer wieder durch Ubernah-
men aus anderen Werken angereichert. Es ist hier nicht der
Ort, die komplizierte Textgeschichte des «Physiologus»
und der daran anschliessenden, zum Teil wuchernden
Werke nachzuzeichnen,*” vielmehr gentigt die Feststellung,
dass Texten und Illustrationen dieses Buches eine Schliis-
selrolle fiir die bildende Kunst, insbesondere dann auch fiir
die Ikonographie und Symbolsprache, zukommt.

Im «Physiologus» tritt dem Leser unterschiedslos eine
bunte Welt von Tieren der realen wie der Fabelwelt entge-
gen. Entsprechend fabulos und legendar sind auch die
Beschreibungen, denen es nicht um Beobachtung, sondern
um Deutung geht. Hier tut sich eine Weltsicht auf, die den

296

Dingen keine Immanenz zubilligt, sondern in diesen eine
transzendente, auf Gott gerichtete Sinneinheit erkennen
will. So geraten durch allegorische Deutung Tiere, Pflanzen
und Steine zu Medien der Heilsverkiindung und der Pre-
digt.

Auf der Suche nach thematisch einschldgigen Jagdsze-
nen, die sich zu einer ndheren Betrachtung anbieten, wird
man im «Physiologus» rasch fiindig. Da von den in Frage
kommenden langbeinigen Tieren Wildesel und Hirsch
mangels Textbezug ausscheiden, richtet sich das weitere
Augenmerk nur noch auf Einhorn (unicornis), Gazelle
oder Giamse (caprea)*® und Antilope (antholops oder
autula).® Vom Einhorn wird gesagt, es sei klein, aber so
stark, dass sich ihm kein Jager nahen konne. Man konne es
nur fangen, wenn man ihm eine Jungfrau in den Weg setze,
der es dann in den Schoss springe. Der Text und entspre-
chend die Illustrationen sind offensichtlich jedoch so stark
auf das Ensemble Einhorn/Jungfrau und so wenig auf den
Jager ausgerichtet, dass auch das Einhorn eliminiert wer-
den kann. Die Gamse wird geschildert als ein Tier, das die
hohen Berge liebt und in der Lage ist, von Ferne zu erken-
nen, ob es sich bei Herannahenden um Jager oder um Wan-
derer handelt («si sint venatores vel viatores»). Zwar fin-
den sich dazu Miniaturen mit Jagdszenen,* jedoch ist der
kontradiktorische Duktus des ganzen Textes so schwach,
dass man in ihm nicht das Muster fiir eine in Stein gehau-
ene Konstellation von Jiger und Beute zu erkennen ver-
mag. Ganz anders jedoch bei der so genannten Antilope.

Das Fabelwesen Antholops

Bei dem Tier mit dem philologisch nicht gekldarten Namen
Antholops oder Autula handelt es sich wahrscheinlich um
ein Fabelwesen. Jedenfalls ist nicht ersichtlich, ob es mit
einem bestimmten Horntriager identifiziert werden kann.
Die Bezeichnung «Antilope» wird erst seit der Neuzeit im
heutigen, spezifischen Sinne gebraucht. Das Antholops des
«Physiologus» ist aber ein — inzwischen vergessenes — sym-
bolisches Schwergewicht, was nicht zuletzt darin zum Aus-
druck kommt, dass ihm die Miniaturen der Handschriften
besondere Beachtung schenken. In der Neuzeit ist das An-
tholops allerdings ofters mit dem Einhorn verwechselt wor-
den, dessen prallere Symbolik sich schliesslich bis in die
neueste Zeit hiniiber gerettet hat.

Der im Einzelnen variierende Text liefert dazu folgende
Schilderung:>! Es gibt ein Tier, das heisst Antholops, mit so
scharfen Sinnen, dass kein Jdager ihm nahe kommen kann.
Es hat lange Horner, wie eine Sége geformt, und es kann
damit die grossten Bdume absdgen. Wenn es Durst hat,
geht es an den Fluss Euphrat, um zu trinken. Dort aber gibt
es ein dichtes Gestriipp. Wenn das Tier darin mit seinen
Hornern spielt, verfangt es sich und briillt, weil es nicht
mehr entrinnen kann. Das hort der Jager, der nun herbei-
kommt und es erschldgt. So ergeht es auch dir, Mensch, der



du zwei Horner hast, namlich das Alte und das Neue Tes-
tament, mit Hilfe derer du imstande bist, alle leiblichen
und geistigen Laster abzuwehren. Hiite dich vor irdischen
Begierden, damit du nicht in die Fallstricke des Teufels
geritst und von diesem schliesslich getotet wirst.

Die ganz im Stile des «Physiologus» fantastische und
fabelartige Beschreibung berichtet von einem Tier, das mit
Sinnen und Werkzeugen so ausgestattet ist, dass ihm nie-

Abb. 14 Jiager und Antilope, «Physiologus» von Smyrna. 11. Jh.
Ehemals Smyrna, Bibliothek der Evangelischen Schule (1921 durch
Brand zerstort).

mand etwas anhaben kann. Seinen Durst stillt es im Para-
diesfluss Euphrat. Wenn es dort jedoch iibermiitig und
nachldssig wird, gerit es schliesslich doch noch in die
Hiinde seines Todfeindes. Doch das ist nur der Stoff, der zur
tieferen Erkenntnis fithren soll: Auch der Christenmensch
ist ungefihrdet, solange er auf dem rechten Weg bleibt und
sich an die Lehren der Heiligen Schrift hilt. Nur durch die
Siinde — die Texte nennen konkret Hurerei, Ehebruch,
Habgier, Prahlerei und Trunksucht — wird er verletzlich
und verliert sein ewiges Leben. Der dialektisch iiberzeu-
gende Text demonstriert auf der einen Seite das zu erwar-
tende und zu bewahrende Seelenheil, auf der anderen Seite
das in der Person des diabolischen Jigers lauernde Bose.

Zahlreiche mittelalterliche «Physiologus»-Handschriften
und Bestiarien enthalten Miniaturen, die den jeweiligen
Text nicht nur mit Bildschmuck erginzen, sondern auch
betrichtlich zur Popularisierung der jeweiligen Tierlegen-
den beitragen. Die Illustrationen des Antholops-Kapitels
geben fast durchweg die Szene wieder, in welcher der bose
Jiger sich dem Tier nidhert und dieses erschligt. Die narra-

tive Botschaft wird also plakativ ins Bild umgesetzt. Dabei
bleibt die Bildkomposition stets weitgehend konstant und
nur die Details weisen mehrere Varianten auf. Bemerkens-
wert ist ausserdem, dass sich das Darstellungsschema im
ostlich-griechischen Kulturkreis mit dem des lateinisch-
germanischen Westens deckt, so dass von einem Kanon
gesprochen werden kann. Als byzantinisches Beispiel sei
hier die Illustration aus dem «Physiologus» von Smyrna

B e At SR TR Al e T

- Hepban 9mm\brﬁcdb4mmﬁmw
9 elliy ubsl won darwwe 1lichente WW -

i SR LIRR Y. L

Abb. 15 Jiger und Antilope, Millstitter «Physiologus», fol. 90v.,
um 1180. Klagenfurt, Kdrntner Landesarchiv.

(Izmir) wiedergegeben (Abb. 14). Die Datierung des Smyr-
naer Codex ist umstritten, jedoch kann die Abbildung, ob
als Original oder spitere Kopie, eindeutig dem 11. Jahrhun-
dert zugeordnet werden.’” Das Bild zeigt die Elemente der
Antholops-Szene, wie sie sich mehr oder weniger dann
auch auf den meisten entsprechenden westlichen Miniatu-
ren wiederfindet: links einen bewaffneten, heranstiirmen-
den Jdger, rechts das gehornte Tier mit vegetativer Kulisse.
Manche Abbildungen beschrinken sich allerdings auf die
Darstellung des gefangenen Tieres.*

Im Einzelnen erlauben sich die Miniatoren Freiheiten in
der Bildanordnung™ und vor allem aber bei der Ausriis-
tung des Jagers. Wenn man diesen als solchen geniigend
erkennt, ist es fur die bildliche Aussage nicht weiter von
Belang, ob der Jiager Speer, Schwert, Bogen, Axt, Keule
oder Kniippel gebraucht. Ebenso beliebig ist dann auch die
Kennzeichnung durch das Hifthorn. Stark variiert ferner
die Gestalt des Tieres, dessen Horner einmal iibertrieben
lang, ein andermal kurz sind. Aus der grossen Zahl der
Abbildungen kann hier nur ein Eindruck vermittelt werden,

297



wobei sich die Auswahl an der zeitlichen Nihe zu den Ziir-
cher und Basler Skulpturen orientiert. Bei den gezeigten
Beispielen handelt sich um Miniaturen aus dem Millstétter
«Physiologus» (um 1180),> dem Oxforder Bestiarium (Anfang
des 13.Jahrhunderts)* und dem Harley Bestiarium (1240)
(Abb. 15-17).

Behilt man das erwihnte Variantenspektrum im Blick,
so ist die Ahnlichkeit der Antholops-Darstellungen mit
den Skulpturenpaaren in Ziirich und Basel unabweisbar

WHLGLOS TTTHUVELLLE PArTIT TLOTL PONC. WIGATTTUr cum 1
D £ My ra Lot

mal
quedraum

facort
mun mmf
1A uonecite

LA | voflir refecare
aad tam pllernere. cum aud
finertezuadic adfumen magnum cufeaven; £t auct
bt frugequs greee di-berane bitl unrguira fubalia
plyary mapre lude coettu ad benanamadi ludre?

Abb. 16  Jager und Antilope, Oxforder Bestiarium, Anfang 13.Jh.
Oxford, Bodleian Library, Ms. Ashmole 1511, fol. 14r.

und bedarf keiner weiteren Erorterung. Als letzte Konse-
quenz bleibt noch die Rekonstruktion des an beiden Miin-
stern nur fragmentarisch erhaltenen Tieres. Angesichts des
reichlich vorhandenen Vergleichsmaterials dringt es sich
auf, dass hier urspriinglich kein Pferd, sondern ein Tier mit
Hornern, literarisch Antholops geheissen, zu sehen war. Das
Grossenverhiltnis zwischen Jager und Tier mag ein weiteres
Indiz fiir diese Annahme sein. Auch sollte wohl mit der Be-
wegungshaltung des Tieres ein Fluchtverhalten angezeigt
werden. Im Ubrigen mag die Fantasie sich ausmalen, ob
man dariiber hinaus die Andeutung irgendwelcher Gewichse
anzunehmen hat. Es waren jedoch gerade die Extremititen
und feiner gearbeiteten Teile, die zuerst der Verwitterung
und Deformation ausgesetzt waren. Hatten die Tierskulp-
turen aber erst einmal ihre «Erkennungszeichen» verloren,
verblasste auch bald die Bildbotschaft, zumal die Neuzeit
von der allegorischen Deutungsperspektive, wie sie dem
Physiologus eigentiimlich war, mehr und mehr Abstand

298

nahm. Der Zahn der Zeit tat ein Ubriges dazu, dass die
Bildwerke selbst den Historikern zum Ritsel wurden.

Fazit
Als Ergebnis ist festzuhalten: Der Hornblédser am Ziircher

Westfenster ebenso wie derjenige am Basler Querhaus ist
der bose Jiger, der aus der Tiefe aufsteigt und den in aus-

Abb. 17 Jiger und Antilope, Harley Bestiarium, um 1240. London,
British Library, Harley Ms. 4751, fol. Sv.

weglose Siinde geratenen Menschen verfolgt und totet. Als
Jager ist er durch das Attribut des Hifthorns ausgewiesen.
Eine solche Kennzeichnung ist bei der Bauplastik dringli-
cher als bei den «Physiologus»-Illustrationen, da dort im
Gegensatz zu diesen der unmittelbare Bezug zu einem
optisch benachbarten Text fehlt.’® Der Jéager, der auch mit
dem biblischen Nimrod identifiziert wird, gilt in der theolo-
gischen Literatur des 12. und 13. Jahrhunderts gemeinhin
als eine Gestalt des Teufels.” Es steht ausser Zweifel, dass
man im Tier der anderen Seite die Jagdbeute zu sehen hat.
Um zu erfahren, um welches Tier es sich dabei handelt, bie-
tet der «Physiologus» in Wort und Bild den sichersten Hin-
weis. Dabei ist nochmals hervorzuheben, dass dieses
fromme Fabelbuch zu den meistgelesenen Werken des Mit-
telalters gehorte und daher in seiner Bildsprache gemein-
hin verstanden wurde. Erst der neuzeitliche Paradigmen-
wechsel hat dieses Verstiandnis verschiittet.

Die Bildaussage wird im Ubrigen nochmals verdeutlicht
und bekriftigt durch den Hasen, der unter den Fiissen des
Basler Hornblidsers kauert und der nach den Andeutungen
der Hegi-Zeichnungen auch fiir Ziirich vermutet werden
darf. Der Hase gilt als klassisches Fluchttier, dessen Verhal-
ten sich auch die christliche Morallehre zunutze zu machen



wusste. Nach traditioneller allegorischer Sinngebung sym-
bolisiert der entwischende Hase die Siindenflucht und
damit den richtigen Heilsweg.” Es verwundert daher nicht,
dass auch der «Physiologus» ihm ein eigenes Kapitel wid-
met. Danach entkommt er wegen seiner kurzen Vorder-
beine, aber langen Hinterldufe seinem Verfolger nur, wenn
er bergwirts entfliecht. Die Christenlehre dazu lautet: «So
auch du, Mensch, wenn du verfolgt wirst von den feindli-
chen Michten und dem Jiger, dem Teufel, der Tag um Tag
darauf aus ist, dem Menschen nach dem Leben zu trachten,
suche den Felsen und die Hohen [...]. Denn wenn der Bose
sieht, dass der Mensch abwiirts lduft und auf das Irdische
bedacht ist, was dieses Leben zu bieten hat, dann nihert er
sich ihm umso behinder. Wenn er aber sieht, dass der
Mensch nach dem Willen Gottes lauft und den wahren Fel-
sen aufsucht, unseren Herrn Jesus Christus, und dass er zur
Tugend ansteigt, dann kehrt er wieder um [...].»*' Der Hase
zu Fiissen des Hornbldsers gehort offensichtlich in dieses
Vorstellungsbild. Spekulieren ldsst sich freilich dariiber, ob
dieser Hase bereits den rettenden Fluchtpunkt erreicht hat
oder ob ihn der bose Jdger eingeholt hat. Es war Sache der
verbalen Deutung, solche Ambivalenzen sinnvoll in einen
Kontext einzuordnen.

Die Skulpturengruppe am Westfenster des Ziircher
Grossmiinsters ist also urspriinglich eine eindringliche
moralische Predigt hoch iiber der Stadt und daher weithin
wahrnehmbar bis hiniiber zur Pfalz auf dem Lindenhof.
Buchstéblich hatte man den Teufel an die Wand gemalt
bezichungsweise gemeisselt. Die Platzierung ist auch nicht
zufillig. Die Westseite ist an romanischen Kirchen mit Vor-
zug den dunklen Michten reserviert, womit zugleich ein
Kontrast zu der dem gottlichen Licht zugeordneten Ost-
seite zum Ausdruck gebracht wird.

Abschliessend bleibt zu bemerken, dass offensichtlich
weder die puttohafte Physiognomie des Ziircher Hornbli-
sers noch das ornamentale Fantasiegebilde unter seinem
linken Fuss noch das Tier in Pferdegestalt den Intentionen
des Bildwerks nur annidhernd entsprechen, mit anderen
Worten: Die «Rekonstruktion» der 1930er Jahre ist als auf
Missverstindnissen beruhender Missgriff zu betrachten.
Giinstiger erscheint die Situation in Basel, wo man nicht
nur das Original des Hornbldsers durch eine originalge-
treuere Kopie ersetzt, sondern bislang auch Abstand davon
genommen hat, das Tierfragment gegen eine unverstan-
dene Neuschopfung auszuwechseln.

ANMERKUNGEN

' Vgl. DANIEL GUTSCHER, Das Grossmiinster in Ziirich. Eine bau-

geschichtliche Monographie (= Beitrige zur Kunstgeschichte
der Schweiz 5), Bern 1983, S. 130-133. - HANS WIESMANN. Das
Grossmiinster in Ziirich (= Mitteilungen der Antiquarischen
Gesellschaft in Ziirich 32), Ziirich 1937/1938, S. 72-74. — Die
Kunstdenkmdler des Kantons Ziirich, Neue Ausgabe I11.1: Die
Stadt Ziirich IT1.1: Altstadt rechts der Limmat - Sakralbauten,
von REGINE ABEGG / CHRISTINE BARRAUD WIENER / KARL
GRUNDER, Ziirich 2007, S. 82-83.
So ADOLF REINLE, Der romanische Reiter am Ziircher Gross-
miinster, in: Die Zihringer. Schweizer Vortrige und neue For-
schungen, hg. Von KARL ScHMID (= Veréffentlichungen zur
Zihringer-Ausstellung 3), Sigmaringen 1990, S. 6.

* Otto Miinch (1885-1965), geboren in Meissen, Ausbildung als
Bildhauer, Stukkateur und Innenarchitekt in Meissen und an
der Kunstgewerbeschule Dresden. 1911 Ubersiedlung nach
Ziirich, wo er das ehemalige Atelier von Arnold Bocklin be-
zieht. 1913-1945 fiihrt er zusammen mit seiner Frau eine Kunst-
schule fiir Plastik und Kunstgewerbe. In der Stadt Ziirich hin-
terlésst er ein reiches Werk von Bauplastiken, Stukkaturen und
Bauschmuck an wichtigen 6ffentlichen Gebéuden. 1933-1936
wesentlich an der Restaurierung des Grossmiinsters beteiligt,
erhilt Miinch in der Folge von der Kirchgemeinde die Auftrige
fir die monumentalen Bronzetiiren am Siid- und Norportal
der Kirche, die als seine Hauptwerke gelten: Zwinglitiire am
Siidportal, 1935-1939; Bibeltiire am Nordportal, 1944-1950.
SUSANN WINTSCH, Miinch, Otto, in: Biografisches Lexikon der
Schweizer Kunst, Bd. 2, Ziirich 1998, S. 765-766.

*  Erschienen bei: FERDINAND KELLER, Nachtrigliche Bemerkun-
gen iiber die Bauart des Grossmiinsters in Ziirich, in: Mitteilun-
gen der antiquarischen Gesellschaft in Ziirich 2, Ziirich 1844,
Tafel 5. Hegis Bleistiftzeichnungen, die sich im Schweizerischen
Landesmuseum in Ziirich befinden, sind abgebildet bei DANIEL
GUTSCHER (vgl. Anm. 1), S.131.

5 Dazu REGINE ABEGG / CHRISTINE BARRAUD WIENER / KARL
GRUNDER (vgl. Anm.1), S. 135. Danach sei das Relief entlang
der Umrissfigur angeschnitten und neu eingequadert worden.
Zum Schicksal des Kreuzgangs: HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1),
S.102-106. - REGINE ABEGG, Erfolg und Misserfolg des «repro-
duzierten Mittelalters». Der romanische Kreuzgang des Ziircher
Grossmiinsters, in: Opus Tessellatum: Modi und Grenzginge
der Kunstwissenschaft. Festschrift fiir Peter Cornelis Claussen,
Hildesheim/Ziirich 2004, S. 453-464.

®  ADOLF REINLE (vgl. Anm. 2),S. 6.

7 Siehe die Anordnung bei PAUL MICHEL, Tiere als Symbol und
Ornament. Moglichkeiten und Grenzen der ikonografischen
Deutung, gezeigt am Beispiel des Ziircher Grossmiinsterkreuz-
gangs, Wiesbaden 1979, S. 110-142, 175.

% Bildquelle: Peter Heman, Basel,© Nachlass Peter Heman bei
Peter Rollin, Rapperswil.

? Verf. dankt dem Museum fiir freundliches Entgegenkommen
bei der Besichtigung des Originals und fiir aufwindige Be-
mithungen um eine fotografische Dokumentation.

10 Gemiss HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1), S. 73, soll der Basler
Hornbliser nach dem Ziircher entstanden sein. Frithere Datie-
rungen finden sich noch in dlteren Basler Erwidhnungen:
[HIERONYMUS FALKEISEN], Beschreibung der Miinsters-Kirche
zu Basel, Basel 1788, S. 25: «Nicht weit von der St.Gallenporte
sicht man an einem Pfeiler gegen der Pfalz ein Bild, welches
mit dem linken FuBl auf ein Eichhornchen (!) tritt; es soll
eine Antique sein.» — [JAKOB BURCKHARDT], Beschreibung
der Miinsterkirche und ihrer Merkwiirdigkeiten in Basel, Basel
1842,S.11: «An dem Strebepfeiler links von der Thiir sicht man
einen Mann, der auf einen Hasen tritt, in Haut-relief abgebil-
det; derselbe scheint, der Arbeit nach zu urtheilen, noch ilter
als der Strebepfeiler selbst.»

""" FERDINAND KELLER (vgl. Anm.4),S. 111.

299



16

17

19

2

30

SALOMON VOGELIN, Das alte Ziirich I, 2. Aufl. von ARNOLD
NUSCHELER und FRIEDRICH SALOMON VOGELIN, Ziirich 1878,
S. 287.

DANIEL GUTSCHER (vgl. Anm. 1), S. 131. = ADOLF REINLE (vgl.
Anm.2),S. 6. - REGINE ABEGG / CHRISTINE BARRAUD WIENER
/ KARL GRUNDER (vgl. Anm.1), S. 83.

ROBERT WILL, Romanisches Elsass, 2. Aufl., Wiirzburg 1982,
S. 30.

Der Hornbliser (Vollfigur) befindet sich am rechten Strebe-
pfeiler unter dem Giebelsims; die linke Hand ist an die Hiifte
gelegt. Sein «Pendant» am linken Pfeiler ist ein gleich gewan-
deter Mann (Kleriker?), der in einer Schriftrolle (Evange-
lium?) liest. Ein zweiter Hornbliser ist als Relief links iiber
dem romanischen Siidportal anzutreffen. Dessen Gegenstiick
auf der rechten Seite ist bis zur Unkenntlichkeit zerstort.
HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1), S. 74.

Baugeschichtliches Archiv der Stadt Ziirich.

HANs HEINRICH BLUNTSCHLI, Memorabilia Tigurina. Merck-
wiirdigkeiten der Statt Ziirich und dero Landschafft, Ziirich
1704: 2. Aufl. 1711; 3. Aufl. 1742.

So JOHANNES MULLER, Merckwiirdige Uberbleibsel von Alter-
thiimern an verschiedenen Orthen der Eydgenossenschaft,
Ziirich 11, Ziirich 1783, und ihm folgend andere noch ofters.
Dazu ADOLF REINLE (vgl. Anm. 2).

Genesis 10, 8-12.

So vermutet auch ADOLF REINLE, Kunstgeschichte der Schweiz,
Bd. 1, 2. Aufl., Frauenfeld 1968, S. 426.

DANIEL GUTSCHER (vgl. Anm. 1), S. 131. - MAX F. SCHNEIDER,
Alte Musik in der bildenden Kunst Basels, Basel 1941, S.27.

So Fritz BURRI, Die Bilder und das Wort am Basler Miinster,
Basel 1961, S. 106-108.

HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1), S. 74. - DANIEL GUTSCHER (vgl.
Anm. 1),S.131.

HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1), S. 74. - ADOLF REINLE (vgl.
Anm. 2), S. 6. - FERDINAND KELLER (vgl. Anm. 4), S. 111. -
KARL STEHLIN, Baugeschichte des Miinsters im Mittelalter, in:
Baugeschichte des Basler Miinsters, hrsg. vom Basler Miinster-
bauverein, Basel 1895, S. 89.

REGINE ABEGG / CHRISTINE BARRAUD WIENER / KARL GRUNDER
(vgl. Anm. 1), S.83.

Vgl. PAuL MICHEL (vgl. Anm. 7), S. 89. — ADOLF REINLE (vgl.
Anm.22),S.424.

HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1), S. 51 und Tafel XVII (Abbil-
dung). - DANIEL GUTSCHER (vgl. Anm. 1), S. 122. Es handelt
sich um ein Ensemble von sechs Reliefs, die bislang nur be-
schrieben, jedoch nicht zusammenhingend interpretiert wur-
den. Der Hornbliser trigt eine Kopfbedeckung (Helm?) und
halt in der rechten Hand eine Lanze.

SALOMON VOGELIN / ARNOLD NUSCHELER / FRIEDRICH SALO-
MON VOGELIN (vgl. Anm. 12), S. 287.

DIETLINDE MUNZEL-EVERLING, Rolande. Die europiiischen
Rolanddarstellungen und Rolandfiguren, Dossel 2003, S. 194,
Siehe D. KLEIN / S. KRAMARZ-BEIN / H. LUCK, Stichwort
«Roland» in: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde
25,2. Aufl., Berlin/New York 2003, S. 184-197. - RITA LEJEUNE
/ JACQUES STIENNON, La légende de Roland dans lart du
Moyen Age, Briissel 1966. — DIETLINDE MUNZEL-EVERLING
(vgl. Anm. 31).

Abgebildet bei DIETLINDE MUNZEL-EVERLING (vgl. Anm. 31),
S. 11. Ein weiteres Exemplar befindet sich im Berliner Miinz-
kabinett.

Belege bei RiTA LEJEUNE / JACQUES STIENNON (vgl. Anm. 32).
EDpUARD Koscuwitz, Karls des Grossen Reise nach Jerusalem
und Constantinopel (= Altfranzosische Bibliothek 2), 2. Aufl.,
Heilbronn 1883, S. 27. — MADELEINE TYSSENS, Le Voyage de

300

37

38

39

40

4“4

45

47

48

Charlemagne a Jerusalem et a Constantinople (Traduction cri-
tique), Gand 1977, S. 16.

Hornbldser und reiterloses Pferd an der Fassade von Notre-
Dame-de-la-Regle in Limoges (1. Drittel 12. Jahrhundert); das
Pferderelief jetzt im Musée des Beaux-Arts, Limoges, der
Hornblaser verschollen. RITA LEJEUNE / JACQUES STIENNON
(vgl. Anm. 32), 1, S. 87-88: I, Nr. 58.

Tympanon Santa Maria della Strada, Matrice (um 1148), abge-
bildet in: RITA LEJEUNE / JACQUES STIENNON (vgl. Anm. 32), 11
Abb. 54.

Abbildungen bei RITA LEJEUNE / JACQUES STIENNON (vgl.
Anm. 32), Abb. 314,367, 389.

Vgl. CLAUSDIETER SCHOTT, Friede und Freistatt. Das sogenannte
Guido-Relief im Ziircher Grossmiinster, in: Forschungen zur
Rechtsarchiologie und Rechtlichen Volkskunde 23, Ziirich
2006, S. 81-109.

Bezeichnenderweise kommt das Pferd etwa im «Physiologus»
iiberhaupt nicht vor. Aufgefiihrt ist es indessen in spiteren
Bestiarien, die sich, wenn auch wortreich, auf dussere Beschrei-
bungen beschrinken. Vgl. zum Beispiel FRANZ UNTERKIR-
CHER, Bestiarium. Die Texte der Handschrift Ms. Ashmole 1511
der Bodleian Library Oxford in lateinischer und deutscher
Sprache, Graz 1986, S. 62-67.

KARL STEHLIN (vgl. Anm. 26), S. 89.

HANS REINHARDT, Das Basler Miinster. Die spdtromanische
Bauperiode vom Ende des XI1. Jahrhunderts, Basel 1926, S. 42:
«Rechts erkennen wir noch in ganz verwittertem Zustande
eine Pferdeprotome.»

Der Basler Kunsthistoriker Francois Maurer erwigt gemiss
einer brieflichen Mitteilung die Moglichkeit, dass es sich ur-
spriinglich um einen Pegasus handelt. Unter der Annahme,
dass der Hornbliser mit dem Sternbild des Orion zu identifi-
zieren wire, konnte sodann im Pegasus ein paralleles Sternbild
gesehen werden.

Vgl. dazu die fast identische Jéigerfigur in einer Oxforder
Handschrift aus der ersten Hilfte des 13. Jahrhunderts
(Bodleian Library Bodley 6102, fol. 1v), abgebildet in: RON
BAXTER, Bestiaries and their users in Middle Ages, Strod 1998,
S. 89.

ADOLF REINLE (vgl. Anm. 22), S. 426, hier als «Sagenfigur»
erkliart. Zum Hornbldser im Kreuzgang des Grossmiinsters
PAauL MICHEL (vgl. Anm. 7), S. 140.

FRIEDRICH LAUCHERT, Geschichte des Physiologus, Strassburg
1889. Die Literatur zum Physiologus und zu den Bestiarien ist
iiberaus reichhaltig. Hier mag ein Hinweis auf die Einleitungen
und Anmerkungen der folgenden Textausgaben geniigen: Der
Physiologus. Tiere und ihre Symbolik, iibertragen u. erldutert v.
Ortr1o SEEL, 3. Aufl.,, Diisseldorf 2005. — Physiologus. Natur-
kunde in friihchristlicher Dichtung, tibersetzt u. hrsg. v. URSULA
TRrEU, 2. Aufl., Berlin 1987. — Der altdeutsche Physiologus. Die
Millstitter Reimfassung und die Wiener Prosa (nebst dem latei-
nischen Text und dem althochdeutschen Physiologus), hrsg. v.
FRIEDRICH MAURER, Tiibingen 1967. — CHRISTIAN SCHRODER,
Der Millstiitter Physiologus. Text, Ubersetzung, Kommentar,
Wiirzburg 2005. Verwiesen sei ferner auf die benutzten und
nachfolgend angefiihrten Faksimileausgaben. - Die Hand-
schriften sind verzeichnet bei: The Medieval Bestiary: http:/
bestiary.ca.

Zur Orientierung: BAUDOUIN VAN DEN ABEELE, Quinze années
de bibliographie sur les bestiaires médiévaux, in: BAUDOUIN
VAN DEN ABEELE (Hrsg.), Bestiaires médiévaux. Nouvelles
perspectives sur les manuscrits et les traditions textuelles,
Louvain-La-Neuve 2005, S. 283-300.

Welches Tier genau gemeint ist, bleibt offen. In den frithmittel-
hochdeutschen Texten wird es «Steingeiss» genannt.



49

51

53

Weitere Varianten: Antula, Autalops, Aptalops, Aptalon, Entulla
usw. Vgl. ferner: A Medieval Book of Beasts: Pierre de Beau-
vais’ Bestiary, translated into English by GUy R. MERMIER,
Lewiston NY/Queenston, Ontario 1992, S. 12.

Oxforder Handschrift (Bodleian Library Laud misc. 247, fol.
141r) und ein Londoner Codex (British Library Stowe 1067,
fol. 1v), beide frithes 12. Jahrhundert, abgebildet bei RON BAX-
TER (vgl. Anm. 44), S. 86 und 101.

Millstitter Genesis und Physiologus-Handschrift. Vollstindige >  Gelegentlich werden auch zwei Jiger abgebildet, so im Peter-
Facsimileausgabe der Sammelhandschrift 6/19 des Geschichts- borough Bestiarium aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts,
vereins fiir Kirnten im Kdirntner Landesarchiv Klagenfurt. Ein- Faksimile (vgl. Anm. 51), fol.190v.
fiihrung und kodigologische Beschreibung von A. KRACHER, %°  Millstitter Genesis und Physiologus-Handschrift (vgl. Anm.
Graz 1967. Auf fol. 93v. der Handschrift findet sich die Abbil- 50). fol. 90v. Vgl. dazu die Illustration im Briisseler Physiologus,
dung einer «Steingeiss», die von einem reitenden Hornbliser Anfang 11. Jahrhundert (Bibl. Royale 10074, fol. 141r), wieder-
mit Hund angegriffen wird. gegeben bei RON BAXTER (vgl. Anm. 44), S. 65.
Die folgende Darstellung hilt sich nicht an einen bestimmten % Bodleian Library Oxford Ms. Ashmole 1511, fol. 14r.
Text, sondern versteht sich als zusammenfassende Wiedergabe. ¥ British Library London, Harley Ms. 4751, fol. Sv. Weitere
Vgl. die Texte und Ubersetzungen bei OTTO SEEL (vgl. Anm. Abbildungen zum Beispiel bei RICHARD BARBER, Bestiary,
46). S. 55-56. - URsuLA TREU (vgl. Anm. 46), S. 72-73. - FRIE- Woodbridge 1993, S.33. - ANN PAYNE, Medieval Beasts, London
DRICH MAURER (vgl. Anm. 46), S. 28-29, 80-81. — CHRISTIAN 1990, S. 24-25. - T. H. WHITE, The Book of Beasts, Stroud 1984,
SCHRODER (vgl. Anm. 46), S. 92-94, 224-231. - FRANZ UNTER- S. 18. = GERHARD E. SOLLBACH, Das Tierbuch des Konrad von
KIRCHER (vgl. Anm. 40), S. 30-33. - Ferner: Das Bestiarium aus Megernberg, Dortmund 1989, S. 61. Aus den Bestinden der
Peterborough 1. Faksimile, 1. Kommentar zur Faksimile-Edi- Bibliotheque Nationale Paris sind folgende Abbildungen aus
tion, Luzern 2003. Teil I: Transkription u. Ubersetzung ins Eng- dem 13.Jahrhundert abrufbar (http:/bnf.fr/mandragore): Latin
lische von CHRISTOPHER DE HAMEL, Ubersetzung der Trans- 6838, fol. 3v (Nordfrankreich); Latin 11207, fol. 2v (Nordfrank-
kription ins Deutsche von HANS ZOTTER, Teil II: Einfiihrung reich); Latin 14429, fol. 109v (Frankreich): Frangais 1951, fol.
von Lucy FREEMAN SANDLER, S. 29-30. 11v (Frankreich); Francais 14969, fol. 5 (England); Latin 3630,
Die Handschrift ist 1922 im griechisch-tiirkischen Krieg ver- fol. 76v (England).
brannt, jedoch befinden sich von den meisten Bildern Fotosim % Eine den Ziircher und Basler Hornblaser-Reliefs sehr dhnliche
Bildarchiv der Osterreichischen Nationalbibliothek (Nachlass Darstellung eines Jigers mit Horn und Keule findet sich in
Paul Buberl). Vgl. MAssiMO BERNABO, 1l Fisiologo di Smirne. einem Oxforder Codex, Bodleian Library Bodley 602, fol. 1v
Le miniature del perduto codice B. 8 della Biblioteca della (frithes 13. Jahrhundert), abgebildet in: RON BAXTER (vgl.
Scuola Evangelica di Smirne, Firenze 1998. - O110 DEMUS, Anm. 44), plate 18.
Bemerkungen zum Physiologus von Smyrna, in: Jahrbuch der ¥ PauL MICHEL (vgl. Anm. 7), S. 153.
osterreichischen Byzantinistik 25 (1976), S. 235-257. % PAuL MICHEL (vgl. Anm. 7), S. 155-158.
So der Berner Physiologus aus dem ersten Drittel des 9. Jahr- ¢ O1710 SEEL (vgl. Anm. 46),S.47.— UrRsuLA TREU (vgl. Anm. 46),
hunderts (Codex Bongarsianus 318, fol. 18r). Ferner eine S. 103-104.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-4: Foto: Christian Tanno.

Abb. 5: Repro aus FERDINAND KELLER (vgl. Anm. 4).

Abb. 6, 13: Zentralbibliothek Ziirich.

Abb. 7: Repro aus HANS WIESMANN (vgl. Anm. 1).

Abb. 8: Foto: Peter Heman.
Abb. 9: Foto: Katja Schott.

Abb. 10, 11: Basler Denkmalpflege, Sammlung Miinsterfoto (Foto:

Erik Schmidt 2008).

Abb. 12: Baugeschichtliches Archiv der Stadt Ziirich.
Abb. 14: Repro aus URSULA TREU (vgl. Anm. 46).
Abb. 15: Repro aus Millstitter Genesis und Physiologus-Handschrift

(vgl. Anm. 50).

Abb. 16: Bodleian Library, Oxford.
Abb. 17: British Library, London.

301



ZUSAMMENFASSUNG

Am Westfenster des Ziircher Grossmiinsters sowie an der Nord-
seite des Basler Miinsters befindet sich jeweils ein Skulpturenpaar,
das links einen Hornbliser, rechts in Ziirich ein Pferd. in Basel ein
vollig verwittertes Tier zeigt. Ausser Letzterem handelt es sich bei
den Figuren an den Kirchenfassaden durchwegs um spitere Re-
konstruktionen. Die noch vorhandenen, fragmentarisch erhalte-
nen Originale sind ins 12. Jahrhundert zu datieren. Die ikonogra-
phische Bedeutung galt bisher als ritselhaft. Die Originale weisen
beide Hornbliser eindeutig als wilde Jiger aus. Dagegen sind die
Tierfragmente so rudimentir erhalten, dass ihre Deutung als Pferd.,
wie das bei der Rekonstruktion am Grossmiinster aus den 1930er
Jahren der Fall ist, nicht als zwingend erscheint. Zur Erkliarung
der Szenen wird im vorliegenden Beitrag der «Physiologus», als
Musterbuch fiir die mittelalterliche Bauskulptur weit verbreitet,
beigezogen und kann zur Losung beitragen. Darin wird von einem
gehornten Fabeltier berichtet, das von einem wilden Jiger gejagt
und, wenn es vom rechten Weg abkommt, erschlagen wird. Die
allegorische Deutung der Szene versinnbildlicht das Tier als Chri-
stenmenschen, der vom Teufel verfolgt und, wenn er sich in Siinde
verstrickt, von diesem ereilt wird. Zahlreiche Miniaturen in zeit-
genossischen Handschriften zeigen deutliche Parallelen zu den
Ziircher und Basler Bildwerken, die offensichtlich diesem Muster
folgen. In diesem Sinne diirfte auch der originale Zustand der
Skulpturengruppen verstanden werden. Es handelt sich demnach
bei den Bildwerken urspriinglich um ein christlich-moralisches
Predigtmotiv.

RESUME

Sur la fenétre coté ouest du Grossmiinster de Ziirich et sur la face
nord de la cathédrale de Bale on trouve deux sculptures qui mon-
trent un joueur de cor sur la gauche et, sur la droite, la sculpture de
Zurich un cheval et celle de Bale un animal compléetement délabré.
Hormis ce dernier, les figures décorant les fagades des églises sont
en général des reconstitutions. Les originaux, dont sont conservés
quelques fragments, remontent au XII¢ siecle. La signification ico-
nographique demeure a ce jour énigmatique. Les originaux repré-
sentent manifestement les deux joueurs de cor comme des chas-
seurs féroces. Par contre, I'état de conservation de I'animal est
tellement fragmentaire que I'interprétation selon laquelle il s’agi-
rait d’un cheval, avancée dans les années 1930 lors de la reconstitu-
tion au Grossmiinster, ne parait pas convaincante. Pour expliquer
les scenes, I'auteur de I'article fait appel au Physiologus, ouvrage de
référence largement utilisé au Moyen Age pour la sculpture archi-
tecturale, qui peut apporter quelques éléments de réponse. On y
trouve par exemple un animal fabuleux muni d’une corne, qui est
poursuivi par un chasseur féroce et est abattu lorsqu’il se détourne
du droit chemin. D’apres une interprétation allégorique de la
scene, I'animal symbolise un chrétien qui est pourchassé par le
diable et, lorsqu’il tombe dans le péché, est rattrapé par celui-ci.
De nombreuses miniatures tirées de manuscrits contemporains
présentent des paralleles évidentes avec les sculptures de Zurich et
de Bile, qui manifestement suivent ce modele. C'est dans ce sens
que I'on pourrait également interpréter la fonction originale des
groupes de sculptures, a savoir la prédication de la morale chré-
tienne.

302

RIASSUNTO

Il lato ovest della cattedrale di Zurigo come pure il lato nord della
cattedrale di Basilea ospitano ciascuno una coppia di sculture. La
scultura sinistra rappresenta un suonatore di corno in ambedue i
casi, mentre la scultura destra rappresenta, a Zurigo, un cavallo ¢, a
Basilea, un animale completamente sfigurato dal tempo. Salvo
quest’ultima, si tratta di copie ricostruite successivamente. Le opere
originali, delle quali non esistono che dei frammenti, risalgono al
XII Secolo. Sinora, il loro significato iconografico era circondato
dal mistero. Non vi ¢ tuttavia alcun dubbio che i due suonatori di
corno rappresentano degli uomini selvatici. I frammenti di animali
sono invece talmente rudimentali che non possono piu essere con-
siderarti esclusivamente dei cavalli, come ¢ stato il caso in occasione
della loro ricostruzione nella cattedrale di Zurigo durante gli Anni
*30. Per offrire una spiegazione e contribuire a tutti gli effetti a una
soluzione del rebus, il presente saggio consulta il «Physiologus»,
una pubblicazione esemplare in passato alquanto diffusa e usata
come compendio per le sculture medievali. Tale testo parla di un
animale fiabesco dotato di corna, inseguito da un uomo selvatico,
dal quale viene abbattuto appena smarrisce il giusto cammino.
Nella raffigurazione allegorica. I'animale ¢ il cristiano inseguito dal
diavolo che appena incappa nel peccato viene da questo raggiunto
e ucciso. Molteplici miniature tramandate in numerosi manoscritti
dell’epoca illustrano i significativi parallelismi esistenti tra le opere
di Zurigo e quelle di Basilea, che, evidentemente, hanno fatto
proprio tale modello. In tal senso si dovrebbe interpretare anche lo
stato originale del gruppo di sculture. Tali opere rappresentano
quindi dei temi di morale cristiana ripresi per le prediche.

SUMMARY

A pair of sculptures is mounted at the western window of the
Grossmiinster in Ziirich and also on the north side of the Miinster
in Basel. To the left a figure blowing a horn and to the right, a horse
(in Zurich) and an unidentifiable weathered animal (in Basel).
Apart from the latter, the figures have all been reconstructed. The
remaining original fragments date from the 12" century. The
iconography of these sculptures is still an enigma. The originals
clearly show that the two horn blowers are hunters. The fragments
of the animals are so rudimentary, however, that their interpreta-
tion as a horse, in the case of the reconstruction of the 1930s in
Ziirich, is not absolutely conclusive. Study of the Physiologus. a
sample book of architectural sculptures in widespread use during
the Middle Ages, offers possible explanations of the scenes. There,
a mythical horned animal is described being pursued by a hunter
and killed upon straying from the right path. In the allegorical
interpretation of the scene, the animal symbolizes a Christian, who
has sinned and falls prey to the devil. Numerous miniatures in con-
temporary manuscripts clearly shows similarities with the repre-
sentations in Ziirich and Basel, which obviously follow this pattern.
If this interpretation applies to the original pairs of sculptures, it
follows that they were originally devised to represent a moral motif
of Christian teachings.



	Die Hornbläser von Zürich und Basel

