Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 65 (2008)

Heft: 4

Artikel: Sankt Galler Bauten der Gallus- und Otmarzeit (7. und 8. Jahrhundert)
Autor: Schéar, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sankt Galler Bauten der Gallus- und Otmarzeit
(7. und 8. Jahrhundert)

von MAX SCHAR

Die archdologischen Grabungen, die in der Kathedrale
St. Gallen anlédsslich ihrer Innenrestaurierung in den Jahren
1964 bis 1966 unter der Leitung von Hans Rudolf Senn-
hauser durchgefiihrt wurden, sind, was die Bauten des 7. und
8. Jahrhunderts betrifft, bis jetzt nicht ausgewertet.! Auch
auf dem weiteren Klosterareal ist bis anhin noch nie sys-
tematisch gegraben worden.? So sind wir bei der Unter-
suchung der friithesten St. Galler Gebaude im Wesentlichen
nach wie vor auf die Schriftquellen angewiesen. Diese
wurden zwar in den Arbeiten zur St. Galler Baugeschichte
sowie in weiteren einschldgigen Publikationen mehr oder
weniger ausfiihrlich herangezogen,® eine selbstindige und
umfassende Studie zum Thema fehlt jedoch. Im vorliegen-
den Aufsatz soll diese Liicke gefiillt werden, indem im
Rahmen weiter gehender Studien zu Gallus und Otmar
die sankt-gallischen Schriftquellen nochmals so griindlich
wie moglich abgehort und mit anderen Quellen und For-
schungsergebnissen in Beziehung gesetzt werden. Dabei
miissen wohl zahlreiche Fragen weiterhin unbeantwortet
bleiben. Im Wesentlichen aber wird sich ein deutliches Bild
der St. Galler Bauten unter Gallus und Otmar sowie der
Zeit zwischen ihnen (640 bis 720) ergeben. Begonnen wer-
den soll mit den Bauten der Galluszeit.

Galluszeit (610-640)

Den Ort, an dem Gallus gewohnt hat, nennen die drei
iiberlieferten Fassungen seiner Vita — eine nur fragmen-
tarisch erhaltene Urvita (Vetustissima) und die Lebens-
beschreibungen der Reichenauer Moénche Wetti und
Walahfrid* - cella sancti Galli> Diese Zelle befand sich im
bewaldeten Hochtal der Steinach hinter Arbon. In die
Waldeinsamkeit habe sich der Monch zuriickgezogen,
nachdem er sich in Bregenz, schwer erkrankt, vom irischen
Abt Columban und weiteren Gefihrten getrennt habe. Er
sei aber nicht allein geblieben. Weitere Gottsucher, insge-
samt zwolf, seien ihm gefolgt. Unter ihnen hitten sich
die Arboner Kleriker Magnoald® und Theodor befunden,
zwei Minner, die Gallus nach seiner Trennung von Co-
lumban gesund gepflegt hitten. So entstand im Steinach-
wald eine Eremitensiedlung. Zu ihr gehorten eine Kirche
(oratorium),” ein Haus (domus)® und officina® beziehungs-
weise mansiunculae'® genannte Gebéulichkeiten. Es fragt
sich, was die Begriffe bedeuten.

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 65, Heft 4/08

Domus

Von der domus erfahren wir aus der Urvita (Kapitel 3),
dass die sechs Briider aus Luxeuil, die Gallus im Namen
ihres Konvents zum Abt des Vogesenklosters berufen woll-
ten, an die Tiir geklopft hétten. Einer der St.Galler Briider
sei herausgetreten und habe Gallus danach informiert, dass
die Monche aus Luxeuil ihn sprechen wollten. Gallus habe
befohlen, sie zunichst ins Oratorium zu fiithren. Erst dann
seien sie ins Haus (domum) eingetreten.!! Man konnte also
annehmen, es habe sich bei dem Haus um das Wohnhaus
des Gallus und seiner Mitbriider gehandelt. Die Fortsetzung
des 3. Kapitels der Vetustissima lasst aber erkennen, dass
das erwdhnte Haus das Refektorium der Monchsgemein-
schaft war. Nach einem reichen Fischfang und der unver-
hofften Uberbringung von Wein und Mehl durch einen
nicht ndher bezeichneten Mann heisst Gallus namlich die
Giste «in das Haus einzutreten, wo sie zu essen began-
nen».'? Das Refektorium wird auch als Aufenthalts- und
Versammlungsraum der Einsiedler gedient haben und ent-
sprach wohl dem so genannten «Grossen Haus» irischer
Klosteranlagen.'?

Officina

Was die officina betrifft, so schreibt Wetti zu Beginn des
26. Kapitels seiner Gallusvita: Tunc nempe sanctus [sc.Gallus]
solacio fretus oratorium atque officina fratribus apta incho-
avit.'* «Damals namlich begann der Heilige im Vertrauen
auf den Beistand [sc. des Bischofs von Konstanz und seiner
Leute] den Bau des Oratoriums und der fiir die Briider
geeigneten Offizinen». Denselben Begriff hat Wetti schon
im 2. Kapitel seiner Vita mit Bezug auf Luxeuil verwendet:
Illic nempe fraternalis manus oratorium in honore sancti
Petri [...] ac officina habitationi apta sibi construxerat.’>
«Dort namlich errichteten die Briider sich mit ihren Hén-
den ein Oratorium zu Ehren des heiligen Petrus [...] und
zum Wohnen geeignete Offizinen». Officina ist Plural neu-
trum und wird im Mittellatein neben dem klassischen
Femininum officinae verwendet.!® Der Ausdruck wird in
der Literatur oft wortlich mit den deutschen Wortern
«Werkstitten» oder «Wirtschaftsgebdaude» wiedergegeben.!”
Dabei vergisst man'® den wichtigen Satz am Ende des
4. Kapitels der Benediktsregel: Officina vero, ubi haec
omnia diligenter operemur, claustra sunt monasterii et staui-
litas in congregatione.”” «Die Werkstitten aber, wo wir dies

269



alles gewissenhaft ausfiihren sollen, sind die Klausur des
Klosters?® und das Ausharren in der Gemeinschaft». Mit
«dies alles» sind die «guten Werke» (instrumenta bonorum
operum) gemeint, die zuvor in grosser Zahl aufgezihlt wur-
den. Sie sollen und konnen in der Ungestortheit und Ge-
meinschaft des Klosters, in den Werkstitten, verwirklicht
werden. Das heisst, in der Benediktsregel wird officina, wie
bei Wetti als Neutrum Plural zu verstehen,” ganz klar
metaphorisch, im iibertragenen Sinn, verwendet und be-
deutet die Klosterrdume in ihrer Gesamtheit. In der Folge-
zeit verleihen viele Autoren officina und officinae diese
Bedeutung, gebrauchen die beiden Worter aber auch im
urspriinglichen, engeren Sinn und bezeichnen damit die
Werkrdume. Was gemeint ist, ergibt sich vielfach erst aus
dem Kontext oder aus Zusitzen.? Da Wetti an beiden
zitierten Stellen nur die officina und das oratorium nennt,
diirfen wir davon ausgehen, dass er entsprechend der ihm
von Jugend auf vertrauten Benediktsregel und in Uberein-
stimmung mit dem auf der Reichenau vor 830 entstande-
nen? St.Galler Klosterplan® mit dem Wort alle Gebiude
der Gallussiedlung ausser der Kirche gemeint hat.> Wie
haben wir uns diese Gebidude vorzustellen?

Eine Antwort auf die Frage gibt uns Walahfrid Strabo. Er
schreibt an jener Stelle seiner Gallusvita, die der Wetti-Vita
entspricht (I 26): Tempore subsequenti coepit virtutum cul-
tor eximius oratorium construere, mansiunculis per girum
dispositis ad commanendum fratribus. «In der folgenden
Zeit begann der hervorragende Verehrer der Tugenden [sc.
Gallus] ein Oratorium zu erbauen, mit ringsum verteilten
mansiunculae zum Wohnen fiir die Briider».? Mit dem
Wort mansiunculae hat Walahfrid schon im zweiten Kapitel
der Gallusvita, vielleicht gestiitzt auf die Vetustissima® oder
eine miindliche Uberlieferung, das von Wetti verwendete
officina wiedergegeben.?® Camilla Dirlmeier und Klaus
Sprigade wihlten in ihrer Ubersetzung dafiir das Wort
«Behausungen».?” Eigentlich bedeutet mansiunculae aber
«Héuschen»,* und genau darum wird es sich auch gehan-
delt haben. Zu Recht verweist Erwin Poeschel’' auf das aus
Paldstina, Agypten und Syrien stammende und auch in
Irland nachweisbare — dort vielleicht auf dem Weg iiber
Lérins aus dem 0stlichen Monchtum aufgenommene -
«Laurensystemp».

Laurensystem und mansiunculae

Die Laura, die am besten im frithen paldstinensischen
Monchtum belegt ist, war eine «Kolonie von Einsiedler-
zellen und -grotten unter Fithrung eines gemeinsamen
Abtes».32 Die Eremitenwohnungen waren verstreut in
einem umgrenzten Gebiet und durch einen Weg miteinan-
der verbunden. «Zur Streusiedlung gehort ein Zentrum:
Kirche, Bickerei, Lagerraum (Arbeitsmaterial fiir die
Eremiten und Aufbewahrung ihrer Handwerksprodukte),
auch Wohnung des Oberen.» Die Eremiten kommen zur
gemeinsamen Eucharistiefeier zusammen und leben sonst
fiir sich in ihren Zellen. Unter Umstédnden nehmen sie auch
die Mabhlzeit gemeinsam ein. «Dann befinden sich im

270

Zentrum auch Kiiche und Refektorium sowie Wohnraum
fiir Novizen, Alte und Kranke.»¥

Die Karte der frithen irischen Klosteranlagen (400-700)
zeigt liber hundert Standorte* Zu den bekanntesten
gehoren Skellig Michael (Sceilg Mhichil) im Atlantischen
Ozean, etwa dreizehn Kilometer von der Siidwestkiiste
Irlands entfernt, und Reask, ebenfalls im Siidwesten
Irlands. «Archaisch erscheint das 1972-1975 ergrabene
eremitische Kloster in Reask, das wohl im 7. Jahrhundert
an einem Friedhof angelegt und bis ins 12. Jahrhundert
bewohnt wurde: Kleine, bienenkorbférmige Hiitten
(clochdns) und eine winzige, vermutlich gewolbte Kapelle
waren von einer Mauer umschlossen.»* Die Umfassungs-
mauer beziehungsweise ein Erdwall war fiir die frithmittel-
alterlichen irischen Klosteranlagen, wie auch fiir profane
Siedlungen, charakteristisch.’ Der Brennpunkt des gemein-
samen geistlichen Lebens war die Kirche.’” Zum Teil gab es
auch zwei oder mehr Kirchen. Denn wenn die Kloster-
gemeinde anwuchs, «vermehrte man lieber die Zahl der
Kirchen, als dass man eine einzige grossere baute».®® Der
Klosterbezirk war in der Regel klein und die Zahl der Zel-
len vergleichsweise gering. In Skellig Michael stehen noch
fiinf Zellen, urspriinglich waren es sechs,* in Killabuonia,
nicht weit davon entfernt, wurden 1853 neun clochdns er-
fasst.*? Die Zellen waren im Allgemeinen iiber das Kloster-
areal verstreut. In ihnen werden teilweise auch zwei oder
drei Monche geschlafen haben.*’ Ein Refektorium, eine
Kiiche, ein Giastehaus sowie Wirtschaftsgebdude und freie
Flachen (leachta) gehorten normalerweise — dhnlich wie in
Paldstina — zum Klosterkomplex.

Schriftquellen und archéologische Grabungen zeigen an,
dass die Gebidude in der Regel aus Holz bestanden. Die
Décher waren mit Stroh gedeckt.*> Gerade deshalb hat sich
von diesen Gebiduden so wenig erhalten. «Nur im Westen
und Siiden des Landes, auf den steinigen und fast vegeta-
tionslosen Inseln, die der irischen Kiiste vorgelagert sind,
hat man in Stein gebaut, auf primitive Weise, ohne Mortel,
aber mit einer soliden Technik, die dem rauhen Klima ge-
wachsen war». Die bienenkorbférmigen Rundhéuser be-
stehen oft «aus Lagen sich verjlingender Kreise von behau-
enen Steinen; der kleinste, oberste Kreis wird von einem
einzigen Stein verschlossen».** Angewendet wurde also
die Technik des unechten Gewdlbes, eine anspruchslose
Bauart. Die Grundfliche der Zellen und Kirchen ist
extrem klein. Das grossere der beiden Oratorien von Skel-
lig Michael hat ein Innenmass von 3,50 X 1,85 m. Einer der
clochdns derselben Anlage misst innen 2,75 X 2,75 m. Der
grosste clochdn von Ardoiledn hat fast dieselben Masse,
wihrend der kleinste nicht mehr als 2 X 1,70 m gross ist.*
Clochans konnen trotzdem erstaunlich gerdumig sein. Einige
Rundhiuser in Skellig Michael besitzen eine Hohe von iiber
fiinf Metern.” Neueste Ausgrabungen wie in Cahergall und
Cathair Fionndrach brachten, allerdings fiir profane
clochans, Herdstellen zum Vorschein und «eine sehr grosse
Zahl von Pfostenlochern, welche auf das Vorhandensein
von Bettgestellen (bed platforms) und vielleicht auch von
Trennwinden aus Flechtwerk (wattle partitions) hinweisen».*



Es wire nun allerdings verfehlt, anzunehmen, simtliche
irische Klosteranlagen seien Lauren gewesen. Als Lauren
eigneten sich Eremitensiedlungen mit einer vergleichsweise
kleinen Zahl von Asketen. In zonobitischen Grossklostern
wie Bangor im Siidosten der «Griinen Insel» und Iona (Hy)
vor der Westkiiste Schottlands haben die Moénche offen-
sichtlich zusammengelebt. Das heisst, an die Stelle der ein-
zelnen Zellen (clochdns) traten Dormitorien, die moglicher-
weise in (offene) Schlafgemicher unterteilt waren.#” Auch
zu Iona gehoren aber ein Wall (vallum) sowie eine platea
oder plateola, ein (gepflasterter?) Innenhof,*® der an den
Verbindungsweg in der orientalischen Laura erinnert, von
dem diese ihren Namen erhielt.

Die Klosteranlage, die der Ire Columban um 590 mit
seinen zwolf Monchen in Luxeuil errichtete, scheint eher dem
Typ der altirischen Eremitensiedlung als einem Zénobium
nach dem Muster Ionas beziehungsweise seines Heimat-
klosters Bangor entsprochen zu haben.* Jedenfalls nennt
Walahfrid auch die im Vogesenkloster errichteten Bauten
mansiunculae ™ Ein weiteres Mal verwendet er den Begriff
fiir die Klostersiedlung in Bregenz. Es sind mansiunculae,
die «um das Oratorium herum» errichtet wurden. Die be-
wiihrte Bauweise wurde also anscheinend auch dort beibe-
halten. Schliesslich hat sie Columbans Schiiler Gallus — ob
er nun selber Ire war oder nicht’' — fiir seine eigene Siedlung
im Steinachwald iibernommen.

Mit dem Wort mansiunculae sind wie mit dem Wort offi-
cina allerdings nicht nur die Monchszellen gemeint. Zur
Gesamtheit der «Haduschen» miissen, wie auch in Irland,
verschiedene Wirtschaftsgebdude gehort haben. Man denkt
an einen Speicher,*? auch an einen Stall und eine Scheune.s
Man denkt ferner an die Kiiche, wenn diese sich nicht in
dem «Haus» befand, das wir als Refektorium identifiziert
haben und das Walahfrid bei der Charakterisierung der
Gebiude als «Hiuschen» offenbar nicht vor Augen hatte.
Schliesslich kann man sich fragen, ob Gallus und seine
Gefihrten fiir den Lebensunterhalt selber sorgten. Falls sie,
wie ihre Nachfolger, Mdgde und Knechte beschiftigten,
miissen diese Arbeits- und Schlafriume gehabt haben.

Alle Gebdude miissen, wie auch noch die vermutlich
dltesten Klosterbauten der Reichenau aus dem friitheren
8. Jahrhundert,” aus Holz erbaut worden sein. Bei den
Ausgrabungen im Ostchor der heutigen Kathedrale wur-
den nach Hans Rudolf Sennhauser im untersten Horizont
Pfostenlécher sowie wenige Balkengruben «verschiedener,
mehrfach verdnderter Holzbauten» gefunden.5s Das heisst
freilich nicht, dass es sich bei den Gebduden um reine Holz-
bauten gehandelt haben muss. Es ist auch an Flechtwerk
mit Lehm oder Kalkmortel zu denken. Die Décher bestan-
den wahrscheinlich wie in Irland aus Stroh.

Oratorium
Im Zentrum der ganzen Anlage, von den anderen Bauten

anscheinend eng umsdumt, stand die Kirche. Sie wird allge-
mein als Holzbau betrachtet. In der Tat ist schon in der

altesten Gallusvita anlésslich der Errichtung der Kirche
von einem Bohlen- oder Brettwunder die Rede. Ein Brett
(axis), das fiir die Wand bestimmt war, wurde von den Zim-
merleuten (carpentarii) zu kurz gesédgt und durch das Gott-
vertrauen des heiligen Gallus angeblich gestreckt.’® Nun
macht ein Brett noch keine Kirche. Die Vetustissima ver-
sichert uns aber, dass das eine Brett «vier Handbreiten
kiirzer» geschienen habe «als die andern».”” Das heisst,
dass das Oratorium Bretterwidnde besass und mithin wohl
als Bohlenstanderbau zu betrachten ist.”® Bei seiner Er-
richtung wurden Bretter von vielleicht drei oder vier
Zentimetern Dicke in zuvor aufgestellte Balkenstdnder
eingefiigt. Es stellt sich nur die Frage, ob die Stdnder in
Schwellbalken (Grundbalken) eingezapft wurden, die
ihrerseits auf einem Steinfundament ruhten, ob sie in
Schwellbalken befestigt waren, welche in Erdgruben lagen,
oder ob sie direkt in den Erdboden gerammt worden sind.
Die erste Variante ist die wahrscheinlichste. Denn es ist
kaum denkbar, dass die Kirche ein Jahrhundert und ldanger
bestanden hitte, wenn sie nur auf Holz basiert hitte. Holz,
das in der Erde steckt oder liegt, ist nach zwei oder drei
Jahrzehnten verfault.” So war in Stein am Rhein-Burg nur
die allererste Kirche aus der Mitte des 6. Jahrhunderts ein
reiner Holzbau. Dann ist man zu einer solideren Bauweise
ibergegangen. Schon die zweite Baute lédsst ein steinernes
Fundament und Mauerteile erkennen.®

Unter den von Sennhauser aufgrund der gefundenen
Pfostenlocher und Balkengruben erschlossenen Holzbau-
ten kann also das Gallusoratorium kaum gewesen sein.
Es ist vielmehr zu fragen, ob das in den 1960er Jahren
ergrabene Mauerwerk tatsdchlich «zwei Perioden der
Otmarszeit», also dem 8. Jahrhundert, angehort.®! Nicht
auszuschliessen ist, dass die Steinfunde der dlteren Periode
in Wirklichkeit zum «Gallushorizont» gehoéren und die
Fundamente der Galluskirche darstellen konnten.®? Sie
wird wohl eine schlichte Saalkirche gewesen sein. Aus
welchem Material der in der Gallusvita erwdhnte Fuss-
boden® bestanden hat, ldsst sich nicht sagen.* Die Ein-
gangstiire war jedenfalls so niedrig, dass man mit dem Kopf
am Tiirbalken anstossen konnte.®® Zum Gottesdienst wur-
den die Briider mit einer Glocke zusammengerufen.*

Die ganze Siedlung haben Gallus und seine Gefidhrten
natiirlich nicht allein bauen konnen. Wetti und Walahfrid
berichten iibereinstimmend, dass ihnen sowohl der Herzog
als auch der Arboner Tribun (nach Walahfrid: Prafekt) und
schliesslich der Bischof von Konstanz geholfen hitten.®’
Der Herzog war der in Uberlingen residierende Gunzo
(Cunzo).® Der tribunus beziehungsweise praefectus Arbo-
nensis ist namentlich nicht bekannt. Mit dem Bischof ist
der ehemalige Grabser Diakon Johannes gemeint.®” Die
Hilfe bestand darin, dass den Einsiedlern Bauleute zur
Verfiigung gestellt wurden. Diese waren Soldaten des
Arboner Kastells sowie Abhéngige des Bischofs von
Konstanz, denen die Mithilfe beim Zellenbau befohlen
wurde.”” Eine einmalige Hilfsaktion ist allerdings kaum
anzunehmen. Vielmehr wird die Gallus-Gemeinschaft all-
maihlich gewachsen und die «Zelle» mit der erwidhnten Hilfe

271



mehrmals erweitert, vielleicht schon unter Gallus teilweise
umgestaltet, worden sein.

Bauten zwischen Gallus und Otmar (640 bis 720)

Gallus ist um 640 gestorben. Um 719 tibernahm Otmar die
Leitung der Galluszelle.”! Was wissen wir iiber die St. Gal-
ler Bauten wihrend diesen rund 80 Jahren? Was die profa-
nen Gebdude betrifft, erhalten wir aus den Schriftquellen
keine direkten Hinweise. Von den Ausgrabungen im Ost-
chor der heutigen Kathedrale erfahren wir immerhin, wie
schon erwidhnt, dass im untersten Horizont Pfostenlécher
sowie wenige Balkengruben «verschiedener, mehrfach ver-
anderter Holzbauten» gefunden wurden.” Die Zahl der ge-
fundenen Pfostenlocher geht angeblich in die Hunderte.”
So darf man annehmen, dass die Eremiten am Gallusgrab
an ihrer Siedlung im Laufe der Zeit gewisse bauliche Ver-
anderungen vorgenommen haben. Dies aber vermutlich
vor allem nach den Uberfillen von um 680 und um 710.
Zuvor diirften sie sowohl aus Pietét als auch aus Mangel an
Mitteln wiahrend ldngerer Zeit an den Gebduden der Gal-
luszeit nur wenig verandert haben. Und grossere Verdnde-
rungen vor der Errichtung des benediktinischen Klosters
werden tiberhaupt erst in die frithe Otmarzeit fallen.

Wohn- und Wirtschaftsgebdude

Auf jeden Fall darf man auch fiir die Zeit nach Gallus nicht
nur Wohnhéuschen, sondern auch Wirtschaftsgebdude an-
nehmen. Vor allem einen Speicher, in welchem die Friichte
des in den Viten nunmehr bezeugten Ackers’™ gelagert
wurden, weiterhin Stall und Scheune sowie eine Kiiche.
Hochstwahrscheinlich kamen ferner Arbeits- und Schlaf-
raume fiir das Gesinde hinzu. Walahfrid spricht ndmlich
von «Mégden desselben Ortes».”” Und wenn schon Frauen
zur familia der Galluszelle gehorten, diirften auch Ménner,
famuli beziehungsweise servi, dort beschéftigt gewesen
sein.’® Ob schon vor Otmar fiir die Hilfsbediirftigen oder
zumindest fiir die immer zahlreicher werdenden Pilger
Unterkiinfte erstellt worden sind, muss offen bleiben.

Die nicht wenigen Hauschen und verschiedenen weite-
ren Bauten waren wahrscheinlich recht zufillig aufgestellt.
Im 10. Kapitel des 2. Buches seiner Gallusvita spricht
Walahfrid davon, dass Otmar Ordnung in die Siedlung
gebracht habe (disposite construens), indem er Behausun-
gen gebaut habe, «die sich zur Benutzung durch Moénche
eigneten».”” Im 1. Kapitel der Otmarsvita berichtet der-
selbe Walahfrid, Otmar habe «den Zustand des heiligen
Ortes auf das Eifrigste zum Nutzen fiir den Dienst Gottes
umgestaltet (reformavit)».”® Das heisst offenbar: Der neue
Vorsteher der Galluszelle setzte dem bisherigen Wild-
wuchs ein Ende. Dieser Wildwuchs sowie die anscheinend
zahlreichen Neu- und Umbauten machen es begreiflicher-
weise ausserordentlich schwer, die erwihnten Pfosten-
16cher sinnvoll zu- und einzuordnen,” ein Grund dafiir,
dass die Auswertung der Funde bis heute ausgeblieben ist.

272

Oratorium

Mehr als iiber die Wohn- und Wirtschaftsgebdude der Zeit
nach Gallus lasst sich tiber das Oratorium sagen. Es diirfte
sich bei diesem Gotteshaus immer noch um den Bau han-
deln, den die erwidhnten Bauleute zur Galluszeit errichtet
hatten.® Jedenfalls weist nichts darauf hin, dass in den Jahr-
zehnten nach Gallus’ Tod eine neue Kirche errichtet wor-
den wire. In seinem Oratorium befand sich aber nunmehr
sein Grab. Uber dieses sind wir gut unterrichtet. Das
sepulchrum war bis zum Einfall Erchanolds und seiner
Meute um 680%' ein einfaches Bodengrab, das sich, wie es
einem Heiligen gebiihrte, zwischen Altar und Wand be-
fand.®2 Danach wurde es mit Erde gefiillt und wurden die
Gebeine des Gallus ebenda in einem Sarkophag bestattet.®
Dieses Hochgrab wurde zuerst mit leinenen Tiichern, dann
mit einem, wohl prunkvollen, Teppich bedeckt.® Dariiber
wurde eine Memorie errichtet,® das heisst ein Denkmal in
Form eines Uberbaus, der wohl eher als eine Art Ciborium
denn als Tumba zu verstehen ist.%

Beim Grab brannten Kerzen, deren Wachs auf kranke
Korperstellen aufgelegt wurde,*” und iiber dem Grab hing
der Stab, den Columban dem Einsiedler im Steinachwald
testamentarisch vermacht hatte.®® Im Gotteshaus standen,
wie Wetti und Walahfrid ausdriicklich erwdhnen, mehrere
Altdre.® Es diirften wohl drei gewesen sein, entsprechend
den drei Reliquien, die Gallus in einer Kapsel mit sich
gefiihrt und nach seinem Sturz in die Dornen an einem
Holzkreuz aufgehéngt hatte. Es waren Reliquien «der hei-
ligen Jungfrau Maria, des heiligen Desiderius und des heili-
gen Heerfiithrers Mauritius».” Diesen drei Heiligen muss
die Kirche geweiht gewesen sein, wobei Maria die Haupt-
patronin war.”’ Auf den Altdren befanden sich, jedenfalls
wihrend der Messfeier, liturgisches Gerit, vielleicht kunst-
volle Decken (Abb. 1), sicher auch liturgische Biicher. Dane-
ben, dariiber oder dahinter lassen sich Kreuze vermuten.”
Immer noch rief eine Glocke die Briider zum Gebet.*

Otmarzeit (720-760)

Um 719 holte Waltram, der Grundherr der Gallussiedlung,
den Alemannen Otmar aus Rétien zur Galluszelle.”> Er war
zunichst lediglich Monchsvorsteher. Erst 745 wird er in
einer Urkunde erstmals «Abt» genannt. In die Geschichte
eingegangen ist er vor allem als «Vater der Armen». Er war
aber immer wieder auch Bauherr. In den rund 40 Jahren,
wihrend denen er in St. Gallen wirkte, muss er fast immer
gebaut haben. Indessen wissen wir iiber seine Bautatigkeit
vergleichsweise wenig. Die Ausgrabungen zur Friihzeit sind,
wie schon mehrfach beklagt werden musste, nicht ausge-
wertet, und die schriftlichen Nachrichten, auf die wir uns
fast ausschliesslich stiitzen miissen, sind spéarlich. Nur an
vier Stellen wird auf die Bautdtigkeit Otmars direkt, wenn
auch knapp, Bezug genommen. Was wir sonst noch iiber
seine Bauten wissen, ergibt sich indirekt aus beildufig
erwihnten Details in den Wundergeschichten. Sicher be-



miiht hat sich Otmar um Wohnraum fiir seine Monche und
weitere Gebiulichkeiten. Ausdriicklich genannt werden
ausserdem Hauser fiir die Armen und ein Spital fiir die
Aussitzigen. Von einem Kirchenbau ist nirgends die Rede.
Trotzdem werden wir davon zu sprechen haben. Der fiir
Otmar wohl wichtigste Teil seiner Bautétigkeit, die Hauser
fiir Arme und Kranke, soll in einem anderen Zusammen-
hang zur Sprache kommen.

pe

] 7ucm("&.’(‘}ff0 reddcomn

Abb. 1
Wiirttembergische Landesbibliothek.

Wohn- und Wirtschaftsgebdude
in der Anfangszeit Otmars

Es wire verfehlt, zu meinen, Otmar habe gleich nach seiner
Ankunft in St. Gallen mit dem Bau eines Klosters begon-
nen. Andere bauliche Massnahmen gingen dem Kloster-
bau voraus. Dariiber informiert uns Walahfrid Strabo in
zwei kurzen Texten. Der eine findet sich in der Vita Galli
(verfasst 833), der zweite in der bald danach entstandenen
Vita Otmari.

Vita Galli IT 10: [...] princeps Otmaro ad praesentiam
suam vocato locum commendavit et, ut regularem inibi
vitam instituere studeret, praecepit. Qui regressus,
arripuit statim boni pastoris initia et undique versum
habitacula monachorum usibus congrua disposite con-
struens eiusdem sancti statum loci utilitatibus diversis
aptavit [...]77 — «Der Fiirst [Karl Martell] iibertrug dem
vor ihn gerufenen Otmar den Ort und befahl ihm, sich

Cl

cCo2cam ommIpopu l o’

Liturgische Altarausstattung bei der Messfeier. Miniatur, um 820/830. Stuttgarter Psalter, Cod. Bibl. 20, 23, fol. 130 v. Stuttgart,

dort um die Einrichtung des reguldren Lebens zu
bemiihen. Dieser ergriff gleich nach seiner Riickkehr
die ersten Aufgaben eines guten Hirten und liess rings
nach allen Seiten wohl geordnet Behausungen bauen,
die sich zur Benutzung durch Monche eigneten. Er pass-
te den Zustand des heiligen Ortes den verschiedenen
Bediirfnissen an.»

Vita Otmari 1: [...] dictus princeps [...] locum sibi tradi-
tum viro venerabili commendavit et regularem inibi

273



vitam instituere iussit. At ille regressus, confestim boni
mandritae studium in ipso executus initio, undique ver-
sum congrua monachis habitacula construxit et ipsius
sacri loci statum ad utilitatem divini servitii studiosis-
sime reformavit.”® — «Der besagte Fiirst [Pippin] iiber-
trug den ihm [von Waltram] iitbergebenen Ort dem ehr-
wiirdigen Mann und hiess ihn dort das reguldre Leben
einzufithren. Zuriickgekehrt bewies jener gleich von
Anfang an den Eifer eines guten Hirten: Er baute rings
nach allen Seiten fiir die Monche geeignete Behausun-
gen und gestaltete den Zustand des heiligen Ortes auf
das Eifrigste zum Nutzen fiir den Dienst Gottes um.»

In seiner Otmarsvita hat Walahfrid offensichtlich zwei
Ereignisse verkniipft, die er im 2. Buch des Galluslebens
noch getrennt iiberliefert hatte: die Prasentation bei Karl
Martell und den Besuch bei Pippin. Die Aussagen, die er in
der Otmarsvita macht, beziehen sich, wie die fast wortliche
Ubereinstimmung der beiden zitierten Texte zeigt,” im
Grunde genommen auf Otmars Besuch bei Pippins Vater
und meinen dieselbe Bautdtigkeit. Worin bestand sie?

Sowohl in der Gallus- als auch in der Otmarsvita berich-
tet Walahfrid, dass der neue Leiter der Galluszelle fiir die
Monche habitacula errichtet habe, also «Behausungen»,
«Wohnstétten». Offensichtlich meint der Hagiograph mit
dem Wort aber das Gleiche, was er mit Bezug auf die Gal-
luszelle mansiunculae genannt hatte: also «Héduschen». Das
undique versum («rings nach allen Seiten») bestitigt diese
Interpretation. Es ist gleichbedeutend wie jenes per girum
(«im Kreis») im 26. Kapitel der Gallusvita. Otmar schuf
also zunachst nichts Neues, sondern kniipfte an das Lau-
rensystem aus dem 7. Jahrhundert an und fiihrte es weiter.
Nach diesem orientalisch-irischen Muster liess er neue
Monchszellen errichten. Dass er die alten Hiitten abgeris-
sen hitte, wird nirgends gesagt. Vielmehr ist anzunehmen,
dass er diese, soweit sie noch zu gebrauchen waren, iiber-
nahm, sie aber um den schon bestehenden Innenhof herum
mit den neuen, wohl ebenso bescheidenen Zellen ergéinzte.

Der «Zustand des heiligen Ortes»!'® verdnderte sich all-
mahlich mit dem Zuwachs der Monche. Divinum servitium
ist wohl im Sinne der Regula Benedicti (Prolog 45 und
Kapitel 5,3) als «Monchsstand» zu verstehen und synonym
mit den monachi der Gallusvita. Mit Riicksicht auf die
Bediirfnisse der Monche hat Otmar also die Siedlung er-
weitert (aptavit) beziehungsweise neu gestaltet (reforma-
vit), wobei er dem bisherigen Wildwuchs ein Ende setzte
und Ordnung in den «heiligen Ort» brachte (disposite).

Benediktinisches Kloster

Die alte, aber unter Otmar angewachsene und neu gestal-
tete Gallussiedlung nach dem Laurensystem bestand gut
zwanzig Jahre.!”! Dann — wahrscheinlich um 744 — musste

274

Otmar die Benediktsregel einfithren,'”? und diese sah an-
stelle der Einzelzellen ein gemeinsames Wohnen der Mon-
che vor. Der Ubergang von der bis dahin wahrscheinlich
verwendeten Mischregel'®® zur Regula Benedicti bedingte
also zwangslédufig auch tiefgreifende bauliche Verdnderun-
gen. Erstaunlicherweise werden diese von Walahfrid aber
nicht ausdriicklich erwédhnt. In einem Textabschnitt der
Gallusvita, der sich nun wirklich auf Otmars Besuch bei
Pippin bezieht, vermeldet er lediglich:

[...] Pippinus princeps [...] ei sub omni diligentia in-
iunxit, ut in loco sibi commendato ad supplendas beati
Galli excubias regularis ordinem instituere vitae. Atque
ut melius posset quod iubebatur efficere, concessit illi
quosdam tributarios de eodem pago, ut et, illis conlabo-
rantibus, officinas fratrum usibus necessarias construe-
ret et vectigalia, quae annuatim regiis reditibus inferre
debebant, ad sustentationem fratrum sub commemora-
tione largitatis eius haberet."* — «Fiirst Pippin gab ihm
[sc. Otmar] mit aller Eindringlichkeit den Auftrag, an
dem ihm anvertrauten Ort, um die Verehrung des seli-
gen Gallus auszubauen, die Ordensweise des geregel-
ten Lebens einzurichten. Und damit er besser durch-
fithren konne, was ihm befohlen war, tiberliess er ihm
einige zinspflichtige Leute aus demselben Gau, damit
er mit deren Mitarbeit die fiir die Bediirfnisse der Brii-
der notigen officinas errichte und die Abgaben, die sie
jahrlich fiir die koniglichen Einkiinfte aufbringen muss-
ten, im Gedenken an seine Freigebigkeit zum Lebens-
unterhalt der Briider verwende.»!%

Ins Auge sticht das Wort officinas. Schon Wetti hatte es,
wie wir uns erinnern, verwendet, allerdings im Neutrum
Plural (officina). Er hatte damit in Anlehnung an die Be-
nediktsregel alle Gebédude der Gallus-Siedlung ausser dem
Oratorium gemeint. Sein Schiiler Walahfrid bezeichnet
mit demselben Wort, nun in der weiblichen Form officinae,
offensichtlich die Gesamtheit der neu errichteten Kloster-
gebdude, entsprechend dem karolingischen Wortge-
brauch.!%

Uber diese Gebidude kann uns auch die Archiologie
keinen Aufschluss geben, da im St. Galler Klosterbezirk
ausserhalb der Kathedrale bisher nur an einigen wenigen
Stellen gegraben wurde.!”” Wegweisend muss uns deshalb
vor allem die Benediktsregel sein. Nach dieser gehorte zu
den «fiir die Bediirfnisse der Briider nétigen Bauten» vor
allem ein gemeinsamer Schlafraum, das Dormitorium. Die
Regel forderte weiterhin einen Raum fiir die Kranken und
eine Kleiderkammer, eine Zelle fiir die Novizen, eine Zelle
fiir die Giste, zwei Kiichen (fiir die Monche sowie fiir den
Abt und die Giste), eine Béackerei und einen Vorratsraum.
Auch eine Miihle, ein Garten und verschiedene Werkstét-
ten gehorten nach der Regel zum Kloster.!® Dartiber hin-
aus waren gewiss auch das in der Regel nicht erwihnte
Refektorium, ein Wohnraum, ein Versammlungsraum (capi-
tulum), eine Badstube sowie Stélle und Scheunen notwen-
dig. Eine Klostermauer ist nicht anzunehmen. Sie fehlt



auch noch auf dem Klosterplan. Die Steinach sowie ein
Wassergraben, den ein Zaun begleitete, mochten als Um-
friedung geniigen.'”

Verschiedene der genannten Bauten oder Bauteile
konnten gewiss aus der bestehenden Klostersiedlung iiber-
nommen werden, andere waren neu zu errichten. Interes-
santerweise sind das Dormitorium, das Refektorium, ein
Vorratsraum (cellarium), eine Kiiche (coquina) und ein
Backhaus (pistrinum) schon fiir das spite 8. Jahrhundert
literarisch belegbar, und zwar aus Segensgebeten, die sich
im St. Galler Codex 193 erhalten haben. In einem Nachtrag
der Handschrift sowie in Segensgebeten aus dem Beginn
des 9. Jahrhunderts (Codex 350) wird auch ein Warmeraum
(pisale) genannt. Ebenso erscheint in den Benediktionen
des frithen 9. Jahrhunderts ein Géstehaus (hospitale), ein
Krankenhaus (domus infirmorum) sowie eine Schreibstube
(escriptorium)."® Ob es den Wirmeraum (allenfalls mit
Unterbodenheizung wie in Reichenau!!!) schon im 8. Jahr-
hundert gegeben hat, ist nicht zu entscheiden.!’? Im Ubri-
gen diirften aber alle genannten Gebiude oder Bauteile
bereits unter Otmar angelegt worden sein.

Wie sie angeordnet waren und wo sie genau lagen, lasst
sich nicht mit Sicherheit sagen. Eine gewisse Wahrschein-
lichkeit besteht dafiir, dass der Lebens- und Wohnraum der
Monche, das Klaustrum, wie vermutlich schon die erste,
noch holzerne Klosteranlage der Reichenau,'® aus drei
Fliigeln bestand und zusammen mit der Kirche um einen
rechteckig gefiihrten Kreuzgang lag.'"* Wenn dem so ist,
wird sich das Klaustrum am ehesten im Siiden der Kirche
befunden haben, wobei «Grosse und Kirchenanschliisse
ungewiss» sind.!"> Auch diirfen wir mit mehrgeschossigen
Bauten rechnen.!'® Refektorium und Dormitorium waren
wohl wie in den anderen frithmittelalterlichen Klostern
unbeheizt.!” Der Baugrund war — wie im ganzen Gebiet
der St. Galler Altstadt und im Unterschied zum Boden in
der Gegend des heutigen Bahnhofs und der Post, wo sich
urspriinglich ein Moor befand — trocken und gut. Weiter
gehende Angaben — etwa mit Berufung auf den Jahrzehnte
spéter entstandenen St. Galler Klosterplan''® oder andere
Klosterbauten, wie die von Reichenau und Miistair!’® —
wiren reine Spekulation.

Keine klare Antwort konnen wir auch auf die Frage
geben, wo denn Abt Otmar selber gewohnt hat. Schon von
Columba (ca. 520/522-597), dem grossen Abt von lona,
vernehmen wir, dass er zwei eigene Hiuser bewohnt habe,
eines zum Schlafen und eines zum Schreiben.'? So wird
auch Otmar nach seiner Ankunft in St. Gallen eine eigene
mansiuncula bezogen haben. Es mag sein, dass er sie ange-
sichts seiner grossen Bescheidenheit'?! nach dem Bau der
benediktinischen Anlage beibehielt. Sicherlich wird er
weiterhin ein gesondertes Domizil gehabt haben. So sah es
die Benediktsregel vor, in welcher dem Abt eine eigene
Kiiche zugesprochen wurde. Diese Kiiche diente auch den
im Kloster anwesenden Gisten,'?? mit denen zusammen
der Abt speiste.'? Auf dem St. Galler Klosterplan bewohnt
der Abt ein komfortables Haus (mansio abbatis) mit zwei
lichten Arkadenhallen, zwei Kaminecken, Bad, eigener

Kiiche und direktem Zugang zur Kirche.'””* Auf der Rei-
chenau liessen 1978-1980 durchgefiihrte Untersuchungen
unter anderem auf ein frithmittelalterliches «Pfalzgelande»
mit Holzbauten schliessen, die «durchaus ins 9. Jahrhundert
gehoren» konnten.!” Ob damals oder schon friiher auf die-
sem Geldnde das Abtshaus stand, ist allerdings offen.

Auf sicherem Boden befinden wir uns wieder, wenn es
um die Bezeichnung der neuen St. Galler Anlage geht.
St. Gallen war nun keine «Zelle» mehr. Mit der Einfithrung
der Benediktsregel war es zum coenobium sancti Galli
geworden. So formuliert Walahfrid.'?® Die Urkunden spre-
chen vom monasterium des heiligen Gallus. Ja, eine
Urkunde, die zwischen 743 und 747 ausgestellt wurde,
beschreibt dieses monasterium sogar ganz klar als Baukor-
per: «das Kloster des heiligen Gallus, das im Arbongau
erbaut ist, wo sein heiliger Leib ruht».!?” Einer ersten Bau-
phase, in welcher die bestehenden Bauten des 7. Jahrhun-
derts renoviert und ergéinzt worden waren, war eine zweite,
wichtigere, gefolgt, in der das eigentliche Kloster geschaf-
fen wurde.

Wer hat all diese Bauten errichtet? Wie wir oben aus-
gefiihrt haben, hatte mehr als hundert Jahre zuvor schon
Gallus beim Bau seiner Zelle Hilfe erhalten. Damals waren
es Untergebene des Kastellkommandanten sowie Abhén-
gige des Bischofs von Konstanz gewesen, die zu den Bau-
arbeiten befohlen worden waren.!® Diesmal waren es,
wie uns Walahfrid versichert, konigliche Zinsleute aus
dem Arbongau, auf Fiskalland lebende Ménner also, die
als Bauarbeiter nach St. Gallen beordert wurden und
wohl mit den Monchen und Abhidngigen des Klosters
zusammen die Klostergebidude errichteten. Ob es sich um
Holz- oder Steinbauten beziehungsweise um beides han-
delte, ldsst sich nicht sagen.'” Besonders stattlich konnen
die neuen Gebiude allerdings nicht gewesen sein. Von
Notker dem Stammler (gest. 912) erfahren wir, dass das
Kloster St. Gallen noch zur Zeit Karls des Grossen «unter
allen Orten des weiten Reiches am drmsten und engsten
zu sein schien».!3

Diirftig scheint auch der Biicherschatz gewesen zu sein.
Ratpert spricht davon, dass erst Abt Gozbert (816-837) fiir
eine beachtliche Vermehrung des Biicherbestandes gesorgt
habe.’3! Dass es aber bereits unter Abt Otmar eine Biblio-
thek gab, ist kaum zu bezweifeln. Otmar war selber gebil-
det,® und die Befolgung der Benediktsregel erforderte
einen gewissen Biicherschatz.!®® Zur Bibliothek gehorte
auch ein Scriptorium, eine Schreibstube;'** ferner ein klei-
nes, vielleicht nur aus einem Schrank oder einer Truhe
bestehendes Archiv (armarium oder scrinium),in welchem
die Urkunden aufbewahrt wurden und das durchaus in der
Bibliothek Platz finden konnte.!*

Hat es unter Otmar in St. Gallen auch schon eine Schule
gegeben? Obwohl in den Quellen davon nichts verlautet,
diirfen wir es annehmen. Immerhin hat Otmar in seinen
jungen Jahren in Chur und in Walenstadt vielleicht selbst
unterrichtet.’ So wire es folgerichtig, wenn er auch in
St. Gallen gleich von Anfang an fiir Schule und Bildung
gesorgt hitte. Nach der Einfiihrung der Benediktsregel war

215



der Schulunterricht, jedenfalls der elementare, fiir die kiinf-
tigen Monche geradezu zwingend. Denn die Regel sah ja
fiir alle die geistliche Lesung vor."*” Auch sollten die Ménche
ihre Profess eigenhindig schriftlich bezeugen konnen.'
Der englische Forscher J. M. Clarke stellte deshalb schon
1926 lapidar fest: “The St Gall school was founded in Oth-
mar’s abbacy (720-759).” Es stellt sich nur die Frage, ob
Otmar ausser der inneren Schule fiir Novizen und junge
Monche auch schon eine dussere Schule fiir Weltkleriker
und Laien gegriindet habe. Erstmals erwihnt wird ein
Schiiler der dusseren Schule mit Bezug auf die Zeit nach
Otmars Tod. Als «einer aus der Zahl der Schiiler» (quidam
e numero scolasticorum) kehrt er nach dem Diebstahl einer
Wachspartikel vom Grab des Klostergriinders in das Giste-
haus (hospitium) zuriick. Als kiinftiger oder junger Ménch
hitte er im Kloster selber gewohnt. Die Geschichte von
diesem Schiiler wird gegen Ende der Otmarsvita vor dem
Bericht iiber den Abbruch und Neubau der Galluskirche
(830) mit Verweis auf einen Berichterstatter (relator)
erzdhlt.!* So ist es moglich, dass sie sich unter Abt Gozbert
zugetragen hat, ja dass dieser der eigentliche Begriinder
der dusseren Schule war.'#!

Klosterkirche

Hat Otmar auch eine neue Kirche errichten lassen? In den
Quellen ist davon nicht die Rede. Trotzdem nimmt man es
allgemein an.'* Bei der Beweisfiihrung spielt vor allem das
16. Kapitel der Otmarsvita eine Rolle. Dort wird berichtet,
beim eben erwidhnten Abbruch des Vorgingerbaus des
Gozbert-Miinsters, vor Ostern 830, seien die Mauern
durch Mauerbrecher (arietes) zum Einsturz gebracht wor-
den.'** Daraus folgert man, die 830 geschleifte Kirche
miisse «ein anderes Gebidude gewesen sein als das Orato-
rium des hl. Gallus, das ja aus Holz gefiigt» gewesen sei.!*s
Diese Argumentation ist jedoch nicht unbedingt schliissig.
Wie wir frither gesehen haben, wird die Kirche des 7. Jahr-
hunderts wenigstens in ihrem unteren Teil durchaus aus
Stein bestanden haben. Klar auf eine neue Kirche ldsst hin-
gegen die durch den jiingeren Gozbert, den ersten Otmar-
Biographen,'# gestiitzte Bemerkung Walahfrids schliessen,
beim Abbruch seien die Mauerbrocken «durch die gewalti-
gen Stosse der Maschinen von grosser Hohe» hernieder ge-
stiirzt.'” «Von grosser Hohe» (magnae altitudinis) kann das
Mauerwerk des Gallusoratoriums sicherlich nicht gewesen
sein. Fiir einen Neubau der Kirche spricht, wenn wir uns
auf die baulichen Nachrichten beschridnken, auch die mehr-
fach erwidhnte Krypta.'* Von einer solchen ist mit Bezug
auf die Galluskirche namlich nirgends die Rede. Der Hei-
lige war in der Kirche selber bestattet worden.

Indessen wire die Annahme eines Kirchenbaus unter
Otmar auch ohne bauliche Nachrichten geradezu zwin-
gend, und zwar aufgrund der gottesdienstlichen Raumbe-
diirfnisse zur Otmarzeit. Das Gallusoratorium des 7. Jahr-
hunderts musste fiir ein gutes Dutzend Ménner, spiiter fiir
einige Kleriker, einige Médgde und kleinere Gruppen von

276

Pilgern Platz bieten. Fiir einen Konvent mit schliesslich
wohl gegen 70 Monchen,' fiir die immer zahlreicher wer-
denden Pilger und vor allem fiir die wachsende Zahl von
Gotteshausleuten war sie entschieden zu klein. Eine neue,
gerdumigere Kirche musste gebaut werden.

Wann hat Otmar mit dem Neubau begonnen? Der
Raumbedarf diirfte in den beiden ersten Jahrzehnten der
Otmarzeit noch nicht wesentlich grosser als vor 720 gewe-
sen sein. Wohl erst in den vierziger Jahren des 8. Jahrhun-
derts stieg die Zahl der Monche merklich an. Erst damals
diirfte auch die materielle Grundlage fiir den Neubau der
Kirche gegeben gewesen sein. Da die Errichtung des
Klosters vordringlich war, wird Otmar den Kirchenbau
wohl erst nach Abschluss der Konventgebdude in Angriff
genommen haben.'" Die Bauarbeiten an der von Abt
Gozbert errichteten Nachfolgekirche dauerten mindestens
fiinf, zusammen mit der Innenausstattung vielleicht auch
neun Jahre (830-835/839).15! Sie war aber bedeutend gros-
ser als der Otmarbau.'”? So diirfen wir wohl annehmen,
dass Otmar die Fertigstellung seiner Kirche noch erlebte.
Als sein Leib zehn Jahre nach seinem Tod, um 769, «in
einem Sarkophag zwischen dem Altar des Heiligen Johan-
nes Baptista und der Kirchenwand» beigesetzt wurde,'
war der Kirchenbau auf jeden Fall abgeschlossen.

Wie miissen wir uns diesen vorstellen? Auf diese Frage
geben uns einige Textstellen Antwort, die sich ganz beildu-
fig in den Wundergeschichten finden und die umso glaub-
wiirdiger sind, als Walahfrids Gewahrsmann Gozbert'>* den
Otmarsbau noch selber kannte und wohl auch dessen
Abbruch personlich erlebte. Eine dieser Stellen haben wir
bereits beriicksichtigt. Sie macht deutlich, dass es sich bei
der neuen Kirche um einen Steinbau handelte.!> Dies
scheinen die Grabungen der sechziger Jahre des letzten
Jahrhunderts zu bestétigen.'>® Auch und vor allem erfahren
wir in einer Wundergeschichte (Otmarsvita, Kapitel 12)
etwas liber die Grosse der Kirche. Ein Horiger, der Holz-
schindeln «zum Dachfirst der Basilika» (ad fastigia basili-
cae) trug, stiirzte, so horen wir, «von der Hohe des Daches»
(de ipsa tecti altitudine) in die Tiefe, soll aber wunderbarer-
weise unversehrt geblieben sein. Dabei habe die Distanz
zwischen der «Hohe des Daches» (altitudo tecti) und dem
Erdboden «nicht weniger als 40 Fuss» (non minus quadra-
ginta pedum), also 12 Meter, betragen.!”” — Ferdinand Kel-
ler hat in seiner sonst verdienstvollen Arbeit iiber den
St. Galler Klosterplan von 1844 die 40 Fuss willkiirlich und
gegen den Wortlaut des Textes auf die Hohe einer ver-
meintlichen Flachdecke bezogen. Daraus schloss er auf
eine Liange der Kirche von 100 Fuss (30 Meter) und eine
Breite von 60 Fuss (18 Meter).!*® Das Schiff war aber offen-
sichtlich durch keine Decke geschlossen, da der Arbeiter
direkt vom Dach auf den Erdboden fiel. Nehmen wir den
Text der Otmarsvita ernst, war die gesamte Kirche vom
Boden bis zur Firstlinie 40 Fuss hoch. Demzufolge muss
nach Hecht die Mauerhohe etwa 26 Fuss (= 7,8 Meter), die
Gesamtbreite etwa 12 bis 14 Meter und die Gesamtldnge
etwa 20 Meter betragen haben.'” Im Vergleich mit der
Gozbert-Basilika mit einer lichten Lénge von 56 Metern



und einer lichten Breite von gut 27 Metern!®® war der
Otmarsbau also ein bescheidenes Bauwerk, unterschritt
aber nicht die iiblichen Masse der Kloster- und Stiftskir-
chen im ostlichen Frankenreich seiner Zeit.!'! So konnte
man trotzdem und vor allem im Hinblick auf das vorange-
hende Gallusoratorium von einer «betrichtlichen Hohe»
(magnae altitudinis) sprechen.

Die von Otmar errichtete Kirche diirfte gleich dem spéi-
teren Gozbertbau auf demselben Baugrund wie die heutige
Kathedrale, und zwar im Bereich des Ostchors, gestanden
haben.'? Sie war, wie wir soeben gehért haben, mit Holz-
schindeln gedeckt.'® Eine Krypta wird mehrmals er-
wiahnt.'* In dieser stand ein Altar, der vom Chor herab
durch ein Fenster (fenestra) spirliches Licht erhielt.' Wo
sich das Gallusgrab befand, ob in der Krypta oder im Chor,
ist umstritten.'s Jedenfalls ruhte der Leib des heiligen Gal-
lus nun in der neuen Kirche, und im Chor erhob sich sein
Altar.'’” Gallus war die Kirche, nebst Maria und anderen
Heiligen, auch geweiht.'®® Ausser dem Hauptaltar héren
wir von einem Altar Johannes’ des Tiufers.!® Weitere
Altére — vor allem zwei mit den von Gallus mitgebrachten
Reliquien der heiligen Desiderius und Mauritius — diirfen
wir voraussetzen. Die Kirche und die Krypta wurden von
verschiedenen Lampen erhellt. In der Letzteren brannte
eine Glaslampe, die mit Wasser und Ol gefiillt war.!” In der
Kirche hingen weitere Glasleuchter an Seilen von der
Decke herab,'”! einer, der farus genannt wird, vor dem Gal-
lusaltar.'”? Ob das Langhaus ein- oder mehrschiffig war,
geht aus den Quellen nicht hervor.'” Ebenso wenig liegen
klare Aussagen zum Ostabschluss der Kirche vor.””* Am
wahrscheinlichsten ist aber ein Dreiapsidensaal, das heisst
«eine einschiffige Basilika mit drei ostlichen Altarapsi-
den».'” «Der Dreiapsidensaal ist seit dem 8. Jahrhundert
als charakteristischer Kirchenbautyp im ritischen Alpen-
raum zu fassen.»'® Auch der zweite Kirchenbau auf der
Reichenau, entstanden um 750, war eine Saalkirche.!”” Fiir
den Otmarsbau schriftlich bezeugt sind Schranken (can-
celli) zwischen dem Schiff und dem wohl etwas hoher gele-
genen Chor.'”8 Schliesslich gehorte zur Kirche auch die von
Pippin gestiftete Glocke (unum campanum).'” Wo diese
aufgehédngt war, wissen wir aber nicht.!8

Ebenso wenig erfahren wir, wer die Kirche erbaut hat.
Wir diirfen aber — ausser an die Monche selber und die so
genannte Familia des Klosters — wohl an jene koniglichen
Zinsleute denken, die auch die Klostergebiude errichtet
haben. Ebenso diirfen wir annehmen, dass tiichtige und
bauerfahrene Monche die Leitung der Bauarbeiten iiber-
nommen haben. In den dreissiger Jahren des 9. Jahrhun-
derts werden es die St. Galler Monche Winihart, Isenrich
und Ratger sein, welche den Bau des dritten Gotteshauses
leiteten und tiberwachten.!$! Beim zweiten Bau wird sicher
Abt Otmar als Bauherr massgebend mitgewirkt haben.!82
In Churritien und auf seinen Reisen als Vorsteher bezie-
hungsweise Abt von St. Gallen hatte er zahlreiche Kirchen
kennen gelernt. In der Folge muss er eine Vorstellung von
der zu errichtenden Kirche gehabt und bei der Planung sei-
nen Willen mitgeteilt haben. Die Grosse der Kirche, ihre

Ausstattung, ihre Altdre konnen nicht ohne seine Anwei-
sung oder zumindest sein Einverstdndnis gewdhlt worden
sein.'® In feierlicher Zeremonie wird er den Grundstein
zum neuen Gotteshaus gelegt haben.'® Die Ausfiithrung der
Arbeiten'® muss ihn schliesslich wihrend Jahren beschéf-
tigt, gebunden und umgetrieben haben.

Als das neue Gotteshaus vollendet war, muss es vom
Konstanzer Bischof Sidonius (746-760) oder seinem Ver-
treter (moglich wire Otmar selber) geweiht worden sein.
Lange hat Otmar in seiner Kirche allerdings nicht mehr
wirken konnen. Wenn wir davon ausgehen, dass er sie
frithestens seit dem Ende der vierziger Jahre seines Jahr-
hunderts erbauen liess, dann konnte er sie bis zu seinem
Tod im Jahr 759 nur noch wenige Jahre beniitzen. Sie diente
aber noch zwei weiteren Generationen als Gotteshaus. Er
selber wurde zehn Jahre nach seinem Tod in ihr bestattet.
830 musste sie einem grosseren und prichtigeren Bau wei-
chen. Otmars Leib fand voriibergehend Aufnahme in der
Sankt-Peters-Kapelle.

Sankt Peter

Uber Sankt Peter in St. Gallen wissen wir wenig.!s¢ In den
Quellen wird das Gotteshaus ausser oratorium'®’ und
ecclesia'®® auch basilica® oder Capell '*° genannt. Die letzte
Bezeichnung diirfte der Bestimmung des Baus nach unse-
rem Wortgebrauch am nichsten kommen. Denn Sankt
Peter war offensichtlich die Friedhofkapelle des Klosters.
So berichtet uns Ekkehart in seinen Casus Sancti Galli, dass
sie in cimiterio sancti Galli gestanden habe.'! Der Kloster-
friedhof befand sich nach Vadian o6stlich des Gallusmiin-
sters, «hinden auf die Stainach gestrekt».'”> Diese Mittei-
lung bestétigte sich, als 1998 im so genannten «Kleinen
Klosterhof» zwischen Regierungsgebdude und Karlstor an-
lasslich der Sanierung und des Ausbaus des Pfalzkellers
gegraben wurde. Auf dem Areal konnten insgesamt 42
Skelette geborgen werden, deren spezifische Merkmale
den Schluss zulassen, dass hier Mdnche bestattet wurden.
«Der Friedhof wurde, dies geht aus den C-14-Daten hervor,
zwischen dem 8. und 11. Jahrhundert n. Chr. benutzt».!?
Seine Anlage in der Otmarzeit ist also nicht unwahrschein-
lich. Reste der Kapelle wurden allerdings nicht gefunden.
Hingegen kamen unter den Grébern drei Gruben mit
Holzkohle und Hitzesteinen zum Vorschein, die moglicher-
weise mit einer handwerklichen Titigkeit aus einer
fritheren Zeit zusammenhdngen.'™ Aus annalistischen
Aufzeichnungen des St. Galler Codex 915 vernehmen wir,
dass in der Kapelle fiir Lebende und Verstorbene gebetet
wurde.'” Auch als Aufbahrungsort fiir die verstorbenen
Monche wird sie gedient haben. Erste St. Galler Pfarrkir-
che, wie Vadian behauptet,’”® war Sankt Peter indessen
nicht."” Angaben zur Bauform des Hauses fehlen.!”® Im
Innern stand, wie zu erwarten, ein dem heiligen Petrus
geweihter Altar.!”

271



Frithmittelalterliche Petruspatrozinien sind in der Schweiz
— wie im gesamten Frankenreich?” — vergleichsweise hiu-
fig.?" Auch das Oratorium in Luxeuil sowie die von Colum-
ban wieder hergestellte Basilika in Bobbio waren dem
Apostelfiirsten geweiht.?? Es erscheint aber «dusserst
unwahrscheinlich», dass schon der Columban-Schiiler
Gallus oder seine Nachfolger im Steinachtal neben dem
mehrfach genannten Oratorium eine Peterskirche erbaut
hétten.?” Vielmehr diirfen wir annehmen, dass Otmar es
war, der ausser der neuen Galluskirche auch noch eine
weitere Kirche errichten liess. Ein Konvent von schliesslich
gegen 70 Monchen brauchte eine Friedhofkapelle. Fiir
diese Petrus als Schutzpatron zu wihlen, lag nahe. Nach
Matthius 16, 19 hatte ihm Jesus «die Schliissel des Reiches
der Himmel» gegeben.

Fiir die Petrusverehrung in St. Gallen ist vor allem eine
Urkunde von 745 bedeutsam. In deren Schlussprotokoll
findet sich der Satz: Cartola donacionis Audemari apatis
fruniscat con gracia Dei et sancti Petri** «Moge die Schen-
kungsurkunde dem Abt Audemar Nutzen bringen, mit der
Gnade Gottes und des heiligen Petrus».2® Spielt die For-
mel auf ein (vielleicht eben errichtetes) Petruspatrozinium
an? Im St. Galler Klosterplan ist ein solches nicht einge-

zeichnet. Erstmals schriftlich bezeugt ist es fiir das Jahr 830.
Damals wurden nach Mitteilung von Iso und Walahfrid
Strabo die Reliquien Otmars aus der Galluskirche, wo sie
bisher geruht hatten, vor deren Abbruch ad oratorium
sancti Petri verlegt beziehungsweise in ecclesia beati Petri
post altarium neu bestattet.?%®

Der Petrusaltar war also offenbar der einzige Altar der
Friedhofkirche.” Vor diesem Altar wird Otmar gebetet
haben, wenn einer seiner Monche gestorben war. Vielleicht
hat er sich auch in das nur den Konventualen zugingliche
Oratorium?® zuriickgezogen, wenn er einmal in aller Ruhe
und ganz allein beten wollte.?”? 830 bis 864 ruhten nach dem
Mirakelbuch Isos Otmars Reliquien in dem stillen Raum.
Auch Bischof Landaloh fand sein Grab in der Peterska-
pelle, Abt Hartmut (gest. 883) wurde an ihrer Aussenwand
bestattet.?’ Zweimal wurde das Gotteshaus entweiht, vor
1408 und wihrend des Bildersturms in der Reformations-
zeit. 1530 wollte man aus der Kapelle sogar einen Stall fiir
24 Pferde machen. Aber beide Male wurde sie neu kon-
sekriert und bestand noch bis ins 17. Jahrhundert. Dann
wurde sie 1666 abgerissen und durch eine neue Peters-
kirche ersetzt, allerdings nicht mehr im Osten, sondern
im Westen des Miinsters.?!!

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Repro aus Die Schweiz vom Paldolithikum bis zum friihen

Mittelalter (vgl. Anm. 92).

ANMERKUNGEN

Wenige Hinweise finden sich in: HANS RUDOLF SENNHAUSER,
Zu den Ausgrabungen in der Kathedrale, der ehemaligen Kloster-
kirche von St. Gallen, in: HANS BURKHARD, Restauration und
Renovation im Kirchenbau, Gossau 1965, S. 109-116, hier
S. 112. — BENEDIKT FREIL, Der karolingische Klosterplan von
St. Gallen im Lichte der bisherigen Ausgrabungen, in: Praehis-
torische Zeitschrift 43/44,1965/66, S. 337-339. — WALTER HORN
/ ERNEST BORN, The Plan of St Gall, Bd. 2, Berkeley etc. 1979,
S.358.— HANS RUDOLF SENNHAUSER, St. Gallen (Kanton St. Gal-
len), Stiftskirche, in: WERNER JACOBSEN u. a., Vorromanische
Kirchenbauten. Katalog der Denkmiler bis zum Ausgang
der Ottonen. Nachtragsband, Miinchen 1991, S. 362. — HANS
RUDOLF SENNHAUSER, Frithe Kirchen im éstlichen Alpengebiet:
von der Spitantike bis in ottonische Zeit, Bd. 1, Miinchen 2003,
S. 166.

278

2 Die wenigen Grabungen dokumentiert REGULA STEINHAUSER-
ZIMMERMANN, St. Gallen — Klosterareal: Kleiner Klosterhof,
Klosterplatz, Pfalz und Zeughausturm, in: 147. Neujahrsblatt,
hg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen, St. Gallen
2007, S.29-43.

3 Genannt seien FERDINAND KELLER, Bauriss des Klosters St. Gal-
len vom Jahr 820, Ziirich 1844, S. 8-9. — JOSEPH NEUWIRTH, Die
Bauthdtigkeit der alamannischen Kloster St. Gallen, Reichenau
und Petershausen, Wien 1884, S. 5-10. — JOHANN RUDOLPH
RAHN, Zur Statistik schweizerischer Kunstdenkmdiler. Sanct Gal-
len. Abtei, in: Supplement zum Anzeiger fiir schweizerische
Alterthumskunde Nr. 4, 1886, S. 361-362, 375-376. — OTTO
ZARDETTI, «Requies S. Galli» oder Geschichtliche Beleuchtung
der Kathedrale des hl. Gallus, Einsiedeln 1881, S. 14-43 (pathe-
tisch und unergiebig). — AUGUST HARDEGGER u. a., Die Bau-



denkmiiler der Stadt St. Gallen, St. Gallen 1922, S. 61-63. —
Joser HECHT, Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebie-
tes, Basel 1928, S. 7-17. — ERWIN POESCHEL, Die Kunstdenk-
muiler des Kantons St. Gallen, Bd. 3/2, Basel 1961, S. 4-9. —
ADOLF REINLE, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 1, Frauenfeld
1968, S.111. - HEINZ HONORAT, Die mittelalterliche Architektur
der Abtei Sankt Gallen, in: WERNER VOGLER (Hrsg.), Die Kul-
tur der Abtei Sankt Gallen 1990, S. 185-200, hier S. 185-186. —
Am griindlichsten JOSEF HECHT, gefolgt von ERWIN POESCHEL.
Ergiebig sind zum Teil auch die Anmerkungen von GEROLD
MEYER VON KNONAU in seinen Editionen der Vita Galli und
der Vita Otmari, in: Mittheilungen zur vaterldndischen Ge-
schichte 12, St. Gallen 1870, S. 1-113.

Vita Galli vetustissima (Grundschicht entstanden um 670/80),
ed. Iso MULLER, Die dlteste Gallus-Vita, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Kirchengeschichte 66, 1972, S. 209-249. —
Wetti, Vita Galli auctore Wettino (geschrieben zwischen 816
und 824), ed. BRUNO KRuUscH, in: MGH SRM 4, Hannover/
Leipzig 1902, S. 256-280. — Vita Galli auctore Walahfrido (ver-
fasst 833), ed. BRUNO KRUSCH (vgl. oben), S. 280-337. — Uber-
setzungen: JOHANNES DUFT, Die Lebensgeschichten der Heili-
gen Gallus und Otmar, St. Gallen / Sigmaringen 1988 (Wetti). —
CAMILLA DIRLMEIER / KLAUS SPRIGADE, Quellen zur Ge-
schichte der Alamannen von Marius von Avenches bis Paulus
Diaconus (= Quellen zur Geschichte der Alamannen 3), Sig-
maringen 1979 (mit Ausziigen aus der Vetustissima, der Gallus-
und der Otmarsvita Walahfrids). — Literatur: JOHANNES DUFT,
Die Quellen zum Gallus-Leben, in: Die Abtei St. Gallen, Bd. 2,
Sigmaringen 1991, S. 11-27. — WALTER BERSCHIN, Biographie
und Epochenstil, Bd. 2, Stuttgart 1988, S. 94-99; Bd. 3, Stuttgart
1991, S. 272-273, 282-303. — WALTER BERSCHIN, Lateinische
Literatur aus St. Gallen, in: PETER OCHSENBEIN, Das Kloster
St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Bliite vom 8. bis zum
12. Jahrhundert, Darmstadt 1999, S. 109-117, hier S. 109-111
mit Anm. 245-246.

Erstmals erwihnt wird die «Zelle» in der Vetustissima, c. 3 (ed.
Iso MULLER [vgl. Anm. 4], S.214): ad cellam uiri Dei. Spiiter ist
auch von der cellula die Rede (c. 3 u. 4: ed. ISO MULLER [vgl.
Anm. 4], S.215-216).

So Walahfrid durchgehend (Vita Galli I 9, 19, 26; II 2). Der
Codex unicus der Wetti-Vita liest «Maginold» (c.9), «Maginald»
(c. 19,26 u. 36) und «Meginald» (c. 34).

Vetustissima 2.

Vetustissima 3.

Wetti 26.

Walahfrid I 26.

Vetustissima 3 (ed. IsO MULLER [vgl. Anm. 4], S. 214): Cumque
pervenissent ad locum, pulsantes ianuam, egressus est unus
ex fratribus, | ... Liicke von 8-9 Buchstaben] uiro Dei, dicens:
<Sunt namque hic sex fratres, uolentes tecum loqui>. Et ille iussit
eos introducere in oratorium. Qui expleta oratione, ingressi sunt
domum.

Vetustissima 3 (ed. 1sO MULLER [vgl. Anm. 4], S.215): Ille autem
iusit introducere domum, et coeperunt epulare. — Zum Refekto-
rium in Luxeuil, in dem wohl Gallus selbst einst allabendlich
gegessen hatte, vgl. MAX SCHAR, Der heilige Columban und
der Rabe, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens 99, 1988, S. 77-112, hier S. 82-83, 85-86.
Dazu AIDAN MACDONALD, Adomndn’s Monastery of Iona, in:
CorMAC BOURKE (Ed.), Studies in the Cult of Saint Columba,
Dublin 1997, S. 2444, hier S. 34.

Ed. BRUNO KRUSCH (vgl. Anm. 4), S. 270.

Ed. BRUNO KRUSCH (vgl. Anm. 4), S. 258.

Du CANGE, Glossarium mediae et infimae Latinitatis (= Nach-
druck der Ausgabe von 1883-1887), Bd. 6, Graz 1954, S. 36-37.

20

21

23

24

25
26
27

34

— Dictionary of Medieval Latin from British Sources, Fasc. 8,
Oxford 2003, S.2011-2012. — Vor allem GUNTHER BINDING /
SUSANNE LINSCHEID-BURDICH, Planen und Bauen im frithen
und hohen Mittelalter, Darmstadt 2002, S. 460—465.

Vgl. zum Beispiel J. F. NIERMEYER u.a., Mediae Latinitatis
Lexicon minus,Bd. 2, Darmstadt 2002, S. 961. — Ratpert, St. Gal-
ler Klostergeschichten (Casus sancti Galli), hrsg. u. iibers. von
HANNES STEINER, in: MGH SRG in usum scholarum, Hanno-
ver 2002, S.177,193.

Eine 16bliche Ausnahme ist JOHANNES DUFT, der ausdriicklich
darauf hinweist (Lebensgeschichten [vgl. Anm. 4], S.41).
Benedicti Regula 4, 78 (ed. RupoLpH HANSLIK, CSEL 75, Wien
1977,8.37).

GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH (vgl. Anm.
16), S. 445: «Die Begriffe claustra und claustrum werden in der
Antike ohne Unterschied angewandt, sie bezeichnen das
Abgeschlossene, das Bollwerk und im Kloster die Klausur, das
heisst den ganzen Klausurbereich um den Kreuzgang».

So schon Hildemar von Corbie in seinem Regelkommentar
von etwa 845: Officina vero neutrius generis est et numeri plura-
lis (nach GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH
[vel. Anm. 16], S. 460).

GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH (vgl. Anm.
16), S. 461, 463.

Der Datierung von FLORIAN HUBER auf exakt 819 (Der
St. Galler Klosterplan im Kontext der antiken und mittelalter-
lichen Architekturzeichnung und Messtechnik, in: Studien zum
St. Galler Klosterplan II, hg. von PETER OCHSENBEIN / KARL
ScHMUKI, St. Gallen 2002, S. 233-284, hier S. 262-264) vermag
ich nicht zu folgen. Die letzte St. Galler Tagung zum Kloster-
plan (10.12.2007) hat vor allem deutlich gemacht, dass der Plan
das Ergebnis zahlreicher Erweiterungen und Umarbeitungen
gewesen ist. Wir diirfen aber davon ausgehen, dass er 830, dem
Jahr des Baubeginns in St. Gallen, vorgelegen haben muss.
Dort spricht der Verfasser des Widmungsschreibens gleich zu
Beginn de positione officinarum, wobei nach WALTER BERSCHIN
officinae so viel wie «Klostergebdude» bedeutet (WALTER
BERSCHIN, Der St. Galler Klosterplan als Literaturdenkmal, in:
Mittellateinische Studien, Heidelberg 2005, S. 131, 133).

Zum Wohnen (habitationi) waren alle Gebaude nétig.

Ed. BRuNo KRUSCH (vgl. Anm. 4), S. 304.

Was fiir ein Wort der Verfasser der iltesten Gallusvita ver-
wendet haben konnte, muss offen bleiben. Dass er die Bene-
diktsregel gekannt hitte, ist zwar nicht vollig unmoglich, aber
dusserst unwahrscheinlich. Die von Iso MULLER (vgl. Anm. 4),
S. 213-221, angefiihrten Ubereinstimmungen mit der Regula
Benedicti sind zu allgemein, als dass man daraus auf eine
Abhingigkeit von derselben schliessen konnte.

Ed. BRUNO KRUSCH (vgl. Anm. 4), S. 286: [bi [sc. in Luxeuil]
oratorium in honorem beati Petri apostoli construentes, mansi-
unculas, in quibus commanerent, fecerunt.

CAMILLA DIRLMEIER / KLAUS SPRIGADE (vgl. Anm. 4), S. 53.
JF. NIERMEYER u.a., Lexicon 2 (vgl. Anm. 17), S. 839.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 3), S. 4.

RAYMOND JANIN, in: LThK?, Bd. 6,1961, Sp. 828-829.

KARL Suso FRANK, in: LThK?, Bd. 6, 1997, Sp. 683. Zur Rolle
der Lauren in den origenistischen Streitigkeiten des 6. Jahr-
hunderts siehe MAX SCHAR, Das Nachleben des Origenes im
Zeitalter des Humanismus, Basel 1979, S. 43-45.

MICHAEL HERITY, Les premiers ermitages et monastéres en
Irlande, 400-700, in: Cahiers de civilisation médiévale 36, 1993,
S.219-261, hier S.222-223.

MATTHIAS UNTERMANN, Architektur im frithen Mittelalter,
Darmstadt 2006, S. 75 mit Abb. S. 76 u. Literaturhinweisen
S.200-201.

279



40
41

42

43

44

45

46
47

48

49

50

51

HAROLD G. LEASK, Irish Churches and Monastic Buildings 1,
Dundalk 1955, S. 11. — AIDAN MACDONALD (vgl. Anm. 13),
S. 40-43. — NaNcY EbpwaRrDs, The Archaeology of Early
Medieval Ireland, in: DABHI O CROININ (Ed.), A New History
of Ireland, vol. 1, Oxford 2005, S. 235-300, hier S. 238-249.
AIDAN MACDONALD (vgl. Anm. 13), S. 29.

LUDWIG BIELER, Irland. Wegbereiter des Mittelalters, Olten /
Lausanne / Freiburg i. Br. 1961, S. 35.

ROGER STALLEY, Ecclesiastical Architecture before 1169, in:
DAiBHI O CROININ (vgl. Anm. 36), S. 714-743, hier S. 726.
MiCHAEL HERITY (vgl. Anm. 34), S. 226.

LUDWIG BIELER (vgl. Anm. 38), S. 35. — AIDAN MACDONALD
(vgl. Anm. 13), S. 36.

LupwiG BIELER (vgl. Anm. 38), S. 35. - MICHAEL HERITY (vgl.
Anm. 34), S. 224. Sogar die Gebiude von lona waren im 6.
und 7. Jahrhundert aus Holz und wahrscheinlich mit Stroh
gedeckt (AIDAN MACDONALD [vgl. Anm. 13],S.29).— Vgl. auch
FINBAR MCCORMICK, [lona: the Archaeology of the Early
Monastery, in: CORMAC BOURKE (vgl. Anm. 13), S. 45-68, hier
S. 52-54 (Wooden buildings). — Zu den Holzkirchen, von
denen sich allerdings keine einzige erhalten hat, siehe ROGER
STALLEY (vgl. Anm. 39), S.721-724.

LupwiG BIELER (vgl. Anm. 38), S. 35. — Zu den abweichenden
Formen siehe NANCY EDWARDS (vgl. Anm. 36), S. 248 .
MICHAEL HERITY (vgl. Anm. 34), S. 224.

ROGER STALLEY (vgl. Anm. 39), S. 726.

NANCY EDWARDS (vgl. Anm. 36), S. 248.

So glaubhaft AIDAN MACDONALD (vgl. Anm. 13), S. 36-38, mit
Verweis auf seinen Aufsatz Aspects of the Monastery and
Monastic Life in Adomndn’s Life of Columba, in: Peritia 3,
1984, S.271-302, hier S. 284-289.

Adomnan’s Life of Columba, ed. with Translation and Notes by
ALAN ORR ANDERSON and MARJORIE OGILVIE ANDERSON,
London 1961, 51a und 108b, mit Kommentar S. 114.

Als die Zahl der Monche wuchs, wird er zu einem gemein-
samen Wohnhaus mit Dormitorium iibergegangen sein.

Vegl. Anm. 28. Wetti verwendet diesmal den Begriff domicilia
(Vita Galli 6: ed. BRUNO KRuUsCH [vgl. Anm. 4], S. 260), wobei
domicilium mit «Wohnstétte, Wohnsitz, Wohnung, Heim, Haus,
Behausung» tibersetzt werden kann (Mittellateinisches Worter-
buch, Bd. 3, Miinchen 2003, S. 944). Es sind also auch nach
Wetti mehrere Gebdude gewesen, welche errichtet wurden.
Die Frage diskutiert ausfiithrlich GERoLD HILTY, Gallus und
die Sprachgeschichte der Nordostschweiz, St. Gallen 2001, bes.
S. 23-31, 120-124 und 142-160. Dabei kommt er zum Schluss:
«Aus der sorgfiltigen Deutung der Gallus-Viten hat sich mir
allerdings die Gewissheit ergeben, dass Gallus aus dem Raum
Vogesen-Elsass stammte» (vgl. oben, S. 124).

Fiir die Zeit nach Gallus ist ein Acker bezeugt (s. u. Anm. 74).
In Bregenz hielten die Columban-Monche Kithe (Wetti 8;
Walahfrid I 8).

ALFONS ZETTLER, Die frithen Klosterbauten der Reichenau,
Sigmaringen 1988, S.158-166 und 191-192. — ALFONS ZETTLER,
Einzug der Monche, in: Die Alamannen, hg. vom Archiolo-
gischen Landesmuseum Baden-Wiirttemberg, Stuttgart 21997,
S. 481-490, hier S. 489.

HANS RUDOLF SENNHAUSER 1991 (vgl. Anm. 1), S. 362. — HANS
RUDOLF SENNHAUSER 2003 (vgl. Anm. 1) wortgleich, S. 166. —
Vgl. ferner BENEDIKT FREI (vgl. Anm. 1), S. 339, und WALTER
HORN / ERNEST BORN (vgl. Anm. 1), S. 358.

Vetustissima 2 (ed. Iso MULLER [vgl. Anm. 4], S. 213): Contigit
autem una die, dum operaretur cum fratribus et plebe in orato-
rium, ut unam axem ex pariete decortaretur, et preuior apparuit
aliis I11I palmarum |[...]. «Es geschah aber eines Tages, als er
mit den Briidern und dem Volk am Oratorium baute, dass ein

280

57

59

60

61

62

63

65
66

67
68

69

70

Brett fiir die Wand gekiirzt wurde und um vier Handbreiten
kiirzer schien als die anderen [...]». — Dass axis (= assis) als
«Brett» und nicht etwa als «Balken» verstanden werden muss,
verdeutlicht Walahfrid an der entsprechenden Stelle (I127), wo
er von einer tabula quaedam spricht. — Zur Holzbearbeitung
siehe im Ubrigen GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-
BURDICH (vgl. Anm. 16 ), S. 204-212.

Vgl. Anm. 56.

Nicht ganz auszuschliessen wiren bretterverkleidete Fachwerk-
winde (siehe die Abbildung in GUNTHER BINDING / SUSANNE
LINSCHEID-BURDICH [vgl. Anm. 16], S. 189), doch wiren auch
dazu Holzpfosten notig.

Bei diesen Uberlegungen hat mich die Archiologin REGULA
STEINHAUSER-ZIMMERMANN von der Kantonsarchéologie St. Gal-
len beraten. Ich danke ihr auch an dieser Stelle herzlich.
Erschopfende und bestens illustrierte Auskiinfte tiber den mit-
telalterlichen Holzbau finden sich im Ubrigen bei GEORGES
DESCOEUDRES, Herrenhduser aus Holz. Eine mittelalterliche
Wohnbaugruppe in der Innerschweiz, Basel 2007, bes. S. 38-39.
KURT BANTELL, Die Kirche Burg,in: MARKUS HONEISEN (Hrsg.),
Frithgeschichte der Region Stein am Rhein. Archéologische
Forschungen am Ausfluss des Untersees, Basel 1993, S. 175-178.
So BENEDIKT FREI und WALTER HORN / ERNEST BORN (vgl.
Anm. 55).

1965 liess es auch HANS RUDOLF SENNHAUSER noch offen, ob
«die Kirche des Klostergriinders Gallus ... steinerne Funda-
mente besass» (HANS RUDOLF SENNHAUSER 1965 [vgl. Anm. 1],
S.112).

Wetti 35 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 277): pulsando
pavimentum; Walahrid II 1 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S.314): pavimenti planitiem pulsarent.

Zu den moglichen Beldgen (unter anderem Stein, Holz, Kalk-
mortel, Ton, Lehm) siche GUNTHER BINDING / SUSANNE LIN-
SCHEID-BURDICH (vgl. Anm. 16), S. 386-392.

Wetti 35; Walahfrid 11 1.

Wetti 26 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 271): Statim sig-
num tangitur; Walahfrid I 26 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S. 304): signo pulsato. Von einer Glocke ist in der Gallusvita
schon mit Bezug auf die Kirche in Bregenz die Rede (Wetti 7;
Walahfrid I 7). Es diirfte sich dabei um eine typisch irische
Handglocke gehandelt haben. Vgl. dazu JOHANNES DUFT, Die
Sankt Gallus-Glocke, in: JOHANNES DUFT, Die Abtei St.Gallen,
Bd. 2, Sigmaringen 1991, S. 28-37. — CORMAC BOURKE, Insignia
Columbae 11, in: CoRMAC BOURKE (Ed.), Studies in the Cult of
Saint Columba, Dublin 1997, S. 162-183, hier S. 162-173. —
ELLEN HICKMANN, Das heilige Signal — Irische und schottische
Handglocken aus der Friihzeit der christlichen Mission, in:
Glocken und Glockenspiele, Michaelstein 1998, S. 37-45.
Wetti 19, 21, 25; Walahfrid I 19, 21, 25.

Zu ihm u.a. BRUNO BEHR, Das alemannische Herzogtum bis
750, Bern / Frankfurt a. M. 1975, S. 154-158. — HAGEN KELLER,
Frankische Herrschaft und alemannisches Herzogtum im 6. und
7. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir die Geschichte des Ober-
rheins 124, 1976, S. 1-30, hier S. 14-26. — HAGEN KELLER,
Die Merowingerzeit, in: Handbuch der baden-wiirttember-
gischen Geschichte, Bd. 1, Teil 1, Stuttgart 2001, S. 228-296,
hier S.262-263.

Zu ihm HELMUT MAURER, Das Bistum Konstanz 2: Die Kon-
stanzer Bischéfe vom Ende des 6. Jahrhunderts bis 1206 (Ger-
mania Sacra, NF 42,1: Die Bistiimer der Kirchprovinz Mainz),
Berlin / New York 2003, S. 31-32 (mit Angabe der fritheren
Literatur).

Walahfrid I 19 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 298-299):
Dux autem [...] iussit Arbonensi praefecto, ut cum omni plebis
officio iret ad locum cellae et [...] aedificia iuxta viri Dei disposi-



71

7
73
74

75

76
77
78
79
80
81
82
83

84
85

86

87

88

tionem construeret. — Walahfrid I 25 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl.
Anm. 4], S.303-304): Episcopus autem iussit his qui rebus epis-
copii praeerant, ut ad virum Dei cum sibi subiectis venirent et
eius obtemperarent iussioni. Zur Interpretation der Stellen
sieche mein demnéchst erscheinendes Gallus-Buch.

Zu den Datierungen siche MAX SCHAR, St. Gallen zwischen
Gallus und Otmar 640-720, in: Schweizerische Zeitschrift fiir
Religions- und Kulturgeschichte 102, 2008, S. 317-359, hier
S. 320-322. Darin auch alle iibrigen Informationen zur
Geschichte der Galluszelle in der genannten Zeit.

Vgl. Anm. 55.

So HANS RUDOLF SENNHAUSER miindlich.

Walahfrid I 1 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S.313): facta in
agro fovea. Ahnlich Wetti 35 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S. 276): superseminaverunt diversa fruge. Wetti spricht auch
davon, dass die Pliinderer des Erchanold silvae et pratae atque
agri durchstreift hitten (c. 35: ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S.277); Wiesen und Felder, die wohl zur Galluszelle gehorten.
Vita Galli II 3 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 315): [...]
repererunt ibi quasdam ancillas eiusdem loci cum parvulis
earum, et quae essent, percontati sunt. Quae dum se de familia
ipsius sancti esse proclamarent |...].

Vgl. dazu MAX SCHAR (vgl. Anm. 71), S. 324.

Vgl. Anm. 97.

Vgl. Anm. 98.

So HANS RUDOLF SENNHAUSER miindlich.

Vgl. Anm. 70.

Dazu MAX SCHAR (vgl. Anm. 71), S. 348-353.

Wetti 32 u. 35; Walahfrid 133 u. IT 1.

Walahfrid II 2 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 314): fos-
sam vero terra replevit. — Wetti 36 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl.
Anm. 4], S. 277): sancti corporis gleba in sarcofago digno inter
aram et parietem sepulturae tradebatur.

Wetti 38; Walahfrid II 4.

Wetti 36 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 277): atque super
illud memoria meritis electi Dei congruens aedificabatur. —
Walahfrid IT 2 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 314): et
desuper, ut moris est, arcam altiorem construxit.

Die Bezeichnung «Tumba» hat sich allgemein eingebiirgert:
vgl. JOSEF HECHT (vgl. Anm. 3), S. 9. — HILDE CLAUSSEN, Hei-
ligengriber im Frankenreich, Diss. Marburg 1950 (nicht pu-
bliziert), S. 89ff. (nach JAN STRAUB, Die Heiligengriiber der
Schweiz. Ihre Gestalt und ihr Brauchtum. Ein Beitrag zur
Geschichte der Schweizerischen Heiligenverehrung, Diss.
Ziirich 1987, S. 79). — ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 3), S. 5. —
JOHANNES DUFT, Die Gallus-Krypta und die Gallus-Reliquien
in der Kathedrale St. Gallen, St. Gallen 1993, S. 12. — Eine
Tumba ist aber eigentlich ein (leerer) Sarkophag. Wie soll iiber
dem Sarkophag mit den Gebeinen des Gallus noch ein weite-
rer Sarkophag errichtet worden sein?

Wetti 33. — Als Krankheiten heilendes Wundermittel galt nach
Gregor von Tours (573-594), Libri IV de virtutibus sancti Mar-
tini episcopi, schon in fritherer Zeit das Wachs von den Kerzen,
die am Grab des hl. Martin in Tours (gest. 397) brannten. Aus-
serdem wurden «Staub vom Grab; Wasser, mit dem das Grab
gereinigt wurde; Wein, mit dem Staub vermischt» als Heilmittel
betrachtet (KARL Suso FRANK, Martin von Tours und die
Anfinge seiner Verehrung, in: WERNER GROSS /| WOLFGANG
URBAN [Hrsg.], Martin von Tours — ein Heiliger Europas, Ost-
fildern 1997, S. 21-62, hier S. 57).

Wetti 38; Walahfrid II 4. Diese so genannte Cambutta war
hoch verehrt und fand ihren Platz auch im Gozbertmiinster,
wo Notker der Stammler sie zur Vertreibung des ihn eines
Nachts bedrohenden Hollentiers herbeigeholt haben soll
(Ekkehart IV., Casus Sancti Galli — St. Galler Klostergeschich-

89

90

9

92

93

94

95

96

97
98
99

101

102
103

104
105

ten, hrsg. u. iibers. von HANS F. HAEFELE, Darmstadt 1980, c. 41,
S.92-95).

Wetti 36. — Walahfrid II 2: nach dem ersten Uberfall sind die
Altire (Plural!) «leer» beziehungsweise «entblosst» (arae nudae
beziehungsweise altaria nudata).

Wetti 11.— Ahnlich Walahfrid I 11.

Joser HEcHT (vgl. Anm. 3), S. 8-9.

So zu sehen auf einer Miniatur des Stuttgarter Psalters,
entstanden um 820/830 (Wiirttembergische Landesbibliothek
Stuttgart, Cod. Bibl. 20, 23), fol. 130v., abgebildet in: Die
Schweiz vom Paliolithikum bis zum frithen Mittelalter, Bd. 6,
Basel 2005, S. 291. Nur so kann auch die Mitteilung der Viten
verstanden werden, dass die Altire nach dem ersten Uberfall
«entblgsst» gewesen seien (vgl. Anm. 89).

Iso MULLER (vgl. Anm. 4), S. 233, weist ausdriicklich darauf
hin, dass vor der Jahrtausendwende keine Kreuze auf dem
Altar belegt sind. Im Stuttgarter Psalter erscheint denn das
Kreuz auch als Steckkreuz hinter dem Altar.

Wetti 38 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 278): signum
basilicae resonans audiebant. — Walahfrid II 4 (ed. BRUNO
KRruscH [vgl. Anm. 4], S. 315): ecclesiae campanum insonuit.
Vgl. oben Anm. 66.

Zur Herkunft Otmars, zu seiner ritischen Zeit sowie zu
Waltram vgl. MAX SCHAR, Der junge Otmar, in: Scripturus
Vitam. Festgabe fiir Walter Berschin zum 65. Geburtstag, hg. v.
DoroOTHEA WALz, Heidelberg 2002, S. 309-334.

Vgl. die unten angefiihrten drei Stellen sowie Walahfrid, Vita
Otmari 2 (JOHANNES DUFT, Sankt Otmar. Die Quellen zu sei-
nem Leben. Lateinisch und deutsch, Ziirich / Lindau / Konstanz
1959, S. 26): Nam ad suscipiendos leprosos [...] hospitiolum
haud longe a monasterio extra eas mansiones, quibus caeteri
pauperes recipiebantur.

Ed. BRUNO KRUSCH (vgl. Anm. 4), S. 319.

Ed. JOHANNES DUFT (vgl. Anm. 96), S.24.

Virtuos macht Walahfrid von der Synonymik Gebrauch: Statt
statim verwendet er im etwas spéter entstandenen Text confe-
stim, statt pastor das spatgriechische Wort mandrita, und apta-
vit wird mit reformavit wiedergegeben.

JoHANNES DUFT iibersetzt ohne Not das Wort status einmal mit
«Zustand», einmal mit «Verfassung» (vgl. Anm. 96, S.25 u. 43).
HANS RUDOLF SENNHAUSER macht darauf aufmerksam, dass
auch bei eigentlichen Neugriindungen die Monche oftmals
nicht von Anfang an ein fertiges Kloster bezogen. Vielmehr
lebten «sie zunichst in einem Provisorium von einfachen Hiit-
ten, von dem aus sie zusammen mit den Bauarbeitern ihr Klo-
ster im Laufe der Jahre» erstellten (Schriftliche Nachrichten
zum Baubetrieb siiddeutscher und nordschweizerischer Kloster
im friihen und hohen Mittelalter, in: Aktuelle Forschungen
zum chemaligen Reichs- und Konigskloster Lorsch, hrsg.
von INGOLF ERICcsSON und MARKUS SANKE, Darmstadt 2004,
S.283-295, hier S. 290). Dementsprechend wird «als erstes eine
Kapelle errichtet» und erst spater die eigentliche Klosterkirche
erbaut (S.289-290).

Walahfrid II 10.

Dazu ARNOLD ANGENENDT, Das Friihmittelalter. Die abend-
landische Christenheit von 400 bis 900, Stuttgart / Berlin / KéIn
21995, S.216-217. - JOSEF SEMMLER, Art. Regula mixta,in: Lexi-
kon des Mittelalters, Bd. 7,21999, Sp. 606—607.

Vita Galli IT 10 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 320).

Bei dieser und den beiden vorangehenden Ubersetzungen
habe ich JOHANNES DUFT (vgl. Anm. 96), S. 25, 43 u. 45, sowie
CAMILLA DIRLMEIER / KLAUS SPRIGADE (vgl. Anm. 4), S. 64
und 69, verglichen.

Die Belege fiir diesen Wortgebrauch bei WALTER BERSCHIN,
Klosterplan (vgl. Anm. 24), S. 133. Hier auch der Hinweis auf

281



107
108

109

110
111

112

113

114

115

116

117
118

119

einen Passus in der st. gallischen Offiziendichtung Historia
S. Otmari (10. Jh.): officinae regulari vitae congruae. Nur Wirt-
schaftgebdude (so CamiLLA DIRLMEIER / KLAUS SPRIGADE
[vgl. Anm.4],S. 64) konnen nicht gemeint sein. Vgl.im Ubrigen
meine Ausfithrungen im Abschnitt «Officina», oben S. 265.
Dazu REGULA STEINHAUSER-ZIMMERMANN (vgl. Anm. 2).

Die betreffenden Stellen sind angegeben im Sachverzeichnis
zur Regel-Ausgabe von BASILIUS STEIDLE, Die Benediktus-
Regel, lateinisch-deutsch, Beuron *1980, S. 198-209.

HANS RUDOLF SENNHAUSER, Klostermauern und Klostertiirme,
in: HANS RUDOLF SENNHAUSER (Hrsg.), Wohn- und Wirt-
schaftsbauten frithmittelalterlicher Kloster, Ziirich 1996,
S. 195-218, hier S. 197-198. — Eine Befestigung von Kloster
und Siedlung St. Gallen mit Willen, Mauern und Tiirmen
ist nach Ekkehart erst unter Abt Anno (953-954) begonnen
worden (Casus, c. 71: ed. HANS HAEFELE [vgl. Anm. 88],
S. 148-149).

ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54), S. 235-238.

Zu dieser ausfiithrlich ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54),
S. 196-249.

ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54), S. 238. — «In St. Gallen
[...] ist in den Schriftquellen fiir den Wirmeraum seit dem
9. Jahrhundert eine den Reichenauer Anlagen technologisch
vergleichbare Unterbodenheizung bezeugt» (S.249).

ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54), S. 166. Mit der Kirche,
dem Siidfliigel, diirfte das Inselkloster eine Vierfliigelanlage
dargestellt haben.

Einen innen umlaufenden Ambitus/Kreuzgang nimmt A. Zett-
ler fiir das Kloster Reichenau an (ALFONS ZETTLER 1988 [vgl.
Anm. 54], S. 166). Der ilteste Nachweis fiir einen Kreuzgang
findet sich allerdings erst im St. Galler Klosterplan. Nach ROLF
LEGLER haben «alle jiingeren Ausgrabungen in Klosteranlagen
aus der Zeit vor der Anianischen Reform [...] in keinem einzi-
gen Fall zweifelsfrei eine geschlossene Vierfliigelanlage mit
einbeschriebenem Kreuzgang zutage gefordert». Ein Kreuz-
gang vor ungefiahr 800 ist deshalb fiir LEGLER ein reines «Phan-
tom» (ROLF LEGLER, Probleme mit einem Phantom oder: Seit
wann gibt es einen Kreuzgang in der abendlindischen Kloster-
architektur?, in: HANS RUDOLF SENNHAUSER, Wohn- und Wirt-
schaftsbauten [vgl. Anm. 109], S. 85-89, bes. S. 89.

ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54), S. 75. — Vgl. auch ANN
BARBARA FRANZEN-BLUMER, Die Kultur des Klosters St. Gal-
len, in: Sankt-Galler Geschichte 2003, hrsg. vom Amt fiir Kul-
tur des Kantons St. Gallen, St. Gallen 2003, S. 213: «Die Klau-
surgebdude lagen sicherlich im Stiden der Kirche, nahe der
Steinach, dem fiir Klosterwirtschaft und Abfallentsorgung
wichtigen Gewisser».

Mehrgeschossige Wohnraume gab es zum Beispiel in der von
Bischof Egino 799 geweihten Zelle am Westende der Insel Rei-
chenau (MATTHIAS UNTERMANN [vgl. Anm. 35],S.97). Auch die
Klosteranlage von Miistair war zweigeschossig (S. 99).

ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54), S. 249.

Der karolingische Klosterplan von St. Gallen. Faksimile-Wieder-
gabe, herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons
St. Gallen, St. Gallen 1952. — Ausgewihlte Literatur in: Frauen
im Galluskloster. Katalog zur Ausstellung in der Stiftsbibliothek
St. Gallen, St. Gallen 2006, S. 121 (zusammengestellt von ERNST
TREMP).

Miistair, Kloster St. Johann, Bd. 1, ed. RUDOLF COURVOISIER /
HANS RUDOLF SENNHAUSER, Ziirich 1996, S. 16-33 (Karolingi-
sche Klosteranlage). — HANS RUDOLF SENNHAUSER, Funktio-
nale Bestimmung von Trakten und Raumen der karolingischen
Klosteranlage von Miistair. Skizze zum Stand der Uberlegungen
Februar 1996, in: HANS RUDOLF SENNHAUSER, Wohn- und Wirt-
schaftsbauten (vgl. Anm. 109), S. 283-300.

282

125

126

127

128
129

130

131

132
133
134

135

136
137
138

FINBAR MCCORMICK (vgl. Anm. 42), S. 52, 54.

Er ritt nicht auf einem Pferd, sondern auf dem Riicken «eines
billigen Eselchens» (... vilis miti dorso veheretur aselli). So Vita
Otmari 2 (ed. JOHANNES DUFT [vgl. Anm. 96] , S. 26-27).
Regula Benedicti, ¢. 53, 16.

Regula Benedicti, c. 56, 1.

Zur Ubersetzung der Beschriftungen siche WALTER BERSCHIN
(vgl. Anm. 24), S.138.

ALFONS ZETTLER 1988 (vgl. Anm. 54), S. 152 m. Tafeln S. 151,
153

Vita Galli IT 10 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 320): et ex
illo tempore monasticae vitae in coenobio sancti Galli exordium
quidem coepit.

HERMANN WARTMANN, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen,
Theil 1, Zirich 1863, Nr. 11 (Datierung nach MICHAEL BOR-
GOLTE, Kommentar zu Ausstellungsdaten, Actum- und Giiteror-
ten der dlteren St. Galler Urkunden, in: MICHAEL BORGOLTE /
DIETER GEUENICH / KARL SCHMID, Subsidia Sangallensia I.
Materialien und Untersuchungen zu den Verbriiderungs-
biichern und zu den élteren Urkunden des Stiftsarchivs St. Gal-
len, St. Gallen 1986, S. 323-475, hier S. 333): ad monasterium
sancti Gallonis, qui est constructus in pago Arbonense, ubi ejus
sacrus requiescit corpus.— Ahnlich auch HERMANN WARTMANN
(vgl. oben), Nr. 15, und mit der Bezeichnung ecclesia statt
monasterium: HERMANN WARTMANN (vgl. oben), Nr. 12, 21, 25.
Vgl. Anm. 70.

Auf der Reichenau war nur das erste um 724 gegriindete Klo-
ster ein Holzbau. «Im weiteren Verlauf des 8. Jahrhunderts
wurde das Holzkloster grosstenteils in Stein ausgebaut, meist
in Anlehnung an die alten, durch den Holzbau vorgegebenen
Fluchten» (ALFONS ZETTLER 1988 [vgl. Anm. 54], S. 191). Da
die von Otmar errichtete Galluskirche ein Steinbau war (siehe
unten, Anm. 144 u. 147), mochte ich dasselbe zumindest auch
fiir das eigentliche Konventsgebdaude annehmen.

Notker der Stammler, Gesta Karoli Magni imperatoris I 12
(hrsg. von HANS F. HAEFELE, in: MGH Scriptores rer. Germ.,
Nova series 12, Berlin 1959 [Nachdruck Miinchen 1980], S. 72):
ad cellulam sancti Galli, quae cunctis locis imperii latissimi pau-
perior visa est et angustior. Ahnlich auch Notkers Vers: Nos pro
statu parvi loci / reique modo pauperis (WOLFRAM VON DEN
STEINEN, Notker der Dichter und seine geistige Welt, Bd.2, Bern
1948, S.151).

Casus s. Galli, c. 6 (ed. HANNES STEINER [vgl. Anm. 17],
S. 184-185): Librorum enim, quorum maxima penuria in nostro
loco usque ad illius [sc. Gozperti| tempus exstiterat, tantam
copiam ille patravit, ut locus iste ex eorum multiplicatione non
parum excresceret.

Vgl. MAX SCHAR (vgl. Anm. 95), S. 317-318, 330-331.

Siehe unten Anm. 137.

ALBERT BRUCKNER, Scriptoria medii aevi Helvetica, Bd. 2, Genf
1936, S. 14. - BEAT VON SCARPATETTI, Das Sankt Galler Scripto-
rium, in: PETER OCHSENBEIN (vgl. Anm. 4), S. 31-67, hier S. 44.
PETER ERHART, Dem Gediichtnis auf der Spur. Das friihmittel-
alterliche Archiv des Klosters St.Gallen, in: PETER ERHART /
LoRENZ HOLLENSTEIN (Hrsg.), Mensch und Schrift im frithen
Mittelalter, St. Gallen 2006, S. 59-65, hier S. 59, 65. - Vgl. ferner
ALBERT BRUCKNER, Die Anfinge des St. Galler Stiftsarchivs,
in: Festschrift Gustav Binz, Basel 1935, S. 119-131. - FRANZ
PERRET, Diakon Waldo und die Anfinge des Stiftsarchivs
St. Gallen vor 1200 Jahren, in: Festgabe fiir Paul Staerkle
zu seinem achtzigsten Geburtstag (= St. Galler Kultur und
Geschichte 2), St. Gallen 1972, S. 17-26.

MaAX SCHAR (vgl. Anm. 95), S.314,321-322.

Regula Benedicti, c. 48.

Regula Benedicti, c. 58, 20.



139

141

142

143

145
146

147

148
149

150

151

152

J(AMES) M(IDGLEY) CLARK, The Abbey of St Gall as a Centre
of Literature and Art, Cambridge 1926, S. 91. Recht haben
diirfte CLARK auch mit der Feststellung: “There is no evidence
of the existence of a school at St Gall before Othmar’s time”
(S.24).

Walahfrid, Vita Otmari 14 (ed. ILDEFONS VON ARX, in: MGH
SS 2, Hannover 1829, S. 4147, hier S. 46).

PETER OCHSENBEIN, St. Galler Klosterschule, Ausstellungs-
Fiihrer, St. Gallen 1983, S. 5. — PETER OCHSENBEIN, Lehren und
Lernen im Galluskloster, in: WERNER VOGLER (Hrsg.), Die
Kultur der Abtei Sankt Gallen, Ziirich 1990, S. 133-144, hier
S. 136. — PETER OCHSENBEIN, Die St.Galler Klosterschule, in:
PETER OCHSENBEIN (vgl. Anm. 4), S. 95-107, hier S. 95.

Von Otmars Kirchenbau handeln FERDINAND KELLER (vgl.
Anm. 3), S. 8-9. — JoseEpH NEUWIRTH (vgl. Anm. 3), S. 8-9. —
JOHANN RUDOLPH RAHN (vgl. Anm. 3), S. 361-362. — AUGUST
HARDEGGER (vgl. Anm. 3), S. 63. — JOSEF HECHT (vgl. Anm. 3),
S.11-15. - ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 3), S. 7-9. — BENEDIKT
FRrEI (vgl. Anm. 1), S. 337-339. — HANS RUDOLF SENNHAUSER
1991 (vgl. Anm. 1), S. 362. — HANS RUDOLF SENNHAUSER 2003
(vgl. Anm. 1), S. 166.

Iso, Miracula I 5 (ed. ILDEFONS VON ARX, in: MGH SS 2,
Hannover 1829, S. 47-54, hier S. 50. — ed. GEROLD MEYER VON
KNONAU [vgl. Anm. 3], S. 124 m. Anm. 67).

Walahfrid, Vita Otmari 16 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm.
140], S. 46-47): muros ecclesiae machinis aggressi, crebris arietum
ictibus ruere compulerunt.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 3),S.7.

Zu ihm MAX SCHAR, Gozbert der Jiingere — Ein besonderer
St. Galler Monch des 9. Jahrhunderts, in: Studien und Mit-
teilungen zur Geschichte des Benediktinerordens 119, 2008,
S.7-23.

Walahfrid, Vita Otmari 16 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm.
1401, S. 47): Qui [sc. muri] cum omni ex parte magnae altitudinis
essent, magnisque machinarum impulsibus pariter paene corru-
entes sepulchro viri Dei [sc. Otmari] superferrentur, mirum in
modum nullam arcae particulam laeserunt.

Vgl. unten Anm. 164.

Dazu MAX SCHAR, Sankt Galler Monche unter Abt Otmar
720-760, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens 120, 2009 (im Druck).

Diesen Ablauf setzt HANS RUDOLF SENNHAUSER auch fiir
andere Kloster, zum Beispiel Bregenz-Mehrerau, voraus
(HANS RUDOLF SENNHAUSER, Schriftliche Nachrichten zum
Baubetrieb siiddeutscher und nordschweizerischer Kloster im
frithen und hohen Mittelalter, in: Aktuelle Forschungen zum
chemaligen Reichs- und Konigskloster Lorsch, hrsg. von
INGOLF ERICSSON und MARKUS SANKE, Darmstadt 2004,
S. 283-295, hier S. 289-290). In St. Gallen wire die Kloster-
kirche etwa zur selben Zeit, da auch Bischof Tello in Chur die
zweite Domkirche errichten liess, entstanden (HANS RUDOLF
SENNHAUSER, Neue Uberlegungen und Resultate zu Churer
Kirchen: Kathedrale und St. Luzi, in: HANS RUDOLF SENNHAU-
SER 2003 [vgl. Anm. 1], Bd. 2, S. 691-706, hier S. 696). HANS
RUDOLF SENNHAUSER nimmt allerdings an, dass der Neubau
der Kirche (und des Klosters) in St. Gallen schon vor der Ein-
fithrung der Benediktsregel erfolgt sei (HANS RUDOLF SENN-
HAUSER 2003 [vgl. Anm. 1] Bd. 1, S. 166).

WERNER JACOBSEN, Der Klosterplan von St.Gallen und die
karolingische Architektur, Berlin 1992, S. 177 mit Anm. 107. —
HANNES STEINER (vgl. Anm. 17), S. 183-184 mit Anm. 193-194.
— HANS RUDOLF SENNHAUSER 2004 (vgl. Anm. 150), S.290-291.
HANS RUDOLF SENNHAUSER, Klosterplan und Gozbertbau:
Zwei Aufsitze, Ziirich 2001. — HANS RUDOLF SENNHAUSER
2003 (vgl. Anm. 1), S. 166-171 (mit Faltkarte).

153

154
155

156

157
158
159
160
161

162

163

165

166

167

168

169
170

171

172

173

Walahfrid, Vita Otmari 9 (ed. JOHANNES DUFT [vgl. Anm. 96],
S. 38-39):[ ...] in aram sancti Johannis Baptistae et parietem in
sarcofago posuerunt | ...].

Vgl. oben Anm. 146.

Vgl. oben Anm. 144, 147. Zu Herkunft und Beschaffung, Trans-
port und Bearbeitung der Steine im frithen und hohen Mittel-
alter siche GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH
(vgl. Anm. 16), S. 213-244.

HANs RUDOLF SENNHAUSER 1991 (vgl. Anm. 1), S. 362. — HANS
RUDOLF SENNHAUSER 2003 (vgl. Anm. 1), S. 166, erwdhnt «Reste
von Steinbauten» aus dem «Otmarshorizont (8. Jh.)». — BENE-
DIKT FREI (vgl. Anm. 1), S. 339, spricht von «Mauerwerk aus
zwei Perioden der Otmarszeit». — Ebenso WALTER HORN /
ERNEST BORN (vgl. Anm. 1), S. 358: “Above it [sc. ‘the Gallus
stratum’] two levels of Otmar’s work could be identified by
fragments of masonry foundation, but not enough remained to
ascertain the shape of his church.”

Walahfrid, Vita Otmari 12 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm.
1401, S. 45-46).

FERDINAND KELLER (vgl. Anm. 3), S.9.

JOSEF HECHT (vgl. Anm. 3), S. 14.

HANS RUDOLF SENNHAUSER 1991 (vgl. Anm. 1), S. 362.
MATTHIAS UNTERMANN (vgl. Anm. 35), S. 100.

Absolut sicher ist dies, solange die Grabungen der sechziger
Jahre nicht serios ausgewertet sind, allerdings nicht.

Vita Otmari 12 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm. 140], S. 45)
ist zwar zunidchst von regulae die Rede, bald danach aber von
einer «anderen Last Holz» (aliud lignorum pondus), so dass es
sich um Holzschindeln gehandelt haben muss. — Vgl. ERWIN
POESCHEL (vgl. Anm. 3), S. 7. — Die Materialien zum Dach-
decken (Stroh, Tonziegel, Schindeln, Steinplatten, Blei und
Kupfer) behandeln GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-
BURDICH (vgl. Anm. 16), S. 260-279.

Walahfrid, Vita Galli II 24 (lumen quod in cripta omnibus
ardere noctibus solebat), 31 (iuxta sepulchrum in cripta); Vita
Otmari 13 (cryptam eidem loco vicinam).

Walahfrid, Vita Galli I 24 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S.329):[...] lumen, quod ante superius altare et tumbam ardebat,
per quandam fenestram radios suos ad altare infra criptam posi-
tum dirigebat |...].— Vgl. Walahfrid, Vita Galli IT 36 (ed. BRUNO
KRruscH [vgl. Anm. 4], S. 333): [...] oleo, quod in cripta ante
altare consuevit ardere |...].

GEROLD MEYER VON KNONAU (vgl. Anm. 3), S. 87, lokalisiert
das Grab im Chor, nach JOSEr HECHT (vgl. Anm. 3), S. 13, ruhte
der Leib des Heiligen in der Krypta. ERWIN POESCHEL (vgl.
Anm 3), S. 8, ldsst die Frage offen.

Walahfrid, Vita Galli 11 17,21,34,37,38,39. - Vgl. JOSEF HECHT
(vgl. Anm. 3),S. 13.

Die Belegstellen dafiir sind zusammengestellt bei JOSEF HECHT
(vgl. Anm. 3), S. 14-15

Siehe oben Anm. 153.

Walahfrid, Vita Galli II 24 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S. 329): lumen, quod in cripta omnibus ardere noctibus solebat;
in eadem autem lampade vitrea [...] aqua inferius et olei pin-
guedo desuper erat.

Vita Galli I1 35 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 333): lucer-
nas vitreas. Dass es sich bei diesen, wie bei dem Leuchter vor
dem Gallusaltar (vgl. Anm. 172), um Héngeleuchter handelte,
geht daraus hervor, dass sie ein Bruder, der sie reinigen wollte,
heruntergeholt und offenbar auf Banke oder dergleichen ge-
stellt hatte, wo ein anderer Bruder sie anstiess und zu Boden warf.
Vita Galli II 34 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 332):
farum quae ante altare sancti Galli pendebat.

So mit ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 3), S.8.— JOSEF HECHT (vgl.
Anm. 3), S. 12, hilt es «fiir sehr wahrscheinlich, dass das Lang-

283



174

175
176
177
178

179

180

181

182

183

185

186

187

188

189

191

haus einen einzigen, ungeteilten Raum gebildet hat». S. 14
bezeichnet er «das von Otmar erbaute Gotteshaus» sogar klipp
und klar als «eine einschiffige Basilika». Damit befindet er sich
grundsitzlich in Ubereinstimmung mit den «Forschungen der
letzten Jahrzehnte», die gezeigt haben, «dass das dreischiffige
basilikale Schema nicht jene ausschliessliche Giiltigkeit besass,
die man ihm lange zugeschrieben hat» (HANS RUDOLF SENN-
HAUSER 2003 [vgl. Anm. 1], Bd. 2, S. 691, 694).

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 3), S. 8. = JOSEF HECHT (vgl. Anm.
3), S. 14, nimmt «drei 6stliche Altarapsiden» an. In der Tat
waren die Klosterkirchen «meistens Dreiapsidensile» (HANS
RUDOLF SENNHAUSER, Frithmittelalterliche Kirchen in Grau-
biinden, im Tessin und in der Nordostschweiz, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Archidologie und Kunstgeschichte, Bd. 59,2002,
S.229-233, hier S.231).

Joser HECHT (vgl. Anm. 3), S. 14.

MATTHIAS UNTERMANN (vgl. Anm. 35), S. 98.

MATTHIAS UNTERMANN (vgl. Anm. 35), S. 96.

Als die erwahnten Glaslampen zu Boden fielen, sprangen die
Splitter usque in ecclesiae cancellos (Vita Galli I 35: ed. BRUNO
KRuscH [vgl. Anm. 4], S. 333). — An einen Niveauunterschied
zwischen Schiff und Chor denken GEROLD MEYER VON
KNONAU (vgl. Anm. 3), S. 88-89, Anm. 256, und ihm folgend
JOSEPH NEUWIRTH (vgl. Anm. 3), S. 9, JOHANN RUDOLPH RAHN
(vgl. Anm. 3), S. 361, und JOSEF HECHT (vgl. Anm. 3), S. 12.
Walahfrid, Vita Galli II 10 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4],
S.320).

Zum «Glockenhaus und Glockenturm» allgemein siche
GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH (vgl. Anm.
16), S. 403-439. — Um eine Handglocke wie zu Gallus’ Zeit
wird es sich wohl kaum mehr gehandelt haben.

Ermenrich, Epistola ad domnum Grimoldum, c. 27 (MGH
Epistolae 5, S. 565).

Mit dem geistlichen Bauherrn (Bischof / Abt) beschiftigen sich
ausfiihrlich GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH
(vgl. Anm. 16), S. 25-42.

Zu Entwurf, Bauplinen und Vermessung siche GUNTHER
BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH (vgl. Anm. 16),
S. 73-156.

Vgl. dazu GUNTHER BINDING / SUSANNE LINSCHEID-BURDICH
(vgl. Anm. 16), S. 169-178.

Dazu allgemein GUNTHER BINDING, Der mittelalterliche Bau-
betrieb in zeitgendossischen Abbildungen, Darmstadt 2001.

Das Wenige wurde zusammengetragen und ausgewertet bei:
GEROLD MEYER VON KNONAU (vgl. Anm. 3), S. 111-112, Anm.
39. - JOHANN RUDOLF RAHN (vgl. Anm. 3), S. 375-376. — JOSEF
HEecHT (vgl. Anm. 3), S. 15-17. - ERWIN POESCHEL (vgl. Anm.
3),S.6-7. - Ich habe die Quellen nochmals vollstindig gepriift
und fiir die zusammenhingende Darstellung nutzbar gemacht.
Iso, Miarcula I 5 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm. 143], S.50).
- Ekkehart, Casus, c. 5 (ed. HANS F. HAEFELE [vgl. Anm. 88],
S.24).

Vita Otmari 16 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm. 140], S.47) .
— ERNST DUMMLER / HERMANN WARTMANN, St. Galler Todten-
buch und Verbriiderungen, in: Mittheilungen zur vaterlandi-
schen Geschichte 11, St. Gallen 1869, S. 1-124, hier S. 15.

Iso, Miracula, Capitulatio (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm.
143],S.47).

VADIAN, Deutsche historische Schriften, hrsg. von ERNST
GOTZINGER, Bd. 1, St. Gallen 1875, S. 495, 516; Bd. 3, St. Gallen
1879, S. 262, 391. Mitunter spricht Vadian allerdings auch von
«S. Peters kilchen» (Schriften, Bd. 1, S. 116) beziechungsweise
«S. Peters kirchen» (Schriften, Bd. 2, St. Gallen 1877, S.377).
Ekkehart, Casus, c. 9 (ed. HANs F. HAEFELE [vgl. Anm. 88],
S.32).

284

192

193
194
195

196

197
198

199

200

201

202

203

204

205

206

207
208

209

210

211

VADIAN (vgl. Anm. 190), Bd. 1,S. 116. Ahnlich auch der St. Gal-
ler Klosterplan, wo der Friedhof siidostlich der Kirche einge-
zeichnet ist.

REGULA STEINHAUSER-ZIMMERMANN (vgl. Anm. 2), S. 30.
REGULA STEINHAUSER-ZIMMERMANN miindlich.

Bischof Konrad von Konstanz verlangte 968 von den St.Galler
Monchen, ut in oratione, quae omni die fit in basilica sancti Petri
ab omnibus pro imperatore et pro caeteris benefactoribus et
tutoribus nostris ei specialiter pro vinculo caritatis psalmus
CXLII canatur et in eadem missa, quae ibi fit in defunctis, 111
missales orationes illo tam vivo, quasi esset defunctus, agantur
(ERNST DUMMLER / HERMANN WARTMANN [vgl. Anm. 188],
S. 18). Von Gebeten fiir die Verstorbenen der verbriiderten
Kloster — wie JOHANN RUDOLPH RAHN (vgl. Anm. 3), S. 375,
und JOSEF HECHT (vgl. Anm. 3), S. 16, behaupten — ist an dieser
Stelle also nicht die Rede.

VADIAN (vgl. Anm. 190), Bd. 1, S. 116: «Und ist der erste platz
der pfarr in S. Peters kilchen gwesen [...]».

Joser HECHT (vgl. Anm. 3), S. 16.

Erst seit dem 9. Jh. standen auf den Friedhofen der Klosterkir-
chen «zahlreiche kreuzférmige Bauten [...] und Rundkirchen»
(MATTHIAS UNTERMANN, Der Zentralbau im Mittelalter. Form —
Funktion — Verbreitung, Darmstadt 1989, S. 220).

Iso, Miracula I 2 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm. 143], S.48):
vir Dei Otmarus post altarium sancti Petri honorifice sepultus.
Vgl.Iso MULLER, Die Friihzeit des Klosters Disentis. Forschungen
und Grabungen, in: Biindner Monatsblatt 1986, S. 1-45, hier
S. 13-14: «Im Frankenland gab es im 7. Jh. nicht weniger als
27 Kloster, die St. Petrus als Hauptpatron verehrten».

HaNs RUDOLF SENNHAUSER 2003 (vgl. Anm. 1), Bd. 2, S.707.
Sennhauser nennt namentlich 11 Kirchen, darunter die von
Luzern und Ziirich. Nennenswert wiren ausserdem die Petrus-
kapelle in Disentis sowie die Petruskirche in Ramosch.

Zu Luxeuil: Wetti 2 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 258)
und Walahfrid I 2 (ed. BRUNO KRUSCH [vgl. Anm. 4], S. 286). —
Zu Bobbio: Jonas, Vita Columbani 30 (ed. BRUNO KRUSCH,
in: MGH SRG in usum scholarum, Hannover/Leipzig 1905,
S.221).

So GEROLD MEYER VON KNONAU mit iiberzeugender Begriin-
dung in: Vita Otmari (vgl. Anm. 3), S. 112, Anm. 39.

HERMANN WARTMANN (vgl. Anm. 127),Nr. 9. — Datierung nach
MICHAEL BORGOLTE (vgl. Anm. 127), S. 332.

Dies der Versuch, das ginzlich barbarische Latein zu iiberset-
zen.

Iso, Miracula I 5 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm. 143], S.50):
[...] deinde interpositis non minus sexaginta annis 17. Kalendar.
Maii in die sanctae parasceues pascae ad oratorium sancti Petri
deducitur. Ahnlich die Otmarsvita, c. 16 (ed. ILDEFONS VON
ARX [vgl. Anm. 143], S. 47): Tandem itaque cognito quod in ea
reliquiae sancti patris haberentur, cum magno eas honore inde
transtulerunt, et in ecclesia beati Petri post altarium posuerunt.
JOSEF HECHT (vgl. Anm. 3), S. 17.

Iso, Miracula I 1 (ed. ILDEFONS VON ARX [vgl. Anm. 143], S. 48):
Cum beati viri corpusculum ab accessu popularis turbae remo-
tum, in oratorio principis apostolorum per multa annorum spa-
cia quiesceret | ...].

Von «Nachtwachen» und vom «beharrlichen Gebet» spricht
die Otmarsvita, Kapitel 2. In spéterer Zeit suchte der nachma-
lige Abtbischof Salomo III. (890-919) die Friedhofkapelle zum
Gebet auf (Ekkehart, Casus, c. 5: ed. HANs F. HAEFELE [vgl.
Anm. 88], S.24-27).

Ekkehart, Casus, c. 9 (ed. HANs F. HAEFELE [vgl. Anm. 88],
S.32-33).

JOHANN RUDOLPH RAHN (vgl. Anm. 3),S.375.— ERWIN POESCHEL
(vgl. Anm. 3), S. 76.



ZUSAMMENFASSUNG

Die Eremitensiedlung des Gallus im Steinachwald, das spitere
St. Gallen, wird, da Grabungen fehlen oder noch nicht ausgewertet
sind, im vorliegenden Beitrag auf Grund der drei Gallusviten und
weiterer Schriftquellen dargestellt. Demnach gehorten zur frithesten
Siedlung eine Kirche (oratorium), ein Haus (domus) sowie eine
Anzahl von Héuschen (mansiunculae). Beim oratorium handelte
es sich wohl um einen Bohlenstinderbau mit Steinfundament. Die
domus diente eindeutig als Refektorium. So wie die frithen Mon-
che in Irland und im Vorderen Orient in einzelnen Hiuschen
schliefen (Laura), waren auch die St. Galler Monche in mansiun-
culae untergebracht. Nach Gallus’ Tod (um 640) und in den ersten
beiden Jahrzehnten der Otmarzeit (ab etwa 720) blieb die Gallus-
zelle in ihrer Grundstruktur unveréndert. Danach liess Abt Otmar
unter karolingischem Druck ein benediktinisches Kloster sowie
eine neue Kirche errichten. Uber die Klostergebiude erfahren wir
aus den Schriftquellen nichts. Uber die Grosse und Innenausstat-
tung der neuen Galluskirche sind wir aber gut unterrichtet. Auch die
dem hl. Petrus gewidmete Friedhofkirche diirfte unter Otmar
errichtet worden sein.

RESUME

Dans la présente contribution, I'étude de I’ermitage fondé par Gal-
lus dans la vallée de la Steinach, futur Saint-Gall, repose sur les
trois vies de saint Gall et autres sources écrites, en 1’absence de
fouilles ou de leur analyse exhaustive. D’apres ces récits, I’établis-
sement érémitique comprenait une église (oratorium), une maison
(domus) et un groupe de maisonnettes (mansiunculae). L’orato-
rium était probablement une construction sur sabliere basse avec
soubassement en pierre. De toute évidence, la domus servait de
réfectoire. A Iinstar des premiers moines en Irlande et au Proche-
Orient, qui dormaient dans de petites habitations individuelles
(Laura), les religieux de Saint-Gall étaient logés dans des mansiun-
culae. Apres le déces de Gallus (vers 640) et durant les deux pre-
mieres décennies de ’époque d’Otmar (des 720 environ), la cellule
originelle de Gallus demeura inchangée dans sa structure de base.
Par la suite ’abbé Otmar, sous la pression des Carolingiens, fit édi-
fier un monastére bénédictin ainsi qu’une nouvelle église. Les
sources écrites ne nous livrent aucune indication sur le batiment
conventuel. Par contre, nous disposons de nombreux renseigne-
ments concernant les dimensions et la décoration intérieure de la
nouvelle église de Gallus. I’église-cimetiere dédiée a saint Pierre
devrait également avoir été construite a 'époque d’Otmar.

285



286

RIASSUNTO

Dato che non sono stati eseguiti lavori di scavi o i reperti rinvenuti
in scavi effettuati non sono ancora stati oggetto d’esame, per rico-
struire la storia dell’insediamento eremitico di Gallus nel bosco di
Steinach, da cui ¢ poi sorta la citta di San Gallo, il presente saggio
ha dovuto fare affidamento alle tre biografie di San Gallo e altre
fonti scritte. L'insediamento comprendeva una chiesa (oratorium),
un’abitazione (domus) come pure un certo numero di casette
(mansiunculae). oratorium era probabilmente una costruzione in
tavolato con fondamenta di pietra e la domus fungeva, senza alcun
dubbio, da refettorio. Analogamente ai primi monaci in Irlanda e
nel Vicino oriente, che dormivano in singole casette (Laura), anche
i monaci di San Gallo vivevano nelle mansiunculae. Dopo la morte
di Gallo (attorno al 640) e nel corso dei due primi decenni del
periodo di reggenza di Otmar (presumibilmente a partire dal 720),
la cella di San Gallo rimase immutata nelle sue strutture di base.
Successivamente, in seguito alle pressioni esercitate dai Carolinghi,
I’abate Otmar fece costruire un convento benedettino. Le fonti
scritte di cui disponiamo non rivelano nulla al riguardo di tale edi-
ficio, mentre possediamo numerose informazioni sulle dimensioni
e sull’allestimento interno della nuova chiesa consacrata a San
Gallo. Anche la chiesa del cimitero, consacrata a San Pietro,
dovrebbe essere stata costruita durante il periodo di reggenza dell’
abate Otmar.

SUMMARY

The present paper on the Hermitage, established by Gallus in the
Steinach forest and later to become St Gall, is based on the three
existing lives of Gallus and other written sources, since the few
archaeological digs have not yet been evaluated. According to
those sources, the settlement included a church (oratorium), a
house (domus) and a number of smaller buildings (mansiunculae).
The oratorium was probably a structure of wooden planks on a
stone foundation. The domus was clearly a refectory. Like the early
monks in Ireland and in the Levant (Laura), the monks of St Gall
lived in mansiunculae, which were single, monastic cells. After the
death of Gallus (c. 640) and in the first two decades of Otmar’s rule
(beginning c. 720) the basic structure of the cells remained un-
changed. Later, Abbot Otmar had a Benedictine monastery and a
new church built, under pressure from the Carolingians. The writ-
ten sources provide no data about the monastery building, but we
are well informed about the size and interior fittings of the new
church. It is also likely that the cemetery church, dedicated to
St. Peter, was built under the rule of Otmar.



	Sankt Galler Bauten der Gallus- und Otmarzeit (7. und 8. Jahrhundert)

