
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 65 (2008)

Heft: 4

Artikel: Sankt Galler Bauten der Gallus- und Otmarzeit (7. und 8. Jahrhundert)

Autor: Schär, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sankt Galler Bauten der Gallus- und Otmarzeit
(7. und 8. Jahrhundert)

von Max Schär

Die archäologischen Grabungen, die in der Kathedrale
St. Gallen anlässlich ihrer Innenrestaurierung in den Jahren
1964 bis 1966 unter der Leitung von Hans Rudolf
Sennhauser durchgeführt wurden, sind, was die Bauten des 7. und
8. Jahrhunderts betrifft, bis jetzt nicht ausgewertet.1 Auch
auf dem weiteren Klosterareal ist bis anhin noch nie
systematisch gegraben worden.2 So sind wir bei der
Untersuchung der frühesten St. Galler Gebäude im Wesentlichen
nach wie vor auf die Schriftquellen angewiesen. Diese
wurden zwar in den Arbeiten zur St. Galler Baugeschichte
sowie in weiteren einschlägigen Publikationen mehr oder
weniger ausführlich herangezogen,3 eine selbständige und
umfassende Studie zum Thema fehlt jedoch. Im vorliegenden

Aufsatz soll diese Lücke gefüllt werden, indem im
Rahmen weiter gehender Studien zu Gallus und Otmar
die sankt-gallischen Schriftquellen nochmals so gründlich
wie möglich abgehört und mit anderen Quellen und
Forschungsergebnissen in Beziehung gesetzt werden. Dabei
müssen wohl zahlreiche Fragen weiterhin unbeantwortet
bleiben. Im Wesentlichen aber wird sich ein deutliches Bild
der St. Galler Bauten unter Gallus und Otmar sowie der
Zeit zwischen ihnen (640 bis 720) ergeben. Begonnen werden

soll mit den Bauten der Galluszeit.

Galluszeit (610-640)

Den Ort, an dem Gallus gewohnt hat, nennen die drei
überlieferten Fassungen seiner Vita - eine nur fragmentarisch

erhaltene Urvita (Vetustissima) und die
Lebensbeschreibungen der Reichenauer Mönche Wetti und
Walahfrid4 - cella sancti Gallig Diese Zelle befand sich im
bewaldeten Hochtal der Steinach hinter Arbon. In die
Waldeinsamkeit habe sich der Mönch zurückgezogen,
nachdem er sich in Bregenz, schwer erkrankt, vom irischen
Abt Columban und weiteren Gefährten getrennt habe. Er
sei aber nicht allein geblieben. Weitere Gottsucher, insgesamt

zwölf, seien ihm gefolgt. Unter ihnen hätten sich
die Arboner Kleriker Magnoald6 und Theodor befunden,
zwei Männer, die Gallus nach seiner Trennung von
Columban gesund gepflegt hätten. So entstand im Steinachwald

eine Eremitensiedlung. Zu ihr gehörten eine Kirche
(oratorium),1 ein Haus (domus)s und officina9 beziehungsweise

mansiunculae10 genannte Gebäulichkeiten. Es fragt
sich, was die Begriffe bedeuten.

Domus

Von der domus erfahren wir aus der Urvita (Kapitel 3),
dass die sechs Brüder aus Luxeuil, die Gallus im Namen
ihres Konvents zum Abt des Vogesenklosters berufen wollten,

an die Tür geklopft hätten. Einer der St.Galler Brüder
sei herausgetreten und habe Gallus danach informiert, dass

die Mönche aus Luxeuil ihn sprechen wollten. Gallus habe

befohlen, sie zunächst ins Oratorium zu führen. Erst dann
seien sie ins Haus (domum) eingetreten.11 Man könnte also

annehmen, es habe sich bei dem Haus um das Wohnhaus
des Gallus und seiner Mitbrüder gehandelt. Die Fortsetzung
des 3. Kapitels der Vetustissima lässt aber erkennen, dass

das erwähnte Haus das Refektorium der Mönchsgemeinschaft

war. Nach einem reichen Fischfang und der
unverhofften Überbringung von Wein und Mehl durch einen
nicht näher bezeichneten Mann heisst Gallus nämlich die
Gäste «in das Haus einzutreten, wo sie zu essen
begannen».12 Das Refektorium wird auch als Aufenthalts- und
Versammlungsraum der Einsiedler gedient haben und
entsprach wohl dem so genannten «Grossen Haus» irischer
Klosteranlagen.13

Officina

Was die officina betrifft, so schreibt Wetti zu Beginn des
26. Kapitels seiner Gallusvita: Tunc nempe sanctus [sc.Gallus]
solacio fretus oratorium atque officina fratribus apta incho-
avit.M «Damals nämlich begann der Heilige im Vertrauen
auf den Beistand [sc. des Bischofs von Konstanz und seiner
Leute] den Bau des Oratoriums und der für die Brüder
geeigneten Offizinen». Denselben Begriff hat Wetti schon
im 2. Kapitel seiner Vita mit Bezug auf Luxeuil verwendet:
Illic nempe fraternalis manus oratorium in honore sancti
Petri [...] ac officina habitationi apta sibi construxeratP
«Dort nämlich errichteten die Brüder sich mit ihren Händen

ein Oratorium zu Ehren des heiligen Petrus [...] und
zum Wohnen geeignete Offizinen». Officina ist Plural
neutroni und wird im Mittellatein neben dem klassischen
Femininum officinae verwendet.16 Der Ausdruck wird in
der Literatur oft wörtlich mit den deutschen Wörtern
«Werkstätten» oder «Wirtschaftsgebäude» wiedergegeben.17
Dabei vergisst man18 den wichtigen Satz am Ende des
4. Kapitels der Benediktsregel: Officina vero, ubi haec

omnia diligenter operemur, claustra sunt monasterii et staui-
litas in congregatane )9 «Die Werkstätten aber, wo wir dies

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 65. Heft 4/08 269



alles gewissenhaft ausführen sollen, sind die Klausur des
Klosters20 und das Ausharren in der Gemeinschaft». Mit
«dies alles» sind die «guten Werke» (instrumenta bonorum
operum) gemeint, die zuvor in grosser Zahl aufgezählt wurden.

Sie sollen und können in der Ungestörtheit und
Gemeinschaft des Klosters, in den Werkstätten, verwirklicht
werden. Das heisst, in der Benediktsregel wird officina, wie
bei Wetti als Neutrum Plural zu verstehen,21 ganz klar
metaphorisch, im übertragenen Sinn, verwendet und
bedeutet die Klosterräume in ihrer Gesamtheit. In der Folgezeit

verleihen viele Autoren officina und officinae diese
Bedeutung, gebrauchen die beiden Wörter aber auch im
ursprünglichen, engeren Sinn und bezeichnen damit die
Werkräume. Was gemeint ist, ergibt sich vielfach erst aus
dem Kontext oder aus Zusätzen.22 Da Wetti an beiden
zitierten Stellen nur die officina und das oratorium nennt,
dürfen wir davon ausgehen, dass er entsprechend der ihm
von Jugend auf vertrauten Benediktsregel und in
Übereinstimmung mit dem auf der Reichenau vor 830 entstandenen23

St.Galler Klosterplan24 mit dem Wort alle Gebäude
der Gallussiedlung ausser der Kirche gemeint hat.25 Wie
haben wir uns diese Gebäude vorzustellen?

Eine Antwort auf die Frage gibt uns Walahfrid Strabo. Er
schreibt an jener Stelle seiner Gallusvita, die der Wetti-Vita
entspricht (I 26): Tempore subsequent! coepit virtutum cul-
tor eximius oratorium construere, mansiunculis per girum
dispositis ad commanendum fratribus. «In der folgenden
Zeit begann der hervorragende Verehrer der Tugenden [sc.

Gallus] ein Oratorium zu erbauen, mit ringsum verteilten
mansiunculae zum Wohnen für die Brüder».26 Mit dem
Wort mansiunculae hat Walahfrid schon im zweiten Kapitel
der Gallusvita, vielleicht gestützt auf die Vetustissima11 oder
eine mündliche Überlieferung, das von Wetti verwendete
officina wiedergegeben.28 Camilla Dirlmeier und Klaus
Sprigade wählten in ihrer Übersetzung dafür das Wort
«Behausungen».29 Eigentlich bedeutet mansiunculae aber
«Häuschen»,30 und genau darum wird es sich auch gehandelt

haben. Zu Recht verweist Erwin Poeschel31 auf das aus
Palästina, Ägypten und Syrien stammende und auch in
Irland nachweisbare - dort vielleicht auf dem Weg über
Lerins aus dem östlichen Mönchtum aufgenommene -
«Laurensystem».

Laurensystem und mansiunculae

Die Laura, die am besten im frühen palästinensischen
Mönchtum belegt ist, war eine «Kolonie von Einsiedlerzellen

und -grotten unter Führung eines gemeinsamen
Abtes».32 Die Eremitenwohnungen waren verstreut in
einem umgrenzten Gebiet und durch einen Weg miteinander

verbunden. «Zur Streusiedlung gehört ein Zentrum:
Kirche, Bäckerei, Lagerraum (Arbeitsmaterial für die
Eremiten und Aufbewahrung ihrer Handwerksprodukte),
auch Wohnung des Oberen.» Die Eremiten kommen zur
gemeinsamen Eucharistiefeier zusammen und leben sonst
für sich in ihren Zellen. Unter Umständen nehmen sie auch
die Mahlzeit gemeinsam ein. «Dann befinden sich im

Zentrum auch Küche und Refektorium sowie Wohnraum
für Novizen, Alte und Kranke.»33

Die Karte der frühen irischen Klosteranlagen (400-700)
zeigt über hundert Standorte.34 Zu den bekanntesten
gehören Skellig Michael (Sceilg Mhichü) im Atlantischen
Ozean, etwa dreizehn Kilometer von der Südwestküste
Irlands entfernt, und Reask, ebenfalls im Südwesten
Irlands. «Archaisch erscheint das 1972-1975 ergrabene
eremitische Kloster in Reask, das wohl im 7. Jahrhundert
an einem Friedhof angelegt und bis ins 12. Jahrhundert
bewohnt wurde: Kleine, bienenkorbförmige Hütten
(clochäns) und eine winzige, vermutlich gewölbte Kapelle
waren von einer Mauer umschlossen.»35 Die Umfassungsmauer

beziehungsweise ein Erdwall war für die frühmittelalterlichen

irischen Klosteranlagen, wie auch für profane
Siedlungen, charakteristisch.36 Der Brennpunkt des gemeinsamen

geistlichen Lebens war die Kirche.37 Zum Teil gab es
auch zwei oder mehr Kirchen. Denn wenn die
Klostergemeinde anwuchs, «vermehrte man lieber die Zahl der
Kirchen, als dass man eine einzige grössere baute».38 Der
Klosterbezirk war in der Regel klein und die Zahl der Zellen

vergleichsweise gering. In Skellig Michael stehen noch
fünf Zellen, ursprünglich waren es sechs,39 in Killabuonia,
nicht weit davon entfernt, wurden 1853 neun clochäns
erfasst.40 Die Zellen waren im Allgemeinen über das Klosterareal

verstreut. In ihnen werden teilweise auch zwei oder
drei Mönche geschlafen haben.41 Ein Refektorium, eine
Küche, ein Gästehaus sowie Wirtschaftsgebäude und freie
Flächen (leachta) gehörten normalerweise - ähnlich wie in
Palästina - zum Klosterkomplex.

Schriftquellen und archäologische Grabungen zeigen an,
dass die Gebäude in der Regel aus Holz bestanden. Die
Dächer waren mit Stroh gedeckt.42 Gerade deshalb hat sich

von diesen Gebäuden so wenig erhalten. «Nur im Westen
und Süden des Landes, auf den steinigen und fast
vegetationslosen Inseln, die der irischen Küste vorgelagert sind,
hat man in Stein gebaut, auf primitive Weise, ohne Mörtel,
aber mit einer soliden Technik, die dem rauhen Klima
gewachsen war». Die bienenkorbförmigen Rundhäuser
bestehen oft «aus Lagen sich verjüngender Kreise von behauenen

Steinen: der kleinste, oberste Kreis wird von einem
einzigen Stein verschlossen».43 Angewendet wurde also
die Technik des unechten Gewölbes, eine anspruchslose
Bauart. Die Grundfläche der Zellen und Kirchen ist
extrem klein. Das grössere der beiden Oratorien von Skellig

Michael hat ein Innenmass von 3,50 X 1,85 m. Einer der
clochäns derselben Anlage misst innen 2,75 X 2,75 m. Der
grösste clochân von Ardoileân hat fast dieselben Masse,
während der kleinste nicht mehr als 2 X 1,70 m gross ist.44

Clochäns können trotzdem erstaunlich geräumig sein. Einige
Rundhäuser in Skellig Michael besitzen eine Höhe von über
fünf Metern.45 Neueste Ausgrabungen wie in Cahergall und
Cathair Fionnürach brachten, allerdings für profane
clochäns, Herdstellen zum Vorschein und «eine sehr grosse
Zahl von Pfostenlöchern, welche auf das Vorhandensein
von Bettgestellen (bed platforms) und vielleicht auch von
Trennwänden aus Flechtwerk (wattle partitions) hinweisen».46

270



Es wäre nun allerdings verfehlt, anzunehmen, sämtliche
irische Klosteranlagen seien Lauren gewesen. Als Lauren
eigneten sich Eremitensiedlungen mit einer vergleichsweise
kleinen Zahl von Asketen. In zönobitischen Grossklöstern
wie Bangor im Südosten der «Grünen Insel» und Iona (Hy)
vor der Westküste Schottlands haben die Mönche
offensichtlich zusammengelebt. Das heisst, an die Stelle der
einzelnen Zellen (clochäns) traten Dormitorien, die möglicherweise

in (offene) Schlafgemächer unterteilt waren.47 Auch
zu Iona gehören aber ein Wall (vallum) sowie eine platea
oder plateola, ein (gepflasterter?) Innenhof,48 der an den
Verbindungsweg in der orientalischen Laura erinnert, von
dem diese ihren Namen erhielt.

Die Klosteranlage, die der Ire Columban um 590 mit
seinen zwölf Mönchen in Luxeuil errichtete, scheint eher dem
Typ der altirischen Eremitensiedlung als einem Zönobium
nach dem Muster Ionas beziehungsweise seines Heimatklosters

Bangor entsprochen zu haben.49 Jedenfalls nennt
Walahfrid auch die im Vogesenkloster errichteten Bauten
mansiunculae.50 Ein weiteres Mal verwendet er den Begriff
für die Klostersiedlung in Bregenz. Es sind mansiunculae,
die «um das Oratorium herum» errichtet wurden. Die
bewährte Bauweise wurde also anscheinend auch dort
beibehalten. Schliesslich hat sie Columbans Schüler Gallus - ob
er nun selber Ire war oder nicht51 - für seine eigene Siedlung
im Steinachwald übernommen.

Mit dem Wort mansiunculae sind wie mit dem Wort
officina allerdings nicht nur die Mönchszellen gemeint. Zur
Gesamtheit der «Häuschen» müssen, wie auch in Irland,
verschiedene Wirtschaftsgebäude gehört haben. Man denkt
an einen Speicher,52 auch an einen Stall und eine Scheune.53
Man denkt ferner an die Küche, wenn diese sich nicht in
dem «Haus» befand, das wir als Refektorium identifiziert
haben und das Walahfrid bei der Charakterisierung der
Gebäude als «Häuschen» offenbar nicht vor Augen hatte.
Schliesslich kann man sich fragen, ob Gallus und seine
Gefährten für den Lebensunterhalt selber sorgten. Falls sie,
wie ihre Nachfolger, Mägde und Knechte beschäftigten,
müssen diese Arbeits- und Schlafräume gehabt haben.

Alle Gebäude müssen, wie auch noch die vermutlich
ältesten Klosterbauten der Reichenau aus dem früheren
8. Jahrhundert,54 aus Holz erbaut worden sein. Bei den
Ausgrabungen im Ostchor der heutigen Kathedrale wurden

nach Hans Rudolf Sennhauser im untersten Horizont
Pfostenlöcher sowie wenige Balkengruben «verschiedener,
mehrfach veränderter Holzbauten» gefunden.55 Das heisst
freilich nicht, dass es sich bei den Gebäuden um reine
Holzbauten gehandelt haben muss. Es ist auch an Flechtwerk
mit Lehm oder Kalkmörtel zu denken. Die Dächer bestanden

wahrscheinlich wie in Irland aus Stroh.

Oratorium

Im Zentrum der ganzen Anlage, von den anderen Bauten
anscheinend eng umsäumt, stand die Kirche. Sie wird allgemein

als Holzbau betrachtet. In der Tat ist schon in der

ältesten Gallusvita anlässlich der Errichtung der Kirche
von einem Bohlen- oder Brettwunder die Rede. Ein Brett
(axis), das für die Wand bestimmt war, wurde von den
Zimmerleuten (carpentarii) zu kurz gesägt und durch das
Gottvertrauen des heiligen Gallus angeblich gestreckt.56 Nun
macht ein Brett noch keine Kirche. Die Vetustissima
versichert uns aber, dass das eine Brett «vier Handbreiten
kürzer» geschienen habe «als die andern».57 Das heisst,
dass das Oratorium Bretterwände besass und mithin wohl
als Bohlenständerbau zu betrachten ist.58 Bei seiner
Errichtung wurden Bretter von vielleicht drei oder vier
Zentimetern Dicke in zuvor aufgestellte Balkenständer
eingefügt. Es stellt sich nur die Frage, ob die Ständer in
Schwellbalken (Grundbalken) eingezapft wurden, die
ihrerseits auf einem Steinfundament ruhten, ob sie in
Schwellbalken befestigt waren, welche in Erdgruben lagen,
oder ob sie direkt in den Erdboden gerammt worden sind.
Die erste Variante ist die wahrscheinlichste. Denn es ist
kaum denkbar, dass die Kirche ein Jahrhundert und länger
bestanden hätte, wenn sie nur auf Holz basiert hätte. Holz,
das in der Erde steckt oder liegt, ist nach zwei oder drei
Jahrzehnten verfault.59 So war in Stein am Rhein-Burg nur
die allererste Kirche aus der Mitte des 6. Jahrhunderts ein
reiner Holzbau. Dann ist man zu einer solideren Bauweise
übergegangen. Schon die zweite Baute lässt ein steinernes
Fundament und Mauerteile erkennen.60

Unter den von Sennhauser aufgrund der gefundenen
Pfostenlöcher und Balkengruben erschlossenen Holzbauten

kann also das Gallusoratorium kaum gewesen sein.
Es ist vielmehr zu fragen, ob das in den 1960er Jahren
ergrabene Mauerwerk tatsächlich «zwei Perioden der
Otmarszeit», also dem 8. Jahrhundert, angehört.61 Nicht
auszuschliessen ist, dass die Steinfunde der älteren Periode
in Wirklichkeit zum «Gallushorizont» gehören und die
Fundamente der Galluskirche darstellen könnten.62 Sie
wird wohl eine schlichte Saalkirche gewesen sein. Aus
welchem Material der in der Gallusvita erwähnte
Fussboden63 bestanden hat, lässt sich nicht sagen.64 Die
Eingangstüre war jedenfalls so niedrig, dass man mit dem Kopf
am Türbalken anstossen konnte.65 Zum Gottesdienst wurden

die Brüder mit einer Glocke zusammengerufen.66
Die ganze Siedlung haben Gallus und seine Gefährten

natürlich nicht allein bauen können. Wetti und Walahfrid
berichten übereinstimmend, dass ihnen sowohl der Herzog
als auch der Arboner Tribun (nach Walahfrid: Präfekt) und
schliesslich der Bischof von Konstanz geholfen hätten.67
Der Herzog war der in Überlingen residierende Gunzo
(Cunzo).68 Der tribunus beziehungsweise praefectus Arbo-
nensis ist namentlich nicht bekannt. Mit dem Bischof ist
der ehemalige Grabser Diakon Johannes gemeint.69 Die
Hilfe bestand darin, dass den Einsiedlern Bauleute zur
Verfügung gestellt wurden. Diese waren Soldaten des

Arboner Kastells sowie Abhängige des Bischofs von
Konstanz, denen die Mithilfe beim Zellenbau befohlen
wurde.70 Eine einmalige Hilfsaktion ist allerdings kaum
anzunehmen. Vielmehr wird die Gallus-Gemeinschaft
allmählich gewachsen und die «Zelle» mit der erwähnten Hilfe

271



mehrmals erweitert, vielleicht schon unter Gallus teilweise
umgestaltet, worden sein.

Bauten zwischen Gallus und Otmar (640 bis 720)

Gallus ist um 640 gestorben. Um 719 übernahm Otmar die
Leitung der Galluszelle.71 Was wissen wir über die St. Galler

Bauten während diesen rund 80 Jahren? Was die profanen

Gebäude betrifft, erhalten wir aus den Schriftquellen
keine direkten Hinweise. Von den Ausgrabungen im
Ostchor der heutigen Kathedrale erfahren wir immerhin, wie
schon erwähnt, dass im untersten Horizont Pfostenlöcher
sowie wenige Balkengruben «verschiedener, mehrfach
veränderter Holzbauten» gefunden wurden.72 Die Zahl der
gefundenen Pfostenlöcher geht angeblich in die Hunderte.73
So darf man annehmen, dass die Eremiten am Gallusgrab
an ihrer Siedlung im Laufe der Zeit gewisse bauliche
Veränderungen vorgenommen haben. Dies aber vermutlich
vor allem nach den Überfällen von um 680 und um 710.
Zuvor dürften sie sowohl aus Pietät als auch aus Mangel an
Mitteln während längerer Zeit an den Gebäuden der
Galluszeit nur wenig verändert haben. Und grössere Veränderungen

vor der Errichtung des benediktinischen Klosters
werden überhaupt erst in die frühe Otmarzeit fallen.

Wohn- und Wirtschaftsgebäude

Auf jeden Fall darf man auch für die Zeit nach Gallus nicht
nur Wohnhäuschen, sondern auch Wirtschaftsgebäude
annehmen. Vor allem einen Speicher, in welchem die Früchte
des in den Viten nunmehr bezeugten Ackers74 gelagert
wurden, weiterhin Stall und Scheune sowie eine Küche.
Höchstwahrscheinlich kamen ferner Arbeits- und Schlafräume

für das Gesinde hinzu. Walahfrid spricht nämlich
von «Mägden desselben Ortes».75 Und wenn schon Frauen
zur familia der Galluszelle gehörten, dürften auch Männer,
famuli beziehungsweise servi, dort beschäftigt gewesen
sein.76 Ob schon vor Otmar für die Hilfsbedürftigen oder
zumindest für die immer zahlreicher werdenden Pilger
Unterkünfte erstellt worden sind, muss offen bleiben.

Die nicht wenigen Häuschen und verschiedenen weiteren

Bauten waren wahrscheinlich recht zufällig aufgestellt.
Im 10. Kapitel des 2. Buches seiner Gallusvita spricht
Walahfrid davon, dass Otmar Ordnung in die Siedlung
gebracht habe (disposile construens), indem er Behausungen

gebaut habe, «die sich zur Benutzung durch Mönche
eigneten».77 Im 1. Kapitel der Otmarsvita berichtet
derselbe Walahfrid, Otmar habe «den Zustand des heiligen
Ortes auf das Eifrigste zum Nutzen für den Dienst Gottes
umgestaltet (reformavit)».18 Das heisst offenbar: Der neue
Vorsteher der Galluszelle setzte dem bisherigen
Wildwuchs ein Ende. Dieser Wildwuchs sowie die anscheinend
zahlreichen Neu- und Umbauten machen es begreiflicherweise

ausserordentlich schwer, die erwähnten Pfostenlöcher

sinnvoll zu- und einzuordnen,79 ein Grund dafür,
dass die Auswertung der Funde bis heute ausgeblieben ist.

Oratorium

Mehr als über die Wohn- und Wirtschaftsgebäude der Zeit
nach Gallus lässt sich über das Oratorium sagen. Es dürfte
sich bei diesem Gotteshaus immer noch um den Bau
handeln, den die erwähnten Bauleute zur Galluszeit errichtet
hatten.80 Jedenfalls weist nichts darauf hin, dass in den
Jahrzehnten nach Gallus' Tod eine neue Kirche errichtet worden

wäre. In seinem Oratorium befand sich aber nunmehr
sein Grab. Über dieses sind wir gut unterrichtet. Das
sepulchrum war bis zum Einfall Erchanolds und seiner
Meute um 68081 ein einfaches Bodengrab, das sich, wie es

einem Heiligen gebührte, zwischen Altar und Wand
befand.82 Danach wurde es mit Erde gefüllt und wurden die
Gebeine des Gallus ebenda in einem Sarkophag bestattet.83
Dieses Hochgrab wurde zuerst mit leinenen Tüchern, dann
mit einem, wohl prunkvollen, Teppich bedeckt.84 Darüber
wurde eine Memorie errichtet,85 das heisst ein Denkmal in
Form eines Überbaus, der wohl eher als eine Art Ciborium
denn als Tumba zu verstehen ist.86

Beim Grab brannten Kerzen, deren Wachs auf kranke
Körperstellen aufgelegt wurde,87 und über dem Grab hing
der Stab, den Columban dem Einsiedler im Steinachwald
testamentarisch vermacht hatte.88 Im Gotteshaus standen,
wie Wetti und Walahfrid ausdrücklich erwähnen, mehrere
Altäre.89 Es dürften wohl drei gewesen sein, entsprechend
den drei Reliquien, die Gallus in einer Kapsel mit sich

geführt und nach seinem Sturz in die Dornen an einem
Holzkreuz aufgehängt hatte. Es waren Reliquien «der
heiligen Jungfrau Maria, des heiligen Desiderius und des heiligen

Heerführers Mauritius».90 Diesen drei Heiligen muss
die Kirche geweiht gewesen sein, wobei Maria die
Hauptpatronin war.91 Auf den Altären befanden sich, jedenfalls
während der Messfeier, liturgisches Gerät, vielleicht kunstvolle

Decken (Abb. I),92 sicher auch liturgische Bücher. Daneben,

darüber oder dahinter lassen sich Kreuze vermuten.93
Immer noch rief eine Glocke die Brüder zum Gebet.94

Otmarzeit (720-760)

Um 719 holte Waltram, der Grundherr der Gallussiedlung,
den Alemannen Otmar aus Rätien zur Galluszelle.95 Er war
zunächst lediglich Mönchsvorsteher. Erst 745 wird er in
einer Urkunde erstmals «Abt» genannt. In die Geschichte
eingegangen ist er vor allem als «Vater der Armen». Er war
aber immer wieder auch Bauherr. In den rund 40 Jahren,
während denen er in St. Gallen wirkte, muss er fast immer
gebaut haben. Indessen wissen wir über seine Bautätigkeit
vergleichsweise wenig. Die Ausgrabungen zur Frühzeit sind,
wie schon mehrfach beklagt werden musste, nicht
ausgewertet, und die schriftlichen Nachrichten, auf die wir uns
fast ausschliesslich stützen müssen, sind spärlich. Nur an
vier Stellen96 wird auf die Bautätigkeit Otmars direkt, wenn
auch knapp, Bezug genommen. Was wir sonst noch über
seine Bauten wissen, ergibt sich indirekt aus beiläufig
erwähnten Details in den Wundergeschichten. Sicher be-

272



müht hat sich Otmar um Wohnraum für seine Mönche und
weitere Gebäulichkeiten. Ausdrücklich genannt werden
ausserdem Häuser für die Armen und ein Spital für die
Aussätzigen. Von einem Kirchenbau ist nirgends die Rede.
Trotzdem werden wir davon zu sprechen haben. Der für
Otmar wohl wichtigste Teil seiner Bautätigkeit, die Häuser
für Arme und Kranke, soll in einem anderen Zusammenhang

zur Sprache kommen.

Vita Galli II 10: [...] princeps Otmaro adpraesentiam
suam vocato locum commendavit et, ut regulärem inibì
vitam instituere studerei, praecepit. Qui regressus,

arripuit statim boni pastoris initia et undique versum
habitacula monachorum usibus congrua disposite con-
struens eiusdem sancti statum loci utilitatibus diversis

aptavit [...]97 - «Der Fürst [Karl Martell] übertrug dem

vor ihn gerufenen Otmar den Ort und befahl ihm, sich

"9 ' ' <^^icny\
¦: denrft tnuòcSLbò h s

- »

mirir/cfH¦ri t m.miV SUi i
** i

s> ^
oul^ic^ drio l'cilJurn co:Ccm ^¦mnipopulocuiV'

Abb. 1 Liturgische Altarausstattung bei der Messfeier. Miniatur, um 820/830. Stuttgarter Psalter, Cod. Bibl. 20,23, fol. 130 v. Stuttgart,
Württembergische Landesbibliothek.

Wohn- und Wirtschaftsgebäude
in der Anfangszeit Otmars

Es wäre verfehlt, zu meinen, Otmar habe gleich nach seiner
Ankunft in St. Gallen mit dem Bau eines Klosters begonnen.

Andere bauliche Massnahmen gingen dem Klosterbau

voraus. Darüber informiert uns Walahfrid Strabo in
zwei kurzen Texten. Der eine findet sich in der Vita Galli
(verfasst 833), der zweite in der bald danach entstandenen
Vita Otmari.

dort um die Einrichtung des regulären Lebens zu
bemühen. Dieser ergriff gleich nach seiner Rückkehr
die ersten Aufgaben eines guten Hirten und liess rings
nach allen Seiten wohl geordnet Behausungen bauen,
die sich zur Benutzung durch Mönche eigneten. Er passte

den Zustand des heiligen Ortes den verschiedenen
Bedürfnissen an.»

Vita Otmari 1: [...] dictusprinceps [...] locum sibi tradi-
tum viro venerabili commendavit et regulärem inibi

273



vitam instituere iussit. At ille regressus, confestim boni
mandritae Studium in ipso executus initio, undique ver-
sum congrua monachis habitacula construxit et ipsius
sacri loci statum ad utilitatem divini servitù studiosissime

reformavit.98 - «Der besagte Fürst [Pippin] übertrug

den ihm [von Waltram] übergebenen Ort dem
ehrwürdigen Mann und hiess ihn dort das reguläre Leben
einzuführen. Zurückgekehrt bewies jener gleich von
Anfang an den Eifer eines guten Hirten: Er baute rings
nach allen Seiten für die Mönche geeignete Behausungen

und gestaltete den Zustand des heiligen Ortes auf
das Eifrigste zum Nutzen für den Dienst Gottes um.»

In seiner Otmarsvita hat Walahfrid offensichtlich zwei
Ereignisse verknüpft, die er im 2. Buch des Galluslebens
noch getrennt überliefert hatte: die Präsentation bei Karl
Martell und den Besuch bei Pippin. Die Aussagen, die er in
der Otmarsvita macht, beziehen sich, wie die fast wörtliche
Übereinstimmung der beiden zitierten Texte zeigt,99 im
Grunde genommen auf Otmars Besuch bei Pippins Vater
und meinen dieselbe Bautätigkeit. Worin bestand sie?

Sowohl in der Gallus- als auch in der Otmarsvita berichtet

Walahfrid, dass der neue Leiter der Galluszelle für die
Mönche habitacula errichtet habe, also «Behausungen»,
«Wohnstätten». Offensichtlich meint der Hagiograph mit
dem Wort aber das Gleiche, was er mit Bezug auf die
Galluszelle mansiunculae genannt hatte: also «Häuschen». Das
undique versum («rings nach allen Seiten») bestätigt diese

Interpretation. Es ist gleichbedeutend wie jenes per girum
(«im Kreis») im 26. Kapitel der Gallusvita. Otmar schuf
also zunächst nichts Neues, sondern knüpfte an das

Laurensystem aus dem 7. Jahrhundert an und führte es weiter.
Nach diesem orientalisch-irischen Muster liess er neue
Mönchszellen errichten. Dass er die alten Hütten abgerissen

hätte, wird nirgends gesagt. Vielmehr ist anzunehmen,
dass er diese, soweit sie noch zu gebrauchen waren,
übernahm, sie aber um den schon bestehenden Innenhof herum
mit den neuen, wohl ebenso bescheidenen Zellen ergänzte.

Der «Zustand des heiligen Ortes»100 veränderte sich
allmählich mit dem Zuwachs der Mönche. Divinum servitium
ist wohl im Sinne der Regula Benedicti (Prolog 45 und
Kapitel 5,3) als «Mönchsstand» zu verstehen und synonym
mit den monachi der Gallusvita. Mit Rücksicht auf die
Bedürfnisse der Mönche hat Otmar also die Siedlung
erweitert (aptavit) beziehungsweise neu gestaltet (reformavit),

wobei er dem bisherigen Wildwuchs ein Ende setzte
und Ordnung in den «heiligen Ort» brachte (disposite).

Benediktinisches Kloster

Die alte, aber unter Otmar angewachsene und neu gestaltete

Gallussiedlung nach dem Laurensystem bestand gut
zwanzig Jahre.101 Dann - wahrscheinlich um 744 - musste

Otmar die Benediktsregel einführen,102 und diese sah
anstelle der Einzelzellen ein gemeinsames Wohnen der Mönche

vor. Der Übergang von der bis dahin wahrscheinlich
verwendeten Mischregel103 zur Regula Benedicti bedingte
also zwangsläufig auch tiefgreifende bauliche Veränderungen.

Erstaunlicherweise werden diese von Walahfrid aber
nicht ausdrücklich erwähnt. In einem Textabschnitt der
Gallusvita, der sich nun wirklich auf Otmars Besuch bei
Pippin bezieht, vermeldet er lediglich:

[...] Pippinus princeps [...] ei sub omni diligentia in-
iunxit, ut in loco sibi commendato ad supplendas beati
Galli excubias regularis ordinem instituere vitae. Atque
ut melius posset quod iubebatur efficere, concessit illi
quosdam tributarios de eodem pago, ut et, illis conlabo-
rantibus, officinas fratrum usibus necessarias construe-
ret et vectigalia, quae annuatim regiis reditibus inferre
debebant, ad sustentationem fratrum sub commemora-
tione largitatis eius haberet.104 - «Fürst Pippin gab ihm
[sc. Otmar] mit aller Eindringlichkeit den Auftrag, an
dem ihm anvertrauten Ort, um die Verehrung des seligen

Gallus auszubauen, die Ordensweise des geregelten

Lebens einzurichten. Und damit er besser
durchführen könne, was ihm befohlen war, überliess er ihm
einige zinspflichtige Leute aus demselben Gau, damit
er mit deren Mitarbeit die für die Bedürfnisse der Brüder

nötigen officinas errichte und die Abgaben, die sie

jährlich für die königlichen Einkünfte aufbringen mussten,

im Gedenken an seine Freigebigkeit zum
Lebensunterhalt der Brüder verwende.»105

Ins Auge sticht das Wort officinas. Schon Wetti hatte es,

wie wir uns erinnern, verwendet, allerdings im Neutrum
Plural (officina). Er hatte damit in Anlehnung an die
Benediktsregel alle Gebäude der Gallus-Siedlung ausser dem
Oratorium gemeint. Sein Schüler Walahfrid bezeichnet
mit demselben Wort, nun in der weiblichen Form officinae,
offensichtlich die Gesamtheit der neu errichteten
Klostergebäude, entsprechend dem karolingischen
Wortgebrauch.106

Über diese Gebäude kann uns auch die Archäologie
keinen Aufschluss geben, da im St. Galler Klosterbezirk
ausserhalb der Kathedrale bisher nur an einigen wenigen
Stellen gegraben wurde.107 Wegweisend muss uns deshalb

vor allem die Benediktsregel sein. Nach dieser gehörte zu
den «für die Bedürfnisse der Brüder nötigen Bauten» vor
allem ein gemeinsamer Schlafraum, das Dormitorium. Die
Regel forderte weiterhin einen Raum für die Kranken und
eine Kleiderkammer, eine Zelle für die Novizen, eine Zelle
für die Gäste, zwei Küchen (für die Mönche sowie für den
Abt und die Gäste), eine Bäckerei und einen Vorratsraum.
Auch eine Mühle, ein Garten und verschiedene Werkstätten

gehörten nach der Regel zum Kloster.108 Darüber hinaus

waren gewiss auch das in der Regel nicht erwähnte
Refektorium, ein Wohnraum, ein Versammlungsraum
(capitulum), eine Badstube sowie Ställe und Scheunen notwendig.

Eine Klostermauer ist nicht anzunehmen. Sie fehlt

274



auch noch auf dem Klosterplan. Die Steinach sowie ein
Wassergraben, den ein Zaun begleitete, mochten als

Umfriedung genügen.109
Verschiedene der genannten Bauten oder Bauteile

konnten gewiss aus der bestehenden Klostersiedlung
übernommen werden, andere waren neu zu errichten.
Interessanterweise sind das Dormitorium, das Refektorium, ein
Vorratsraum (cellarium), eine Küche (coquina) und ein
Backhaus (pistrinum) schon für das späte 8. Jahrhundert
literarisch belegbar, und zwar aus Segensgebeten, die sich
im St. Galler Codex 193 erhalten haben. In einem Nachtrag
der Handschrift sowie in Segensgebeten aus dem Beginn
des 9. Jahrhunderts (Codex 350) wird auch ein Wärmeraum
(pisale) genannt. Ebenso erscheint in den Benediktionen
des frühen 9. Jahrhunderts ein Gästehaus (hospitale), ein
Krankenhaus (domus infirmorum) sowie eine Schreibstube
(escriptorium)y Ob es den Wärmeraum (allenfalls mit
Unterbodenheizung wie in Reichenau111) schon im 8.
Jahrhundert gegeben hat, ist nicht zu entscheiden.112 Im Übrigen

dürften aber alle genannten Gebäude oder Bauteile
bereits unter Otmar angelegt worden sein.

Wie sie angeordnet waren und wo sie genau lagen, lässt
sich nicht mit Sicherheit sagen. Eine gewisse Wahrscheinlichkeit

besteht dafür, dass der Lebens- und Wohnraum der
Mönche, das Klaustrum, wie vermutlich schon die erste,
noch hölzerne Klosteranlage der Reichenau,113 aus drei
Flügeln bestand und zusammen mit der Kirche um einen
rechteckig geführten Kreuzgang lag.114 Wenn dem so ist,
wird sich das Klaustrum am ehesten im Süden der Kirche
befunden haben, wobei «Grösse und Kirchenanschlüsse
ungewiss» sind.115 Auch dürfen wir mit mehrgeschossigen
Bauten rechnen.116 Refektorium und Dormitorium waren
wohl wie in den anderen frühmittelalterlichen Klöstern
unbeheizt.117 Der Baugrund war - wie im ganzen Gebiet
der St. Galler Altstadt und im Unterschied zum Boden in
der Gegend des heutigen Bahnhofs und der Post, wo sich
ursprünglich ein Moor befand - trocken und gut. Weiter
gehende Angaben - etwa mit Berufung auf den Jahrzehnte
später entstandenen St. Galler Klosterplan118 oder andere
Klosterbauten, wie die von Reichenau und Müstair119 -
wären reine Spekulation.

Keine klare Antwort können wir auch auf die Frage
geben, wo denn Abt Otmar selber gewohnt hat. Schon von
Columba (ca. 520/522-597), dem grossen Abt von Iona,
vernehmen wir, dass er zwei eigene Häuser bewohnt habe,
eines zum Schlafen und eines zum Schreiben.120 So wird
auch Otmar nach seiner Ankunft in St. Gallen eine eigene
mansiuncula bezogen haben. Es mag sein, dass er sie
angesichts seiner grossen Bescheidenheit121 nach dem Bau der
benediktinischen Anlage beibehielt. Sicherlich wird er
weiterhin ein gesondertes Domizil gehabt haben. So sah es

die Benediktsregel vor, in welcher dem Abt eine eigene
Küche zugesprochen wurde. Diese Küche diente auch den
im Kloster anwesenden Gästen,122 mit denen zusammen
der Abt speiste.123 Auf dem St. GaUer Klosterplan bewohnt
der Abt ein komfortables Haus (mansio abbatis) mit zwei
lichten Arkadenhallen, zwei Kaminecken, Bad, eigener

Küche und direktem Zugang zur Kirche.124 Auf der
Reichenau liessen 1978-1980 durchgeführte Untersuchungen
unter anderem auf ein frühmittelalterliches «Pfalzgelände»
mit Holzbauten schliessen, die «durchaus ins 9. Jahrhundert
gehören» könnten.125 Ob damals oder schon früher auf
diesem Gelände das Abtshaus stand, ist allerdings offen.

Auf sicherem Boden befinden wir uns wieder, wenn es

um die Bezeichnung der neuen St. Galler Anlage geht.
St. Gallen war nun keine «Zelle» mehr. Mit der Einführung
der Benediktsregel war es zum coenobium sancti Galli
geworden. So formuliert Walahfrid.126 Die Urkunden sprechen

vom monasterium des heiligen Gallus. Ja, eine
Urkunde, die zwischen 743 und 747 ausgestellt wurde,
beschreibt dieses monasterium sogar ganz klar als Baukörper:

«das Kloster des heiligen Gallus, das im Arbongau
erbaut ist, wo sein heiliger Leib ruht».127 Einer ersten
Bauphase, in welcher die bestehenden Bauten des 7. Jahrhunderts

renoviert und ergänzt worden waren, war eine zweite,
wichtigere, gefolgt, in der das eigentliche Kloster geschaffen

wurde.
Wer hat all diese Bauten errichtet? Wie wir oben

ausgeführt haben, hatte mehr als hundert Jahre zuvor schon

Gallus beim Bau seiner Zelle Hilfe erhalten. Damals waren
es Untergebene des Kastellkommandanten sowie Abhängige

des Bischofs von Konstanz gewesen, die zu den
Bauarbeiten befohlen worden waren.128 Diesmal waren es,

wie uns Walahfrid versichert, königliche Zinsleute aus
dem Arbongau, auf Fiskalland lebende Männer also, die
als Bauarbeiter nach St. Gallen beordert wurden und
wohl mit den Mönchen und Abhängigen des Klosters
zusammen die Klostergebäude errichteten. Ob es sich um
Holz- oder Steinbauten beziehungsweise um beides
handelte, lässt sich nicht sagen.129 Besonders stattlich können
die neuen Gebäude allerdings nicht gewesen sein. Von
Notker dem Stammler (gest. 912) erfahren wir, dass das

Kloster St. Gallen noch zur Zeit Karls des Grossen «unter
allen Orten des weiten Reiches am ärmsten und engsten
zu sein schien».130

Dürftig scheint auch der Bücherschatz gewesen zu sein.

Ratpert spricht davon, dass erst Abt Gozbert (816-837) für
eine beachtliche Vermehrung des Bücherbestandes gesorgt
habe.131 Dass es aber bereits unter Abt Otmar eine Bibliothek

gab, ist kaum zu bezweifeln. Otmar war selber
gebildet,132 und die Befolgung der Benediktsregel erforderte
einen gewissen Bücherschatz.133 Zur Bibliothek gehörte
auch ein Scriptorium, eine Schreibstube;134 ferner ein kleines,

vielleicht nur aus einem Schrank oder einer Truhe
bestehendes Archiv (armarium oder scrinium), in welchem
die Urkunden aufbewahrt wurden und das durchaus in der
Bibliothek Platz finden konnte.135

Hat es unter Otmar in St. Gallen auch schon eine Schule

gegeben? Obwohl in den Quellen davon nichts verlautet,
dürfen wir es annehmen. Immerhin hat Otmar in seinen

jungen Jahren in Chur und in Walenstadt vielleicht selbst
unterrichtet.136 So wäre es folgerichtig, wenn er auch in
St. Gallen gleich von Anfang an für Schule und Bildung
gesorgt hätte. Nach der Einführung der Benediktsregel war

275



der Schulunterricht, jedenfalls der elementare, für die künftigen

Mönche geradezu zwingend. Denn die Regel sah ja
für alle die geistliche Lesung vor.137 Auch sollten die Mönche
ihre Profess eigenhändig schriftlich bezeugen können.138
Der englische Forscher J. M. Clarke stellte deshalb schon
1926 lapidar fest: "The St Gall school was founded in Oth-
mar's abbacy (720-759)."139 Es stellt sich nur die Frage, ob
Otmar ausser der inneren Schule für Novizen und junge
Mönche auch schon eine äussere Schule für Weltkleriker
und Laien gegründet habe. Erstmals erwähnt wird ein
Schüler der äusseren Schule mit Bezug auf die Zeit nach
Otmars Tod. Als «einer aus der Zahl der Schüler» (quidam
e numero scolasticorum) kehrt er nach dem Diebstahl einer
Wachspartikel vom Grab des Klostergründers in das Gästehaus

(hospitium) zurück. Als künftiger oder junger Mönch
hätte er im Kloster selber gewohnt. Die Geschichte von
diesem Schüler wird gegen Ende der Otmarsvita vor dem
Bericht über den Abbruch und Neubau der Galluskirche
(830) mit Verweis auf einen Berichterstatter (relator)
erzählt.140 So ist es möglich, dass sie sich unter Abt Gozbert
zugetragen hat, ja dass dieser der eigentliche Begründer
der äusseren Schule war.141

Klosterkirche

Hat Otmar auch eine neue Kirche errichten lassen? In den
Quellen ist davon nicht die Rede. Trotzdem nimmt man es

allgemein an.142 Bei der Beweisführung spielt vor allem das
16. Kapitel der Otmarsvita eine Rolle. Dort wird berichtet,
beim eben erwähnten Abbruch des Vorgängerbaus des
Gozbert-Münsters, vor Ostern 830,143 seien die Mauern
durch Mauerbrecher (arietes) zum Einsturz gebracht
worden.144 Daraus folgert man, die 830 geschleifte Kirche
müsse «ein anderes Gebäude gewesen sein als das Oratorium

des hl. Gallus, das ja aus Holz gefügt» gewesen sei.145

Diese Argumentation ist jedoch nicht unbedingt schlüssig.
Wie wir früher gesehen haben, wird die Kirche des 7.
Jahrhunderts wenigstens in ihrem unteren Teil durchaus aus
Stein bestanden haben. Klar auf eine neue Kirche lässt
hingegen die durch den jüngeren Gozbert, den ersten Otmar-
Biographen,146 gestützte Bemerkung Walahfrids schliessen,
beim Abbruch seien die Mauerbrocken «durch die gewaltigen

Stösse der Maschinen von grosser Höhe» hernieder
gestürzt.147 «Von grosser Höhe» (magnae altitudinis) kann das
Mauerwerk des Gallusoratoriums sicherlich nicht gewesen
sein. Für einen Neubau der Kirche spricht, wenn wir uns
auf die baulichen Nachrichten beschränken, auch die mehrfach

erwähnte Krypta.148 Von einer solchen ist mit Bezug
auf die Galluskirche nämlich nirgends die Rede. Der Heilige

war in der Kirche selber bestattet worden.
Indessen wäre die Annahme eines Kirchenbaus unter

Otmar auch ohne bauliche Nachrichten geradezu
zwingend, und zwar aufgrund der gottesdienstlichen Raumbedürfnisse

zur Otmarzeit. Das Gallusoratorium des 7.
Jahrhunderts musste für ein gutes Dutzend Männer, später für
einige Kleriker, einige Mägde und kleinere Gruppen von

Pilgern Platz bieten. Für einen Konvent mit schliesslich
wohl gegen 70 Mönchen,149 für die immer zahlreicher
werdenden Pilger und vor allem für die wachsende Zahl von
Gotteshausleuten war sie entschieden zu klein. Eine neue,
geräumigere Kirche musste gebaut werden.

Wann hat Otmar mit dem Neubau begonnen? Der
Raumbedarf dürfte in den beiden ersten Jahrzehnten der
Otmarzeit noch nicht wesentlich grösser als vor 720 gewesen

sein. Wohl erst in den vierziger Jahren des 8. Jahrhunderts

stieg die Zahl der Mönche merklich an. Erst damals
dürfte auch die materielle Grundlage für den Neubau der
Kirche gegeben gewesen sein. Da die Errichtung des

Klosters vordringlich war, wird Otmar den Kirchenbau
wohl erst nach Abschluss der Konventgebäude in Angriff
genommen haben.150 Die Bauarbeiten an der von Abt
Gozbert errichteten Nachfolgekirche dauerten mindestens
fünf, zusammen mit der Innenausstattung vielleicht auch

neun Jahre (830-835/839).ISI Sie war aber bedeutend grösser

als der Otmarbau.152 So dürfen wir wohl annehmen,
dass Otmar die Fertigstellung seiner Kirche noch erlebte.
Als sein Leib zehn Jahre nach seinem Tod, um 769, «in
einem Sarkophag zwischen dem Altar des Heiligen Johannes

Baptista und der Kirchenwand» beigesetzt wurde,153

war der Kirchenbau auf jeden Fall abgeschlossen.
Wie müssen wir uns diesen vorstellen? Auf diese Frage

geben uns einige Textstellen Antwort, die sich ganz beiläufig

in den Wundergeschichten finden und die umso
glaubwürdiger sind, als Walahfrids Gewährsmann Gozbert154 den
Otmarsbau noch selber kannte und wohl auch dessen
Abbruch persönlich erlebte. Eine dieser Stellen haben wir
bereits berücksichtigt. Sie macht deutlich, dass es sich bei
der neuen Kirche um einen Steinbau handelte.155 Dies
scheinen die Grabungen der sechziger Jahre des letzten
Jahrhunderts zu bestätigen.156 Auch und vor allem erfahren
wir in einer Wundergeschichte (Otmarsvita, Kapitel 12)
etwas über die Grösse der Kirche. Ein Höriger, der
Holzschindeln «zum Dachfirst der Basilika» (ad fastigio basili-
cae) trug, stürzte, so hören wir, «von der Höhe des Daches»
(de ipsa tedi altitudine) in die Tiefe, soll aber wunderbarerweise

unversehrt geblieben sein. Dabei habe die Distanz
zwischen der «Höhe des Daches» (altitudo tecti) und dem
Erdboden «nicht weniger als 40 Fuss» (non minus quadra-
ginta pedum), also 12 Meter, betragen.157 - Ferdinand Keller

hat in seiner sonst verdienstvollen Arbeit über den
St. Galler Klosterplan von 1844 die 40 Fuss willkürlich und

gegen den Wortlaut des Textes auf die Höhe einer
vermeintlichen Flachdecke bezogen. Daraus schloss er auf
eine Länge der Kirche von 100 Fuss (30 Meter) und eine
Breite von 60 Fuss (18 Meter).158 Das Schiff war aber
offensichtlich durch keine Decke geschlossen, da der Arbeiter
direkt vom Dach auf den Erdboden fiel. Nehmen wir den
Text der Otmarsvita ernst, war die gesamte Kirche vom
Boden bis zur Firstlinie 40 Fuss hoch. Demzufolge muss
nach Hecht die Mauerhöhe etwa 26 Fuss 7,8 Meter), die
Gesamtbreite etwa 12 bis 14 Meter und die Gesamtlänge
etwa 20 Meter betragen haben.159 Im Vergleich mit der
Gozbert-Basilika mit einer lichten Länge von 56 Metern

276



und einer lichten Breite von gut 27 Metern160 war der
Otmarsbau also ein bescheidenes Bauwerk, unterschritt
aber nicht die üblichen Masse der Kloster- und Stiftskirchen

im östlichen Frankenreich seiner Zeit.161 So konnte
man trotzdem und vor allem im Hinblick auf das vorangehende

Gallusoratorium von einer «beträchtlichen Höhe»
(magnae altitudinis) sprechen.

Die von Otmar errichtete Kirche dürfte gleich dem
späteren Gozbertbau auf demselben Baugrund wie die heutige
Kathedrale, und zwar im Bereich des Ostchors, gestanden
haben.162 Sie war, wie wir soeben gehört haben, mit
Holzschindeln gedeckt.163 Eine Krypta wird mehrmals
erwähnt.164 In dieser stand ein Altar, der vom Chor herab
durch ein Fenster (fenestra) spärliches Licht erhielt.165 Wo
sich das Gallusgrab befand, ob in der Krypta oder im Chor,
ist umstritten.166 Jedenfalls ruhte der Leib des heiligen Gallus

nun in der neuen Kirche, und im Chor erhob sich sein
Altar.167 Gallus war die Kirche, nebst Maria und anderen
Heiligen, auch geweiht.168 Ausser dem Hauptaltar hören
wir von einem Altar Johannes' des Täufers.169 Weitere
Altäre - vor allem zwei mit den von Gallus mitgebrachten
Reliquien der heiligen Desiderius und Mauritius - dürfen
wir voraussetzen. Die Kirche und die Krypta wurden von
verschiedenen Lampen erhellt. In der Letzteren brannte
eine Glaslampe, die mit Wasser und Öl gefüllt war.170 In der
Kirche hingen weitere Glasleuchter an Seilen von der
Decke herab,171 einer, der farus genannt wird, vor dem Gal-
lusaltar.172 Ob das Langhaus ein- oder mehrschiffig war,
geht aus den Quellen nicht hervor.173 Ebenso wenig liegen
klare Aussagen zum Ostabschluss der Kirche vor.174 Am
wahrscheinlichsten ist aber ein Dreiapsidensaal, das heisst
«eine einschiffige Basilika mit drei östlichen Altarapsiden».175

«Der Dreiapsidensaal ist seit dem 8. Jahrhundert
als charakteristischer Kirchenbautyp im rätischen Alpenraum

zu fassen.»176 Auch der zweite Kirchenbau auf der
Reichenau, entstanden um 750, war eine Saalkirche.177 Für
den Otmarsbau schriftlich bezeugt sind Schranken (cancelli)

zwischen dem Schiff und dem wohl etwas höher
gelegenen Chor.178 Schliesslich gehörte zur Kirche auch die von
Pippin gestiftete Glocke (unum campanum) ,119 Wo diese
aufgehängt war, wissen wir aber nicht.180

Ebenso wenig erfahren wir, wer die Kirche erbaut hat.
Wir dürfen aber - ausser an die Mönche selber und die so
genannte Familia des Klosters - wohl an jene königlichen
Zinsleute denken, die auch die Klostergebäude errichtet
haben. Ebenso dürfen wir annehmen, dass tüchtige und
bauerfahrene Mönche die Leitung der Bauarbeiten
übernommen haben, fn den dreissiger Jahren des 9. Jahrhunderts

werden es die St. Galler Mönche Winihart, Isenrich
und Ratger sein, welche den Bau des dritten Gotteshauses
leiteten und überwachten.181 Beim zweiten Bau wird sicher
Abt Otmar als Bauherr massgebend mitgewirkt haben.182

In Churrätien und auf seinen Reisen als Vorsteher
beziehungsweise Abt von St. Gallen hatte er zahlreiche Kirchen
kennen gelernt. In der Folge muss er eine Vorstellung von
der zu errichtenden Kirche gehabt und bei der Planung
seinen Willen mitgeteilt haben. Die Grösse der Kirche, ihre

Ausstattung, ihre Altäre können nicht ohne seine Anweisung

oder zumindest sein Einverständnis gewählt worden
sein.183 In feierlicher Zeremonie wird er den Grundstein
zum neuen Gotteshaus gelegt haben.184 Die Ausführung der
Arbeiten185 muss ihn schliesslich während Jahren beschäftigt,

gebunden und umgetrieben haben.
Als das neue Gotteshaus vollendet war, muss es vom

Konstanzer Bischof Sidonius (746-760) oder seinem
Vertreter (möglich wäre Otmar selber) geweiht worden sein.

Lange hat Otmar in seiner Kirche allerdings nicht mehr
wirken können. Wenn wir davon ausgehen, dass er sie
frühestens seit dem Ende der vierziger Jahre seines
Jahrhunderts erbauen liess, dann konnte er sie bis zu seinem
Tod im Jahr 759 nur noch wenige Jahre benützen. Sie diente
aber noch zwei weiteren Generationen als Gotteshaus. Er
selber wurde zehn Jahre nach seinem Tod in ihr bestattet.
830 musste sie einem grösseren und prächtigeren Bau
weichen. Otmars Leib fand vorübergehend Aufnahme in der
Sankt-Peters-Kapelle.

Sankt Peter

Über Sankt Peter in St. Gallen wissen wir wenig.186 In den
Quellen wird das Gotteshaus ausser oratorium181 und
ecclesia188, auch basilica189 oder Capell 19° genannt. Die letzte
Bezeichnung dürfte der Bestimmung des Baus nach unserem

Wortgebrauch am nächsten kommen. Denn Sankt
Peter war offensichtlich die Friedhofkapelle des Klosters.
So berichtet uns Ekkehart in seinen Casus Sancti Galli, dass
sie in cimiterio sancti Galli gestanden habe.191 Der
Klosterfriedhof befand sich nach Vadian östlich des Gallusmün-
sters, «hinden auf die Stainach gestrekt».192 Diese Mitteilung

bestätigte sich, als 1998 im so genannten «Kleinen
Klosterhof» zwischen Regierungsgebäude und Karlstor
anlässlich der Sanierung und des Ausbaus des Pfalzkellers
gegraben wurde. Auf dem Areal konnten insgesamt 42
Skelette geborgen werden, deren spezifische Merkmale
den Schluss zulassen, dass hier Mönche bestattet wurden.
«Der Friedhof wurde, dies geht aus den C-14-Daten hervor,
zwischen dem 8. und 11. Jahrhundert n. Chr. benutzt».193

Seine Anlage in der Otmarzeit ist also nicht unwahrscheinlich.

Reste der Kapelle wurden allerdings nicht gefunden.
Hingegen kamen unter den Gräbern drei Gruben mit
Holzkohle und Hitzesteinen zum Vorschein, die möglicherweise

mit einer handwerklichen Tätigkeit aus einer
früheren Zeit zusammenhängen.194 Aus annalistischen
Aufzeichnungen des St. Galler Codex 915 vernehmen wir,
dass in der Kapelle für Lebende und Verstorbene gebetet
wurde.195 Auch als Aufbahrungsort für die verstorbenen
Mönche wird sie gedient haben. Erste St. Galler Pfarrkirche,

wie Vadian behauptet,196 war Sankt Peter indessen
nicht.197 Angaben zur Bauform des Hauses fehlen.198 Im
Innern stand, wie zu erwarten, ein dem heiligen Petrus
geweihter Altar.199

277



Frühmittelalterliche Petruspatrozinien sind in der Schweiz

- wie im gesamten Frankenreich200 - vergleichsweise
häufig.201 Auch das Oratorium in Luxeuil sowie die von Columban

wieder hergestellte Basilika in Bobbio waren dem
Apostelfürsten geweiht.202 Es erscheint aber «äusserst
unwahrscheinlich», dass schon der Columban-Schüler
Gallus oder seine Nachfolger im Steinachtal neben dem
mehrfach genannten Oratorium eine Peterskirche erbaut
hätten.203 Vielmehr dürfen wir annehmen, dass Otmar es

war, der ausser der neuen Galluskirche auch noch eine
weitere Kirche errichten liess. Ein Konvent von schliesslich

gegen 70 Mönchen brauchte eine Friedhofkapelle. Für
diese Petrus als Schutzpatron zu wählen, lag nahe. Nach
Matthäus 16,19 hatte ihm Jesus «die Schlüssel des Reiches
der Himmel» gegeben.

Für die Petrusverehrung in St. Gallen ist vor allem eine
Urkunde von 745 bedeutsam. In deren Schlussprotokoll
findet sich der Satz: Cartola donacionis Audemari apatis
frunìscat con gracia Dei et sancti Petri.204 «Möge die
Schenkungsurkunde dem Abt Audemar Nutzen bringen, mit der
Gnade Gottes und des heiligen Petrus».205 Spielt die Formel

auf ein (vielleicht eben errichtetes) Petruspatrozinium
an? Im St. Galler Klosterplan ist ein solches nicht einge¬

zeichnet. Erstmals schriftlich bezeugt ist es für das Jahr 830.

Damals wurden nach Mitteilung von Iso und Walahfrid
Strabo die Reliquien Otmars aus der Galluskirche, wo sie

bisher geruht hatten, vor deren Abbruch ad oratorium
sancti Petri verlegt beziehungsweise in ecclesia beati Petri

post altarium neu bestattet.206

Der Petrusaltar war also offenbar der einzige Altar der
Friedhofkirche.207 Vor diesem Altar wird Otmar gebetet
haben, wenn einer seiner Mönche gestorben war. Vielleicht
hat er sich auch in das nur den Konventualen zugängliche
Oratorium208 zurückgezogen, wenn er einmal in aller Ruhe
und ganz allein beten wollte.209 830 bis 864 ruhten nach dem
Mirakelbuch Isos Otmars Reliquien in dem stillen Raum.
Auch Bischof Landaloh fand sein Grab in der Peterskapelle,

Abt Hartmut (gest. 883) wurde an ihrer Aussenwand
bestattet.210 Zweimal wurde das Gotteshaus entweiht, vor
1408 und während des Bildersturms in der Reformationszeit.

1530 wollte man aus der Kapelle sogar einen Stall für
24 Pferde machen. Aber beide Male wurde sie neu kon-
sekriert und bestand noch bis ins 17. Jahrhundert. Dann
wurde sie 1666 abgerissen und durch eine neue Peterskirche

ersetzt, allerdings nicht mehr im Osten, sondern
im Westen des Münsters.211

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Repro aus Die Schweiz vom Paläolithikum bis zum frühen
Mittelalter (vgl. Anm. 92).

ANMERKUNGEN

Wenige Hinweise finden sich in: Hans Rudolf Sennhauser,
Zu den Ausgrabungen in der Kathedrale, der ehemaligen Klosterkirche

von St. Gallen, in: Hans Burkhard, Restauration und
Renovation im Kirchenbau, Gossau 1965, S. 109-116, hier
S. 112. - Benedikt Frei, Der karolingische Klosterplan von
St. Gallen im Lichte der bisherigen Ausgrabungen, in: Praehis-
torische Zeitschrift 43/44,1965/66. S. 337-339. - Walter Hörn
/ Ernest Born. The Plan of St Gall, Bd. 2, Berkeley etc. 1979,
S. 358. - Hans Rudolf Sennhauser, St. Gallen (Kanton St. Gallen),

Stiftskirche, in: Werner Jacobsen u. a., Vorromanische
Kirchenbauten. Katalog der Denkmäler bis zum Ausgang
der Ottonen. Nachtragsband, München 1991, S. 362. - Hans
Rudolf Sennhauser, Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet:
von der Spätantike bis in ottonische Zeit, Bd. 1, München 2003.
S. 166.

Die wenigen Grabungen dokumentiert Regula Steinhauser-
Zimmermann, St. Gallen - Klosterareal: Kleiner Klosterhof,
Klosterplatz, Pfalz und Zeughausturm, in: 147. Neujahrsblatt,
hg. vom Historischen Verein des Kantons St. Gallen, St. Gallen
2007, S. 29^13.
Genannt seien Ferdinand Keller, Bauriss des Klosters St. Gallen

vom Jahr 820, Zürich 1844, S. 8-9. - Joseph Neuwirth, Die
Bauthätigkeit der alamannischen Klöster St. Gallen, Reichenau
und Petershausen. Wien 1884, S. 5-10. - Johann Rudolph
Rahn, Zur Statistik schweizerischer Kunstdenkmäler. Sanct Gallen.

Abtei, in: Supplement zum Anzeiger für schweizerische
Alterthumskunde Nr. 4, 1886, S. 361-362, 375-376. - Otto
Zardetti, «Requies S. Galli» oder Geschichtliche Beleuchtung
der Kathedrale des hl. Gallus. Einsiedeln 1881, S. 14—43 (pathetisch

und unergiebig). - August Hardegger u. a.. Die Bau-

278



denkmäler der Stadt St. Gallen, St. Gallen 1922, S. 61-63. -
Josef Hecht, Der romanische Kirchenbau des Bodenseegebietes,

Basel 1928, S. 7-17. - Erwin Poeschel, Die Kunstdenkmäler

des Kantons St. Gallen, Bd. 3/2, Basel 1961, S. 4-9. -
Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz, Bd. 1, Frauenfeld
1968, S. 111. - Heinz Honorât, Die mittelalterliche Architektur
der Abtei Sankt Gallen, in: Werner Vogler (Hrsg.), Die Kultur

der Abtei Sankt Gallen 1990, S. 185-200, hier S. 185-186. -
Am gründlichsten Josef Hecht, gefolgt von Erwin Poeschel.
Ergiebig sind zum Teil auch die Anmerkungen von Gerold
Meyer von Knonau in seinen Editionen der Vita Galli und
der Vita Otmari, in: Mittheilungen zur vaterländischen
Geschichte 12, St. Gallen 1870, S. 1-113.

4 Vita Galli vetustissima (Grundschicht entstanden um 670/80),
ed. Iso Müller, Die älteste Gallus-Vita, in: Zeitschrift für
Schweizerische Kirchengeschichte 66, 1972, S. 209-249. -
Wetti, Vita Galli auctore Wettino (geschrieben zwischen 816
und 824), ed. Bruno Krusch, in: MGH SRM 4, Hannover/
Leipzig 1902, S. 256-280. - Vita Galli auctore Walahfrido (verfasst

833), ed. Bruno Krusch (vgl. oben), S. 280-337. -
Übersetzungen: Johannes Duft, Die Lebensgeschichten der Heiligen

Gallus und Otmar, St. Gallen / Sigmaringen 1988 (Wetti). -
Camilla Dirlmeier / Klaus Sprigade, Quellen zur
Geschichte der Alamannen von Marius von Avenches bis Paulus
Diaconus Quellen zur Geschichte der Alamannen 3),
Sigmaringen 1979 (mit Auszügen aus der Vetustissima, der Gallus-
und der Otmarsvita Walahfrids). - Literatur: Johannes Duft,
Die Quellen zum Gallus-Leben, in: Die Abtei St. Gallen, Bd. 2,
Sigmaringen 1991, S. 11-27. - Walter Berschin, Biographie
und Epochenstil, Bd. 2, Stuttgart 1988, S. 94-99; Bd. 3, Stuttgart
1991, S. 272-273, 282-303. - Walter Berschin, Lateinische
Literatur aus St. Gallen, in: Peter Ochsenbein, Das Kloster
St. Gallen im Mittelalter. Die kulturelle Blüte vom 8. bis zum
12. Jahrhundert, Darmstadt 1999, S. 109-117, hier S. 109-111
mit Anm. 245-246.

5 Erstmals erwähnt wird die «Zelle» in der Vetustissima, c. 3 (ed.
fso Müller [vgl. Anm. 4], S. 214): ad cellam uiri Dei. Später ist
auch von der cellula die Rede (c. 3 u. 4: ed. Iso Müller [vgl.
Anm. 4], S. 215-216).

6 So Walahfrid durchgehend (Vita Galli f 9, 19, 26; II 2). Der
Codex unicus der Wetti-Vita liest «Maginold» (c. 9), «Maginald»
(c. 19,26 u. 36) und «Meginald» (c. 34).

7 Vetustissima 2.
8 Vetustissima 3.
9 Wetti 26.
10 Walahfrid I 26.
11 Vetustissima 3 (ed. Iso Müller [vgl. Anm. 4], S. 214): Cumque

pervenissent ad locum, puisantes ianuam, egressus est unus
ex fratribus, [ Lücke von 8-9 Buchstaben] uiro Dei, dicens:
<Sunt namque hic sex fratres, uolentes tecum loqui>. Et ille iussit
eos introducere in oratorium. Qui expleta oratione, ingressi sunt
domum.

12 Vetustissima 3 (ed. Iso Müller [vgl. Anm. 4], S. 215): Ille autem
iusit introducere domum, et coeperunt epulare. - Zum Refektorium

in Luxeuil, in dem wohl Gallus selbst einst allabendlich
gegessen hatte, vgl. Max Schär, Der heilige Columban und
der Rabe, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens 99,1988, S. 77-112, hier S. 82-83,85-86.

13 Dazu Aidan MacDonald, Adomnân's Monastery of Iona, in:
Cormac Bourke (Ed.), Studies in the Cult of Saint Columba,
Dublin 1997, S. 24-44, hier S. 34.

14 Ed. Bruno Krusch (vgl. Anm. 4), S. 270.
15 Ed. Bruno Krusch (vgl. Anm. 4), S. 258.
16 Du Cange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis Nach¬

druck der Ausgabe von 1883-1887), Bd. 6, Graz 1954, S. 36-37.

- Dictionary of Medieval Latin from British Sources, Fase. 8,

Oxford 2003, S. 2011-2012. - Vor allem Günther Binding /

Susanne Linscheid-Burdich, Planen und Bauen im frühen
und hohen Mittelalter, Darmstadt 2002, S. 460^165.

17 Vgl. zum Beispiel J. F. Niermeyer u.a., Mediae Latinitatis
Lexicon minus, Bd. 2, Darmstadt 2002, S. 961. - Ratpert, St. Galler

Klostergeschichten (Casus sancti Galli), hrsg. u. übers, von
Hannes Steiner, in: MGH SRG in usum scholarum, Hannover

2002, S. 177,193.
18 Eine löbliche Ausnahme ist Johannes Duft, der ausdrücklich

darauf hinweist (Lebensgeschichten [vgl. Anm. 4], S. 41).
19 Benedicti Regula 4,78 (ed. Rudolph Hanslik, CSEL 75, Wien

1977, S. 37).
20 Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich (vgl. Anm.

16), S. 445: «Die Begriffe claustra und claustrum werden in der
Antike ohne Unterschied angewandt, sie bezeichnen das

Abgeschlossene, das Bollwerk und im Kloster die Klausur, das

heisst den ganzen Klausurbereich um den Kreuzgang».
21 So schon Hildemar von Corbie in seinem Regelkommentar

von etwa 845: Officina vero neutrius generis est et numeri plura-
lis (nach Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich
[vgl.Anm. 16], S. 460).

22 Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich (vgl. Anm.
16), S. 461,463.

23 Der Datierung von Florian Huber auf exakt 819 (Der
St. Galler Klosterplan im Kontext der antiken und mittelalterlichen

Architekturzeichnung und Messtechnik, in: Studien zum
St. Galler Klosterplan fl, hg. von Peter Ochsenbein / Karl
Schmuki, St. Gallen 2002, S. 233-284, hier S. 262-264) vermag
ich nicht zu folgen. Die letzte St. Galler Tagung zum Klosterplan

(10.12.2007) hat vor allem deutlich gemacht, dass der Plan
das Ergebnis zahlreicher Erweiterungen und Umarbeitungen
gewesen ist. Wir dürfen aber davon ausgehen, dass er 830, dem
Jahr des Baubeginns in St. Gallen, vorgelegen haben muss.

24 Dort spricht der Verfasser des Widmungsschreibens gleich zu
Beginn depositione officinarum, wobei nach Walter Berschin
officinae so viel wie «Klostergebäude» bedeutet (Walter
Berschin, Der St. Galler Klosterplan als Literaturdenkmal, in:
Mittellateinische Studien, Heidelberg 2005, S. 131,133).

25 Zum Wohnen (habitationi) waren alle Gebäude nötig.
26 Ed. Bruno Krusch (vgl. Anm. 4), S. 304.
27 Was für ein Wort der Verfasser der ältesten Gallusvita ver¬

wendet haben könnte, muss offen bleiben. Dass er die
Benediktsregel gekannt hätte, ist zwar nicht völlig unmöglich, aber
äusserst unwahrscheinlich. Die von Iso Müller (vgl. Anm. 4),
S. 213-221, angeführten Übereinstimmungen mit der Regula
Benedicti sind zu allgemein, als dass man daraus auf eine

Abhängigkeit von derselben schliessen könnte.
28 Ed. Bruno Krusch (vgl. Anm. 4), S. 286: Ibi [sc. in Luxeuil]

oratorium in honorem beati Petri apostoli construentes, mansi-
unculas, in quibus commanerent, fecerunt.

29 Camilla Dirlmeier / Klaus Sprigade (vgl. Anm. 4), S. 53.
30 J.F. Niermeyer u.a., Lexicon 2 (vgl. Anm. 17), S. 839.
31 Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 4.
32 Raymond Janin, in: LThK2, Bd. 6,1961, Sp. 828-829.
33 Karl Suso Frank, in: LThK3, Bd. 6,1997, Sp. 683. Zur Rolle

der Lauren in den origenistischen Streitigkeiten des 6.
Jahrhunderts siehe Max Schär, Das Nachleben des Origenes im
Zeitalter des Humanismus, Basel 1979, S. 43^-5.

34 Michael Herity, Les premiers ermitages et monastères en
Irlande, 400-700, in: Cahiers de civilisation médiévale 36,1993,
S. 219-261, hier S. 222-223.

35 Matthias Untermann, Architektur im frühen Mittelalter,
Darmstadt 2006, S. 75 mit Abb. S. 76 u. Literaturhinweisen
S. 200-201.

279



36 Harold G. Leask, Irish Churches and Monastic Buildings I,
Dundalk 1955, S. 11. - Aidan MacDonald (vgl. Anm. 13),
S. 40-43. - Nancy Edwards, The Archaeology of Early
Medieval Ireland, in: DÂIBHÏ Ó Cróinìn (Ed.), A New History
of Ireland, vol. 1, Oxford 2005, S. 235-300, hier S. 238-249.

37 Aidan MacDonald (vgl. Anm. 13), S. 29.
38 Ludwig Bieler, Irland. Wegbereiter des Mittelalters, Olten /

Lausanne / Freiburg i. Br. 1961, S. 35.
39 Roger Stalley, Ecclesiastical Architecture before 1169, in:

Däibhi Ó Cróinìn (vgl. Anm. 36), S. 714-743, hier S. 726.
40 Michael Herity (vgl. Anm. 34), S. 226.
41 Ludwig Bieler (vgl. Anm. 38), S. 35. - Aidan MacDonald

(vgl. Anm. 13), S. 36.
42 Ludwig Bieler (vgl. Anm. 38), S. 35. - Michael Herity (vgl.

Anm. 34), S. 224. Sogar die Gebäude von Iona waren im 6.

und 7. Jahrhundert aus Holz und wahrscheinlich mit Stroh
gedeckt (Aidan MacDonald [vgl. Anm. 13], S. 29). - Vgl. auch
Finbar McCormick, Iona: the Archaeology of the Early
Monastery, in: Cormac Bourke (vgl. Anm. 13), S. 45-68, hier
S. 52-54 (Wooden buildings). - Zu den Holzkirchen, von
denen sich allerdings keine einzige erhalten hat, siehe Roger
Stalley (vgl. Anm. 39), S. 721-724.

43 Ludwig Bieler (vgl. Anm. 38), S. 35. - Zu den abweichenden
Formen siehe Nancy Edwards (vgl. Anm. 36), S. 248

44 Michael Herity (vgl. Anm. 34), S. 224.
45 Roger Stalley (vgl. Anm. 39), S. 726.
46 Nancy Edwards (vgl. Anm. 36), S. 248.
47 So glaubhaft Aidan MacDonald (vgl. Anm. 13), S. 36-38, mit

Verweis auf seinen Aufsatz Aspects of the Monastery and
Monastic Life in Adomnân's Life of Columba, in: Peritia 3,
1984, S. 271-302, hier S. 284-289.

48 Adomnan's Life of Columba, ed. with Translation and Notes by
Alan Orr Anderson and Marjorie Ogilvie Anderson,
London 1961,51a und 108b, mit Kommentar S. 114.

49 Als die Zahl der Mönche wuchs, wird er zu einem gemein¬
samen Wohnhaus mit Dormitorium übergegangen sein.

50 Vgl. Anm. 28. Wetti verwendet diesmal den Begriff domicilia
(Vita Galli 6: ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 260), wobei
domicilium mit «Wohnstätte, Wohnsitz, Wohnung, Heim, Haus,
Behausung» übersetzt werden kann (Mittellateinisches Wörterbuch,

Bd. 3, München 2003, S. 944). Es sind also auch nach
Wetti mehrere Gebäude gewesen, welche errichtet wurden.

51 Die Frage diskutiert ausführlich Gerold Hilty, Gallus und
die Sprachgeschichte der Nordostschweiz, St. Gallen 2001, bes.
S. 23-31, 120-124 und 142-160. Dabei kommt er zum Schluss:
«Aus der sorgfältigen Deutung der Gallus-Viten hat sich mir
allerdings die Gewissheit ergeben, dass Gallus aus dem Raum
Vogesen-Elsass stammte» (vgl. oben, S. 124).

52 Für die Zeit nach Gallus ist ein Acker bezeugt (s. u. Anm. 74).
53 In Bregenz hielten die Columban-Mönche Kühe (Wetti 8;

Walahfrid I 8).
54 Alfons Zettler, Die frühen Klosterbauten der Reichenau,

Sigmaringen 1988, S. 158-166 und 191-192. - Alfons Zettler,
Einzug der Mönche, in: Die Alamannen, hg. vom Archäologischen

Landesmuseum Baden-Württemberg, Stuttgart 21997,
S. 481^*90, hier S. 489.

55 Hans Rudolf Sennhauser 1991 (vgl. Anm. 1), S. 362. - Hans
Rudolf Sennhauser 2003 (vgl. Anm. 1) wortgleich, S. 166. -
Vgl. ferner Benedikt Frei (vgl. Anm. 1), S. 339, und Walter
Horn / Ernest Born (vgl. Anm. 1), S. 358.

56 Vetustissima 2 (ed. Iso Müller [vgl. Anm. 4], S. 213): Contigli
autem una die, dum operaretur cum fratribus et plebe in oratorium,

ut unam axem ex pariete decortaretur, et preuior apparuit
aliis IIII palmarum [...]. «Es geschah aber eines Tages, als er
mit den Brüdern und dem Volk am Oratorium baute, dass ein

Brett für die Wand gekürzt wurde und um vier Handbreiten
kürzer schien als die anderen [...]». - Dass axis assis) als
«Brett» und nicht etwa als «Balken» verstanden werden muss,
verdeutlicht Walahfrid an der entsprechenden Stelle (127), wo
er von einer tabula quaedam spricht. - Zur Holzbearbeitung
siehe im Übrigen Günther Binding / Susanne Linscheid-
Burdich (vgl. Anm. 16 S. 204-212.

57 Vgl. Anm. 56.
58 Nicht ganz auszuschliessen wären bretterverkleidete Fachwerk¬

wände (siehe die Abbildung in Günther Binding / Susanne
Linscheid-Burdich [vgl. Anm. 16], S. 189), doch wären auch
dazu Holzpfosten nötig.

59 Bei diesen Überlegungen hat mich die Archäologin Regula
Steinhauser-Zimmermann von der Kantonsarchäoiogie St. Gallen

beraten. Ich danke ihr auch an dieser Stelle herzlich.
Erschöpfende und bestens illustrierte Auskünfte über den
mittelalterlichen Holzbau finden sich im Übrigen bei Georges
Descoeudres, Herrenhäuser aus Holz, Eine mittelalterliche
Wohnbaugruppe in der Innerschweiz, Basel 2007, bes. S. 38-39.

60 Kurt Bänteli, Die Kirche Burg, in: Markus Höneisen (Hrsg.),
Frühgeschichte der Region Stein am Rhein. Archäologische
Forschungen am Ausfluss des Untersees, Basel 1993, S. 175-178.

61 So Benedikt Frei und Walter Horn / Ernest Born (vgl.
Anm. 55).

62 1965 liess es auch Hans Rudolf Sennhauser noch offen, ob
«die Kirche des Klostergründers Gallus steinerne Fundamente

besass» (Hans Rudolf Sennhauser 1965 [vgl. Anm. 1],
S.112).

63 Wetti 35 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 277): pulsando
pavimentum; Walahrid II 1 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4],
S. 314): pavimenti planitiem pulsarent.

64 Zu den möglichen Belägen (unter anderem Stein, Holz, Kalk¬
mörtel, Ton, Lehm) siehe Günther Binding / Susanne
Linscheid-Burdich (vgl. Anm. 16), S. 386-392.

63 Wetti 35; Walahfrid III.
66 Wetti 26 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 271): Statim Sig¬

num tangitur; Walahfrid 126 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4],
S. 304): signo pulsato. Von einer Glocke ist in der Gallusvita
schon mit Bezug auf die Kirche in Bregenz die Rede (Wetti 7;
Walahfrid I 7). Es dürfte sich dabei um eine typisch irische
Handglocke gehandelt haben. Vgl. dazu Johannes Duft, Die
Sankt Gallus-Glocke, in: Johannes Duft, Die Abtei St.Gallen,
Bd. 2, Sigmaringen 1991, S. 28-37. - Cormac Bourke, Insignia
Columbae II, in: Cormac Bourke (Ed.), Studies in the Cult of
Saint Columba, Dublin 1997, S. 162-183, hier S. 162-173. -
Ellen Hickmann, Das heilige Signal - Irische und schottische

Handglocken aus der Frühzeit der christlichen Mission, in:
Glocken und Glockenspiele, Michaelstein 1998, S. 37^15.

67 Wetti 19,21,25; Walahfrid 119,21,25.
68 Zu ihm u.a. Bruno Behr, Das alemannische Herzogtum bis

750, Bern / Frankfurt a. M. 1975, S. 154-158. - Hagen Keller,
Fränkische Herrschaft und alemannisches Herzogtum im 6. und
7. Jahrhundert, in: Zeitschrift für die Geschichte des
Oberrheins 124, 1976, S. 1-30, hier S. 14-26. - Hagen Keller,
Die Merowingerzeit, in: Handbuch der baden-württembergischen

Geschichte, Bd. 1, Teil 1, Stuttgart 2001, S. 228-296,
hier S. 262-263.

69 Zu ihm Helmut Maurer, Das Bistum Konstanz 2: Die Kon¬

stanzer Bischöfe vom Ende des 6. Jahrhunderts bis 1206
(Germania Sacra, NF 42,1: Die Bistümer der Kirchprovinz Mainz),
Berlin / New York 2003, S. 31-32 (mit Angabe der früheren
Literatur).

70 Walahfrid 119 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 298-299):
Dux autem [...] iussit Arbonensi praefecto, ut cum omni plebis
officio iret ad locum cellae et [...] aedificia iuxta viri Dei disposila



tionem construeret. - Walahfrid f 25 (ed. Bruno Krusch [vgl.
Anm. 4], S. 303-304): Episcopus autem iussit his qui rebus epis-
copii praeerant, ut ad virum Dei cum sibi subiectis venirent et
eius obtemperarent iussioni. Zur Interpretation der Stellen
siehe mein demnächst erscheinendes Gallus-Buch.

71 Zu den Datierungen siehe Max Schär, St. Gallen zwischen
Gallus und Otmar 640-720, in: Schweizerische Zeitschrift für
Religions- und Kulturgeschichte 102, 2008, S. 317-359, hier
S. 320-322. Darin auch alle übrigen Informationen zur
Geschichte der Galluszelle in der genannten Zeit.

72 Vgl. Anm. 55.
73 So Hans Rudolf Sennhauser mündlich.
74 Walahfrid 11 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 313): facta in

agro fovea. Ähnlich Wetti 35 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4],
S. 276): superseminaverunt diversa fruge. Wetti spricht auch
davon, dass die Plünderer des Erchanold silvae et pratae atque
agri durchstreift hätten (c. 35: ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4],
S. 277); Wiesen und Felder, die wohl zur Galluszelle gehörten.

75 Vita Galli II 3 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 315): [...]
repererunt ibi quasdam ancillas eiusdem loci cum parvulis
earum, et quae essent, percontati sunt. Quae dum se de familia
ipsius sancti esseproclamarent [...].

76 Vgl. dazu Max Schär (vgl. Anm. 71), S. 324.
77 Vgl. Anm. 97.
78 Vgl. Anm. 98.
79 So Hans Rudolf Sennhauser mündlich.
80 Vgl. Anm. 70.
81 Dazu Max Schär (vgl. Anm. 71), S. 348-353.
82 Wetti 32 u. 35; Walahfrid I 33 u. II1.
83 Walahfrid II 2 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 314): fos-

sam vero terra replevit. - Wetti 36 (ed. Bruno Krusch [vgl.
Anm. 4], S. 277): sancti corporis gleba in sarcofago digno inter
aram et parietem sepulturae tradebatur.

84 Wetti 38; Walahfrid II 4.
85 Wetti 36 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 277): atque super

illud memoria meritis electi Dei congruens aedificabatur. -
Walahfrid II 2 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 314): et
desuper, ut morìs est, arcam altiorem construxit.

86 Die Bezeichnung «Tumba» hat sich allgemein eingebürgert:
vgl. Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 9. - Hilde Claussen,
Heiligengräber im Frankenreich, Diss. Marburg 1950 (nicht
publiziert), S. 89ff. (nach Jan Straub, Die Heiligengräber der
Schweiz, Ihre Gestalt und ihr Brauchtum. Ein Beitrag zur
Geschichte der Schweizerischen Heiligenverehrung, Diss.
Zürich 1987, S. 79). - Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 5. -
Johannes Duft, Die Gallus-Krypta und die Gallus-Reliquien
in der Kathedrale St. Gallen, St. Gallen 1993, S. 12. - Eine
Tumba ist aber eigentlich ein (leerer) Sarkophag. Wie soll über
dem Sarkophag mit den Gebeinen des Gallus noch ein weiterer

Sarkophag errichtet worden sein?
87 Wetti 33. - Als Krankheiten heilendes Wundermittel galt nach

Gregor von Tours (573-594), Libri IV de virtutibus sancti Martini

episcopi, schon in früherer Zeit das Wachs von den Kerzen,
die am Grab des hl. Martin in Tours (gest. 397) brannten.
Ausserdem wurden «Staub vom Grab; Wasser, mit dem das Grab
gereinigt wurde; Wein, mit dem Staub vermischt» als Heilmittel
betrachtet (Karl Suso Frank, Martin von Tours und die
Anfänge seiner Verehrung, in: Werner Gross / Wolfgang
Urban [Hrsg.], Martin von Tours - ein Heiliger Europas, Ost-
fildern 1997, S. 21-62, hier S. 57).

88 Wetti 38; Walahfrid II 4. Diese so genannte Combutta war
hoch verehrt und fand ihren Platz auch im Gozbertmünster,
wo Notker der Stammler sie zur Vertreibung des ihn eines
Nachts bedrohenden Höllentiers herbeigeholt haben soll
(Ekkehart IV., Casus Sancti Galli - St. Galler Klostergeschich¬

ten, hrsg. u. übers, von Hans F. Haefele, Darmstadt 1980, c. 41,
S. 92-95).

89 Wetti 36. - Walahfrid II 2: nach dem ersten Überfall sind die
Altäre (Plural!) «leer» beziehungsweise «entblösst» (arae nudae

beziehungsweise aitarla nudata).
90 Wetti IL- Ähnlich Walahfrid 111.
91 Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 8-9.
92 So zu sehen auf einer Miniatur des Stuttgarter Psalters,

entstanden um 820/830 (Württembergische Landesbibliothek
Stuttgart, Cod. Bibl. 20, 23), fol. 130v., abgebildet in: Die
Schweiz vom Paläolithikum bis zum frühen Mittelalter, Bd. 6,

Basel 2005, S. 291. Nur so kann auch die Mitteilung der Viten
verstanden werden, dass die Altäre nach dem ersten Überfall
«entblösst» gewesen seien (vgl. Anm. 89).

93 Iso Müller (vgl. Anm. 4), S. 233, weist ausdrücklich darauf
hin, dass vor der Jahrtausendwende keine Kreuze auf dem
Altar belegt sind. Im Stuttgarter Psalter erscheint denn das

Kreuz auch als Steckkreuz hinter dem Altar.
94 Wetti 38 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 278): signum

basilicae resonans audiebant. - Walahfrid II 4 (ed. Bruno
Krusch [vgl. Anm. 4], S. 315): ecclesiae campanum insonuit.
Vgl. oben Anm. 66.

95 Zur Herkunft Otmars, zu seiner rätischen Zeit sowie zu
Waltram vgl. Max Schär, Der junge Otmar, in: Scripturus
Vitam. Festgabe für Walter Berschin zum 65. Geburtstag, hg. v.

Dorothea Walz, Heidelberg 2002, S. 309-334.
96 Vgl. die unten angeführten drei Stellen sowie Walahfrid, Vita

Otmari 2 (Johannes Duft, Sankt Otmar. Die Quellen zu
seinem Leben. Lateinisch und deutsch, Zürich / Lindau / Konstanz
1959, S. 26): Nam ad suscipiendos leprosos [...] hospitiolum
haud longe a monasterio extra eas mansiones, quibus caeteri

pauperes recipiebantur.
97 Ed. Bruno Krusch (vgl. Anm. 4), S. 319.
98 Ed. Johannes Duft (vgl. Anm. 96), S. 24.
99 Virtuos macht Walahfrid von der Synonymik Gebrauch: Statt

statim verwendet er im etwas später entstandenen Text confe-
stim, statt pastor das spätgriechische Wort mandrita, und apta-
vit wird mit reformavit wiedergegeben.

"I0 Johannes Duft übersetzt ohne Not das Wort status einmal mit
«Zustand», einmal mit «Verfassung» (vgl. Anm. 96, S. 25 u. 43).

101 Hans Rudolf Sennhauser macht darauf aufmerksam, dass

auch bei eigentlichen Neugründungen die Mönche oftmals
nicht von Anfang an ein fertiges Kloster bezogen. Vielmehr
lebten «sie zunächst in einem Provisorium von einfachen Hütten,

von dem aus sie zusammen mit den Bauarbeitern ihr Kloster

im Laufe der Jahre» erstellten (Schriftliche Nachrichten
zum Baubetrieb süddeutscher und nordschweizerischer Klöster
im frühen und hohen Mittelalter, in: Aktuelle Forschungen
zum ehemaligen Reichs- und Königskloster Lorsch, hrsg.
von Ingolf Ericsson und Markus Sänke, Darmstadt 2004,
S. 283-295, hier S. 290). Dementsprechend wird «als erstes eine

Kapelle errichtet» und erst später die eigentliche Klosterkirche
erbaut (S. 289-290).

102 Walahfrid II10.
103 Dazu Arnold Angenendt, Das Frühmittelalter. Die abend¬

ländische Christenheit von 400 bis 900, Stuttgart / Berlin / Köln
21995, S. 216-217. - Josef Semmler, Art. Regula mixta, in: Lexikon

des Mittelalters, Bd. 7,21999, Sp. 606-607.
104 Vita Galli II10 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 320).
105 Bei dieser und den beiden vorangehenden Übersetzungen

habe ich Johannes Duft (vgl. Anm. 96), S. 25,43 u. 45, sowie
Camilla Dirlmeier / Klaus Sprigade (vgl. Anm. 4), S. 64

und 69, verglichen.
m Die Belege für diesen Wortgebrauch bei Walter Berschin,

Klosterplan (vgl. Anm. 24), S. 133. Hier auch der Hinweis auf

281



einen Passus in der st. gallischen Offiziendichtung Historia
S. Otmari (10. Jh.): officinae regulari vitae congruae. Nur
Wirtschaftgebäude (so Camilla Dirlmeier / Klaus Sprigade
[vgl. Anm. 4], S. 64) können nicht gemeint sein. Vgl. im Übrigen
meine Ausführungen im Abschnitt «Officina», oben S. 265.

107 Dazu Regula Steinhauser-Zimmermann (vgl. Anm. 2).
108 Die betreffenden Stellen sind angegeben im Sachverzeichnis

zur Regel-Ausgabe von Basilius Steidle, Die Benediktus-
Regel, lateinisch-deutsch, Beuron "1980, S. 198-209.

109 Hans Rudolf Sennhauser, Klostermauern und Klostertürme,
in: Hans Rudolf Sennhauser (Hrsg.), Wohn- und
Wirtschaftsbauten frühmittelalterlicher Klöster, Zürich 1996,
S. 195-218, hier S. 197-198. - Eine Befestigung von Kloster
und Siedlung St. Gallen mit Wällen, Mauern und Türmen
ist nach Ekkehart erst unter Abt Anno (953-954) begonnen
worden (Casus, c. 71: ed. Hans Haefele [vgl. Anm. 88],
S. 148-149).

11(1 Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54), S. 235-238.
111 Zu dieser ausführlich Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54).

S. 196-249.
112 Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54), S. 238. - «In St. Gallen

[...] ist in den Schriftquellen für den Wärmeraum seit dem
9. Jahrhundert eine den Reichenauer Anlagen technologisch
vergleichbare Unterbodenheizung bezeugt» (S. 249).

113 Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54), S. 166. Mit der Kirche,
dem Südflügel, dürfte das Inselkloster eine Vierflügelanlage
dargestellt haben.

114 Einen innen umlaufenden Ambitus/Kreuzgang nimmt A. Zett¬
ler für das Kloster Reichenau an (Alfons Zettler 1988 [vgl.
Anm. 54], S. 166). Der älteste Nachweis für einen Kreuzgang
findet sich allerdings erst im St. Galler Klosterplan. Nach Rolf
Legler haben «alle jüngeren Ausgrabungen in Klosteranlagen
aus der Zeit vor der Anianischen Reform [...] in keinem einzigen

Fall zweifelsfrei eine geschlossene Vierflügelanlage mit
einbeschriebenem Kreuzgang zutage gefördert». Ein Kreuzgang

vor ungefähr 800 ist deshalb für Legler ein reines «Phantom»

(Rolf Legler. Probleme mit einem Phantom oder: Seit

wann gibt es einen Kreuzgang in der abendländischen
Klosterarchitektur?, in: Hans Rudolf Sennhauser. Wohn- und
Wirtschaftsbauten [vgl. Anm. 109], S. 85-89, bes. S. 89.

115 Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54), S. 75. - Vgl. auch Ann
Barbara Franzen-Blumer, Die Kultur des Klosters St. Gallen,

in: Sankt-Galler Geschichte 2003. hrsg. vom Amt für Kultur

des Kantons St. Gallen, St. Gallen 2003, S. 213: «Die
Klausurgebäude lagen sicherlich im Süden der Kirche, nahe der
Steinach, dem für Klosterwirtschaft und Abfallentsorgung
wichtigen Gewässer».

116 Mehrgeschossige Wohnräume gab es zum Beispiel in der von
Bischof Egino 799 geweihten Zelle am Westende der Insel
Reichenau (Matthias Untermann [vgl. Anm. 35]. S. 97). Auch die
Klosteranlage von Müstair war zweigeschossig (S. 99).

117 Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54), S. 249.
1 '8 Der karolingische Klosterplan von St. Gallen. Faksimile-Wieder¬

gabe, herausgegeben vom Historischen Verein des Kantons
St. Gallen. St. Gallen 1952. - Ausgewählte Literatur in: Frauen
im Galluskloster. Katalog zur Ausstellung in der Stiftsbibliothek
St. Gallen, St. Gallen 2006, S. 121 (zusammengestellt von Ernst
Tremp).

1,9 Müstair, Kloster St. Johann, Bd. 1. ed. Rudolf Courvoisier /

Hans Rudolf Sennhauser, Zürich 1996, S. 16-33 (Karolingische

Klosteranlage). - Hans Rudolf Sennhauser, Funktionale

Bestimmung von Trakten und Räumen der karolingischen
Klosteranlage von Müstair. Skizze zum Stand der Überlegungen
Februar 1996, in: Hans Rudolf Sennhauser, Wohn- und
Wirtschaftsbauten (vgl. Anm. 109). S. 283-300.

120 Finbar McCormick (vgl. Anm. 42), S. 52,54.
121 Er ritt nicht auf einem Pferd, sondern auf dem Rücken «eines

billigen Eselchens» vilis miti dorso veheretur aselli). So Vita
Otmari 2 (ed. Johannes Duft [vgl. Anm. 96], S. 26-27).

122 Regula Benedicti, c. 53,16.
123 Regula Benedicti, c. 56,1.
124 Zur Übersetzung der Beschriftungen siehe Walter Berschin

(vgl. Anm. 24), S. 138.
125 Alfons Zettler 1988 (vgl. Anm. 54). S. 152 m. Tafeln S. 151,

153.
126 Vita Galli II10 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 320): et ex

ilio tempore monasticae vitae in coenobio sancti Galli exordium
quidem coepit.

127 Hermann Wartmann, Urkundenbuch der Abtei Sanct Gallen,
Theil 1, Zürich 1863, Nr. 11 (Datierung nach Michael Bor-
GOLTE, Kommentar zu Ausstellungsdaten, Actum- und Güteror-
ten der älteren St. Galler Urkunden, in: Michael Borgolte /
Dieter Geuenich / Karl Schmid, Subsidia Sangallensia I.
Materialien und Untersuchungen zu den Verbrüderungsbüchern

und zu den älteren Urkunden des Stiftsarchivs St. Gallen,

St. Gallen 1986, S. 323—475, hier S. 333): ad monasterium
sancti Gallonis, qui est constructus in pago Arbonense, ubi ejus
sacrus requiescit corpus. - Ähnlich auch Hermann Wartmann
(vgl. oben), Nr. 15, und mit der Bezeichnung ecclesia statt
monasterium: Hermann Wartmann (vgl. oben), Nr. 12,21,25.

128 Vgl. Anm. 70.
129 Auf der Reichenau war nur das erste um 724 gegründete Klo¬

ster ein Holzbau. «Im weiteren Verlauf des 8. Jahrhunderts
wurde das Holzkloster grösstenteils in Stein ausgebaut, meist
in Anlehnung an die alten, durch den Holzbau vorgegebenen
Fluchten» (Alfons Zettler 1988 [vgl. Anm. 54], S. 191). Da
die von Otmar errichtete Galluskirche ein Steinbau war (siehe
unten, Anm. 144 u. 147), möchte ich dasselbe zumindest auch
für das eigentliche Konventsgebäude annehmen.

130 Notker der Stammler, Gesta Karoli Magni imperatoris II 12

(hrsg. von Hans F. Haefele, in: MGH Scriptores rer. Germ.,
Nova series 12, Berlin 1959 [Nachdruck München 1980], S. 72):
ad cellulam sancti Galli, quae cunctis locis imperii latissimi pau-
perior visa est et angustior. Ähnlich auch Notkers Vers: Nos pro
statu parvi loci / reique modo pauperis (Wolfram von den
Steinen, Notker der Dichter und seine geistige Welt, Bd. 2, Bern
1948, S. 151).

131 Casus s. Galli, c. 6 (ed. Hannes Steiner [vgl. Anm. 17],
S. 184-185): Librorum enim, quorum maxima penuria in nostro
loco usque ad illius [sc. Gozperti] tempus exstiterat, tantam
copiam ille patravit, ut locus iste ex eorum multìplicatìone non
parum excresceret.

132 Vgl. Max Schär (vgl. Anm. 95), S. 317-318,330-331.
133 Siehe unten Anm. 137.
134 Albert Bruckner, Scriptoria medii aevi Helvetica, Bd. 2, Genf

1936, S. 14. - Beat von Scarpatetti, Das Sankt Galler Scriptorium,

in: Peter Ochsenbein (vgl. Anm. 4), S. 31-67, hier S. 44.
135 Peter Erhart, Dem Gedächtnis auf der Spur. Das frühmittel¬

alterliche Archiv des Klosters St.Gallen, in: Peter Erhart /
Lorenz Hollenstein (Hrsg.), Mensch und Schrift im frühen
Mittelalter, St. Gallen 2006, S. 59-65, hier S. 59,65. - Vgl. ferner
Albert Brückner, Die Anfänge des St. Galler Stiftsarchivs,
in: Festschrift Gustav Binz, Basel 1935, S. 119-131. - Franz
Perret. Diakon Waldo und die Anfänge des Stiftsarchivs
St. Gallen vor 1200 Jahren, in: Festgabe für Paul Staerkle
zu seinem achtzigsten Geburtstag St. Galler Kultur und
Geschichte 2), St. Gallen 1972, S. 17-26.

136 Max Schär (vgl. Anm. 95), S. 314,321-322.
137 Regula Benedicti, c. 48.
138 Regula Benedicti, c. 58,20.

282



139 J(ames) M(idgley) Clark, The Abbey of St Gall as a Centre
of Literature and Art, Cambridge 1926, S. 91. Recht haben
dürfte Clark auch mit der Feststellung: "JTiere is no evidence
of the existence of a school at St Gall before Othmar's time"
(S.24).

140 Walahfrid, Vita Otmari 14 (ed. Ildefons von Arx, in: MGH
SS 2, Hannover 1829, S. 41^17, hier S. 46).

141 Peter Ochsenbein, St. Galler Klosterschule, Ausstellungs-
Führer, St. Gallen 1983, S. 5. - Peter Ochsenbein, Lehren und
Lernen im Galluskloster, in: Werner Vogler (Hrsg.), Die
Kultur der Abtei Sankt Gallen, Zürich 1990, S. 133-144, hier
S. 136. - Peter Ochsenbein, Die St.Galler Klosterschule, in:
Peter Ochsenbein (vgl. Anm. 4), S. 95-107, hier S. 95.

142 Von Otmars Kirchenbau handeln Ferdinand Keller (vgl.
Anm. 3), S. 8-9. - Joseph Neuwirth (vgl. Anm. 3), S. 8-9. -
Johann Rudolph Rahn (vgl. Anm. 3), S. 361-362. - August
Hardegger (vgl. Anm. 3), S. 63. - Josef Hecht (vgl. Anm. 3),
S. 11-15. - Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 7-9. - Benedikt
Frei (vgl. Anm. 1), S. 337-339. - Hans Rudolf Sennhauser
1991 (vgl. Anm. 1), S. 362. - Hans Rudolf Sennhauser 2003
(vgl. Anm. 1), S. 166.

143 Iso, Miracula I 5 (ed. Ildefons von Arx, in: MGH SS 2,
Hannover 1829, S. 47-54, hier S. 50. - ed. Gerold Meyer von
Knonau [vgl. Anm. 3], S. 124 m. Anm. 67).

144 Walahfrid, Vita Otmari 16 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm.
140], S. 46-47): muros ecclesiae machinis aggressi, crebris arietum
ictibus ruere compulerunt.

145 Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 7.
146 Zu ihm Max Schär, Gozbert der Jüngere - Ein besonderer

St. Galler Mönch des 9. Jahrhunderts, in: Studien und
Mitteilungen zur Geschichte des Benediktinerordens 119, 2008,
S. 7-23.

147 Walahfrid, Vita Otmari 16 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm.
140], S. 47): Qui [sc. muri] cum omni ex parte magnae altitudinis
essent, magnisque machinarum impulsibus pariter paene corru-
entes sepulchro viri Dei [sc. Otmari] superferrentur, mirum in
modum nullam arcae particulam laeserunt.

148 Vgl. unten Anm. 164.
149 Dazu Max Schär, Sankt Galler Mönche unter Abt Otmar

720-760, in: Studien und Mitteilungen zur Geschichte des
Benediktinerordens 120,2009 (im Druck).

150 Diesen Ablauf setzt Hans Rudolf Sennhauser auch für
andere Klöster, zum Beispiel Bregenz-Mehrerau, voraus
(Hans Rudolf Sennhauser, Schriftliche Nachrichten zum
Baubetrieb süddeutscher und nordschweizerischer Klöster im
frühen und hohen Mittelalter, in: Aktuelle Forschungen zum
ehemaligen Reichs- und Königskloster Lorsch, hrsg. von
Ingolf Ericsson und Markus Sänke, Darmstadt 2004,
S. 283-295, hier S. 289-290). In St. Gallen wäre die Klosterkirche

etwa zur selben Zeit, da auch Bischof Tello in Chur die
zweite Domkirche errichten liess, entstanden (Hans Rudolf
Sennhauser, Neue Überlegungen und Resultate zu Churer
Kirchen: Kathedrale und St. Luzi, in: Hans Rudolf Sennhauser

2003 [vgl. Anm. 1], Bd. 2, S. 691-706, hier S. 696). Hans
Rudolf Sennhauser nimmt allerdings an, dass der Neubau
der Kirche (und des Klosters) in St. Gallen schon vor der
Einführung der Benediktsregel erfolgt sei (Hans Rudolf
Sennhauser 2003 [vgl. Anm. 1] Bd. 1, S. 166).

151 Werner Jacobsen, Der Klosterplan von St.Gallen und die
karolingische Architektur, Berlin 1992, S. 177 mit Anm. 107. -
Hannes Steiner (vgl. Anm. 17), S. 183-184 mit Anm. 193-194.

- Hans Rudolf Sennhauser 2004 (vgl. Anm. 150), S. 290-291.
152 Hans Rudolf Sennhauser, Klosterplan und Gozbertbau:

Zwei Aufsätze, Zürich 2001. - Hans Rudolf Sennhauser
2003 (vgl. Anm. 1), S. 166-171 (mit Faltkarte).

153 Walahfrid, Vita Otmari 9 (ed. Johannes Duft [vgl. Anm. 96],
S. 38-39):[...] in aram sancti Johannis Baptistae et parietem in
sarcofago posuerunt [...].

154 Vgl. oben Anm. 146.
155 Vgl. oben Anm. 144,147. Zu Herkunft und Beschaffung, Trans¬

port und Bearbeitung der Steine im frühen und hohen Mittelalter

siehe Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich
(vgl. Anm. 16), S. 213-244.

156 Hans Rudolf Sennhauser 1991 (vgl. Anm. 1), S. 362. - Hans
Rudolf Sennhauser 2003 (vgl. Anm. 1 S. 166, erwähnt «Reste

von Steinbauten» aus dem «Otmarshorizont (8. Jh.)». - Benedikt

Frei (vgl. Anm. 1), S. 339, spricht von «Mauerwerk aus
zwei Perioden der Otmarszeit». - Ebenso Walter Horn /

Ernest Born (vgl. Anm. 1), S. 358: "Above it [sc. 'the Gallus
stratum'] two levels of Otmar's work could be identified by
fragments of masonry foundation, but not enough remained to
ascertain the shape of his church."

157 Walahfrid, Vita Otmari t2 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm.
140], S. 45-46).

158 Ferdinand Keller (vgl. Anm. 3), S. 9.
159 Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 14.
160 Hans Rudolf Sennhauser 1991 (vgl. Anm. 1), S. 362.
161 Matthias Untermann (vgl. Anm. 35), S. 100.
162 Absolut sicher ist dies, solange die Grabungen der sechziger

Jahre nicht seriös ausgewertet sind, allerdings nicht.
163 Vita Otmari 12 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm. 140], S. 45)

ist zwar zunächst von tegulae die Rede, bald danach aber von
einer «anderen Last Holz» (aliud lignorum pondus), so dass es

sich um Holzschindeln gehandelt haben muss. - Vgl. Erwin
Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 7. - Die Materialien zum
Dachdecken (Stroh, Tonziegel, Schindeln, Steinplatten, Blei und
Kupfer) behandeln Günther Binding / Susanne Linscheid-
Burdich (vgl. Anm. 16), S. 260-279.

164 Walahfrid, Vita Galli II 24 (lumen quod in cripta omnibus
ardere noctibus solebat), 31 (iuxta sepulchrum in cripta); Vita
Otmari 13 (cryptam eidem loco vicinam).

165 Walahfrid, Vita Galli II 24 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4],
S. 329): [...] lumen, quod ante superius altare et tumbam ardebat,

per quondam fenestram radios suos ad altare infra criptam posi-
tum dirigebat [...].-Vgl. Walahfrid, Vita Galli II36 (ed. Bruno
Krusch [vgl. Anm. 4], S. 333): [...] oleo, quod in cripta ante
altare consuevit ardere [...].

166 Gerold Meyer von Knonau (vgl. Anm. 3), S. 87, lokalisiert
das Grab im Chor, nach Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 13, ruhte
der Leib des Heiligen in der Krypta. Erwin Poeschel (vgl.
Anm 3), S. 8, lässt die Frage offen.

167 Walahfrid, Vita Galli II17,21,34,37,38,39. - Vgl. Josef Hecht
(vgl. Anm. 3), S. 13.

168 Die Belegstellen dafür sind zusammengestellt bei Josef Hecht
(vgl. Anm. 3), S. 14-15

169 Siehe oben Anm. 153.
170 Walahfrid, Vita Galli II 24 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4],

S. 329): lumen, quod in cripta omnibus ardere noctibus solebat;
in eadem autem lampade vitrea [...] aqua inferius et olei pin-
guedo desuper erat.

171 Vita Galli II35 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 333): lucer-
nas vitreas. Dass es sich bei diesen, wie bei dem Leuchter vor
dem Gallusaltar (vgl. Anm. 172), um Hängeleuchter handelte,
geht daraus hervor, dass sie ein Bruder, der sie reinigen wollte,
heruntergeholt und offenbar auf Bänke oder dergleichen
gestellt hatte, wo ein anderer Bruder sie anstiess und zu Boden warf.

172 Vita Galli II 34 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 332):
forum quae ante altare sancti Galli pendebat.

173 So mit Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 8. - Josef Hecht (vgl.
Anm. 3), S. 12, hält es «für sehr wahrscheinlich, dass das Lang-

283



haus einen einzigen, ungeteilten Raum gebildet hat». S. 14

bezeichnet er «das von Otmar erbaute Gotteshaus» sogar klipp
und klar als «eine einschiffige Basilika». Damit befindet er sich
grundsätzlich in Übereinstimmung mit den «Forschungen der
letzten Jahrzehnte», die gezeigt haben, «dass das dreischiffige
basilikale Schema nicht jene ausschliessliche Gültigkeit besass,
die man ihm lange zugeschrieben hat» (Hans Rudolf
Sennhauser 2003 [vgl. Anm. 1], Bd. 2. S. 691,694).

174 Erwin Poeschel (vgl. Anm. 3), S. 8. - Josef Hecht (vgl. Anm.
3), S. 14, nimmt «drei östliche Altarapsiden» an. In der Tat
waren die Klosterkirchen «meistens Dreiapsidensäle» (Hans
Rudolf Sennhauser, Frühmittelalterliche Kirchen in
Graubünden, im Tessin und in der Nordostschweiz, in: Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Bd. 59,2002.
S. 229-233, hier S. 231).

175 Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 14.
176 Matthias Untermann (vgl. Anm. 35), S. 98.
177 Matthias Untermann (vgl. Anm. 35), S. 96.
178 Als die erwähnten Glaslampen zu Boden fielen, sprangen die

Splitter usque in ecclesiae cancellos (Vita Galli II 35: ed. Bruno
Krusch [vgl. Anm. 4], S. 333). - An einen Niveauunterschied
zwischen Schiff und Chor denken Gerold Meyer von
Knonau (vgl. Anm. 3), S. 88-89, Anm. 256, und ihm folgend
Joseph Neuwirth (vgl. Anm. 3), S. 9, Johann Rudolph Rahn
(vgl. Anm. 3), S. 361, und Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 12.

79 Walahfrid, Vita Galli II 10 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4].
S. 320).

80 Zum «Glockenhaus und Glockenturm» allgemein siehe
Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich (vgl. Anm.
16), S. 403^139. - Um eine Handglocke wie zu Gallus' Zeit
wird es sich wohl kaum mehr gehandelt haben.

1 Ermenrich, Epistola ad domnum Grimoldum, c. 27 (MGH
Epistolae 5, S. 565).
Mit dem geistlichen Bauherrn (Bischof / Abt) beschäftigen sich
ausführlich Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich
(vgl. Anm. 16), S. 25^12.
Zu Entwurf, Bauplänen und Vermessung siehe Günther
Binding / Susanne Linscheid-Burdich (vgl. Anm. 16).
S. 73-156.
Vgl. dazu Günther Binding / Susanne Linscheid-Burdich
(vgl. Anm. 16), S. 169-178.

5 Dazu allgemein Günther Binding, Der mittelalterliche
Baubetrieb in zeitgenössischen Abbildungen, Darmstadt 2001.
Das Wenige wurde zusammengetragen und ausgewertet bei:
Gerold Meyer von Knonau (vgl. Anm. 3), S. 111-112, Anm.
39. - Johann Rudolf Rahn (vgl. Anm. 3), S. 375-376. - Josef
Hecht (vgl. Anm. 3). S. 15-17. - Erwin Poeschel (vgl. Anm.
3), S. 6-7. - Ich habe die Quellen nochmals vollständig geprüft
und für die zusammenhängende Darstellung nutzbar gemacht.
Iso, Miarcula I 5 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm. 143], S. 50).

- Ekkehart, Casus, c. 5 (ed. Hans F. Haefele [vgl. Anm. 88].
S. 24).
Vita Otmari 16 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm. 140], S. 47).
- Ernst Dümmler / Hermann Wartmann, St. Galler Todten-
buch und Verbrüderungen, in: Mittheilungen zur vaterländischen

Geschichte 11, St. Gallen 1869, S. 1-124, hier S. 15.

Iso, Miracula, Capitulatio (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm.
143], S. 47).
Vadian, Deutsche historische Schriften, hrsg. von Ernst
Götzinger, Bd. 1, St. Gallen 1875, S. 495,516: Bd. 3. St. Gallen
1879, S. 262, 391. Mitunter spricht Vadian allerdings auch von
«S. Peters kilchen» (Schriften. Bd. 1, S. 116) beziehungsweise
«S. Peters kirchen» (Schriften, Bd. 2, St. Gallen 1877, S. 377).
Ekkehart, Casus, c. 9 (ed. Hans F. Haefele [vgl. Anm. 88],
S. 32).

192 Vadian (vgl. Anm. 190), Bd. 1, S. 116. Ahnlich auch der St. Gal¬

ler Klosterplan, wo der Friedhof südöstlich der Kirche
eingezeichnet ist.

193 Regula Steinhauser-Zimmermann (vgl. Anm. 2), S. 30.
194 Regula Steinhauser-Zimmermann mündlich.
195 Bischof Konrad von Konstanz verlangte 968 von den St.Galler

Mönchen, ut in oratione, quae omni die fit in basilica sancti Petri
ab omnibus pro imperatore et pro caeteris benefactoribus et
tutoribus nostris ei specialiter pro vinculo caritatis psalmus
CXLI1 canatur et in eadem missa, quae ibi fit in defunctis, IH
mìssales orationes ìlio tam vivo, quasi esset defunctus, agantur
(Ernst Dümmler / Hermann Wartmann [vgl. Anm. 188],
S. 18). Von Gebeten für die Verstorbenen der verbrüderten
Klöster - wie Johann Rudolph Rahn (vgl. Anm. 3), S. 375,
und Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 16, behaupten - ist an dieser
Stelle also nicht die Rede.

196 Vadian (vgl. Anm. 190), Bd. 1,S. 116: «Und ist der erste platz
der pfarr in S. Peters kilchen gwesen [...]».

197 Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 16.
198 Erst seit dem 9. Jh. standen auf den Friedhöfen der Klosterkir¬

chen «zahlreiche kreuzförmige Bauten [...] und Rundkirchen»
(Matthias Untermann, Der Zentralbau im Mittelalter. Form -
Funktion - Verbreitung. Darmstadt 1989, S. 220).

199 Iso, Miracula 12 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm. 143], S. 48):
vir Dei Otmarus post altarium sancti Petri honorifice sepultus.

200 Yg] js0 Müller, Die Frühzeit des Klosters Disentis. Forschungen
und Grabungen, in: Bündner Monatsblatt 1986, S. 1^15, hier
S. 13-14: «Im Frankenland gab es im 7. Jh. nicht weniger als

27 Klöster, die St. Petrus als Hauptpatron verehrten».
2(11 Hans Rudolf Sennhauser 2003 (vgl. Anm. 1), Bd. 2, S. 707.

Sennhauser nennt namentlich 11 Kirchen, darunter die von
Luzern und Zürich. Nennenswert wären ausserdem die
Petruskapelle in Disentis sowie die Petruskirche in Ramosch.

202 Zu Luxeuil: Wetti 2 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 258)
und Walahfrid I 2 (ed. Bruno Krusch [vgl. Anm. 4], S. 286). -
Zu Bobbio: Jonas, Vita Columbani 30 (ed. Bruno Krusch,
in: MGH SRG in usum scholarum, Hannover/Leipzig 1905,

S.221).
2,13 So Gerold Meyer von Knonau mit überzeugender Begrün¬

dung in: Vita Otmari (vgl. Anm. 3), S. 112, Anm. 39.
2(14 Hermann Wartmann (vgl. Anm. 127), Nr. 9. - Datierung nach

Michael Borgolte (vgl. Anm. 127), S. 332.
205 Dies der Versuch, das gänzlich barbarische Latein zu überset¬

zen.
206 Iso, Miracula I 5 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm. 143], S. 50):

[...] deinde interposais non minus sexaginta annis 17. Kalendar.
Maii in die sanetae parasceues pascae ad oratorium sancti Petri
deducitur. Ähnlich die Otmarsvita, c. 16 (ed. Ildefons von
Arx [vgl. Anm. 143], S. 47): Tandem itaque cognito quod in ea

reliquiae sancti patris haberentur, cum magno eas honore inde
transtulerunt, et in ecclesia beati Petri post altarium posuerunt.

207 Josef Hecht (vgl. Anm. 3), S. 17.
208 Iso, Miracula 11 (ed. Ildefons von Arx [vgl. Anm. 143], S. 48):

Cum beati viri corpusculum ab accessu popularìs turbae remo-
tum, in oratorio principis apostolorum per multa annorum spada

quiesceret [...].
209 Von «Nachtwachen» und vom «beharrlichen Gebet» spricht

die Otmarsvita, Kapitel 2. In späterer Zeit suchte der nachmalige

Abtbischof Salomo III. (890-919) die Friedhofkapelle zum
Gebet auf (Ekkehart, Casus, c. 5: ed. Hans F. Haefele [vgl.
Anm. 88], S. 24-27).

210 Ekkehart, Casus, c. 9 (ed. Hans F. Haefele [vgl. Anm. 88],
S. 32-33).

211 Johann Rudolph Rahn (vgl. Anm. 3), S. 375. - Erwin Poeschel
(vgl. Anm. 3), S. 76.

284



ZUSAMMENFASSUNG

Die Eremitensiedlung des Gallus im Steinachwald, das spätere
St. Gallen, wird, da Grabungen fehlen oder noch nicht ausgewertet
sind, im vorliegenden Beitrag auf Grund der drei Gallusviten und
weiterer Schriftquellen dargestellt. Demnach gehörten zur frühesten
Siedlung eine Kirche (oratorium), ein Haus (domus) sowie eine
Anzahl von Häuschen (mansiunculae). Beim oratorium handelte
es sich wohl um einen Bohlenständerbau mit Steinfundament. Die
domus diente eindeutig als Refektorium. So wie die frühen Mönche

in Irland und im Vorderen Orient in einzelnen Häuschen
schliefen (Laura), waren auch die St. Galler Mönche in mansiunculae

untergebracht. Nach Gallus' Tod (um 640) und in den ersten
beiden Jahrzehnten der Otmarzeit (ab etwa 720) blieb die Galluszelle

in ihrer Grundstruktur unverändert. Danach liess Abt Otmar
unter karolingischem Druck ein benediktinisches Kloster sowie
eine neue Kirche errichten. Über die Klostergebäude erfahren wir
aus den Schriftquellen nichts. Über die Grösse und Innenausstattung

der neuen Galluskirche sind wir aber gut unterrichtet. Auch die
dem hl. Petrus gewidmete Friedhofkirche dürfte unter Otmar
errichtet worden sein.

RESUME

Dans la présente contribution, l'étude de l'ermitage fondé par Gallus

dans la vallée de la Steinach, futur Saint-Gall, repose sur les
trois vies de saint Gali et autres sources écrites, en l'absence de
fouilles ou de leur analyse exhaustive. D'après ces récits, l'établissement

érémitique comprenait une église (oratorium), une maison
(domus) et un groupe de maisonnettes (mansiunculae). Coratorium

était probablement une construction sur sablière basse avec
soubassement en pierre. De toute évidence, la domus servait de
réfectoire. À l'instar des premiers moines en Irlande et au Proche-
Orient, qui dormaient dans de petites habitations individuelles
(Laura), les religieux de Saint-Gall étaient logés dans des mansiunculae.

Après le décès de Gallus (vers 640) et durant les deux
premières décennies de l'époque d'Otmar (dès 720 environ), la cellule
originelle de Gallus demeura inchangée dans sa structure de base.
Par la suite l'abbé Otmar, sous la pression des Carolingiens, fit édifier

un monastère bénédictin ainsi qu'une nouvelle église. Les
sources écrites ne nous livrent aucune indication sur le bâtiment
conventuel. Par contre, nous disposons de nombreux renseignements

concernant les dimensions et la décoration intérieure de la
nouvelle église de Gallus. L'église-cimetière dédiée à saint Pierre
devrait également avoir été construite à l'époque d'Otmar.

285



RIASSUNTO

Dato che non sono stati eseguiti lavori di scavi o i reperti rinvenuti
in scavi effettuati non sono ancora stati oggetto d'esame, per
ricostruire la storia dell'insediamento eremitico di Gallus nel bosco di
Steinach, da cui è poi sorta la città di San Gallo, il presente saggio
ha dovuto fare affidamento alle tre biografie di San Gallo e altre
fonti scritte. L'insediamento comprendeva una chiesa (oratorium),
un'abitazione (domus) come pure un certo numero di casette
(mansiunculae). Coratorium era probabilmente una costruzione in
tavolato con fondamenta di pietra e la domus fungeva, senza alcun
dubbio, da refettorio. Analogamente ai primi monaci in Irlanda e

nel Vicino oriente, che dormivano in singole casette (Laura), anche
i monaci di San Gallo vivevano nelle mansiunculae. Dopo la morte
di Gallo (attorno al 640) e nel corso dei due primi decenni del
periodo di reggenza di Otmar (presumibilmente a partire dal 720),
la cella dì San Gallo rimase immutata nelle sue strutture di base.

Successivamente, in seguito alle pressioni esercitate dai Carolinghi,
l'abate Otmar fece costruire un convento benedettino. Le fonti
scritte di cui disponiamo non rivelano nulla al riguardo di tale
edificio, mentre possediamo numerose informazioni sulle dimensioni
e sull'allestimento interno della nuova chiesa consacrata a San
Gallo. Anche la chiesa del cimitero, consacrata a San Pietro,
dovrebbe essere stata costruita durante il periodo di reggenza dell'
abate Otmar.

SUMMARY

The present paper on the Hermitage, established by Gallus in the
Steinach forest and later to become St Gall, is based on the three
existing lives of Gallus and other written sources, since the few
archaeological digs have not yet been evaluated. According to
those sources, the settlement included a church (oratorium), a
house (domus) and a number of smaller buildings (mansiunculae).
The oratorium was probably a structure of wooden planks on a

stone foundation. The domus was clearly a refectory. Like the early
monks in Ireland and in the Levant (Laura), the monks of St Gall
lived in mansiunculae, which were single, monastic cells. After the
death of Gallus (c. 640) and in the first two decades of Otmar's rule
(beginning c. 720) the basic structure of the cells remained
unchanged. Later, Abbot Otmar had a Benedictine monastery and a

new church built, under pressure from the Carolingians. The written

sources provide no data about the monastery building, but we
are well informed about the size and interior fittings of the new
church. It is also likely that the cemetery church, dedicated to
St. Peter, was built under the rule of Otmar.

286


	Sankt Galler Bauten der Gallus- und Otmarzeit (7. und 8. Jahrhundert)

