
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 64 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Hans Fries, conteur d'images : narration picturale et détails dans l'art
fribourgeois autour de 1500

Autor: Schuster Cordone, Caroline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Fries, conteur d'images
Narration picturale et détails dans l'art fribourgeois autour de 1500

par Caroline Schuster Cordone

Dans son livre intitulé Le détail. Pour une histoire rapprochée

de la peinture, Daniel Arasse évoque les surprises qui
attendent celles et ceux qui scrutent attentivement les
tableaux.1 Le Fribourgeois Hans Fries est sans aucun doute
l'un des artistes suisses du Moyen Age finissant qui récompense

le regard, spécialiste ou amateur, de celles et ceux
qui s'aventurent dans la contemplation de ses œuvres. Le
présent article propose un choix d'incursions ponctuelles
dans l'art de Hans Fries qui permet d'entrevoir l'inépuisable
richesse iconographique et narrative de ce peintre qui a fait
l'objet d'une exposition rétrospective, en 2001, au Musée
d'art et d'histoire de Fribourg. Maîtrisant à la perfection
l'art de mêler iconographie religieuse complexe et narration

efficace, Hans Fries démontre une connaissance approfondie

des grands maîtres de son temps, doublée d'une
conscience de son métier qui anticipe l'avènement social
des peintres renaissants.

Eléments biographiques

Né à Fribourg autour de 1460/65, Hans Fries apprit son
métier de peintre à Berne auprès de Heinrich Bichler. Il
poursuivit ensuite sa carrière à Bâle, où il intégra la corporation

des peintres. Autour de 1500, à l'aube de ses
quarante ans, Hans Fries revint à Fribourg où il devint peintre
de la ville. C'est précisément de cette époque que datent les

œuvres présentées dans les prochains paragraphes, une
période dense durant laquelle l'artiste est au comble de son
talent. Après avoir quitté Fribourg en 1510, les traces du
peintre se perdent: on ne sait où il séjourna durant les
années ultérieures et ce n'est qu'en 1518, puis en 1523, que
sa présence est attestée une nouvelle fois à Berne, ville qui
semble également être sa dernière station.2

L'image à l'époque de Hans Fries

La question de la narration en peinture était fort débattue
à l'aube de l'époque moderne dans le contexte artistique
comme théologique. On s'interrogeait sur les stratégies
dont disposaient les peintres pour mettre en scène les récits
bibliques et légendes pieuses.3 Les réflexions théoriques les
plus abouties à ce sujet sont celles de Leon Battista Alberti
qui, dans son traité De Pictura, accorde une grande importance

à l'histoire. Leon Battista Alberti y oriente les peintres,

notamment dans la manière de relier un tableau à celui qui
le regarde, d'entretenir l'attention du spectateur ou encore
d'en faciliter l'entrée dans l'œuvre. A ce propos, il écrit:

«... il est bon que dans une histoire il y ait quelqu'un qui
avertisse les spectateurs de ce qui s'y passe; que de la main
il invite à regarder ou bien, comme s'il voulait que cette
affaire fût secrète, que par un visage menaçant ou des yeux
farouches, il leur interdise d'approcher, ou qu'il leur
indique qu'il y a là un danger ou une chose digne d'admiration,

ou encore que, par ses gestes, il t'invite à rire ou à

pleurer avec les personnages».4
Ou encore:
«L'histoire que tu pourras à juste titre louer et admirer

sera celle qui se montrera agréable et ornée d'attraits qui
lui permettront de retenir longtemps les yeux d'un spectateur

savant ou ignorant par une espèce de plaisir et de

mouvement de l'âme. Ce qui d'emblée fait qu'une histoire
apporte du plaisir, c'est l'abondance et la variété des
choses».5

Même s'il n'a été imprimé qu'au XVIe siècle, le De
Pictura de Leon Battista Alberti était déjà bien connu au XVe
siècle, également au Nord des Alpes. Une version latine du
texte est ainsi attestée en 1471 déjà, à Nuremberg. On pense
d'ailleurs que cet exemplaire était connu par Albrecht
Dürer, l'un des artistes admiré et copié par Hans Fries.6

Les recommandations de Leon Battista Alberti démontrent

qu'à la fin du Moyen Age, les peintres avaient le désir
et le souci de toucher narrativement et émotionnellement
leur public. Dans le domaine religieux, l'impact et le bénéfice

que les fidèles pouvaient espérer de la peinture étaient, eux
aussi, au centre des discussions, comme en témoigne cet
extrait tiré d'un sermon de Fra Michele da Carcano. Il y
décline les trois raisons majeures justifiant l'existence
d'images pieuses: «... premièrement, à cause de l'inculture
des gens simples, de telle façon que ceux qui ne savent pas
lire les écritures puissent cependant apprendre, en regardant

les images, les sacrements de notre salut et de notre foi
[...]. Deuxièmement, les images ont été introduites à cause
de notre inertie émotionnelle de telle façon que ceux qui ne
sont pas amenés à la dévotion en entendant l'histoire des
saints puissent au moins s'émouvoir quand ils les voient,
comme s'ils étaient effectivement présents, dans les images.

[...] Troisièmement, [les images] ont été introduites à cause
de la précarité de notre mémoire, beaucoup de gens ne

peuvent pas retenir dans leurs mémoires ce qu'ils entendent,

mais ils se rappellent quand ils voient des images.»7

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 64, Heft 1+2/07 67



La première et la troisième raison font de l'image le
support du savoir, alors que la seconde justification insiste sur
la charge émotionnelle que doit posséder une image afin de
remplir non seulement son rôle dans l'enseignement de
l'histoire sainte, mais aussi pour toucher le fidèle dans le
but d'accroître et de consolider sa dévotion. Les trois fonctions

évoquées par le dominicain italien sont éminemment
représentées au sein de l'œuvre de Hans Fries qui, de
surcroît, sait les mettre en scène par une narration habilement
construite dans chacune de ses œuvres.8

Stratégies narratives de Hans Fries : quatre exemples

Le rapport entre peinture et narration a fait récemment
l'objet de diverses publications qui montrent que nous
assistons, de nos jours, à un intérêt croissant pour le récit
illustré et ses modalités. A l'instar du retour du figuratif en
peinture ou de l'omniprésence de la narration
(autobiographique dans l'art contemporain, il semblerait que l'on
redécouvre le potentiel expressif et narratif des images de
l'aube de l'époque moderne.9 Sur les traces de la fécondité
picturale de Hans Fries, les prochains paragraphes se
concentrent sur quatre œuvres majeures du peintre que sont: le
Retable du Bugnon, la Croix vivante, le Retable de saint
Antoine et le panneau consacré à Saint Christophe.10 Pour
chacune d'elles, notre approche est double: elle se focalise,
d'une part, sur la manière dont l'artiste agence l'histoire
dans l'espace et le temps, et accorde, d'autre part, une attention

particulière à des détails révélateurs qui enrichissent
le sens de l'image.

Le Retable du Bugnon, 1505
Le premier exemple que nous abordons sous l'angle de la
narration picturale et des stratégies de mise en scène est
constitué par quatre volets formant le retable dit «du
Bugnon».11 Fermé, le retable présentait les sujets des
Œuvres de charité et de la Délivrance des âmes du Purgatoire

alors qu'ouvert on pouvait y admirer la Descente du
Saint Esprit et la Dispersion des Apôtres. Les commanditaires

de l'œuvre étaient les membres de la Confrérie du
Saint-Esprit qui prièrent l'artiste de mettre en scène des

épisodes liés à leur patronage (en premier lieu, la Descente
du Saint Esprit) mais également l'une de leur mission
centrale qui était la pratique de la charité.

Bien que formant deux scènes distinctes, les Œuvres de
Charité (fig. 1) et la Délivrance des âmes du Purgatoire
(fig. 2), doivent être perçues comme une seule narration
régie par une même dramaturgie picturale.12 L'apparition
du thème dans l'art médiéval est liée aux traités théologiques

et aux prédications des ordres mendiants qui se

préoccupaient de plus en plus du sort des plus pauvres.13
Comme dans la plupart des œuvres peintes de l'époque,
l'action s'y décline, de gauche à droite et de l'arrière-plan
vers le premier plan, suivi d'un retour à l'arrière-plan.14 Les
différents moments de l'histoire sont, en premier lieu,
l'arrivée des indigents et des pèlerins qui pénètrent par la

porte de la ville en passant devant la façade d'un édifice.15

Vient ensuite la distribution des aumônes, notamment du
pain, du tissu, des chaussures, des morceaux de lard et des
miches de pain par les membres de la Confrérie du Saint-
Esprit et leurs accompagnants.

Hans Fries utilise ce rassemblement d'hommes et de
femmes pour brosser un portrait vivant de la société de

l'époque avec ses différentes couches sociales: on reconnaît
les nobles bourgeois de la Confrérie dont les vêtements
sont ornés de fourrure, leurs collaborateurs aux costumes
distinctifs, les miséreux vêtus de haillons, mais aussi les

pèlerins et donc les étrangers. Outre l'origine sociale, le

peintre a eu le souci de représenter des hommes et des

femmes, âgées et plus jeunes, ainsi que des enfants.16

L'inspiration biblique de la scène est à rechercher avant
tout dans le passage consacré au Jugement Dernier (Matthieu

25,34-40): «Alors le Roi dira à ceux de droite: 'Venez,
les bénis de mon Père, recevez en héritage le Royaume qui
vous a été préparé depuis la fondation du monde. Car j'ai
eu faim et vous m'avez donné à manger, j'ai eu soif et vous
m'avez donné à boire, j'étais un étranger et vous m'avez
accueilli, nu et vous m'avez vêtu, malade et vous m'avez
visité, prisonnier et vous êtes venus me voir.'[...] 'En vérité
je vous le dis, dans la mesure où vous l'avez fait à l'un de ces

plus petits de mes frères, c'est à moi que vous l'avez fait'.»17

Un autre extrait de l'évangile de Matthieu (19, 21) est, lui
aussi, déterminant pour la justification de la pratique de la
charité par les riches: il s'agit de l'épisode du jeune homme
riche auquel Jésus donne le conseil de donner ses biens aux
pauvres pour mériter le paradis: «Si tu veux être parfait, va,
vends ce que tu possèdes et donne-le aux pauvres, et tu
auras un trésor dans les cieux; puis viens, suis-moi».18

Au-delà de ces références bibliques, le panneau frappe
par ses détails profanes: la véracité avec lequel le peintre
décrit la scène témoigne d'une pratique sociale bien ancrée
dans la vie fribourgeoise de l'époque.19 Les largesses de la
Confrérie du Saint-Esprit se répartissaient, en effet, durant
toute l'année: la viande (sous forme de lard salé) se donnait
avant le Carême, alors que le tissu et les chaussures étaient
destinés au début de l'hiver. Le seul aliment régulièrement
distribué tout au long de l'année était le pain, tout comme
l'argent à raison d'un denier par bénéficiaire. Pour souligner

l'impact d'une telle distribution et servir au mieux les
intérêts de ses commanditaires, Fries a regroupé leurs donations

en omettant néanmoins la distribution de monnaie
qui était pourtant la plus régulière puisqu'elle avait lieu
chaque lundi.20

La Confrérie du Saint-Esprit de Fribourg, appelée également

la Grande Confrérie, démontra très tôt une orientation

plus bourgeoise que cléricale. Cette situation s'inscrit
dans un contexte européen de gestion de la pauvreté qui,
dans la plupart des villes, était devenue un enjeu communal.21

Face au paupérisme urbain croissant de la fin du XVe
siècle on assista, en effet, à l'implication grandissante
d'institutions charitables liées aux autorités communales qui
tentèrent de systématiser l'aide aux plus démunis. Dans ce

contexte, la représentation picturale des Œuvres de Charité

68



'*7ÄY«äi

W

i
n

r.

\ -fc^ev

ft
^Lr* /*?,.

a

V

Fig. 1 Les Œuvres de charité, par Hans Fries, vers 1505, face
extérieure du volet. Liant huileux et dorure à l'assiette sur panneau
d'épicéa. Fribourg, Musée d'art et d'histoire. Dépôt de la Fondation
Gottfried Keller, D 2006-527a.

Fig. 2 Les Œuvres de charité: la Délivrance des âmes du Purgatoire,

par Hans Fries, vers 1505, face extérieure du volet. Liant
huileux et dorure à l'assiette sur panneau d'épicéa. Fribourg,
Musée d'art et d'histoire. Dépôt de la Fondation Gottfried Keller,
D 2006-527D.

était aussi une manière d'illustrer l'aide d'une cité ou de ses

organes caritatifs afin d'augmenter leur visibilité et leur
tolérance, et peut-être aussi, de stimuler des initiatives indi¬

viduelles.22 A Fribourg, l'implication de la Ville alla même

jusqu'à l'intervention du Conseil dans le règlement de la

question de l'accès aux œuvres de charité. Dès 1498, en

69



effet, le Conseil ordonna à la Confrérie de ne plus distribuer

du pain ou de l'argent aux étrangers, à l'exception des

pèlerins de saint Jacques sous peine de rechercher, dès 1500,
les resquilleurs: ce nouveau règlement est illustré par Hans
Fries par le biais du personnage tenant un bâton qui semble
veiller au bon fonctionnement de la distribution d'aumônes.2'

La transition du panneau des Œuvres de Charité à celui de
la Délivrance des âmes du Purgatoire est subtilement orchestré

par Hans Fries qui utilise, pour ce faire, le motif de la
table portant les pains comme lien iconographique entre
les deux sujets.24 La libération des âmes du Purgatoire est
illustrée par la présence émouvante de deux âmes en prières,
vraisemblablement un homme et une femme nus en train
de s'adresser au ciel, les mains jointes, et plus directement
aux anges venus délivrer les plus méritants d'entre eux. La
représentation du Purgatoire en peinture est rare; elle
s'explique ici par les implications eschatologiques du thème
liées à la référence biblique. Le Purgatoire n'est pas le seul
lieu représenté. A l'arrière plan, au milieu des rochers, il
semblerait que l'artiste ait voulu évoquer l'enfer: loin de
toute présence angélique, un magma rouge et menaçant
s'élève au milieu des ténèbres signalant le lieu de la
damnation finale.25

Afin de clarifier le message central de son récit pictural,
l'artiste opère une boucle vers l'arrière-plan et vers le début
de la narration: les anges montent au ciel, passent sur le
volet consacré aux Œuvres de Charité en survolant les têtes
des membres de la Confrérie du Saint-Esprit. Le but de ce
procédé est de souligner l'interdépendance et la relation de
cause à effet entre les œuvres de charité et la libération des
âmes. Pour les membres de la Confrérie, comme pour tout
chrétien, les œuvres de charité possédaient un double
enjeu: elles incarnaient, d'une part, une piété populaire axée

sur la charité envers son prochain mais impliquaient également

un investissement essentiel pour son propre salut et
celui de ses proches.26

Concernant les détails de l'œuvre, deux protagonistes
méritent d'être évoqués: il s'agit des deux principales figures
d'appel, choisies parmi le peuple des indigents. Ce sont, en
effet, l'enfant porté par les bras de sa mère et son jeune
compagnon, debout devant elle, qui accrochent le regard et
nous permettent ainsi d'entrer plus facilement dans le
tableau (fig. 3).27 C'est donc par le biais des représentants
les plus humbles et les plus touchants de la scène que Hans
Fries choisit d'émouvoir les fidèles.

Pour ce qui est de la narration, l'œuvre pose la question
de la succession et de la simultanéité des actions. La
thématique peut, en effet, être comprise comme un déroulement

simultané de deux actions. Autrement dit: au fur et à

mesure que s'accomplissent les œuvres de charité par le
biais de la Confrérie du Saint-Esprit, des âmes sont sauvées
du Purgatoire. On peut également y voir une succession

logique à long terme: par l'accomplissement de bonnes
œuvres, les membres de la Confrérie garantissent le salut
futur de leurs âmes. Comme souvent chez Hans Fries, la

question reste ouverte, et les deux lectures, simultanée ou
successive, semblent possibles.

Au dos des panneaux dédiés aux Œuvres de Charité et à

la Délivrance des âmes du Purgatoire se trouvent ceux de la
Descente du Saint-Esprit et de la Dispersion des apôtres. Il
s'agit des volets internes du retable qui frappent par l'éclat
de la feuille d'or utilisée dans leurs parties supérieures.
Dans les deux exemples, la zone d'or désigne un espace

fjUËÊÊki ŵ
s

w

Fig. 3 Les Œuvres de charité (détail), par Hans Fries, vers 1505.

autre, une irruption du sacré dans l'image animée par la
présence de la colombe du saint Esprit ou de la figure du
Christ. L'usage de l'or par Hans Fries est encore largement
tributaire de la pratique médiévale qui le considère comme
marqueur du sacré.28

La Descente du Saint-Esprit réunit la Vierge et les douze
apôtres sur le point de recevoir la grâce divine du Saint-
Esprit (fig. 4).29 Flanquée des saints Jean et Pierre, la Vierge
est représentée de face, les yeux rivés vers le ciel. Sa

présence qui n'est pas attestée par la Bible, serait une allusion
à l'Eglise naissante qu'elle personnifierait.

L'œuvre étonne par une démonstration gestuelle très
variée.10 Parmi les gestes les plus expressifs, citons les mains
levées au ciel exprimant l'étonnement, un motif couramment

utilisé comme manifestation du miracle, mais aussi les

mains en prière qui marquent la concentration et la
communication avec le divin, ou encore la main sur le cœur qui
évoque la sincérité des apôtres prêts à se consacrer à leur
mission divine. Les bras croisés de la Vierge indiquent la
soumission ou la prière d'être exaucé, quant au geste de

l'aposkopein (les mains levées au-dessus de la tête en signe

7(1



0 ^

' \ 7"' WA

¦j%

%9

m

36

A.

d* MB

vements du corps traduisent également les passions qui
animent les protagonistes. Par la gestuelle, Hans Fries nous
parle des sentiments, des espoirs et des peurs des apôtres
représentés qui contrastent avec le calme de la Vierge
symbolisant la sainte Eglise.12

Fig. 4 La Descente du Saint Esprit, par Hans Fries, vers 1505, face
intérieure du volet. Liant huileux et dorure à l'assiette sur panneau
d'épicéa recouvert de toile. Fribourg, Musée d'art et d'histoire. Dépôt
de la Fondation Gottfried Keller, D 2006-527a.

de protection), il remonte à l'Antiquité et traduit la
présence du divin marquée par le biais de la barrière naturelle
des mains entre les sphères humaine et divine.31 Les mou-

0

%

/Y

Fig. 5 La Descente du Saint Esprit (détail), par Hans Fries, vers
1505.

Outre la profusion des gestes, un détail retient le regard:
il s'agit des pieds nus et sales de saint Jean situés en bas, à

droite, à l'endroit même où débute la lecture du tableau.
Ce détail fait écho au même motif déjà utilisé par Albrecht
Dürer dans une xylogravure consacrée à la Vision des sept
chandeliers de l'Apocalypse en 1498, où saint Jean est représenté

agenouillé au premier plan, présentant ses pieds nus
aux fidèles. Quelle est la signification d'une insertion si

manifeste? Comme chez Albrecht Dürer, les pieds nus sont
chez Hans Fries un symbole d'humilité et de pauvreté dont
la fonction principale est de rapprocher la sphère divine
des simples mortels.11 On peut ainsi comparer ce détail avec
le groupe de la femme indigente et de ses enfants dans les

Œuvres de Charité: en insistant sur des insertions profanes
humbles, Hans Fries vise manifestement la consolidation
de la dévotion populaire. Saint Jean devient, sous cet angle,
le représentant mortel et modeste de l'humanité, véritable
intercesseur entre les fidèles et Dieu.

Le second détail intéressant du panneau est la figure
d'appel, située à droite, qui regarde hors du tableau (fig. 5).
Il pourrait s'agir d'un autoportrait de Hans Fries34 qu'il
aurait incorporé en s'inspirant d'autres exemples d'auto-

71



é
à

,-'¦ 7 ::¦

.¦-¦-,,,/

<fl '

1

Fig. 6 La Dispersion des Apôtres, par Hans Fries, vers 1505, face
intérieure du volet. Liant huileux et dorure à l'assiette sur panneau
d'épicéa recouvert de toile. Fribourg, Musée d'art et d'histoire. Dépôt
de la Fondation Gottfried Keller, D 2006-527b.

portraits intégrés à l'instar de ceux d'Albrecht Dürer. Deux
éléments viennent renforcer cette hypothèse : d'une part, le
fait que la tête de cet apôtre semble légèrement plus grande
que celle des autres et d'autre part, la découverte d'un dessin

sous-jacent révélant que l'idée première de Hans Fries
était de représenter ce personnage de face, dans une
attitude encore plus démonstrativement tournée vers le
spectateur.35

La suite narrative de la Descente du Saint-Esprit est constituée

par la Dispersion des apôtres (fig. 6). On reconnaît
d'ailleurs Pierre et Jean, les deux apôtres qui flanquaient la

Vierge qui, au premier plan, se préparent cette fois-ci au
départ.16 La variété des poses domine, une fois de plus, la

composition. Si certains apôtres prennent congé les uns des

autres, l'un procède à une dernière restauration avant son
voyage alors qu'un autre pleure en témoignant ainsi de la
douleur de la séparation.

Le premier plan est particulièrement intéressant car, à

l'instar des pieds nus de saint Jean, il rapproche la sphère
divine des nommes. Ici, c'est le motif du puits et de ses
accessoires qui sensibilisent le public profane. On y voit une
tranche de pain qui ramollit dans une poêle en cuivre, fixée

par une chaîne, ou encore un couteau servant à couper les
aliments. L'intégration de ces éléments appartenant davantage

à une scène de genre qu'à un épisode religieux
souligne la volonté du peintre d'être au plus près de la sensibilité

populaire. Quant aux plantes qui bordent l'avant-scène
du panneau, elles évoquent le registre savant et symbolique
mais aussi le rapport mimétique qu'entretenaient les
artistes du Moyen Age finissant avec la nature, fruit d'une
intense capacité d'observation.17

La Croix vivante, vers 1510-1512
Passons au deuxième exemple constitué par le panneau de
la Croix vivante, sans doute l'une des œuvres théologi-
quement les plus complexes qu'a eu à illustrer Hans Fries
(fig. 7).18 Pour la mise en scène de ce sujet difficile, il choisit
une symétrie rigoureuse susceptible d'aider le spectateur
dans la compréhension du sujet. Le personnage central est
le Christ crucifié et en particulier son corps flagellé à partir
duquel l'artiste déploie son scénario pictural.19 Aux extrémités

de la croix, quatre mains nimbées symbolisent le sens
de l'action rédemptrice du Christ: l'une ouvre d'une clé le
ciel, l'autre brise d'un marteau la porte de l'enfer, une autre
opère le signe de bénédiction alors que la dernière transperce

d'un glaive la gorge d'une femme.40
Sous le bras droit du Crucifié, un prêtre procède à

l'Eucharistie. Le calice qu'il tient dans ses mains est relié par
des rayons de sang au corps de Jésus. Cette scène évoque
l'Eglise et la nouvelle Alliance. Le bras gauche du Crucifié
encadre, au contraire, une vision négative consacrée à la
personnification de la Synagogue, et donc, à l'ancienne
Alliance: on y voit une jeune femme mourante, les yeux
bandés, chevauchant un âne.

Le Christ est représenté une seconde fois dans l'image
alors qu'il tient la bannière de la Résurrection dont la
hampe transperce un diable. Par ce geste, il libère symboli-

72



«*•"

a.

ï
<*•

V
\

y

*

mt.-£r.VVï-/\/VV\A/v
¦nil

^

Fig. 7 La Croix vivante, par Hans Fries, vers 1510-1512. Liant huileux et dorure à l'assiette sur panneau
d'épicéa partiellement recouvert de toile et de filasse. Fribourg, Musée d'art et d'histoire, MAHF 7957.

73



quement Adam et Eve, saint Jean-Baptiste ainsi que la foule
de Justes morts avant l'avènement de Jésus. Derrière le
Christ rédempteur, on reconnaît l'un des détails les plus
poignants de l'image sur lequel nous allons revenir: le lim-
bus puerorum réunissant les enfants morts avant d'être
baptisés.

Le dessin sous-jacent du tableau montre qu'à l'origine,
l'artiste avait prévu de peindre, en lieu et place de la

Synagogue, l'image d'Eve nue allant jusqu'à inscrire son nom,
EVA, sur la bannière toujours visible en haut à droite. A
cette inscription faisait écho le mot AVE, évoquant la
nouvelle Alliance.41

Le corps de Jésus ordonne le sujet du panneau: de gauche
à droite, le Christ inaugure la nouvelle Alliance, en mettant
un terme à l'ancienne. De haut en bas, Jésus triomphe de la
mort et ouvre les portes du paradis et donc de l'éternité en
sauvant les âmes de ceux qui sont morts avant lui ou avant
d'être baptisés.42

Le détail le plus touchant de la composition est la
présence, en bas à gauche, donc une fois encore à un endroit-
clé du tableau, des limbes des enfants. Hans Fries les a placés

dans un trou de terre d'où l'on voit leurs visages
dépasser des touffes d'herbes. Cette insertion iconographique
est rare mais correspond tout à fait à la personnalité artistique

de Hans Fries. Nous avons, en effet, pu constater
combien il affectionnait les insertions visant à relier une
thématique savante à une sensibilité et une dévotion populaires.

Or, le thème du limbe des enfants est, à la fin du
Moyen Age, un sujet particulièrement délicat. Le décès
d'un nouveau-né provoquait alors, malgré une forte mortalité

néonatale, une détresse nécessitant une explication
susceptible de faire accepter une mort aussi tragique. Or, le
limbus puerorum tout comme les «sanctuaires à répit» dans
lesquels les parents déposaient leur enfant mort afin de

guetter des signes de vie qui permettraient encore de le

baptiser, répondent précisément à ce besoin. Jusqu'au XIe
siècle, le baptême était la seule manière d'effacer la faute
originelle, condamnant ainsi à l'enfer les enfants morts non
baptisés.43 Pourtant dès le XIIe et le XIIIe siècle, les théologiens

définirent de manière plus détaillée le lieu destiné
aux enfants et surtout, tentèrent de diminuer leurs peines
en la réduisant à la privation de la vision béatifique sans
souffrance physique. Les raisons de cette évolution n'étaient
pas uniquement théologiques, elles provenaient aussi de la

pression exercée par les laïcs, motivée par des conceptions
nouvelles à la fois de la mort et de l'enfant.44

Qu'en est-il des images évoquant les enfants des limbes?
Certaines œuvres de la fin du Moyen Age les représentent
en prière en insinuant un possible salut pour ces enfants
morts implorant la pitié.45 Hans Fries ne choisit pas cette
voie mais composa néanmoins soigneusement la gestuelle
de ses petits protagonistes. Si, l'enfant du premier plan croise
démonstrativement ses bras signifiant par là une situation
inchangeable contre laquelle il ne peut rien, un autre, isolé
de ses compagnons par le pan rouge du vêtement de Jésus,
tend la main comme pour signaler sa présence et le proche
salut grâce à l'arrivée du Christ. En représentant de façon

si proéminente le motif des limbes des enfants, Hans Fries se

fait écho d'une problématique familiale et sociale douloureuse

qui ne pouvait que sensibiliser les fidèles de l'époque
comme elle touche encore le spectateur actuel.

Le Retable de saint Antoine, 1506

Constitué de deux volets et d'une predelle, le troisième
exemple choisi est le Retable de saint Antoine, une
commande du couvent des Cordeliers de Fribourg (fig. 8). Sur
le volet de droite, le saint est représenté debout sur une
chaire extérieure en train de prêcher sur le sujet de la mort
d'un riche usurier.46 Le volet gauche présente la conséquence
du comportement fautif de l'homme: son cœur a quitté son

corps sans vie et repose désormais dans son trésor, au
milieu des pièces d'or. Les sources de cet épisode remontent

à la fin du XIIe siècle et s'inspirent de l'Evangile de

Matthieu 6, 21: «Car où est ton trésor, là aussi sera ton
cœur». La fin du récit est illustrée entre les deux épisodes
mentionnés: on y voit l'âme de l'usurier emportée aux
enfers par des démons.

Le sujet de l'usure est fréquent chez saint Antoine et fait
référence au véritable fléau que représentait sa pratique à

l'époque du saint. Le thème de l'usure avait aussi un lien
particulier avec la ville de Fribourg qui pourrait expliquer
les raisons qui ont poussé les Cordeliers à commander ce
retable. En 1404, en effet, le prédicateur espagnol Vincent
Ferrer s'exprima avec véhémence contre l'usure et ses

paroles marquèrent durablement les Fribourgeois, comme
le témoignent différentes sources écrites.47

L'auditoire de saint Antoine est formé, au premier plan,
d'un élégant public féminin qui l'écoute attentivement.
Parmi les femmes représentées, on reconnaît des veuves, des

femmes mariées et des jeunes femmes dont la plupart se

distinguent par un habillement luxueux. Derrière elles, se

tiennent les hommes, moins concentrés, voire même surpris
en train de bavarder.4*

La mort de l'usurier figure sur le volet de droite: alité
dans la pièce située au premier étage d'un bâtiment, ce dernier

est veillé par ses proches alors que son âme est en train
d'être emportée en enfer par des démons. Au rez-de-chaussée

de l'édifice, sous un auvent en bois bordé de tissu, se

déroule la scene de la découverte de son cœur gisant au
milieu de ses biens.

Comme dans les Œuvres de Charité, Hans Fries a introduit
des personnages qui prennent le relais du spectateur en
facilitant son entrée dans le tableau. Parmi les femmes, il y a

cette extraordinaire figure féminine assise, pratiquement le
dos tourné au spectateur. Le choix de la placer ainsi, à la
frontière du tableau, fait d'elle une figure de projection
idéale qui, de par sa concentration active, encourage le
fidèle dans sa lecture du tableau et sa vénération du saint.
Une autre auditrice est placée face au spectateur: son regard
direct ne permet aucune dérobade et incite à la rejoindre
dans son écoute pieuse. Dans la scène de la découverte du
cœur, Hans Fries accorde, une nouvelle fois, un rôle important

à un jeune garçon. Le genou droit replié, le garçon se

penche sur le contenu du coffre pour mieux constater le

"4



lì»

I ^
Vwlfì I

".

\

— *— ^

7:%
s/-

/ _
Fig. 8 Retable de saint Antoine, par Hans Fries, 1506. Liant huileux et dorure à l'assiette sur panneau d'épicée
recouvert de toile (deux volets et une predelle). Fribourg, Eglise des Cordeliers.

75



néfaste prodige. Près de lui, un homme debout signale
l'épisode, voire même le destin tragique de l'usurier, alors
que d'autres personnes expriment leur désarroi par une
gestuelle et des regards expressifs.

La fin de l'histoire se déroule, en deux temps, entre l'épisode

du sermon et celui de la découverte du cœur. Dans la

partie supérieure du retable, l'âme de l'usurier est tiraillée
entre deux démons et emportée en enfer. Les bouches
ouvertes des bourreaux comme de la victime, les jambes et
les bras ligotées et enchaînées de l'usurier soulignent l'horrible

étreinte et le destin fatal. Sous cet épilogue funeste,
Hans Fries a représenté, en format réduit, le cortège funèbre
du défunt qui emporte un corps sans vie, et surtout sans
cœur. Ce dernier épisode se déroule sur un fonds gris, blanc
et bleu étonnamment abstrait: un choix compositionnel et
chromatique qui correspond pourtant à la volonté du peintre
comme le prouvent les dessins sous-jacents composés
d'éléments architecturaux finalement abandonnés dans la
version finale.49

Les volets consacrés à saint Antoine sont complétés par
une predelle qui évoque une autre facette de son culte se

référant aux multiples légendes décrivant les miracles
accomplis après sa mort. Rassemblés dans la nef d'une
église, des malades et des désespérés prient autour du
tombeau d'Antoine dans l'espoir d'une éventuelle intercession
et délivrance de leurs maux.50 Afin d'émouvoir au mieux
les fidèles, le peintre fribourgeois a mis l'accent sur trois
scènes principales qui se déroulent autour du tombeau. A
gauche, un possédé à la grimace et au corps menaçants est
retenu par son compagnon, au centre une mère pleure son
enfant mort gisant à ses pieds, et à droite un guerrier en
armure embrasse la pierre tombale du saint. Au milieu de
la foule, on reconnaît d'autres fidèles, d'autres souffrances
aussi, physiques et psychologiques, qui symbolisent les
douleurs et les épreuves de la communauté des chrétiens
parmi lesquels tout un chacun trouvait son représentant.51
Une fois encore, Hans Fries sait se faire le porte-parole des
fidèles et des moines venus se recueillir devant ses œuvres.

Saint Christophe, 1503
La dernière œuvre que je souhaite évoquer dans notre
contexte est un fragment de retable représentant une scène
de la vie de saint Christophe, très vénéré en terres fribourgeoises

(fig. 9).52 De son vrai nom Reprobus, Christophe
était désireux de mettre sa grandeur et sa force hors du
commun au service du plus grand dieu. Après diverses
péripéties, un ermite lui conseille de servir le Dieu des chrétiens

en transportant d'une rive à l'autre d'un fleuve tumultueux

les voyageurs et pèlerins qui se présentaient à lui.
Amené un soir à transporter un petit enfant, saint Christophe

est surpris, au milieu du cours d'eau, par le poids
démesuré du petit. Peu après, l'enfant révèle sa véritable
identité. Il s'agit de Jésus qui bénit alors Reprobus et lui
donne son nouveau nom: Christophorus, porteur du Christ.
La scène représentée par Hans Fries montre précisément
ce moment intense de la révélation.

L'œuvre illustre une solution hybride entre image ico-
nique, centrée sur un saint protagoniste, et image narrative
plus dynamique. Le tableau est, en premier lieu, une œuvre
consacrée à saint Christophe qui habite littéralement le

panneau. L'insistance sur la figure du saint au détriment
d'une narration plus explicite de sa légende s'explique, entre
autres, en raison de la valeur de modèle de dévotion que

Ç*î INI
&

s
f \

\ ^
I

Fig. 9 Saint Christophe, par Hans Fries, 1503. Liant huileux sur
bois. Fribourg, Musée d'art et d'histoire, MAHF 7954.

possédait le saint. Au-delà de la valeur iconique de l'image,
Hans Fries a néanmoins intégré des éléments narratifs comme
l'ermite de droite, malheureusement fortement tronqué
dans la version actuelle de l'œuvre, qui se tient devant un
moulin, une lampe dans sa main. On reconnaît également à

gauche un petit arbre qui pourrait se référer à la fin du
récit, qui raconte que Jésus demanda à saint Christophe de

planier son bât.m sur l'autre rive du fleuve afin que le len-

Ih



demain, ce dernier se transforme miraculeusement en un
arbre fleuri.53

L'une des qualités majeures du panneau est l'association
étroite entre nature, figure principale et vêtement qui
évoquent, ensemble, la tension et la force de l'instant représenté:

la nature déploie cette vigueur dans le vent qui gonfle
les vêtements du saint et les tourbillons de l'eau qui entourent

ses jambes alors que le corps de saint Christophe est

comme un peintre érudit.54 Les dessins sous-jacents révélés
à l'occasion de la rétrospective du peintre au MAHF ont
mis en évidence son talent et sa liberté d'exécution en montrant

l'artiste à l'ouvrage, tentant diverses solutions et
prenant parfois le risque de changer de composition lors de la
réalisation finale d'une œuvre.55

Hans Fries affiche également ouvertement son érudition
lorsqu'il intègre des éléments textuels présents, par

Blß^fl*X-Pp-f€

n (h

Fig. 10 Saint Christophe (détail), par Hans Fries, 1503.

celui d'un colosse vigoureux résistant au vent et à l'eau
grâce à sa puissance physique et au tronc de bouleau qui lui
sert de bâton. Enfin, c'est le vêtement qui symbolise mieux
que tout autre élément la tourmente physique et spirituelle
en train de se dérouler sous nos yeux. Hans Fries donne à la

cape du saint une autonomie prodigieuse lui insufflant vie
et mouvement, perceptibles dans les pans gonflés. Outre le

mouvement, le peintre confère à l'habit une qualité tactile
presque vivante qui s'exprime par des nervures parcourant
la doublure rouge qui font écho au réseau de veines des

jambes du saint. Le souffle qui agite si intensément le
vêtement n'est pas de ce monde mais se réfère à la présence
divine qui nous rappelle que l'épisode représenté est bien
une scène de conversion miraculeuse.

Hans Fries, pictor doctus

Abordons, en guise de conclusion, une dernière facette de
l'art de Hans Fries, qui apparaît de manière subtile dans
bon nombre de ses tableaux: il s'agit de sa volonté d'apparaître

non seulement comme un peintre maîtrisant à la
perfection technique picturale et art de la narration, mais aussi

exemple, sur les bords du vêtement de saint Christophe.
Tributaire des plis du tissu, l'inscription latine n'est pas
entièrement lisible mais s'adresse visiblement à un public
lettré: elle traduit une prière adressée au saint dont le nom
est cité. Saint Christophe apparaît donc bien comme un
modèle de dévotion chrétienne vers lequel le fidèle peut se

tourner.
L'écrit n'est pas le seul recours par lequel Hans Fries

témoigne de son érudition, il y fait aussi allusion par
l'intégration d'éléments du tableau qu'il traite en trompe-l'œil.
Dans le panneau de saint Christophe, son intention est

brillamment mise en scène par l'ajout de deux mouches et
d'un cierge éteint visibles dans le bas du tableau consacré
avant tout aux plantes comme le fraisier, le muguet, les

campanules, le lis et le vératre blanc (fig. IO).56 Comme chez
bon nombre de peintres du Nord des Alpes dès le milieu du
XVe siècle, la mouche et le cierge sont des motifs récurrents
chez Hans Fries qui choisit généralement de les situer en

marge de ses œuvres, le plus souvent, au premier plan du
tableau. Dans un contexte religieux, la mouche et le cierge
éteint évoquent la mort mais surtout la brièveté de
l'existence: la vulnérabilité de la flamme et la fragilité de
l'insecte soulignent la précarité de la vie et fonctionnent ainsi

77



comme des memento mori.51 Leur signification ne s'arrête
pourtant pas là, la mouche possède, à elle seule, une longue
tradition qui la prédestine à jouer le rôle d'un trompe l'œil.
Ainsi Giorgio Vasari raconte, dans la Vie de Giotto comment

le jeune peintre trompa son maître Cimabue en
peignant une mouche sur le visage d'un personnage de ce dernier

avec une telle maîtrise, que Cimabue tenta à plusieurs
reprises de la chasser de la main.58

Hans Fries revendique la double signification de la mouche:
aux côtés de la salamandre ou du lis, ses mouches s'insèrent,

d'une part, dans un langage symbolique mais le soin
évident avec lequel il les a peintes, allant jusqu'à représenter

leurs ombres portées sur un pétale de lis ou sur le rocher
de l'extrême droite, exalte véritablement sa maîtrise du
pinceau. Confondu par le talent du peintre, le spectateur
s'interroge sur la réalité de ces éléments, se prend au jeu en
allant jusqu'à penser que des mouches réelles se sont
posées sur le tableau ou qu'un petit cierge a été écrasé
contre la toile. Les mouches comme le cierge sont des
éléments picturaux qui semblent ressortir du tableau comme
s'ils faisaient partie du niveau de lecture du spectateur.59

Par l'illusion provoquant la surprise, Hans Fries engendre
l'admiration devant son savoir-faire et désigne en même
temps le tableau comme objet. Cette réification est renforcée

dans le panneau de saint Christophe par le choix même

de l'endroit sur lequel l'artiste place ces éléments. Les
mouches et le cierge se situent en bas de la composition,
dans une zone intermédiaire, située entre le spectateur et la
narration: le peintre joue ici sur la frontière esthétique de
l'œuvre, entre la réalité du fidèle et la fiction du tableau.60

Hans Fries va encore plus loin dans sa virtuosité à mêler
espace du spectateur et espace du tableau: si l'on observe
bien la place du cierge éteint, on remarque qu'il chevauche
la signature du peintre en indiquant par là qu'il ne fait pas
véritablement partie de la réalité du tableau (fig. 10). En
apposant le cierge sur sa propre signature, Hans Fries le peint
comme si on l'avait appliqué, par après, sur le panneau. Ce
détail accentue encore la réalité du tableau-objet et enrichit

la signification de l'œuvre.
Un ultime détail reste à mentionner: à l'endroit même où

le cierge recouvre partiellement la signature, on lit
l'abréviation PICT FE1 pour pictor fecit. Il va de soi que ce choix
n'est pas le fruit du hasard mais que le cierge a été soigneusement

placé là par le peintre.61 En signalant démonstrati-
vement le pictor fecit, l'artiste fribourgeois met en évidence
l'action et le métier de peintre. Cette mise en scène montre
non seulement la subtilité d'un artiste jouant avec éclat de

ses capacités d'illusion mais aussi la conscience professionnelle

exceptionnelle d'un pictor doctus au sommet de sa

gloire.

78



NOTES

1 Daniel Arasse, Le détail. Pour une histoire rapprochée de la

peinture, Paris 1996, p. 5-6. Arasse rapporte l'expérience de Kenneth

Clark qui, le premier, s'est penché sur la valeur des détails
d'une peinture en transcrivant ses propres surprises à la
redécouverte des chefs-d'œuvre de la National Gallery. Pour Arasse,
le détail «fait affleurer comme le sentiment d'une intimité, qu'il
s'agisse de celle du tableau, du peintre ou de l'acte même de la
peinture», p. 7.

2 Cf. pour une introduction à la vie du peintre: Verena Villiger,
Fries l'unique, in: Jean Steinauer... et al, Fribourg au temps de
Fries: urbanisme, culture, politique et religion, Fribourg 2002,
p. 31-35.

3 Les textes fondateurs illustrés étaient non seulement la Bible
mais aussi les biographies des saints, les Meditationes Vitae
Christi du Pseudo Bonaventure et enfin, la Légende Dorée de
Jacques de Voragine. Ces deux derniers ouvrages ne se contentaient

pas de décrire les faits mais encourageaient la compassion
et l'émotion du lecteur, cf. Wolfram Prinz, Die Storia, oder
Die Kunst des Erzählens in der italienischen Malerei und Plastik
des späten Mittelalters und der Frührenaissance 1260-1460, Mainz
2000, p. 16.

4 Leon Battista Alberti, De la peinture (trad. Jean Louis Sche-
fer), Paris 1993, Livre II, 42, p. 179. Dans la même veine, on
peut encore citer le passage suivant: «L'histoire touchera les

âmes des spectateurs lorsque les hommes qui y sont peints
manifesteront très visiblement le mouvement de leur âme. C'est en
effet la nature, où toute chose est avide de ce qui lui ressemble,
qui veut que nous pleurions avec ceux qui pleurent, riions avec
ceux qui rient, souffrions avec ceux qui souffrent. Mais ces
mouvements de l'âme sont révélés par les mouvements du corps».
(p. 175).

5 Leon Battista Alberti (cf. note 4), Livre II, 40, p. 169-171.
6 Cf. Peter Krüger, Dürers Apocalypse. Zur poetischen Struk¬

tur einer Bilderzählung der Renaissance, Wiesbaden 1996, p. 89.
7 Cité par Michael Baxandall, L'œil du Quattrocento, Paris

1985, p. 66.
8 Les recours dont disposait Hans Fries pour installer son récit

pictural étaient nombreux. Parmi eux, la mise en place d'un
cadre géographique plus ou moins vraisemblable, l'introduction
d'un cadre temporel constitué, le plus souvent, d'une succession

d'actions, ou encore la mise en scène des protagonistes du
tableau. A ces stratégies de base s'ajoute une série d'outils de
représentation à l'instar d'un code de gestes et de mimiques, de
l'introduction de figures d'appel, de l'ajout de légendes écrites
au sein même du tableau, ou encore, de l'emploi d'éléments
symboliques susceptibles d'orienter la réception d'une œuvre.
A la différence du livre, le tableau, se présente immédiatement
au spectateur et ce n'est qu'une observation attentive qui
dévoile les différentes ressources picturales utilisées.

9 Parmi ces publications: Stefan Weppelmann (éd.) Geschich¬
ten auf Gold: Bilderzählungen in der frühen italienischen Malerei

Ausstellungskatalog Staatliche Museen zu Berlin), Köln
2005. - Jutta Karpf, Strukturanalyse der mittelalterlichen
Bilderzählung. Ein Beitrag zur kunsthistorischen Erzählforschung,
Studien zur Kunst- und Kulturgeschichte. Bd 12, Marburg 1994;

pour un rappel et une introduction à la narration picturale,
p. 9-20. - Peter Krüger (cf. note 6), p. 3-29.

10 Ces quatre œuvres sont exposées à Fribourg. Le Retable du
Bugnon, la Croix vivante et le panneau de saint Christophe
sont au Musée d'art et d'histoire. Le Retable de saint Antoine
est à l'église des Cordeliers.

11 Les recherches récentes évoquent l'église Saint-Nicolas de

Fribourg comme lieu d'exposition original de ces panneaux.

Quant à leur appellation «retable du Bugnon», il s'explique par
le fait que, dès 1822, les panneaux entrèrent dans la collection
de la famille de Week et furent installés dans la chapelle du
domaine du Bugnon, près de Fribourg, cf. Raoul Blanchard /
Verena Villiger / Kathrin Utz-Tremp, Retable du Bugnon,
vers 1505, in: Verena Villiger / Alfred A. Schmid (éd.), Hans
Fries, un peintre au tournant d'une époque, Lausanne 2001,

p. 135.
12 Hans Fries, Les Œuvres de charité, vers 1505, Musée d'art et

d'histoire Fribourg, Dépôt de la Fondation Gottfried Keller,
D 2006-527a, face extérieure du volet, liant huileux et dorure à

l'assiette sur panneau d'épicéa & Hans Fries, Les Œuvres de

charité: la Délivrance des âmes du Purgatoire, vers 1505, Musée
d'art et d'histoire Fribourg. Dépôt de la Fondation Gottfried
Keller, D 2006-527b, face extérieure du volet, liant huileux et
dorure à l'assiette sur panneau d'épicéa.

13 Cf. Ralf van Bühren, Die Werke der Barmherzigkeit in der
Kunst des 12.-18. Jahrhunderts. Zum Wandel eines Bildmotivs
vor dem Hintergrund neuzeitlicher Rhetorikrezeption,
Hildesheim/Zürich/New York 1998, p. 12. - Marianne Willi, Die
Darstellung der Werke der Barmherzigkeit in der bildenden
Kunst. Von den Anfängen bis zum Ende des 16. Jahrhundert,
Lizentiatarbeit, Universität Freiburg 1987, p. 62, 69.

14 Dans les Œuvres de Charité, Hans Fries utilise l'arrière-plan de

gauche pour évoquer une action antérieure alors que le
premier plan est le lieu de l'action principale, qui se déroule dans
le présent. Le futur, ou plutôt, la conséquence de l'action
principale est suggérée par un passage au panneau de la Délivrance
des âmes du Purgatoire, puis par un retour à l'arrière-plan
d'origine. Cf. Reimar F. Lacher, Elemente einer Zeitgrammatik

der Bilderzählung In der frühen italienischen Malerei, in:

Stefan Weppelmann (cf. note 9), p. 89-99 qui parle, plus
généralement, d'une temporalité naturelle de l'image occidentale,
le côté gauche exprimant le passé, alors que le droit se réfère
au futur, p. 90. - Peter Krüger (cf. note 6), p. 16.

15 Cf. Alfred A. Schmid, Hans Fries, Sa vie et son œuvre, in:
Verena Villiger / Alfred A. Schmid (cf. note U), p. 40.

16 Cf. Raoul Blanchard / Verena Villiger / Kathrin Utz-
Tremp (cf. note 11), p. 144.

17 L'Evangile selon saint Matthieu, La Bible de Jérusalem, Paris
1986, p. 1451.

18 L'Evangile selon saint Matthieu (cf. note 17), p. 1442. - Peter
Jetzler, Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge - eine Einführung,

in: Peter Jezler, Himmel, Hölle, Fegefeuer: das Jenseits

im Mittelalter Ausstellungskatalog Schweizerisches
Landesmuseum), Zürich 1994, p. 22.

19 Voir dans ce contexte l'article de Kathrin Utz-Tremp, Du
pain et du lard, in: Jean Steinauer... et al. (cf. note 2), p. 65

à 72.
20 Kathrin Utz-Tremp (cf. note 19), p. 66-67, 70. - Concernant

la fonction d'autocommémoration des panneaux célébrant les

Œuvres de Charité, voir plus généralement: Michael Baxandall

(cf. note 7), p. 11.
21 Pour Fribourg, il est intéressant de noter que le nombre de

pauvres passa de 296 en 1481/82 à 380 en 1529/30, voir Kathrin
Utz-Tremp (cf. note 19), p. 65-72, p. 67 qui se base sur les
recherches de Jeanne Niquille. Concernant le rattachement
communal de la Confrérie, il est confirmé par le fait que son
recteur était élu par l'assemblée communale, cf. Raoul
Blanchard / Verena Villiger / Kathrin Utz-Tremp (cf. note
11), p. 144.

22 Cf. Ralf van Bühren (cf note 13), p. 48-51,55.
23 Kathrin Utz-Tremp (cf. note 19), p. 72.

79



24 Si Hans Fries relie les deux panneaux par le motif des pains, il
veille à isoler tout de même la zone du Purgatoire par un muret
et des rochers, cf. Raoul Blanchard / Verena Villiger /
Kathrin Utz-Tremp (cf. note 11), p. 144.

25 Voir Raoul Blanchard / Verena Villiger / Kathrin Utz-
Tremp (cf. note 11), p. 145.

26 II était en effet courant d'accepter une somme d'argent d'un
légataire en contrepartie d'une bonne œuvre en son nom, voir:
Kathrin Utz-Tremp (cf. note 19), p. 70-71.

27 Cf. Michael Baxandall (cf. note 7), p. 115. - Voir également
Marcus Mrass, Gesten und Gebärden: Begriffsbestimmung
und -Verwendung in Hinblick aufkunsthistorische Untersuchungen,

Regensburg 2005, p. 123.
28 Cf. Iris Wenderholm, Aura, Licht und schöner Schein. Wer¬

tungen und Umwertungen des Goldgrunds, in: Stefan Weppel-
mann (cf. note 9), p. 103-107. L'or utilisé contraste avec les
bandes horizontales d'azurite oxydée en noir.

29 Hans Fries, Descente du Saint Esprit, Musée d'art et d'histoire
Fribourg, Dépôt de la Fondation Gottfried Keller, D 2006-527a,
face intérieure du volet, liant huileux et dorure à l'assiette sur
panneau d'épicéa recouvert de toile, 162 X 75,7 cm.

30 La variété des gestes est également conseillée par Leon Battista
Alberti: «Mais, comme la variété est agréable dans toute histoire,
la peinture qui est la plus agréable à tout le monde est celle qui
présente une grande diversité dans la taille et le mouvement des

corps. Que les uns soient donc debout de face, les mains levées,
et remuent les doigts, un pied appuyé au sol, que d'autres aient la
tête tournée, les bras pendants et les pieds joints, et que chacun
ait les gestes et les flexions qui lui reviennent ; que d'autres soient
assis, appuyés sur un genou ou presque couchés», Léon Battista
Alberti (cf. note 4), Livre II, 40, p. 173.

31 Déjà Quintilien et Grégoire de Nysse avaient souligné la puis¬
sance du langage des mains. Pour un artiste, il convenait non
seulement de choisir son geste mais aussi de l'attribuer savamment

dans l'image et c'est dans l'adéquation de ces deux choix
que réside son talent, voir: Iris Marzik, Von Gesten und ihrer
Bedeutung, in: Wolfram Prinz (cf. note 3), p. 502-503.

32 La variété des poses et des gestes dénote aussi une influence de
la rhétorique qui connaît depuis l'Antiquité mais aussi à
travers tout le Moyen Age la catégorie de la Varietà, cf. Wolfram
Prinz, Die Storia bei Leon Battista Alberti, in: Wolfram Prinz
(cf. note 3), p. 20-21. - Michael Baxandall (cf. note 7), p. 96,
99. L'expression des émotions par les gestes mais aussi par les
visages est perceptible dès Giotto. Il semble donc qu'à la fois la
rhétorique mais aussi les premiers physiognomonistes et les
artistes aient développé le désir de communiquer les tempéraments,

les caractères et les états d'âme des personnages
représentés, voir: Wolfgang Prinz, Die Physiognomie, in:
Wolfram Prinz (cf. note 3), p. 482^183.

33 Daniel Arasse relève la présence des pieds nus d'un apôtre
dans l'Assomption de Albrecht Dürer. Il rapporte notamment
le récit de Karel van Mander qui décrit cette œuvre en
affirmant que sa valeur marchande était liée à la plante du pied
déjà célèbre à l'époque du tableau. Albrecht Dürer reprendra
le même motif dans une gravure de 1510 représentant
l'Assomption et le Couronnement de la Vierge. Les pieds nus des
plus pauvres seront, plus tardivement, l'un des enjeux majeurs
du tableau La Madone des Pèlerins du Caravage (1603-05),
voir: Daniel Arasse (cf. note 1), p. 76, 78. Erwin Panofsky a,
lui aussi, souligné la volonté de Albrecht Dürer d'introduire
des détails réalistes et d'insister sur la condition de «simple mortel»

de l'Evangéliste, in: Erwin Panofsky, La vie et l'art
d'Albrecht Dürer, Paris 1987, p. 98.

34 Cf. Alfred A. Schmid (cf. note 15), p. 41, qui est également
tenté par cette interprétation.

35 Le seul visage modifié dans la version finale est, en effet, le

supposé autoportrait de Fries. Quant à la plante des pieds de
saint Jean, elle a, dès le début, été prévue ainsi par l'artiste,
cf. Raoul Blanchard / Verena Villiger / Kathrin Utz-
Tremp (cf. note 11), p. 138.

36 Hans Fries, La Dispersion des Apôtres, Musée d'art et d'his¬
toire Fribourg, Dépôt de la Fondation Keller, D 2006-527b, face
intérieure du volet, liant huileux et dorure à l'assiette sur
panneau d'épicéa, 162 X 76 cm. Pour l'identification des figures,
cf. Alfred A. Schmid (cf. note 15), p. 41.

37 Wolfram Prinz (cf. note 3), p. 16. - Pour les plantes, voir:
Raoul Blanchard / Verena Villiger / Kathrin Utz-Tremp
(cf. note 11), p. 140.

38 Hans Fries, La Croix vivante, vers 1510-12, Musée d'art et
d'histoire Fribourg, liant huileux et dorure à l'assiette sur
panneau d'épicéa partiellement recouvert de toile et de filasse,
150,2 X 97,6 cm, MAHF 7957. La localisation première de
l'œuvre n'est pas assurée. La tradition la rattache à l'église de

Cugy mais son iconographie et sa complexité ne s'expliquent
pas dans le contexte de cette attribution. Les dimensions et
la composition symétrique du panneau semblent autoriser
l'hypothèse qu'il s'agit là du panneau central d'un ancien
retable, cf. Verena Villiger, La Croix vivante, vers 1510-1512,
notice de catalogue, in: Verena Villiger / Alfred A. Schmid
(cf. note 11), p. 174.

39 Stefan Weppelmann, Das Bild als Medium der Erzählung, in:
Stefan Weppelmann (cf. note 9), p. 13.

40 L'appellation «Croix vivante» provient précisément de la pré¬
sence, par quatre fois, d'une main agissante. Pourtant, Robert
L. Fùglister relève la difficulté d'en établir l'origine iconographique.

Il pense que l'image de la main de Dieu ou d'autres
images se référant à la présence de main n'ont pas eu une
influence déterminante sur l'iconographie de la Croix vivante,
cf. Robert L. Füglister, Das Lebende Kreuz, Einsiedeln/
Zürich/Köln 1964, p. 7,116. - Voir également: Verena Villiger

(cf. note 38), p. 175.
41 Verena Villiger (cf. note 38), p. 179.
42 Cf. Verena Villiger, La Croix vivante, dans la série des

Fiches du MAHF (édité par les Amis du Musée), Fribourg,
1997-1.

43 Didier Lett, De l'errance au deuil. Les enfants morts sans bap¬
tême et la naissance du limbus puerorum aux XII'-XIII" siècles,
in: Robert Fossier (éd.), La petite enfance dans l'Europe
médiévale et moderne, Toulouse 1997, p. 78-79.

44 «Le limbus puerorum fait donc partie intégrante de la religion
populaire en ce sens qu'il est un concept destiné au peuple et né

pour répondre à une profonde angoisse populaire», in: Didier
Lett (cf. note 43), p. 81, 85. - Martin Illi, Begräbnis, Verdammung

und Erlösung. Das Fegefeuer im Spiegel von Bestattungsriten

in: Peter Jezler (cf. note 18), p. 60-61.
45 Didier Lett appelle cette évolution iconographique une «Pur-

gatorisation» du Limbus Puerorum. A la fin du Moyen Age,
diverses sources insistent, en effet, sur l'importance de la prière
pour les enfants morts sans baptême pouvant leur ouvrir la
voie du salut. L'enfant en prière inciterait alors les vivants à

prier pour sa délivrance, Didier Lett (cf. note 43), p. 91.
46 Hans Fries, Retable de saint Antoine, Eglise des Cordeliers,

Fribourg, liant huileux et dorure à l'assiette sur panneau d'épi-
cée recouvert de toile, 179 x 74 cm (volet gauche), 179 X 75 cm
(volet droit). Concernant l'histoire complexe de son insertion
dans l'église et l'iconographie, voir: Verena Villiger / Kathrin
Utz-Tremp, Notice de catalogue, Retable de saint Antoine, 1506,
in: Verena Villiger / Alfred. A. Schmid (cf. note U), p. 150,
155.

80



Cf. Verena Villiger / Kathrin Utz-Tremp (cf. note 46),
p. 155.

Alfred A. Schmid (cf. note 15), p. 37.
Verena Villiger / Kathrin Utz-Tremp (cf. note 46), p. 153.
Hans Fries, Miracles sur la tombe de saint Antoine, predelle,
Eglise des Cordeliers, Fribourg, liant huileux sur panneau d'épicéa

recouvert de toile, 50 X 170 cm.
La qualité picturale moindre de la predelle laisserait supposée
l'aide ou même l'intervention plus massive d'un assistant, une
hypothèse qui est confortée par la présence, dans le dessin
sous-jacent d'indications de couleurs précises à l'intention d'un
aide, voir: Verena Villiger / Kathrin Utz-Tremp (cf. note 46),
p. 157.

Hans Fries, Saint Christophe, Musée d'art et d'histoire Fribourg,
liant huileux sur bois, 99,8 x 68,7 cm, MAHF 7954. L'autre face
du retable évoque un épisode de l'histoire de sainte Barbe. Les
deux œuvres, aujourd'hui séparées, formaient un seul volet de
retable dont on ignore la localisation d'origine. Il s'agit de
fragments. Cf. Raoul Blanchard / Verena Villiger, Notice de
catalogue, Deux fragments d'un volet de retable, 1503, (saint
Christophe et sainte Barbe), in: Verena Villiger / Alfred
A. Schmid (cf. note 11), p. 128-133.
Raoul Blanchard / Verena Villiger (cf. note 52), p. 128.
Cette conscience de son rang et de son talent se retrouve dans
la biographie du peintre. En 1507, les Dominicains de Berne se
tournèrent vers lui pour lui demander d'œuvrer en qualité
d'expert pour une affaire mystérieuse de statue miraculeuse
dont on disait qu'elle versait des larmes de sang. De même,
Jean Pèlerin dit Viator mentionne dans son traité de perspective

De artificialiperspectiva (1521) une série de peintres illustres
de son temps. Le nom de Hans Fries y figure aux côtés de ceux
de Pérugin ou de Léonard, voir: Verena Villiger (cf. note 2),
p. 31-35 (en particulier p. 32). - Verena Villiger, La fortune
critique de Fries, in: Verena Villiger / Alfred A. Schmid (cf.
note 11), p. 13. - Kathrin Utz-Tremp, Hans Fries et son temps.
De l'entrée de Fribourg dans la Confédération à la veille de la

Réforme (env. 1480-1520), in: Verena Villiger / Alfred A.
Schmid (cf. note 11), p. 23. Le XVe siècle se caractérise plus
généralement par une reconnaissance croissante, notamment
par les commanditaires, de la technique et de l'habileté d'un
peintre, voir: Michael Baxandall (cf. note 7), p. 29.

Or, les dessins sous-jacents connaissent, eux aussi, une évolution
étonnante. Pour sa période fribourgeoise touchant les œuvres
discutées, Verena Villiger a souligné combien le pinceau est
libre et dynamique, libéré des contraintes du début et au comble
de ses possibilités picturales, cf. Verena Villiger, Dessins et
dessins sous-jacents, in: Verena Villiger / Alfred A. Schmid
(cf. note 11), p. 49-53.
Le lis blanc est un symbole christique alors que la salamandre
est censée éteindre le feu dangereux et attiser le feu de la dévotion,

voir: Raoul Blanchard / Verena Villiger, Notice de

catalogue, Deux fragments d'un volet de retable, 1503, (saint
Christophe et sainte Barbe), in: Verena Villiger / Alfred
A. Schmid (cf. note 11), p. 128.
Daniel Arasse rappelle que la mouche possède une valeur
morale: c'est un animal qui se nourrit de cadavres, rappelant
par conséquent, l'éphémère de la condition humaine, in:
Daniel Arasse (cf. note 1), p. 122.

Daniel Arasse (cf. note 1), p. 118.
Cf. Raoul Blanchard / Verena Villiger (cf. note 56), p. 132.

Ce type de détail fonctionne comme un aide-mémoire qui
doit étonner et frapper le fidèle et lui permettre ainsi de se
rappeler plus aisément d'une image, in: Daniel Arasse (cf. note 1),
p. 82.

Cf. Ernst Michalski, Die Bedeutung der ästhetischen Grenze
für die Methode der Kunstgeschichte, Berlin 1996.

Alfred A. Schmid souligna également la calligraphie toujours
claire et soignée de la signature de Hans Fries, in: Alfred A.
Schmid (cf. note 15), p. 38. Il existe d'autres exemples d'œuvres
où un peintre mêle l'apposition de sa signature avec le
positionnement d'un élément en trompe-l'œil, voir: Daniel Arasse
(cf. note 1), p. 125.

PROVENANCE DES ILLUSTRATIONS

Fig. 1-10: Musée d'art et d'histoire, Fribourg.

81



RESUME RIASSUNTO

Le peintre fribourgeois Hans Fries (1460/65-vers 1523) maîtrisait à

la perfection l'art de mêler iconographie religieuse complexe et
narration efficace. A l'aide d'un choix d'œuvres ponctuelles,
l'article souligne le talent narratif du peintre et son goût pour les
détails. Les principaux recours de narration picturale utilisés sont
la mise en scène temporelle, l'introduction de figures d'appel
particulièrement convaincantes ainsi qu'une gestuelle et des regards
habilement composés. Dans ses œuvres, Hans Fries réunit divers
niveaux de réalité: celui de l'histoire racontée, celui du spectateur
ou du fidèle qui la contemple, et enfin, celui du peintre en train de
créer son œuvre. L'artiste aime particulièrement relier des insertions

ou thématiques savantes à une sensibilité religieuse profondément

populaire. Doté d'une vaste connaissance des grands maîtres
de son temps, Hans Fries avait également une conscience de son
métier de peintre qui anticipe l'avènement social des peintres
renaissants.

Il pittore Hans Fries (1460/65- attorno al 1523) aveva il talento di
connettere complessi temi religiosi a una capacità narrativa decisamente

efficace. Gli esempi selezionati illustrano il talento narrativo
dell'artista come pure la sua inclinazione per il dettaglio. Gli
strumenti più importanti della narrativa di Hans Fries sono costituiti
da scenari temporali efficaci, dall'utilizzazione di figure che, con i
loro gesti intensi e /o il contatto stabilito attraverso lo sguardo,
coinvolgono l'osservatore e infine, dal ricorso a gestualità intensa.
Nelle sue opere, Hans Fries connette diversi livelli della realtà: la
storia narrata, l'ottica dell'osservatore come pure lo sguardo
dell'autore intento a eseguire l'opera. Il pittore amava legare temi
dotti e sensibilità religiosa popolare. La conoscenza dei pittori più
importanti e delle conquiste artistiche dell'epoca contribuivano a

un'eccezionale consapevolezza professionale, la quale ha anticipato

l'ascesa sociale dell'artista rinascimentale.

ZUSAMMENFASSUNG SUMMARY

Der Maler Hans Fries (1460/65 - um 1523) besass die Begabung,
komplexe religiöse Themen mit einer ausgesprochen wirksamen
Erzählkunst zu verbinden. Mit ausgewählten Beispielen beleuchtet
der Beitrag das narrative Talent des Künstlers wie auch seine
Vorliebe zum Detail. Hans Fries' wichtigste narrative Mittel sind
eine wirkungsvolle Zeitinszenierung, die Einbringung von Figuren,
die den Betrachter durch Bewegungen und/oder Blickkontakt ins
Bildgeschehen involvieren, sowie eine intensive Gestik. In seinen
Werken verbindet Hans Fries mehrere Wirklichkeitsebenen: die
erzählte Geschichte, die Ebenen des Betrachters und des an
seinem Werk arbeitenden Künstlers. Mit Vorliebe verband der
Freiburger Maler gelehrte Themen mit einer volksnahen religiösen
Empfindsamkeit. Seine Kenntnisse der wichtigsten Maler und
künstlerischen Errungenschaften seiner Zeit trugen zu einem
ausserordentlichen beruflichen Bewusstsein bei, das den sozialen
Aufstieg des Renaissance-Künstlers vorwegnimmt.

The painter Hans Fries (1460/65-C.1523) from Fribourg showed

great mastery in combining complex religious iconography with
striking narrative. Selected examples of his work demonstrate the
artist's narrative skill and his devotion to detail. His principal
narrative devices include a contemporary mise en scène and the
compelling representation of figures that involve the viewer through
gestures or through the immediacy of their gaze. Hans Fries unites
several levels of reality in his work: the narrated story, the viewer
and the artist at work on his painting. He had a penchant for relating

scholarly themes to a popular religious sensibility. Thanks to
a profound knowledge of the great painters and artistic achievements

of his time, Hans Fries took great pride in his profession and
anticipated the social rise of the Renaissance artist.

82


	Hans Fries, conteur d'images : narration picturale et détails dans l'art fribourgeois autour de 1500

