
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 64 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Die romanischen Wandmalereien im Norpertsaal des Klosters St.
Johann in Müstair

Autor: Weber, Gaby

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169768

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die romanischen Wandmalereien im Norpertsaal
des Klosters St. Johann in Müstair1

von Gaby Weber

Einleitung

Im Westtrakt der frühromanischen Bischofsresidenz befindet

sich der ebenerdige, nach dem vermeintlichen
Bauherrn Bischof Norpert von Hohenwart (1079-1088),
benannte Norpertsaal (20/21) (Abb. 1, 2). Im Herbst 1906
wurde darin unter nicht geklärten Umständen ein romanischer

Bildzyklus entdeckt. Er zeigt an der Ostwand von
Norden nach Süden die Szenen der Taufe Christi, Kreuzigung,

Kreuzabnahme und der Frauen am Grab sowie an
der Südwand von Osten nach Westen die Darstellungen
der Himmelfahrt Christi und der Segenshand vor einem

Kreuz (Abb. 3, 4). Im nördlichen Teil (20) des 1404 durch
den Einbau einer in West-Ost-Richtung verlaufenden
Mauer halbierten Raumes sind an der Nord- und Ostwand

Spuren der einstigen Bemalung erkennbar. Der Zyklus ist

ein seltenes Beispiel einer romanischen Ausmalung eines

Konventbaus.

/. Forschungsgeschichte

Die Wandmalereien wurden nach ihrer Aufdeckung von
einem unbekannten Restaurator freigelegt und 1908 von

öS'p* —

i i/ T*.33/ A

_:J w > o o o

h-r 3 O O O

lü

-wr^3%
l£-_

L.

1 fiC

.<

Abb. 1 Grundriss des Klosters Müstair (blau: karolingische Anlage, rosa: romanische Bischofsresidenz).

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 64, Heft 1+2/07 13



I Le I 5y É5'* W. - I

i/ lé

i-
t*A>:

5o

3é

È
:;i

W 0

•:r

¦ •

«5

Ii .;..

¦¦•

Abb. 2 Grundriss der Klosteranlage Müstair mit Nummerierung der ebenerdigen Räume. Nr. 20/21 Norpertsaal.

Josef Zemp in der gemeinsam mit Robert Durrer
herausgegebenen Klostermonographie erstmals veröffentlicht.2
Die Ausführungen werden mit einer Fotografie des östlichen

Bildstreifens und mit Zeichnungen des Zürcher
Bildhauers und Graphikers Pietro von Salis-Soglio illustriert
(Abb. 5). Josef Zemp bezeichnet die Malereien wegen
ihres beeinträchtigten Erhaltungszustandes als «hoffnungslose

Ruine».3
Als ikonographische Vergleiche werden von Josef Zemp

die Kreuzigungsszene in der Handschrift «Hortus
deliciarum» (um 1170)4 und von Linus Birchler und Beat Brenk
das karolingische Kreuzigungsbild in der Klosterkirche
Müstair (1. Hälfte 9. Jh.. Abb. 21) genannt.5 Beat Brenk weist
auf die byzantinische Herkunft des Motivs der Kreuzabnahme

hin.6 Zur ikonographischen Einordnung der anderen

Szenen wird nicht Stellung genommen. Josef Zemp

würdigt die Ausstattung des Norpertsaals aufgrund stilistischer

Übereinstimmungen mit Regensburger und Salzburger

Handschriften als ein «Werk bayerischen Provinzialsti-
les».7 Er beurteilt den Stil des Zyklus als nicht einheitlich
und setzt die Entstehungszeit des Nikodemus aus der
Szene der Kreuzabnahme später an.s Die realistische
Darstellungsweise, der schmächtige Leib des Gekreuzigten
und die abgeschrägten Kreuzquerbalken gehen laut Beat
Brenk auf byzantinische Einflüsse zurück.9

Die von Josef Zemp vorgeschlagene Datierung der
Wandmalereien ins ausgehende 11. Jahrhundert wird mehrheitlich

akzeptiert.10 Sie beruht auf der Interpretation einer
Weihinschrift in der Klosterkirche als Hinweis für die
Errichtung der Bischofsresidenz um 1087" und wird durch
kunsthistorische Vergleiche gestützt.12 Nach Erwin Poeschel
sind hingegen ikonographische und stilistische Ähnlichkei-

14



/
V

; X

B "~"jfc

Rl¦hm
Abb. 3 Ansicht der Ostwand des Norpertsaales im Kloster Müstair.

Wé**x
fi £ ¦ 1 * * Htt

»

Abb. 4 Ansicht der Südwand des Norpertsaales im Kloster Müstair.

^V r^^ _ \

i^7Ë\ <•7\a.
Utr. _/X*-~*~U? Toi

^rV¦^ < \^
/.?

CI'J rr
.A ¦• 'A

o£T2

Abb. 5 Norpertsaal im Kloster Müstair. Zeichnung des östlichen Bildstreifens von Pietro von Salis, um 1908.

15



ten zwischen den Kreuzigungsbildern des Norpertsaals und
der Handschrift «Hortus deliciarum» sowie das stilistische
Gepräge des Nikodemus für eine Datierung des Zyklus in
die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts ausschlaggebend."
Als ursprüngliche Funktion des Norpertsaals wird ein
Kapitelsaal erwogen.14

2. Maltechnik'5

Josef Zemp beurteilte die Farbigkeit der malerischen
Ausstattung als Ergebnis einer Veränderung und Zersetzung
der einzelnen Farben: «... Die Fleischfarbe ist schwarz
geworden, der Hintergrund bleigrau: die übrigen Töne sind
erloschen, nur braunrot und ockergelb noch zu unterscheiden.

Die Umrisse und Faltenzüge der Gewänder haben sich

völlig zersetzt und treten jetzt, wie in einem Negativbilde,
hell aus dem dunklen Grunde vor.»1" Restaurator Kurt
Schmidt deutete die weissen Streifen hingegen als

Aussparungen des Hintergrundes und erklärte deren Entstehung

mit der Anbringung eines «isolierenden oder später
absprengenden Mittels»17 vor dem Auftrag der originalen,
dunklen Farbe. Er definierte die Maltechnik als Kalkmalerei.18

Edgar Denninger vom Institut für Technologie der
Malerei in Stuttgart bestimmte Pigmentproben der
Ostwand als grobteiliges Pflanzenschwarz, Zinnober, Kalk und
Spuren von Eisen. Als Bindemittel erwog er tierischen Leim
oder Kasein.19

Oskar Emmenegger setzte den Verputz und die
Kalktünche mit der Bemalung zeitlich später an als die
Ostmauer, weil diese stark verschmutzt und partiell
rauchgeschwärzt war. Den Bildträger charakterisierte er als
geglätteten, 1,5-2 cm starken einschichtigen Putz, dessen

Zuschlagstoff eine Korngrösse von 0-16 mm aufweise. Da
die gelblich verfärbte Kalktünche nur wenig Sand enthalte,
seien während des Applizierens «Tränen» heruntergeflossen.

Die Malerei sei nass in nass aufgetragen und in Secco-
technik ergänzt worden.

Als zeichnerische Konstruktionshilfe erwähnte der
Restaurator geritzte Linien im Gesicht des Täuflings und
an der Christusfigur des Himmelfahrtsbildes. Die
Vorzeichnungen seien mit rotem Ocker auf die Kalktünche
gemalt, der Bildgrund mit Pflanzenschwarz grau gefärbt
und die Kontur- und Binnenlinien der Motive in Secco-
technik mit Zinnober nachgezogen worden. Den dunklen
Hintergrund und die hellen Streifen interpretierte er als

Grauuntermalung (Veneda), beziehungsweise als Unterlage

für gelbe und rote Farben.20

3. Zeichnerische Bestandesaufnahme

Pietro von Salis-Soglio veröffentlichte 1908 in der
Klostermonographie Zeichnungen des Zyklus im Massstab 1:11

(Abb. 5). Dabei stellte er in Umkehrung des Hell-Dunkel-
Verhältnisses weisse Partien mit schwarzer Tusche flächig
dar.

1980 dokumentierte Alfred Hidber die Ausstattung,
indem er transparente Folien über Fotos der Szenen Kreuzigung,

Kreuzabnahme und Frauen am Grab befestigte,
diese mit dem Original verglich und der Malerei mit einem
Tuschestift nachfuhr. Da der südliche Bildstreifen besser
erhalten war als der östliche, spannte er «Folex-Folien»
darüber und pauste die Darstellungen sowie das 1972

abgelöste Taufbild ab.21 Flächen definierte er mittels Umrissen,

Linien durch parallele Striche. Rekonstruktionen deutete

er mit Punkten an (Abb. 6).

U- -
*£ r-r..">o % v&. u

* „ilîiùi Ä

\im -¦
Yc\ \\

-
fV \W, <JLH\\ I WïT&ZL^\.

T-
hW/'ï IL ï"< Im \*¦

• *ih
•1/7

v

WM '
ì

i y, \
-;1

Abb. 6 Kreuzabnahme. Norpertsaal im Kloster Müstair. Zeichnerische

Bestandesaufnahme von Alfred Hidber, 1980.

Als Oskar Emmenegger die abgelösten Bildteile 1980-88
im Atelier restaurierte, montierte er Glasplatten auf diese,

überzog sie mit transparenten Folien und pauste sie

berührungsfrei.22 Während den Konservierungsarbeiten an
der Südwand zeichnete er die Himmelfahrtsszene und die
Segenshand wie Alfred Hidber durch. Der Restaurator
bildete Flächen mithilfe von Konturen, Linien dagegen mit
dickeren Strichen ab. Er erfasste die Fehlstellen und hielt
bei der Aufnahme der südlichen Malerei zusätzlich die
Farbtöne fest.2-1

Am Anfang meiner wissenschaftlichen Auseinandersetzung

mit den Wandmalereien im Norpertsaal hatte sich der

16



Zustand der östlichen Szenen stabilisiert, während der Zerfall

des südlichen Bildstreifens zwar gebremst, aber nicht
gestoppt werden konnte. In einer von der Stiftung «Pro
Kloster St. Johann in Müstair» finanziell unterstützten
Kampagne hielt ich 2001/2002 den aktuellen Zustand der
Malereien beider Wände mit einer einheitlichen Methode
zeichnerisch fest.24 Als Grundlage dienten mir die Aufnahmen

von Alfred Hidber. Ich verglich die Vorlagen mit den
kaum lesbaren Malereien, übertrug sie mit einem Rapido-

Länge 5,42 m beziehungsweise 5,52 m.26 Der untere Bildrand

befindet sich 1,60 bis 1,70 m über dem aktuellen
Bodenniveau. Die Szenen werden von horizontalen, etwa
10 cm breiten Bändern eingefasst, die aus einem roten
unteren und einem ockergelben oberen Streifen bestehen.
Über dem unteren gelb-roten Band verläuft eine schmale,
schwarze Konturlinie.

Die Friese werden seitlich nicht begrenzt.27 Während die
östlichen Szenen innerhalb der Einfassung angeordnet

%h,..*._ W- \
± SIIIIS '"/,/7;-

A \m&m,// * V

f,X> ^ I
V »fc

-JltéC
1**VL*JL

tid\ fh\\%

M7W Y.

k. «y u
YA i•1^

/< /Ìt
wm C

if.

^ ~ '.~
A / - Y 's ' '

<==*
fi v ifiC ^ ' '/' **«s ' ' 0 "S

y<; „
¦&V*1 7~

/ ¦

"\ k %o,
»¦U ' -

<-

i __

7 _
1

\

\ -

" /
''

/

il J-••
1

* /

\ " v-
>J / i ~*~yi\

•> -> - \ -
i __\ i i

/
»

' tfi

Abb. 7 Kreuzabnahme. Norpertsaal im Kloster Müstair. Aktualisierte

zeichnerische Bestandesaufnahme mit grün hervorgehobenen,

neu dokumentierten Partien.

Abb. 8 Taufe Christi. Norpertsaal im Kloster Müstair. Aktualisierte

zeichnerische Bestandesaufnahme.

graphen auf transparente Folien und ergänzte sie. Flächen
stellte ich mittels Konturen, Linien mit parallelen Strichen
dar (Abb. 7). Beschädigte oder kaum wahrnehmbare Stellen

hob ich mit Punkten von intakten ab. Digitale Fotos der
Szenen dienten als Vorlage für die Ergänzung der in den
1990er-Jahren freigelegten Partien. Abschliessend
vervollständigte ich auf Abzügen der Zeichnungen unterbrochene
Striche mit Bleistift und verband Punkte miteinander.25

4. Beschreibung der Wandmalereien

4.1 Allgemeines
Die beiden Bildstreifen sind in der oberen Hälfte der Ost-
und Südmauer angeordnet. Ihre Höhe beträgt 1,18 m, ihre

sind, wird diese im Himmelfahrtsbild zweimal überschritten.

Die Motive schliessen ohne senkrechte Trennung
aneinander an. Sie wirken dennoch in sich geschlossen,
weil die äusseren Gestalten jeweils zur Bildmitte gewandt
sind.

Der Hintergrund der beiden Friese ist original schwarz.28

Da schwarze Bildgründe bei Wandmalereien selten sind,
stellt sich angesichts des beeinträchtigten Zustands die
Frage, ob zusätzliche Farbaufträge, wie beispielsweise blaue
Lasuren, verloren sind. Die ungegliederte dunkle Fläche
weist weder horizontale Streifen noch architektonische
oder pflanzliche Motive auf. Durch die Anordnung der
Bildelemente auf unterschiedlicher Höhe entsteht eine räumliche

Wirkung.

17



Mj

-..

*?
"v •

V
'M

m

^
»

l or»

Abb. 9 Kreuzigung Christi. Norpertsaal im Kloster Müstair.

4.2 Taufe Christi
Die nördlichste Darstellung zeigt die Taufe Christi (Abb. 8).
Sie befand sich vor dem Einbau der Trennmauer von 1404
in der Mitte des östlichen Bildstreifens. Südlich des frontal
im Jordan stehenden Täuflings sind Kopf, Flügel und linke
Schulter eines monumentalen Engels erkennbar. Er ist
Christus zugewandt und hält ein helles Tuch mit dem Ab¬

bild eines Kreuzes(?) ausgebreitet vor sich. Der Fluss wird
im Querschnitt gezeigt: Senkrechte Bänder aus roten und
weissen rhomboiden Feldchen begrenzen die horizontalen
Wellen. Ein Segment eines weissen Nimbus am nördlichen
Bildrand verdeutlicht, dass sich der Zyklus einst weiter
nach Norden ausdehnte. Es kann als Fragment des verlorenen

Täufers interpretiert werden.

$*•

C 7À
\ s

C7 ';

'¦'ï

i-
^2"n

v.J -

(^ ^^^^^^.j^^^g^
\à tKg jfî-7, ,,i$yw<M MT/

"'A

fi/

-o'fi-fi

%

' tu
ïy \

ö

=JL ;iW

Abb. 10 Kreuzigung Christi. Norpertsaal im Kloster Müstair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

L8



4.3 Kreuzigung Christi
Auf die Taufe Christi folgt die ausgedehnte Kreuzigungsszene

(Abb. 9, 10). Der schmächtige Körper Christi hängt
leblos am Kreuz. Mit geschlossenen Augen wird er nicht als
Leidender, sondern als Toter gezeigt. Der Kopf neigt sich
zur rechten Schulter, die Hüften sind zur Seite geknickt.
Das linke Bein ist vor das rechte gelegt und die Füsse sind
nicht gekreuzt. Rote Scheiben markieren die Seitenwunde
und die blutenden Wundmale an Händen und Füssen. Das
helle Perizoma ist vorne in der Mitte gebunden und
schliesst über den Knien gerade ab. Maria steht zur Rechten,

Johannes zur Linken des Gekreuzigten. Beide sind in
beachtlicher Grösse abgebildet und legen in einer
ausdrucksstarken Trauergebärde eine Hand an ihr Gesicht.
Johannes trägt eine kleinteilig gefaltete rote Tunika und
ein stoffreiches weisses Pallium, Maria ein rotes Unter- und
ein weisses Obergewand sowie ein Maphorion.

Der Gekreuzigte wird von den Schachern Dismas und
Gestas flankiert. Deren Arme sind über die Kreuzquerbalken

nach hinten gebogen und vor dem Leib zusammengebunden.

Während Dismas seinen Kopf aufrecht hält und
zu Christus blickt (Abb. 10), hat Gestas das Haupt vom
Gekreuzigten abgewandt auf die linke Schulter gelegt. Er
wird mittels eines Bartes als der ältere gezeigt. Beide
tragen ein Lendentuch. Zwei Schergen schlagen mit Keulen
auf die Schacher ein. Sie stehen mit gespreizten Beinen
neben diesen, haben die Arme hinter den Kopf gezogen
und setzen zum Schlag an. Bekleidet sind sie mit einem eng
anliegenden, langärmligen Oberteil und einem kurzen
Rock.

../J

,'/ -'N

I l >)&~*S ft,
m li* ^!.' '» '"''r -\ ¦

¦fi1, f-
ft ,/r y'Mit Ä >

i7f\\'> 7<«\kàk V
'':

<WWfr,,
'

Ecclesia und Synagoge, die Personifikationen des Neuen
und Alten Testaments, begleiten das Kreuz Christi. Ecclesia

fängt mit einem Kelch das aus der Seitenwunde Christi
strömende Blut auf. Sie trägt ein Gebende unter einer
Krone mit Bügelplatten und ein Gewand, dessen untere
Borte mit Perlen sowie ovalen und rechteckigen Edelsteinen

besetzt ist. An Ecclesia lehnt eine schräg gestellte
Fahne mit langem Schaft und flatterndem Wipfel. Syna-

;VJ*~,.rs v i t*. ru¦y.
m¦¦Uro Vr/

Ulri^ V- _» ' • ¦'

7
\7i\\W à L

7 v - J
WV/,,Ä$ \™\\

7
*/ ,ib1J ' » i» .w/i^Hä* ït,K

'<"-,' -\7 r'/r~* i'zê C7
ì

Abb. 11 Kreuzabnahme. Norpertsaal im Kloster Müstair. Aktualisierte

zeichnerische Bestandesaufnahme.

goge wendet sich mit zur Seite gelegtem Kopf vom Gekreuzigten

ab. Die Augen werden von der breiten Krempe eines
hellen Huts verdeckt. Mit der linken Hand berührt sie die

Kopfbedeckung, mit der (verlorenen) rechten hält sie einen
roten Speer, dessen unteres Ende mit Spitze erhalten ist.
Die Namen der Vertreterinnen des Neuen und Alten
Testaments stehen in weisser beziehungsweise roter
Majuskelschrift unter dem Querbalken des Kreuzes. Diese
Inschriften sind die einzigen des Bildzyklus.

Zu Füssen der Ecclesia ist ein Löwe im Profil dargestellt,
der seinen Kopf vor dem Kreuz Christi niederlegt. Von
einem Wesen auf der anderen Seite des Kreuzes sind

Schuppen, Krallen und eine Schwanzspitze identifizierbar.
Es kann als Basilisk gedeutet werden.

19



Oberhalb des Kreuzquerbalkens befinden sich zwei mit
Medaillons gerahmte Büsten. Die Personifikation der
Sonne zur Rechten Christi hält ein längliches Gebilde,
vermutlich eine Fackel in den Händen. Die andere Büste wird
durch eine nach oben geöffnete Sichel als Mond charakterisiert.

Sie hält trauernd eine Gewandpartie an ihr Gesicht.

Nikodemus stemmt sein rechtes Bein in den Boden, hat
das linke angewinkelt und neigt den Oberkörper nach

vorne. Er streckt die Arme nach unten und zieht mit einer
Zange den Nagel aus dem linken Fuss Christi. Bekleidet ist

er mit Beinlingen und einem Rock, dessen Oberteil mit
roten Sparren verziert ist. Er trägt dunkle Schuhe und

^V /
W 7.I'll 1

-m /\ ^

k mr^LWcW~\ k ri<^^\'iim, * r/^^o=y CMQm 'm..II Wfi «' ^- o. '/ i'fi.7y'i,7
w T -Ww

ê-
w
mMlo^ä*1.-^rt^ \

«
,3)

/N s ,fi \ v

terne™ m-¦^•1,mém.s/ -{7 /n'A//^7')Y7
'i V/.>

// <B^o fW//
y

Abb. 12 Die Frauen am Grab. Norpertsaal im Kloster Müstair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesauf-
nahme.

4.4 Kreuzabnahme
In der nächsten Szene nimmt Joseph von Arimathia den
Leichnam Christi behutsam vom Kreuz (Abb. 11). Er
umfasst den vom Querbalken gelösten Oberkörper mit beiden
Armen. Seine Knie sind durchgebogen, das linke Bein ist
nach vorne gestellt. Bekleidet ist er mit einer hellroten
Tunika und einem Pallium mit dunkelroten Sparren. Maria
hält das horizontal liegende Haupt des Toten mit vom
Gewand verhüllten Händen und legt ihren Kopf liebevoll an
das Gesicht Christi. Ihr Antlitz ist verloren. Sie trägt
dieselbe Kleidung wie in der Kreuzigungsszene. Aus der
verwundeten, linken Hand des Leichnams strömt Blut. Die
Hüften Christi wirken gedrungen; das rechte Bein ist vor
das linke gelegt. Die ans Kreuz genagelten Füsse sind
gespreizt und auf ein Suppedaneum abgestützt.

einen weissen Hut mit breiter Krempe und hohem spitzen
Ende.

Zwei nimbierte Engel wohnen dem Geschehen bei. Sie

schweben über dem Querbalken des Kreuzes. Derjenige
über der Gottesmutter hält die linke Hand empor, der
andere führt die rechte trauernd ans Gesicht. Die Körper
werden von stoffreichen Gewändern umspielt. Die
beschriebenen Gestalten stehen nicht isoliert voneinander
wie in den übrigen Szenen, sondern sind eng miteinander
verbunden.

4.5 Frauen am Grab
Den südlichen Abschluss der Malerei der Ostwand bildet
die Szene der Frauen am Grab (Abb. 12). Ihre Lesbarkeit
wird durch ausgedehnte Fehlstellen in der oberen
Bildhälfte eingeschränkt.

20



a*

91

*%*

Abb. 13 Himmelfahrt Christi. Norpertsaal im Kloster Müstair.

Zwei wuchtige Gestalten treten von links an den
geöffneten, leeren Sarkophag heran. Die vordere schwenkt mit
der rechten Hand ein Rauchfass und hält in der linken ein
Kästchen(?). Sie trägt ein rotes Pallium über einer weissen
Tunika und dunkle Schuhe. Von der anderen Frau sind das
helle Gewand sowie rot konturierte Schuhe identifizierbar.
Irin/eine gebogene Linien /wischen ihnen stellen vielleicht
die Schultern und den Gewandausschnitt einer dritten,
dahinter stehenden Frau dar.

Ein monumentaler, seitlich abgebildeter Engel schwebt
über dem Grab und überbringt den Frauen die Botschaft
der Auferstehung Christi. Er stützt den linken Fuss auf den
Schild des mittleren von drei Wächtern, die mit erhobenen
Armen vor dem Sarkophag kauern. Ihre Körper werden
von normannischen, rot, gelb und weiss bemalten Schilden
weitgehend verdeckt. Sie tragen konische Nasalhelme.

4.6 Himmelfahrt Christi
An der Südwand folgt das ausgedehnte Himmelfahrtsbild
(Abb. 13, 14). Der thronende Auferstandene ist von einer

Aureole umgeben. In der linken Hand hält er einen Kreuzstab,

in der rechten Hand wohl ein Szepter. Er trägt einen
hellroten Mantel und blickt würdevoll in die Ferne. Zwei
fliegende Engel heben die Aureole empor. Ihre Körper
liegen horizontal, die Unterschenkel sind angewinkelt. Derjenige

zur Rechten Christi ist mit einer hellen Tunika und
einem dunkelroten Pallium bekleidet.

Die Gottesmutter, ein dritter Engel und die Apostel
umgeben den Auffahrenden. Die östliche Gruppe wird von
Maria angeführt. Diese ist kleiner als die Jünger dargestellt
und hebt die Arme betend in die Höhe. Ihre Kleidung ist
die gleiche wie in den Szenen der Kreuzigung und der
Kreuzabnahme. Ein Engel leitet die westliche Apostelschar.

Er weist mit dem linken Zeigefinger zum auffahrenden

Christus hin und hält mit der rechten Hand eine
Gewandfalte. Alle Apostel blicken mit zurückgelegten
Köpfen zu Christus. Sie scheinen nicht aufgeregt, sondern
ruhig und gelassen. Keiner ist individualisiert. Diejenigen
im östlichen Bildabschnitt sind besser erhalten als die
anderen. Fünf Apostel sind vollständig sichtbar; vom sech-

: }¦ y-7^. -fiMi yy-
i*

17-
X«

'/ 4-< A i
¦'

¦ ;]*a.JX\

:*ü ' € <7j • c ¦
*

" r™ ' r-.igF Jf

• ,>3ç!l' ¦

r
1

'- • / ' V I ^ r y. V% *
tëL 4 7 >#%

!» V

\w

Abb. 14 Himmelfahrt Christi. Norpertsaal im Kloster Müstair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

21



'

m

i\%
11.

¦•*

1

C

Abb. 15 Die Segenshand vor dem Kreuz und unlesbare Szene. Abb. 16 Die Segenshand vor dem Kreuz. Norpertsaal im Kloster
Norpertsaal im Kloster Müstair. Müstair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

sten ist nur der Kopf zwischen den beiden benachbarten
Gestalten zu erkennen. Sie stehen breitbeinig da und
tragen Sandalen. Bei der westlichen Gruppe sind die Köpfe
und Füsse mehrheitlich verloren. Vier Apostel sind
identifizierbar, die Köpfe von einem oder zwei weiteren sind
vielleicht wegen der grossen Fehlstelle in der oberen
Bildhälfte nicht erhalten. Die Jünger sind mit stoffreichen,
roten und weissen Pallien über Tuniken bekleidet. Vier von
ihnen tragen rechteckige Gegenstände (Bücher?).

4.7 Segenshand vor einem Kreuz
Die letzte identifizierbare Darstellung zeigt die rot gemalte
Segenshand Gottes vor einem gelben Kreuz (Abb. 15, 16).
Der Mittel- und Zeigefinger der frontal hochgehaltenen
Hand ist gestreckt, der Daumen gekrümmt. Er berührt
beinahe den Ringfinger (griechischer Segensgestus). Vom
Kreuz sind der Querbalken und der obere Arm mit
verbreiterten Enden sichtbar, der Stamm ist verdeckt. Es
stösst an die gelb-weisse, halbkreisförmige Einfassung des
Motivs. Diese folgt dem Verlauf der Grenze zwischen dem
frühromanischen Mauerwerk und der Zumauerung einer
ehemaligen Rundbogenöffnung, die zu einer rechteckigen
Öffnung verkleinert wurde.29 Letztere wird oben von einem
ockergelben Streifen und rechts von einem roten Band
gerahmt. Ein Gebilde im Übergangsbereich zur
Himmelfahrtsszene erinnert an das Kapitell einer nicht erhaltenen,
die ehemalige Öffnung begleitenden Säule.

4.8 Unlesbare Szene
Unlesbare Farbspuren rechts neben der segnenden Hand
weisen auf eine verlorene Szene hin, die sich bis zur
Westmauer des Norpertsaals erstreckte (Abb. 15). Sie wurde
spätestens um 1500 beim Einbau einer Türe in den benachbarten

Turmraum (27) zur Hälfte zerstört.

v

-« S*£rr.

':./a "5.¦r---'

&a
9.*«?m

A r?

tL

* .#
SS <">

A

X
k*~y>

Abb. 17 Bemalter Deckel eines palästinensischen Reliquienkästchens

in Rom, um 600.

22



5. Ikonographie

5.1 Taufe Christi
Im Taufbild wird der frontal bis zu den Schultern im Wasser

stehende Täufling wie in frühen östlichen Darstellungen,

beispielsweise auf dem bemalten Deckel eines
palästinensischen Reliquienkästchens in Rom (um 600, Abb. 17) als
Erwachsener gezeigt.30 Vergleichbare westliche Taufszenen

Die bildliche Wiedergabe eines einzelnen Engels ist
selten.33 Als Vergleiche zur Taufszene im Norpertsaal seien
das Stuckrelief der Taufe Christi in der Klosterkirche
Müstair (um 1087) und die genannte Regensburger Handschrift

erwähnt. Die Art, wie der Engel im Norpertsaal das

Gewand hält, ist in der Miniatur und im Taufbild in Pontresina

identisch. Bei letzterem wird die Geistmitteilung wie
im Norpertsaal nicht manifestiert.

*&.
¦ ~--V c_. '«üt««!

M.7 N

Ì UinKl ¦O-A

.71

lì f*

fi
y** M

* t. **'
nkfvk

- -.

•~iÉ"-*Viiîr'ft- iitmtmÊkikjiFHrwM - rn'iy

Abb. 18 Taufe Christi, 1. Hälfte 9. Jahrhundert. Müstair, Klosterkirche

(Foto: Suzanne Fibbi-Aeppli, Nr. 038k).
Abb. 19 Taufe Christi, anfangs 13. Jahrhundert. Pontresina. Kirche
St. Maria.

befinden sich in der Klosterkirche Müstair (1. Hälfte 9. Jh.,
Abb. 18), in der Regensburger Handschrift des Meisters
Bertolt (2. Hälfte 11. Jh.),31 in der Burgkapelle Hocheppan
(1200-1210)32 und in der Kirche St. Maria in Pontresina
(anf. 13. Jh., Abb. 19). Die aus roten und weissen Rhomben
gebildeten Begleitbänder des Jordans sind als karolingisches
Zierelement auch an den Fassaden der Müstairer Klosterkirche

überliefert (Ende 8. Jh.). Engel werden in östlichen
Taufbildern seit dem 6. Jahrhundert abgebildet (Abb. 17).

5.2 Kreuzigung Christi
Die Kreuzigungsszene ist wie jene im syrischen Rabula-
Codex (586)M eine erweiterte, vielfigurige Darstellung. Die
Figuren sind nach antiker Rangordnung verteilt: Die Seite

zur Rechten Christi ist positiv, die andere negativ besetzt.
Die Darstellung des Gekreuzigten stimmt mit mittelbyzantinischen

Kreuzigungsbildern überein. Wie in der Silber-

patene aus Halberstadt (11. Jh., Abb. 20) wird er mit
geschlossenen Augen als Toter gezeigt. Die menschliche

23



r j»' rifl

\
Abb. 20 Kreuzigung Christi. 11. Jahrhundert. Silberpatene.
Halberstadt, Domschatz.

Natur Christi wird überdies durch die blutenden Wunden
und den einfachen Lendenschurz betont. Der Bildtyp geht
auf die Ikonodulen zurück, welche sich im byzantinischen
Bilderstreit (726-843) gegen die das Bild Christi ablehnenden

Ikonoklasten durchsetzten.35
Die Trauergebärden der Maria, des Johannes und des

personifizierten Mondes leiten sich von frühchristlichen,
östlichen Vorbildern ab.

Dei reume Schacher Dismas wird seit frühchristlicher und
frühmittelalterlicher Zeit ohne Bart wiedergegeben. Er
blickt stets zu Christus hin.36 Im karolingischen Kreuzigungsbild

der Klosterkirche Müstair (1. Hälfte 9. Jh., Abb. 21)
und in einer Miniatur des Egbert-Codex (um 980)37 sind die
Arme beider Schacher in ähnlicher Weise über den
Querbalken des Kreuzes zurück gebunden wie im Norpertsaal.38
Im Egbert-Codex schlagen auch zwei Schergen mit Keulen
auf die Beine der Schacher ein. Das Motiv geht vermutlich
auf verlorene orientalische Vorbilder zurück und ist im
Westen seit der zweiten Hälfte des 9. Jahrhunderts
nachweisbar.39

Seit dem 9. Jahrhundert treten Ecclesia und Synagoge in
westlichen Kreuzigungsszenen, vor allem in Buchmalereien
und in der Elfenbeinplastik auf.40 Von der Jahrhundertmitte

an wird die Repräsentantin des Judentums durch die
Abkehr vom Kreuz, eine Augenbinde oder das Verlieren
der Insignien (Krone, Lanze, Globus, und so weiter) als

Besiegte gezeigt.41 Im Norpertsaal wendet sie sich mit
verdeckten Augen ab. Ecclesia wird durch die aufrechte
Haltung, die Krone und das Halten einer Fahne als Siegerin

charakterisiert.
Löwe und Basilisk werden seit karolingischer Zeit am

Fusse des Kreuzes Christi abgebildet. Sie veranschaulichen
die Überwindung des Todes durch die Auferstehung Christi.42

Das seltene Motiv leitet sich von Darstellungen des

Christus triumphans, wie beispielsweise des Stuckreliefs im
Baptisterium der Orthodoxen in Ravenna (um 450)43 ab.44

Gefährliche Tiere symbolisieren im Alten Testament den
Satan: «Über Löwen und Ottern wirst du gehen und treten
auf junge Löwen und Drachen» (Psalm 91,13). Der Vers ist
ein Sinnbild für Christus.45 Im Kreuzigungsbild des Norpertsaals

kommt dem Löwen aufgrund der Anordnung zur
Rechten Christi eine positive, dem Basilisk dagegen eine

negative Bedeutung zu. Dies entspricht der Vorderseite

t

it r

¦fl ,r\

pi
/

Abb. 21 Kreuzigung Christi. 1. Hälfte 9. Jahrhundert. Müstair. Klosterkirche (Foto: Suzanne Fibbi-Aeppli. Nr. 065/066k).

24



des Heiligen Kreuzes von Engelberg (anf. 13. Jh.),4* auf der
die Überwindung des Bösen unterhalb des Gekreuzigten
durch den Sieg des Löwen über den Basilisk verbildlicht
wird.

Sonne und Mond weisen auf den Sieg Christi am Kreuz
und seine Herrschaft über den Kosmos hin. In östlichen

5.3 Kreuzabnahme
Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts ist die Kreuzabnahme
im Westen als in sich geschlossene Szene belegt, in die wie
bei byzantinischen Kunstwerken einzelne Gestalten des

Kreuzigungsbildes (Maria, Engel und so weiter) integriert
sind.49 Die ältesten byzantinischen Kreuzabnahme-Dar-

mflflV

».

JÖWJfli

s** •..._, ¦V-"\
m

w€ *v*£

a --y-

i v i m rz«sp »»'.*
J^ *&Eäp

% -

F*^
%

Abb. 23 Luna aus der Szene der Kreuzabnahme, anfangs 13.

Jahrhundert. Söles. Jakobskirche.

Abb. 22 Sol aus der Szene der Kreuzabnahme, anfangs 13.
Jahrhundert. Söles, Jakobskirche.

Kreuzigungsbildern werden sie meist als Gestirne, in
westlichen seit karolingischer Zeit als männliche Halbfigur mit
Strahlenkrone und Fackel, beziehungsweise als weibliche
Büste mit Mondsichel wiedergegeben.47 Seit der Mitte des
9. Jahrhunderts werden die Personifikationen vermehrt in
das Geschehen einbezogen.48 Sie verhüllen sich wie der
Mond in der Kreuzigungsszene des Norpertsaals trauernd
das Gesicht oder wenden sich wie die Sonne vom Gekreuzigten

ab. Die Figuren sind mit denjenigen der gemalten
Kreuzabnahme in der Jakobskirche in Söles in Südtirol
vergleichbar (anf. 13. Jh., Abb. 22,23).

Stellungen des 9. Jahrhunderts illustrieren vermutlich einen

apokryphen Text. Dieser besagt, dass Maria nach dem Tod
ihres Sohnes unter dem Kreuz ausgeharrt und Joseph von
Arimathia sowie Nikodemus bei der Abnahme des Leichnams

vom Kreuz geholfen habe.50

In der Darstellung des Norpertsaals umfasst Joseph von
Arimathia den Toten von vorne wie im Relief des Benedetto

Antelami am ehemaligen Lettner des Doms in Parma

(1178) und in der malerischen Ausstattung der Burgkapelle
Hocheppan (1200-1210, Abb. 24).51 Nikodemus ist wie in

Hocheppan und in der gemalten Kreuzabnahmeszene in
der Krypta des Domes von Aquileia (um 1200, Abb. 25)
damit beschäftigt, mit einer Zange die Nägel aus den Füssen

Christi zu entfernen.
Die Beziehung der Gottesmutter zu ihrem toten Sohn

wurde zunehmend inniger gezeigt, vergleiche zum Beispiel
die Beweinungsszene in der Panteleimonkirche in Nerezi

25



(1164, Abb. 26). Die bildliche Wiedergabe der tiefempfundenen

Anteilnahme geht laut Hans Belting auf östliche,
apokryphe und geistliche Schriften zurück.

Im Westen wurde das byzantinische Motiv der aneinander

geschmiegten Gesichter beispielsweise in der Krypta
des Domes von Aquileia (Abb. 25) und in der Burgkapelle
Hocheppan (Abb. 24) rezipiert. Im Bildzyklus des Norpertsaals

(Abb. 11) handelt es sich um das jüngste Element.
Sein Auftreten im Iwein-Zyklus der Burg Rodenegg in Süd-

Mutter des Jakobus, und Salome identifiziert werden (Mk
16,1).

Seit der Jahrtausendwende wurde das Grabgebäude
allmählich durch einen Sarkophag abgelöst, dessen abgehobene

Deckplatte dem Engel als Sitzfläche diente.55 Die
Frauen gingen meist von links auf den Engel zu. Der
beschriebene Bildtyp trat nördlich der Alpen häufig auf.56

Die Szene der Frauen am Grab im Norpertsaal ist mit
westlichen Darstellungen, wie denjenigen im Antiphonar von

J-.e*7.
r* ' Jr"

<C

-T-
<*¦

Û
tV V* < ttJ-~*

i
Y% mg «*\

¦i ¦

m 9*9

¦¦r* A'-ty» jSfrt
mkt

...-•TJK.3*

W..i
¦*/':a

Abb. 24 Kreuzabnahme und Frauen am Grab, 1200-10. Hoch- Abb. 25 Kreuzabnahme, um 1200. Aquileia. Krypta des Doms,

eppan. Burgkapelle.

tirol (frühes 13. Jh.)52 zeigt, dass es ohne zeitliche Verzögerung

von der sakralen in die profane Kunst übernommen
wurde.

5.4 Frauen am Grab
Im Westen wurde die Verkündigung der Auferstehung
Christi als wichtigstes Ereignis des Ostermorgens vom
3. bis ins ausgehende 12. Jahrhundert mit der Szene der
Frauen am Grab illustriert.53 Seit der Reform der Festtagsliturgie

unter Gregor dem Grossen (590-604) wird in der
lateinischen Kirche am Ostermorgen aus dem Evangelium
des Markus gelesen (Mk 16,1-8). Vom 9. Jahrhundert an
wurden daher in westlichen Kunstwerken meist drei Frauen
mit Salb- und Weihrauchgefässen abgebildet.54 Die in der
Beschreibung der Szene des Norpertsaals erwogene dritte
Gestalt wird folglich durch den Bibeltext wahrscheinlich;
die drei Frauen können als Maria Magdalena, Maria, die

St. Peter in Salzburg (um 1160. Abb. 27), in der Burgkapelle

Hocheppan (1200-10, Abb. 24) und im Sakramentar
des Uldarich in Trient (12. Jh., Abb. 28) vergleichbar. Als
übereinstimmende Elemente seien die gestaffelte Anordnung

der Frauen, die kugelförmigen Rauchfässer, die
ornamentierte Vorderseite des Sarkophags sowie die
Ausrüstung der Wächter57 hervorgehoben.

5.5 Himmelfahrt Christi
Im Himmelfahrtsbild des Norpertsaals wird Christus wie in
Darstellungen östlicher Prägung von zwei Engeln empor
getragen. Alfred A. Schmid verweist auf die formale
Ähnlichkeit dieses Bildtyps mit spätantiken Apotheosebildern.58
Als älteste östliche Himmelfahrtsszene gilt jene im Rabula-
Codex (586, Abb. 29).59 Ihre Grundform verbreitete sich im
Osten Ende des 6. Jahrhunderts. Sie ist auch auf den pa-

2b



Wf^^|.¦7*

%

'
Jime-fi. '

fiIP ',

fi
Abb. 26 Ausschnitt der Beweinungsszene, 1164. Nerezi, Pantelei- Abb. 27 Die Frauen am Grab. Antiphonar von St. Peter in Salz-
monkirche. bürg, um 1160. Wien, Nationalbibliothek.

kK*Ä. m
/^•«mBQ&^9

>m.

fi: ¦J-,

y
X

VS9*
Â

X

Va S*
y ¦

0h^mw w\r«*

Abb. 28 Die Frauen am Grab. Sakramentar des Uldarich in Trient, Abb. 29 Himmelfahrt Christi. Rabula-Codex, 586. Florenz,
12. Jahrhundert. Biblioteca Laurenziana.

27



lästinensischen Ampullen in Bobbio und Monza (Ende
6. Jh.)60 und auf dem Deckel des palästinensischen
Reliquienkästchens in Rom (um 600, Abb. 17) belegt.61 Das
Schema wurde im 8. Jahrhundert in die Kuppeln der
byzantinischen Kirchen übertragen und mit dem Bild der Gottesmutter

in der Apsis kombiniert.62 Im Westen wurde in
romanischen Mosaiken und Wandmalereien meist die
östliche Ausprägung des Himmelfahrtsbildes übernommen.

Norpertsaal weisen auf die Parusie und daher auf die
Wiedergabe von zwölf Aposteln hin.

5.6 Segenshand vor einem Kreuz
In der frühchristlichen Kunst ist die Hand Gottes stets in
eine Szene oder ein Bildprogramm integriert. Seit karolingischer

Zeit wird sie als umfassendes Gottessymbol ausgelegt

und tritt auch als Einzelmotiv auf.70 Darstellungen

9« r-iTr -w*(ng WSP"S*7-77. ü--fi
— .WWW»

A.Tk."4-5

mi*5d

Abb. 30 Ausschnitt der Himmelfahrt Christi, 1. Hälfte 9. Jahrhundert. Müstair, Klosterkirche.

Die Szene wurde ausserhalb der byzantinisch beeinflussten
Gebiete kaum dargestellt.63

Im Unterschied zu den östlichen Himmelfahrtsbildern,
die stets in eine obere Zone mit dem auffahrenden Christus
und zwei oder vier Engeln sowie eine untere Zone mit Maria,
ein bis zwei Engeln und den Aposteln geteilt sind,
verschmelzen die beiden Bildzonen im Norpertsaal (Abb. 13).
Dies geht wohl auf die älteste westliche, byzantinisch
geprägte Darstellung der Himmelfahrt Christi, jene in der
benachbarten Klosterkirche zurück (1. Hälfte 9. Jh., Abb. 30).
Im Himmelfahrtsbild des Norpertsaals umgibt die Aureole
Christus im Gegensatz zu den Darstellungen des östlichen
Bildtyps nicht vollständig. Dazu sind mir keine Vergleiche
bekannt. Der vom Auffahrenden gehaltene Kreuzstab ist
ein westliches, seit dem 9. Jahrhundert häufig gezeigtes
Motiv. Es wird erstmals in der westlich geprägten
Himmelfahrtsszene64 im Sakramentar des Erzbischofs Drogo von
Metz (um 830)65 abgebildet. Das Kreuz symbolisiert das

Opfer Christi, die Erlösung der Menschen und den Sieg
über den Tod. Es wird bei der Wiederkunft am jüngsten
Tage vor Christus erscheinen.66

Die Anzahl der Apostel in der Szene der Himmelfahrt
Christi im Norpertsaal ist ungewiss. In abendländischen
Himmelfahrtsbildern waren meist elf Apostel zugegen, da
die Himmelfahrt als letzte Szene des Lebens Jesu aufgefasst

wurde.67 Im Osten wurde die Himmelfahrt dagegen
als Beginn der himmlischen Herrschaft Christi verstanden.
Sie beinhaltet die Bedeutung der Wiederkunft Christi
(Parusie).68 Paulus trat in den östlichen Darstellungen an
Stelle von Judas als zwölfter Apostel hinzu, obwohl er bei
der Himmelfahrt noch nicht zum Kreis der Jünger zählte.69

Der Kreuzstab und die östliche Ausprägung der Szene im

aufwärts gerichteter Hände Gottes sind vor allem in
Handschriften und Elfenbeintafeln des 8.-12. Jahrhunderts
erhalten.71 Segenshände vor Kreuzen kommen vorwiegend in
den Randgebieten der byzantinischen Kunst beziehungsweise

in ihrem Einflussbereich vor. Sie befinden sich an
exponierten Stellen in Kirchenausstattungen oder auf Kreuzen.72

m «

Abb. 31 Die segnende Hand Gottes vor einem Kreuz, anfangs
11. Jahrhundert. Gewölbe des Katholikons Hosios Loukas bei
Athen.

28



Die Segenshand vor dem Kreuz im Norpertsaal ist mit
zwei gemalten Darstellungen in der Klosterkirche Hosios
Lukas bei Athen (anf. 11. Jh.)73 vergleichbar: Das seltene
Motiv ist sowohl am Gewölbe des Katholikons (Abb. 31)
als auch in der Krypta abgebildet. Als westliches, byzantinisch

geprägtes Beispiel sei die gemalte Segenshand in
der Krypta der Sonnenburg in Südtirol erwähnt (1. Hälfte
11. Jh.).74 Die Darstellung der Segenshand ist keine Szene
des Bildzyklus, sondern bezieht sich als Einzelmotiv auf die
vermauerte, querrechteckige Öffnung darunter.

5.7 Zyklus
Bei den Szenen des Bildzyklus im Norpertsaal handelt es
sich mit Ausnahme der Kreuzabnahme und der Segenshand

um theologische Schwellenereignisse. Der Seinszustand

Christi ändert in den Darstellungen der Taufe, der
Kreuzigung und der Frauen am Grab von ungetauft zu
getauft, von lebend zu tot und von tot zu auferstanden. Ein
Übergangsereignis gibt auch das Himmelfahrtsbild wieder.
Die Szene der Kreuzabnahme weitet das Passionsgeschehen

aus.
Unleserliche Farbspuren an der Nordwand und im

nördlichen Abschnitt der Ostwand weisen auf verlorene Bilder
hin. Als zusätzliche Motive kommen die Verkündigung,
Geburt Christi, Anbetung der Könige oder Darbringung
im Tempel in Frage. Den Abschluss des Zyklus bildete
wohl die Szene von Pfingsten.

6. Stil

Ikonographische Vorbilder sind Träger stilistischer
Einflüsse. Für eine vertiefte Stilanalyse mussten daher westliche

und byzantinische Kunstwerke untersucht werden. Die
stilistische Beurteilung der Malereien wird jedoch durch
den beeinträchtigten Zustand erschwert. So sind Aussagen
zu Farbmodellierungen oder Lichthöhungen nicht mehr
möglich, weil Seccoaufträge verloren sind.

Der östliche Bildstreifen wird dominiert von vertikalen
und horizontalen Elementen (Kreuze). Die Figuren wirken
sehr plastisch (antike Vorbilder?). Auffallend sind der
Wechsel des Massstabs und einzelne überdimensionierte
Hände. Räumliche Effekte werden durch die Anordnung
der Figuren in unterschiedlicher Höhe und deren
Staffelungen erzielt. Der Stil scheint einheitlich, eine Tätigkeit
mehrerer Maler unwahrscheinlich.

7. Archäologie, Bauforschung

Die archäologische Untersuchung des Norpertsaals ist
noch nicht abgeschlossen; ihre Auswertung steht aus. Den¬

noch sind die provisorischen Ergebnisse für die kunsthistorische

Beurteilung der Wandmalereien aufschlussreich.
Die beiden Bildträger stehen untereinander wie auch mit

der Nord- und Westmauer des Saals im Verbund.75 Eine
originale Türe am nördlichen Ende der Ostmauer verband
den repräsentativen Saal mit dem Kreuzgang.76 Vier kleine,
hochrechteckige Fenster belichteten ihn ursprünglich von
Westen her.77 Der Raum wird von zehn hochrechteckigen,
in West-Ost-Richtung verlegten Balken aus Lärchenholz
überspannt, die im Winter 1034/35 gefällt wurden.78

In der westlichen Hälfte der Südmauer befand sich eine

originale Rundbogenöffnung, die nachträglich zu einer
rechteckigen Öffnung im unteren Abschnitt verkleinert
wurde (Abb. 15).79 Die halbkreisförmige Zumauerung wurde
mit der Segenshand vor dem Kreuz bemalt. Ihre gelb-rote
Umrahmung folgt dem Verlauf des ehemaligen Rundbogens.

Die Darstellung der Segenshand ist maltechnisch mit
den übrigen Szenen des Bildzyklus identisch. Die Ausstattung

ist daher um mindestens eine Bau- und Nutzungsphase

jünger als der Raum.
Zu Beginn des 15. Jahrhunderts wurde der Norpertsaal

durch eine in West-Ost-Richtung verlaufende Mauer
halbiert. Eine Rundbogentür verband die getrennten Räume.
Die frühromanischen Deckenbalken wurden durch eine
weitere Balkenlage verstärkt und durch einen zweiteiligen
Unterzug zusätzlich gestützt. Der südliche Unterzug bricht
in die bemalte Südmauer ein. Diese Massnahmen hängen
vermutlich mit der Einrichtung eines Getreidelagers im
oberen Raum (89) zusammen.80

Um 1500 wurde eine Türe in die Südmauer eingebrochen.

Sie schloss westlich an die Rundbogenöffnung an und
verband den südlichen Teil des Norpertsaals mit dem
Turmraum (27).81 Spätestens beim Einbau der Türe wurde
die von der Verfasserin postulierte letzte Szene des
romanischen Bildzyklus weitgehend zerstört, sofern nicht eine
dort bereits bestehende Türe verbreitert wurde.

8. Datierung

Die Wandmalereien des Norpertsaals wurden bisher

wegen der Weihinschrift in der Klosterkirche und der
davon abgeleiteten Entstehungszeit der Bischofsresidenz
mehrheitlich in das letzte Viertel des 11. Jahrhunderts
datiert.82

Im Abschnitt zur ikonographischen Entwicklung des

Motivs der Kreuzabnahme wurden die innig aneinander
gelegten Köpfe der Maria und ihres toten Sohnes als jüngstes

Element des Bildzyklus hervorgehoben. Dieses ist für
eine neue Datierung der Wandmalereien in die zweite
Hälfte des 12. Jahrhunderts ausschlaggebend. Die malerische

Ausstattung ist folglich jünger als der Raum selbst.
Darauf weisen auch die verschmutzten, rauchgeschwärzten
Partien unter dem östlichen Bildstreifen83 und die, auf die
sekundäre Zumauerung der originalen Rundbogenöffnung
gemalte Segenshand hin.84

29



9. Funktion des Norpertsaals

In der ersten Hälfte des 12. Jahrhunderts wurde das
Männerkloster aufgegeben und von einem Frauenkonvent
abgelöst.85 Bischof Egino schenkte den Klosterfrauen im
Jahr 1167/70 nebst anderen Gütern die frühromanische
Residenz.86 Der ebenerdige Raum wurde in diesem
Zusammenhang wohl umgenutzt und ausgemalt. Als Funktion

des repräsentativen Saals kommt das Refektorium des
Frauenkonvents in Frage. Durch die verkleinerte und mit
dem Motiv der Segenshand vor dem Kreuz akzentuierte
Öffnung könnten Speisen herein gereicht worden sein.87

10. Fazit

Im qualitätvollen Bildzyklus des Norpertsaals vereinigen
sich westliche und östliche Einflüsse: Das auf frühe östliche
Vorbilder zurückgehende Taufbild zeigt Christus wie in der
karolingischen Taufszene in der Klosterkirche Müstair
(Abb. 18) und in den romanischen Taufdarstellungen in
der Regensburger Handschrift des Meisters Bertolt, in der
Burgkapelle Hocheppan und in der Kirche St. Maria in
Pontresina (Abb. 19) als Erwachsenen. Die seltene
Darstellung eines einzelnen Engels findet sich auch im Stuckrelief

der Taufe Christi in der benachbarten Klosterkirche
und in der Regensburger Handschrift. Die Art, wie der
Engel im Norpertsaal das Gewand hält, ist mit der Miniatur
und dem Taufbild in Pontresina vergleichbar. Bei diesem
wird die Geistmitteilung auch nicht abgebildet.

Im Kreuzigungsbild durchdringen sich frühchristlich
östliche, mittelbyzantinische und karolingische Einflüsse.
Während die Vielfigurigkeit und die Trauergebärde der
Maria, des Johannes und des personifizierten Mondes auf
frühchristlich östliche Werke zurückgehen, ist der mit
geschlossenen Augen als Toter charakterisierte Gekreuzigte
von mittelbyzantinischen Vorlagen beeinflusst (Abb. 20).
Das seltene Motiv des Löwen und des Basilisk am Fusse
des Kreuzes Christi leitet sich von frühchristlichen Bildern
des Christus triumphans ab und symbolisiert die Überwindung

des Todes durch die Auferstehung Christi. Der Löwe
zur Rechten Christi ist positiv, der Basilisk zur Linken
negativ besetzt. Die übrigen Gestalten der Kreuzigungsszene

weisen ikonographische Gemeinsamkeiten mit
karolingischen Darstellungen auf: Die Arme der beiden Schacher
sind wie jene im Kreuzigungsbild in der Klosterkirche
Müstair über den Querbalken des Kreuzes zurück gebunden

(Abb. 21). Schergen, die mit Keulen auf die Beine der
Schacher einschlagen, sind im Westen seit der zweiten
Hälfte des 9. Jahrhunderts belegt. Die Personifikationen
des Neuen und Alten Testaments werden im Norpertsaal
wie in karolingischen Illustrationen aus der zweiten Hälfte
des 9. Jahrhunderts durch die aufrechte Haltung, Krone
und Fahne als Siegerin, beziehungsweise durch die Abkehr
vom Kreuz und verdeckte Augen als Besiegte gezeigt. Die
personifizierten Gestirne nehmen seit der zweiten Hälfte

des 9. Jahrhunderts vermehrt am Geschehen Anteil. Im
Norpertsaal verhüllt sich der Mond trauernd das Gesicht,
während die Sonne sich vom Gekreuzigten abwendet.

Das Motiv der Kreuzabnahme tritt seit dem 9. Jahrhundert

im byzantinischen Raum auf und illustriert vermutlich
einen apokryphen Text. Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts
ist es auch im Westen als selbständige Szene belegt, in die
einzelne Gestalten des Kreuzigungsbildes integriert sein
können. Die Darstellung im Norpertsaal ist mit den
romanischen, byzantinisch geprägten Wandmalereien in Hocheppan

(Abb. 24) und Aquileia (Abb. 25) sowie mit dem
Relief des Benedetto Antelami in Parma (1178) vergleichbar.

Die tief empfundene Anteilnahme der Maria geht laut
Hans Belting auf östliche, apokryphe und geistliche Schriften

zurück. Sie wird in der byzantinischen Kunst seit der
Mitte des 12. Jahrhunderts durch die aneinander gelegten
Köpfe verbildlicht (Abb. 26), einem Motiv, das sich auch im
Westen rasch verbreitet. Die aneinander gelegten Köpfe
sind das jüngste ikonographische Element im Bildzyklus
des Norpertsaals.

Die Szene der Frauen am Grab illustriert im Westen vom
3. bis ins ausgehende 12. Jahrhundert die Verkündigung der
Auferstehung Christi. Die vermutete Abbildung von drei
Frauen geht auf das Evangelium des Markus (Mk 16,1-8)
zurück, welches in der lateinischen Kirche seit der Reform
der Festtagsliturgie unter Gregor dem Grossen (590-604)
am Ostermorgen gelesen wird. Die Frauen können deshalb
als Maria Magdalena, Maria, die Mutter des Jakobus und
Salome identifiziert werden (Mk 16,1). Seit der
Jahrtausendwende löste allmählich ein Sarkophag, dessen Deckel
dem Engel als Sitzfläche diente, das Grabgebäude ab.

Der Bildtyp fand nördlich der Alpen weite Verbreitung
(Abb. 27, 28).

Im Himmelfahrtsbild wird Christus wie in frühchristlich
östlichen Darstellungen von zwei Engeln in den Himmel
getragen (Abb. 29). Das Bildschema verbreitete sich im
ausgehenden 6. Jahrhundert im Osten und wurde im
Westen in der romanischen, byzantinisch beeinflussten
Kunst aufgenommen. Die einzigartige Verschmelzung der
beiden Bildzonen im Norpertsaal geht auf das karolingische

Himmelfahrtsbild in der Klosterkirche Müstair zurück
(Abb. 30). Das seit dem 9. Jahrhundert im Westen abgebildete

Motiv des Kreuzstabs deutet zusammen mit der östlichen

Ausprägung der Szene auf die Parusie hin und lässt

auf die bildliche Wiedergabe von zwölf Aposteln schliessen.
Die Hand Gottes tritt seit karolingischer Zeit als Einzelmotiv

auf. Segenshände vor Kreuzen werden in den
Randgebieten der byzantinischen Kunst beziehungsweise in
ihrem Einflussbereich an exponierten Stellen von Ausstattungen

oder auf Kreuzen abgebildet. Diejenige im
Norpertsaal ist mit den Darstellungen in der Klosterkirche
Hosios Lukas bei Athen (Abb. 31) und in der Krypta der
Sonnenburg in Südtirol vergleichbar. Das seltene Motiv ist
keine Szene des Bildzyklus, sondern bezieht sich auf die auf
die vermauerte, querrechteckige Öffnung darunter.

Ikonographische Argumente, so die innige Beziehung
der Maria zu ihrem toten Sohn in der Szene der Kreuzab-

30



nähme und die emotionale Anteilnahme der Trauernden im
Kreuzigungsbild sind für eine neue Datierung der Malereien
in die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts entscheidend. Diese
wird durch die archäologischen Untersuchungen des Saales

bestätigt: Die Darstellung der Segenshand vor dem Kreuz
liegt auf der sekundären Zumauerung der originalen
Rundbogenöffnung in der Südmauer. Sie ist maltechnisch mit
den anderen Szenen des Bildzyklus identisch. Die Ausstattung

ist folglich mindestens um eine Bau- und Nutzungsphase

jünger als der Raum. Der Norpertsaal wurde wohl in
der Zeit des Frauenkonvents als Refektorium umgenutzt
und bemalt. Die Segenshand vor dem Kreuz bezieht sich
vielleicht auf Speisen, die durch die verkleinerte, rechteckige
Öffnung in den Saal gegeben wurden.

Die Szenen des Bildzyklus wurden mehrfach mit der
Ausstattung der Klosterkirche Müstair verglichen. Die
ausschliessliche Berücksichtigung karolingischer Vorbilder
deutet darauf hin, dass die romanischen Wandmalereien
der Apsiden (um 1200,88 Abb. 32) zur Zeit der Umnutzung
und Bemalung des Norpertsaals noch nicht existierten. Die
These einer früheren Datierung des Zyklus im Norpertsaal
musste mittels einer stilistischen Analyse geprüft werden.

*""*-?

>fe#•

^usEjii *-¦-

Y

$

â
¦ ¦

W-îyC

$**«***

t> ",*";#£-.âHt
•(& '^kL*

Abb. 32 Steinigung des Stephanus, um 1200. Müstair, Klosterkirche
(Foto: Suzanne Fibbi-Aeppli, Nr. 119r).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: eBüro Prof. Sennhauser, Zurzach, gezeichnet von Werner
Peter.
Abb. 2, 5, 30: Reproduktion aus Josef Zemp / Robert Durrer
(vgl. Anm. 2), Taf. XLV, XXXVII, LX.
Abb. 3, 4, 9,13, 15: Foto Jürg Goll und Gaby Weber, 28.10.2002.
Abb. 6: eBüro Prof. Sennhauser, Zurzach, gezeichnet von Alfred
Hidber.
Abb. 7, 8,10-12,14,16: Gezeichnet von Gaby Weber, Winterthur.
Abb. 17,26: Reproduktion aus Hans Belting, Bild und Kult. Eine
Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, München 1993,
S. 140, Abb. 72, S. 320, Abb. 172.

Abb. 18,21,32: © Stiftung Pro Kloster St. Johann in Müstair, Fotos
Suzanne Fibbi-Aeppli, Bildnummern: 038k, 065/066k (Fotomontage

von Michael Wolf), 119r.
Abb. 19, 24, 28: Reproduktion aus Helmut Stampfer / Thomas
Steppan (vgl. Anm. 32), S. 128, Abb. 107, S. 110, Abb. 61, S. 129,
Abb. 110.

Abb. 20: Reproduktion aus Helga Möbius (vgl. Anm. 53), S. 44,
Abb. 4.

Abb. 22,23: Reproduktion aus Helmut Stampfer, Die romanischen
Fresken von St. Jakob in Söles. Ikonographie - Stil - Datierung, in:
Der Schiern. Monatszeitschrift für Südtiroler Landeskunde 71,
Heft 8, August 1997, S. 496.
Abb. 25: Reproduktion aus Otto Demus, Romanische Wandmalerei,

München 1968, Taf. XXVII.
Abb. 27: Reproduktion aus Elga Lanc, Die mittelalterlichen
Wandmalereien in Wien und Niederösterreich. Corpus der mittelalterlichen
Wandmalereien Österreichs, Bd. 1, Wien 1983, S. XXVII, Abb. 4.

Abb. 29: Reproduktion aus Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43),
S. 459, Abb. 459.
Abb. 31: Reproduktion aus Nano Chatzidakis, Hosios Loukas.
Byzantine art in Greece, Athen 1997, S. 66, Abb. 65.

31



ANMERKUNGEN

1 Die folgenden Ausführungen basieren auf der Lizentiatsarbeit
zu den Wandmalereien des Norpertsaals, die von der Verfasserin

im Frühling 2003 bei Prof. Dr. Georges Descœudres am
Kunsthistorischen Institut der Universität Zürich vorgelegt
wurde. Die Autorin dankt Prof. Dr. Georges Descœudres, Prof.
Oskar Emmenegger, Dr. Jürg Goll und Prof. Dr. Hans Rudolf
Sennhauser für die gewährte Unterstützung.

2 Josef Zemp / Robert Durrer, Das Kloster St. Johann zu Münster

in Graubünden. Kunstdenkmäler der Schweiz, Mitteilungen
der Schweizerischen Gesellschaft für Erhaltung historischer
Kunstdenkmäler, Genf 1906-10, S. 45^17.

3 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 45.
4 Abgebildet in: A. Straub / G. Keller, Herrad of Landsberg.

Hortus deliciarum, Commentary and Notes by A. Straub and
G. Keller, New Rochelle/New York 1977, S. 151.

5 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 47. - Linus
Birchler, Zur karolingischen Architektur und Malerei in
Münster-Müstair, in: Frühmittelalterliche Kunst in den
Alpenländern, Actes du IIIe Congrès international pour l'étude du
Haut Moyen Age, 1951, Olten/Lausanne 1954, S. 206. - Beat
Brenk, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz Basler
Studien zur Kunstgeschichte, Bd. 5), Bern 1963, S. 19.

6 Beat Brenk (vgl. Anm. 5), S. 19.
7 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 46.
8 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 46^7.
9 Beat Brenk (vgl. Anm. 5), S. 19-20.
10 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 46-47. - Beat

Brenk (vgl. Anm. 5), S. 20. - Louise Gnädinger / Bernhard
Moosbrugger, Das Kloster St. Johann in Müstair, Zürich
1994, S. 35. - Hans-Rudolf Meier, Romanische Schweiz,
Würzburg 1996, S. 47.

11 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 41-45.
12 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 46-47. - Beat

Brenk (vgl. Anm. 5), S. 18-20.
13 Die Kunstdenkmäler des Kantons Graubünden, 5: Schams,

Rheinwald, Avers, Münstertal, Bergell (Die Täler am Vorderrhein,

Teil 2), von Erwin Poeschel, Basel 1943, S. 353.
14 Erwin Poeschel (vgl. Anm. 13), S. 353. - Beat Brenk (vgl.

Anm. 5), S. 18. - Adolf Reinle, Kunstgeschichte der Schweiz,
Von den helvetisch-römischen Anfängen bis zum Ende des
romanischen Stils, Bd. 1, Frauenfeld 19682, S. 506. - Jean
Wirth, Die Bildnisse von St. Benedikt in Mals und St. Johann
in Müstair, in: Für irdischen Ruhm und himmlischen Lohn.
Stifter und Auftraggeber in der mittelalterlichen Kunst, hrsg.
von Hans-Rudolf Meier, Carola Jäggi und Philippe Büttner,
Berlin 1995, S. 83.

15 Seit der Entdeckung der malerischen Ausstattung des Norpert¬
saals im Herbst 1906 waren die Restauratoren Franz X. Sauter,
Kurt Schmidt und Oskar Emmenegger mit deren Freilegung
und Konservierung betraut. Für die Messung und Steuerung
des Raumklimas sind seit 1986 Andreas Arnold, Konrad
Zehnder und Andreas Küng verantwortlich. Etwa 400
unveröffentlichte Dokumente (Restaurierungsberichte, Protokolle,

Rechnungen, Briefe und Fotos) vermitteln einen
detaillierten Einblick in das jahrzehntelange Bemühen um die
Erhaltung des romanischen Zyklus. Sie wurden von der
Denkmalpflege des Kantons Graubünden, Oskar Emmenegger

sowie Andreas Arnold und Konrad Zehnder
freundlicherweise zur Verfügung gestellt und im Rahmen der
Lizentiatsarbeit ausgewertet.

16 Josef Zemp / Robert Durrer (vgl. Anm. 2), S. 45.
17 Kurt Schmidt, Bericht über die Untersuchungen und eine

Proberestaurierung an den Wandmalereien im Norpertsaal des

Klosters St. Johann in Münster, Graubünden, in der Zeit vom
6.9.1961 bis 15.9.1961, S. 5 (Archiv der Denkmalpflege des

Kantons Graubünden, Chur).
18 Kurt Schmidt (vgl. Anm. 17), S. 5.
19 Edgar Denninger, Laboratoriumsbericht Nr. 89, 22.2.1962,

in: «Sulser Akten» (Archiv der Denkmalpflege des Kantons
Graubünden, Chur).

20 Am Bildstreifen der Südwand sind die roten und gelben Far¬

ben über den weissen Linien im Gegensatz zur Ostwand
teilweise erhalten. Es stellt sich daher die Frage, ob der Zyklus
überhaupt vollendet wurde. In: Oskar Emmenegger,
Restaurierungsbericht Norpertsaal, August 2000, S. 2-3 (Archiv der
Denkmalpflege des Kantons Graubünden, Chur).

21 Hans Rudolf Sennhauser / Alfred Hidber, Besprechung
im Norpertsaal, 26.8.1980 (Archiv Hans Rudolf Sennhauser,
Zurzach).

22 Oskar Emmenegger, Offerte für die Restaurierung der ab¬

gelösten Malereiteile aus dem Norpertsaal, 14.10.1988 (Archiv
Oskar Emmenegger, Zizers).

23 Oskar Emmenegger, Nachtragsofferte Südwand, Dokumentation,

12.8.1991 (Archiv Oskar Emmenegger, Zizers). -
Oskar Emmenegger, Rechnung Schadenskartierung, 6.3.1992

(Archiv Oskar Emmenegger, Zizers). - Oskar Emmenegger,
Offerte zur Fertigstellung der Dokumentation, 7.10.1996 (Archiv
Oskar Emmenegger, Zizers).

24 Sie wurde in den Monaten April-Oktober 2001 und Mai-Sep¬
tember 2002 durchgeführt.

25 Die aktualisierten Zeichnungen können bei der Autorin oder
bei der Denkmalpflege des Kantons Graubünden eingesehen
werden.

26 Oskar Emmenegger (vgl. Anm. 20), S. 1-2.
27 Eine senkrechte Einfassung des Frieses kann nur im östlichen

Teil der Darstellung der Himmelfahrt Christi ausgeschlossen
werden. Die Abbildung der Taufe Christi und die unbestimmbare

Szene sind angeschnitten, das heisst nicht vollständig
erhalten, die südliche Randpartie der Frauen am Grab durch
die Ablösung der Malerei beschädigt.

28 Edgar Denniger bestimmte Pigmentproben als Rebschwarz.
In: Edgar Denninger (vgl. Anm. 19).

29 Vgl. Kapitel 7: Archäologie, Bauforschung.
30 Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst. Bd. 1,

Inkarnation - Kindheit - Taufe - Versuchung - Verklärung -
Wirken und Wunder Christi, Gütersloh 1966, S. 144.

31 Abgebildet in: Georg Swarzenski, Die Regensburger Buch¬
malerei des X. und XI. Jahrhunderts. Studien zur Geschichte der
deutschen Malerei des frühen Mittelalters, Stuttgart 19692, Taf.

XXIX, Nr. 30.
32 Abgebildet in: Helmut Stampfer / Thomas Steppan, Die

Burgkapelle von Hocheppan, Bozen 1998, S. 106, Abb. 57.
33 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 30), S. 144. - Taufe Jesu, in:

Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 4, hrsg. von Engelbert

Kirschbaum, Freiburg i.Br. 1994, Sp. 248-249.
34 Abgebildet in: Gertrud Schiller, Ikonographie der christli¬

chen Kunst. Bd. 2, Die Passion Christi, Gütersloh 1968, S. 440,
Abb. 327.

35 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 107. - Kreuzigung Chri¬

sti, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 5, München 1991, Sp. 1505.
36 Dismas, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 6, hrsg.

von Engelbert Kirschbaum, Freiburg i.Br. 1994, Sp. 68.
37 Abgebildet in: Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 468,

Abb. 393.
38 Linus Birchler (vgl. Anm. 5), S. 206.
39 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 127-128.

32



40 Ecclesia und Synagoge, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3,
München 1991, Sp. 1537.

41 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 122.
42 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 116.
43 Abgebildet in: Gertrud Schiller, Ikonographie der christli¬

chen Kunst. Bd. 3, Die Auferstehung und Erhöhung Christi,
Gütersloh 1971, S. 332, Abb. 62.

44 Die Darstellung des Christus triumphans ist nur im Westen
überliefert. In: Tilmann Buddensieg, Die Basler Altartafel
Heinrichs II. Beiträge zu ihrer Lokalisierung und Interpretation,

in: Wallraf-Richartz-Jahrbuch. Westdeutsches Jahrbuch
für Kunstgeschichte, Bd. 19, Köln 1957, S. 150.

45 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 32-33.
46 Abgebildet in: Mirjam Münz / Christoph Eggenberger,

Das Heilige Kreuz von Engelberg, in: Christoph Eggenberger
(Hrsg.), Die Bilderwelt des Klosters Engelberg. Das

Skriptorium unter den Äbten Frowin (1143-1178), Berchtold
(1178-1197), Heinrich (1197-1223), Luzern 1999, S. 174 und
176.

47 Sonne, Sonne und Mond, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7,
München 1991, Sp. 2049.

48 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 120-121.
49 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 179.
50 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 34), S. 178.
51 Die Gestalt ist kaum lesbar (Umrisse des Kopfes und des rech¬

ten Arms, blaues Gewand).
52 Freundlicher Hinweis von Hans-Rudolf Meier, 23.6.2002; ab¬

gebildet in: Helmut Stampfer, Schloss Rodenegg. Geschichte
und Kunst, Bozen 1998, S. 28, Abb. 21.

53 Frauen am Grab, in: Lexikon der christlichen Ikonographie,
Bd. 2, hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Freiburg i.Br. 1994,
Sp. 54-55. - Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 17-18. -
Helga Möbius, Passion und Auferstehung in Kultur und Kunst
des Mittelalters, Wien 19792, S. 50.

54 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 18.
55 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 23.
56 Frauen am Grab, in: Lexikon der christlichen Ikonographie,

Bd. 2 (vgl. Anm. 53), Sp. 57-58.
57 Die normannischen Schildformen entsprechen denjenigen auf

dem Teppich von Bayeux (um 1066).
58 Himmelfahrt Christi, in: Lexikon der christlichen Ikonogra¬

phie, Bd. 2 (vgl. Anm. 53), Sp. 268.
59 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 148. - Roland Böhmer,

Spätromanische Wandmalerei zwischen Hochrhein und Alpen,
unpublizierte Dissertation, Kunsthistorisches Institut der
Universität Zürich, 2001, S. 29.

60 Abgebildet in: Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 490, Abb.
460.

61 Himmelfahrt, in: Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Bd. 2,
hrsg. von Klaus Wessel, Stuttgart 1966, Sp. 1232-1233. -
Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 149.

62 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 151.
63 Roland Böhmer, Die romanischen Wandmalereien der Schloss¬

kirche Spiez, unpublizierte Lizentiatsarbeit, Kunsthistorisches
Institut der Universität Zürich, 1990, S. 96.

64 In westlich geprägten Himmelfahrtsszenen schreitet Christus
selbst in den Himmel. In: Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43),
S. 147.

65 Abgebildet in: Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 494,
Abb. 468.

66 Helena Gutberlet, Die Himmelfahrt Christi in der bildenden
Kunst. Von den Anfängen bis ins hohe Mittelalter, Leipzig/ Strass-

burg/Zürich 1934, S. 164. - Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43),
S. 141-142. - Roland Böhmer (vgl. Anm. 63), S. 98.

67 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 152.
68 Roland Böhmer (vgl. Anm. 63), S. 96.
69 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 43), S. 148.
70 Hand II, in: Reallexikon für Antike und Christentum. Sach¬

wörterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums mit der
antiken Welt, hrsg. von Theodor Klauser, Bd. 13, Stuttgart
1984, Sp. 444.

71 Hand Gottes, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2

(vgl. Anm. 53), Sp. 212.
72 Hand Gottes, in: Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Bd. 2

(vgl. Anm. 61), Sp. 962. - Hand Gottes, in: Lexikon
byzantinisch-christlicher Symbole. Die Bilderwelt Griechenlands und
Kleinasiens, hrsg. von Günter Spitzing, München 1989, S. 148.

73 Abgebildet in: Carolyn L. Connor, Art an miracles in medie¬

val byzantinum. The crypt at Hosios Loukas and its frescoes,
Princeton 1991, Fig. 87.

74 Abgebildet in: Karl Knotig, Die Sonnenburg im Pustertal,
Bozen 20013, S. 79, Abb. 72. - Eine Segenshand wird auch auf
einem Kreuz einer Marmorplatte der karolingischen
Schrankenanlage aus der Klosterkirche Müstair gezeigt (M98/21'147).
Da das Fragment nach dem Abbruch der Schrankenanlage in
der Nordwestecke des Plantaturms (958) vermauert wurde, ist
eine direkte Vorbildfunktion der karolingischen Platte für die
Segenshand im Norpertsaal allerdings nicht anzunehmen. In:
Jürg Goll, Engel-ßohannesplatte, 15.12.2002 (Archiv Bauhütte
Müstair).

75 Archäologische Grabungsdokumentation, Tagebuch 142: Diver¬
ses 1996, S. 126. - Archäologische Grabungsdokumentation,
Tagebuch 44: Ausgrabungen und Bauuntersuchungen 1982:

Gartenschnitt II, S. 224.
76 Archäologische Grabungsdokumentation, Tagebuch 173:

Kreuzgang llw, südlicher Teil, 2001, S. 45.
77 Tagebuch 44 (vgl. Anm. 75), S. 224. - Archäologische Gra¬

bungsdokumentation, Tagebuch 149: Norperttrakt 1997/98,
S. 195.

78 Christian Orcel / Alain Orcel / Jean Tercier, Dendro¬
chronologischer Bericht, 22.5.1996 (Archiv Bauhütte Müstair).

79 Ihre Höhe beträgt 96 cm, die Breite 77 cm im Norpertsaal
beziehungsweise 86 cm im Turmraum (27). In: Tagebuch 149

(vgl. Anm. 77), S. 29 und 233. Die Funktion der Rundbogenöffnung

ist nicht geklärt.
80 Tagebuch 149 (vgl. Anm. 77), S. 203-204.
81 Tagebuch 149 (vgl. Anm. 77), S. 29 und 227.
82 Vgl. Kapitel 1: Forschungsgeschichte.
83 Vgl. Kapitel 2: Maltechnik.
84 Vgl. Kapitel 7: Archäologie, Bauforschung.
85 Müstair, in: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde,

Bd. 20, hrsg. von Heinrich Beck u.a., Berlin 1973, Sp. 373.
86 Iso Müller, Geschichte des Klosters Müstair. Von den Anfän¬

gen bis zur Gegenwart, Disentis 19863, S. 35-37.
87 Der Nahrung und dem Nähren kam in der Frömmigkeit mittel¬

alterlicher Frauen eine grosse Bedeutung zu. Vgl. dazu: Caroline

Walker Bynum, Holy Fast and Holy Feast. The Religious
Significance of Food to Medieval Women, Berkeley/Los
Angeles/London 1987. Freundlicher Hinweis von Brigitte Kurmann,
18.10.2005.

88 Matthias Exner, Der romanische Bilderzyklus an Ostwand
und Apsiden, in: Jürg Goll / Matthias Exner / Susanne
Hirsch (Hrsg.), Müstair. Die mittelalterlichen Wandbilder in
der Klosterkirche, Zürich 2007, S. 109-113, hier: S. 113.

33



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Der Norpertsaal (20/21) im Kloster St. Johann in Müstair befindet
sich im Erdgeschoss des Westtrakts der frühromanischen Bischofsresidenz.

An der Ost- und Südwand des Raums wurden 1906 unter
nicht geklärten Umständen romanische Kalkmalereien mit Szenen
des Lebens und der Passion Christi entdeckt, deren Zustand
beeinträchtigt ist. Der aktuelle Zustand des Bildzyklus wurde 2001/2002
von der Autorin zeichnerisch festgehalten. Die Zeichnungen boten
die Grundlage für eine genaue Beschreibung der einzelnen Szenen
sowie deren ikonographische Analyse. Diese ergab eine
Durchdringung frühchristlich östlicher, byzantinischer, karolingischer
und romanischer Einflüsse, wobei den karolingischen Fresken in der
Klosterkirche Müstair und den romanischen, byzantinisch geprägten

Wandmalereien in Südtirol eine wichtige Vorbildfunktion
zukommt. Die als jüngstes Element hervorgehobenen, aneinander
gelegten Gesichter der Maria und ihres toten Sohnes in der Szene
der Kreuzabnahme sind für die neue Datierung der malerischen
Ausstattung in die zweite Hälfte des 12. Jahrhunderts ausschlaggebend.

Letztere wird durch die archäologischen Untersuchungen
des Norpertsaals bestätigt. Die auf die sekundäre Zumauerung der
originalen Rundbogenöffnung der Südmauer gemalte Segenshand
vor dem Kreuz zeigt, dass die Ausstattung des Saales mindestens
um eine Bau- und Nutzungsphase jünger ist als der Raum selbst.
Als Funktion des Norpertsaals wurde das Refektorium des
Frauenkonvents vorgeschlagen.

La sala denominata secondo il Vescovo Norpert, abate del
Convento di San Giovanni della Valle Monastero, è ubicata nel
pianterreno dell'ala occidentale della residenza vescovile risalente al

primo periodo romanico. Nel 1906 sulle pareti est e sud della sala

sono stati rinvenuti, in circostanze poco chiare, degli affreschi
romanici su fondo a calce con scene della vita e della passione di
Cristo. Purtroppo tali affreschi avevano subito danni. Nel periodo
2001/2002, l'autrice ha riprodotto su carta, così com'era, il ciclo di
immagini e detti disegni hanno fornito una base per descrivere in
dettaglio le singole scene e per effettuare un'analisi iconografica
degli affreschi. Questa analisi ha permesso di rilevare la forte
presenza di influenze paleocristiane orientali, bizantine, carolinge e
romaniche. In questo contesto, agli affreschi carolingi della chiesa
del convento della Valle Monastero e agli affreschi in stile romanico

e bizantino riscontrati in Alto Adige viene attribuito un
importante funzione di riferimento. L'affresco con la deposizione
di Cristo dalla Croce raffigura il viso di Maria accanto a quello del
figlio deceduto, che, evidenziati come gli elementi più recenti, sono
gli elementi determinanti ai fini di una nuova datazione delle opere
che l'autrice del saggio colloca nella seconda metà del XII secolo.
Ciò viene confermato anche dalle ricerche archeologiche compiute
nella sala di Norpert. La mano della benedizione, dipinta davanti
alla croce raffigurata sul muro dell'arcata originale della parete
sud, costruito in un secondo tempo, prova che gli affreschi
risalgono a un periodo successivo alla prima fase di costruzione e
utilizzazione della sala. Per quanto riguarda la funzione della sala, nel
saggio si avanza l'ipotesi che fosse stata utilizzata come refettorio
del convento femminile.

RESUME SUMMARY

La salle Norpert du couvent de Saint-Jean à Müstair se trouve au
rez-de-chaussée de l'aile occidentale de la résidence episcopale
datant des débuts de l'époque romane. En 1906, dans des circonstances

non élucidées, des peintures murales à la chaux furent mises
au jour sur les parois est et sud de la pièce; elles représentent des
scènes de la vie et de la passion du Christ, dont l'état est compromis.

En 2001/2002, l'auteure du présent article a réalisé des dessins
du cycle iconographique, qui ont livré un point de départ pour une
description précise des différentes scènes ainsi que pour leur analyse

iconographique. Celle-ci a révélé la pénétration d'influences
orientales, byzantines, carolingiennes et romanes paléochrétiennes,
les fresques carolingiennes de l'église conventuelle de Müstair et
les peintures murales romanes d'inspiration byzantine du Tyrol du
Sud représentant des modèles importants. La nouvelle datation du
cycle pictural (deuxième moitié du XIIe siècle) repose essentiellement

sur l'élément considéré comme étant le plus récent, à savoir
les visages de la Vierge Marie et de son fils défunt, représentés l'un
près de l'autre dans la scène de la descente de croix. Cette datation
est d'ailleurs confirmée par les fouilles archéologiques entreprises
dans la salle Norpert. La main bénissante devant la croix, peinte
sur le maçonnage secondaire de l'ouverture arquée originale de la
paroi sud, montre que la salle, une fois construite, fut utilisée en
tout cas un certain temps avant d'être décorée. Quant à la fonction
de la salle Norpert, on a proposé celle de réfectoire du couvent
féminin.

The Norpert Hall in St. Johann monastery in Müstair is located on
the ground-floor of the western wing in the early Romanesque
bishop's residence. In 1906, under circumstances that have not been
clarified, Romanesque wall paintings in poor condition were
discovered on the eastern and southern walls, showing scenes from
the life and passion of Christ. The current condition of the cycle has

been recorded in drawings made by the author in 2001/2002. The
drawings provided the foundation for an exact description of each
of the scenes and an analysis of their iconography. The paintings
were found to show the mixed influence of early Eastern Christian,
Byzantine, Carolingian and Romanesque styles. Especially important

predecessors are the Carolingian frescoes in the church of
Müstair and the Romanesque, Byzantine wall paintings in South
Tyrol. In the scene of the deposition from the cross, the faces of the
Virgin Mother and the dead Christ, seen side-by-side, are the most
recent element and therefore decisive in dating the paintings to the
second half of the 12th century. The latter has been confirmed by
archaeological investigations in the Norpert Hall. The blessing
hand in front of the cross, painted on the secondary masonry of the
original rounded arch in the southern wall, shows that there has

been at least one renovation of the hall that is more recent than the
construction of the room itself. It has been suggested that the Norpert

Hall was the refectory of the convent.

34


	Die romanischen Wandmalereien im Norpertsaal des Klosters St. Johann in Müstair

