Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 64 (2007)

Heft: 1-2

Artikel: Die romanischen Wandmalereien im Norpertsaal des Klosters St.
Johann in Mustair

Autor: Weber, Gaby

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die romanischen Wandmalereien im Norpertsaal
des Klosters St. Johann in Miistair’

von GABY WEBER

Einleitung

Im Westtrakt der frithromanischen Bischofsresidenz befin-
det sich der ebenerdige, nach dem vermeintlichen Bau-
herrn Bischof Norpert von Hohenwart (1079-1088), be-
nannte Norpertsaal (20/21) (Abb. 1, 2). Im Herbst 1906
wurde darin unter nicht gekldarten Umstdnden ein romani-
scher Bildzyklus entdeckt. Er zeigt an der Ostwand von
Norden nach Siiden die Szenen der Taufe Christi, Kreuzi-
gung, Kreuzabnahme und der Frauen am Grab sowie an
der Siidwand von Osten nach Westen die Darstellungen
der Himmelfahrt Christi und der Segenshand vor einem

Kreuz (Abb. 3, 4). Im nordlichen Teil (20) des 1404 durch
den Einbau einer in West-Ost-Richtung verlaufenden
Mauer halbierten Raumes sind an der Nord- und Ostwand
Spuren der einstigen Bemalung erkennbar. Der Zyklus ist
ein seltenes Beispiel einer romanischen Ausmalung eines
Konventbaus.

1. Forschungsgeschichte

Die Wandmalereien wurden nach ihrer Aufdeckung von
einem unbekannten Restaurator freigelegt und 1908 von

o 50m

L . J

Abb. 1

Zeitschrift fur Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 64, Heft 1+2/07

Grundriss des Klosters Miistair (blau: karolingische Anlage, rosa: romanische Bischofsresidenz).

13



Abb. 2 Grundriss der Klosteranlage Miistair mit Nummerierung der ebenerdigen Riume. Nr. 20/21 = Norpertsaal.

Josef Zemp in der gemeinsam mit Robert Durrer heraus-
gegebenen Klostermonographie erstmals verdffentlicht.?
Die Ausfiihrungen werden mit einer Fotografie des dstli-
chen Bildstreifens und mit Zeichnungen des Ziircher Bild-
hauers und Graphikers Pietro von Salis-Soglio illustriert
(Abb. 5). Josef Zemp bezeichnet die Malereien wegen
ihres beeintrichtigten Erhaltungszustandes als «hoffnungs-
lose Ruine».’

Als ikonographische Vergleiche werden von Josef Zemp
die Kreuzigungsszene in der Handschrift «Hortus delici-
arum» (um 1170)* und von Linus Birchler und Beat Brenk
das karolingische Kreuzigungsbild in der Klosterkirche
Miistair (1. Hilfte 9. Jh., Abb. 21) genannt.’ Beat Brenk weist
auf die byzantinische Herkunft des Motivs der Kreuzab-
nahme hin.® Zur ikonographischen Einordnung der ande-
ren Szenen wird nicht Stellung genommen. Josef Zemp

14

wiirdigt die Ausstattung des Norpertsaals aufgrund stilisti-
scher Ubereinstimmungen mit Regensburger und Salzbur-
ger Handschriften als ein «Werk bayerischen Provinzialsti-
les».” Er beurteilt den Stil des Zyklus als nicht einheitlich
und setzt die Entstehungszeit des Nikodemus aus der
Szene der Kreuzabnahme spiter an.® Die realistische Dar-
stellungsweise, der schmichtige Leib des Gekreuzigten
und die abgeschrigten Kreuzquerbalken gehen laut Beat
Brenk auf byzantinische Einfliisse zuriick.’

Die von Josef Zemp vorgeschlagene Datierung der Wand-
malereien ins ausgehende 11. Jahrhundert wird mehrheit-
lich akzeptiert.! Sie beruht auf der Interpretation einer
Weihinschrift in der Klosterkirche als Hinweis fiir die Er-
richtung der Bischofsresidenz um 1087'" und wird durch
kunsthistorische Vergleiche gestiitzt.'> Nach Erwin Poeschel
sind hingegen ikonographische und stilistische Ahnlichkei-



Abb. 3 Ansicht der Ostwand des Norpertsaales im Kloster Miistair.

Abb. 4 Ansicht der Siidwand des Norpertsaales im Kloster Miistair.

Abb.5 Norpertsaal im Kloster Miistair. Zeichnung des 6stlichen Bildstreifens von Pietro von Salis, um 1908.

15



ten zwischen den Kreuzigungsbildern des Norpertsaals und
der Handschrift «Hortus deliciarum» sowie das stilistische
Geprige des Nikodemus fiir eine Datierung des Zyklus in
die zweite Hilfte des 12. Jahrhunderts ausschlaggebend."
Als urspriingliche Funktion des Norpertsaals wird ein
Kapitelsaal erwogen.'*

2. Maltechnik’

Josef Zemp beurteilte die Farbigkeit der malerischen Aus-
stattung als Ergebnis einer Verdnderung und Zersetzung
der einzelnen Farben: «... Die Fleischfarbe ist schwarz
geworden, der Hintergrund bleigrau; die iibrigen Tone sind
erloschen, nur braunrot und ockergelb noch zu unterschei-
den. Die Umrisse und Faltenziige der Gewinder haben sich
vollig zersetzt und treten jetzt, wie in einem Negativbilde,
hell aus dem dunklen Grunde vor.»'® Restaurator Kurt
Schmidt deutete die weissen Streifen hingegen als Aus-
sparungen des Hintergrundes und erklirte deren Entste-
hung mit der Anbringung eines «isolierenden oder spiter
absprengenden Mittels»'” vor dem Auftrag der originalen,
dunklen Farbe. Er definierte die Maltechnik als Kalkmale-
rei.’® Edgar Denninger vom Institut fiir Technologie der
Malerei in Stuttgart bestimmte Pigmentproben der Ost-
wand als grobteiliges Pflanzenschwarz, Zinnober, Kalk und
Spuren von Eisen. Als Bindemittel erwog er tierischen Leim
oder Kasein."”

Oskar Emmenegger setzte den Verputz und die Kalk-
tiinche mit der Bemalung zeitlich spéter an als die Ost-
mauer, weil diese stark verschmutzt und partiell rauchge-
schwirzt war. Den Bildtrdger charakterisierte er als ge-
glatteten, 1,5-2 cm starken einschichtigen Putz, dessen
Zuschlagstoff eine Korngrosse von 0-16 mm aufweise. Da
die gelblich verfirbte Kalktiinche nur wenig Sand enthalte,
seien wihrend des Applizierens «Tridnen» heruntergeflos-
sen. Die Malerei sei nass in nass aufgetragen und in Secco-
technik ergédnzt worden.

Als zeichnerische Konstruktionshilfe erwihnte der
Restaurator geritzte Linien im Gesicht des Téuflings und
an der Christusfigur des Himmelfahrtsbildes. Die Vor-
zeichnungen seien mit rotem Ocker auf die Kalktiinche
gemalt, der Bildgrund mit Pflanzenschwarz grau gefarbt
und die Kontur- und Binnenlinien der Motive in Secco-
technik mit Zinnober nachgezogen worden. Den dunklen
Hintergrund und die hellen Streifen interpretierte er als
Grauuntermalung (Veneda), beziehungsweise als Unter-
lage fiir gelbe und rote Farben.”

3. Zeichnerische Bestandesaufnahme

Pietro von Salis-Soglio veroffentlichte 1908 in der Kloster-
monographie Zeichnungen des Zyklus im Massstab 1:11
(Abb. 5). Dabei stellte er in Umkehrung des Hell-Dunkel-
Verhiltnisses weisse Partien mit schwarzer Tusche flachig
dar.

16

1980 dokumentierte Alfred Hidber die Ausstattung, in-
dem er transparente Folien iiber Fotos der Szenen Kreuzi-
gung, Kreuzabnahme und Frauen am Grab befestigte,
diese mit dem Original verglich und der Malerei mit einem
Tuschestift nachfuhr. Da der siidliche Bildstreifen besser
erhalten war als der oOstliche, spannte er «Folex-Folien»
dariiber und pauste die Darstellungen sowie das 1972 ab-
geloste Taufbild ab.?! Fliachen definierte er mittels Umris-
sen, Linien durch parallele Striche. Rekonstruktionen deu-
tete er mit Punkten an (Abb. 6).

Abb. 6 Kreuzabnahme. Norpertsaal im Kloster Miistair. Zeichne-
rische Bestandesaufnahme von Alfred Hidber, 1980.

Als Oskar Emmenegger die abgelosten Bildteile 1980-88
im Atelier restaurierte, montierte er Glasplatten auf diese,
iberzog sie mit transparenten Folien und pauste sie be-
rithrungsfrei.”> Wihrend den Konservierungsarbeiten an
der Siidwand zeichnete er die Himmelfahrtsszene und die
Segenshand wie Alfred Hidber durch. Der Restaurator bil-
dete Flichen mithilfe von Konturen, Linien dagegen mit
dickeren Strichen ab. Er erfasste die Fehlstellen und hielt
bei der Aufnahme der siidlichen Malerei zusitzlich die
Farbtone fest.”

Am Anfang meiner wissenschaftlichen Auseinanderset-
zung mit den Wandmalereien im Norpertsaal hatte sich der



Zustand der 6stlichen Szenen stabilisiert, wihrend der Zer-
fall des siidlichen Bildstreifens zwar gebremst, aber nicht
gestoppt werden konnte. In einer von der Stiftung «Pro
Kloster St. Johann in Miistair» finanziell unterstiitzten
Kampagne hielt ich 2001/2002 den aktuellen Zustand der
Malereien beider Winde mit einer einheitlichen Methode
zeichnerisch fest.”* Als Grundlage dienten mir die Aufnah-
men von Alfred Hidber. Ich verglich die Vorlagen mit den
kaum lesbaren Malereien, iibertrug sie mit einem Rapido-

Abb.7 Kreuzabnahme. Norpertsaal im Kloster Miistair. Aktuali-
sierte zeichnerische Bestandesaufnahme mit griin hervorgehobe-
nen, neu dokumentierten Partien.

graphen auf transparente Folien und erginzte sie. Flichen
stellte ich mittels Konturen, Linien mit parallelen Strichen
dar (Abb. 7). Beschédigte oder kaum wahrnehmbare Stel-
len hob ich mit Punkten von intakten ab. Digitale Fotos der
Szenen dienten als Vorlage fiir die Ergidnzung der in den
1990er-Jahren freigelegten Partien. Abschliessend vervoll-
stiandigte ich auf Abziigen der Zeichnungen unterbrochene
Striche mit Bleistift und verband Punkte miteinander.”

4. Beschreibung der Wandmalereien
4.1 Allgemeines

Die beiden Bildstreifen sind in der oberen Hiilfte der Ost-
und Siidmauer angeordnet. [hre Hohe betrégt 1,18 m, ihre

Linge 5,42 m bezichungsweise 5,52 m.?® Der untere Bild-
rand befindet sich 1,60 bis 1,70 m iiber dem aktuellen
Bodenniveau. Die Szenen werden von horizontalen, etwa
10 cm breiten Béndern eingefasst, die aus einem roten
unteren und einem ockergelben oberen Streifen bestehen.
Uber dem unteren gelb-roten Band verléuft eine schmale,
schwarze Konturlinie.

Die Friese werden seitlich nicht begrenzt.”” Wihrend die
ostlichen Szenen innerhalb der Einfassung angeordnet

Abb. 8 Taufe Christi. Norpertsaal im Kloster Miistair. Aktuali-
sierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

sind, wird diese im Himmelfahrtsbild zweimal tiberschrit-
ten. Die Motive schliessen ohne senkrechte Trennung
aneinander an. Sie wirken dennoch in sich geschlossen,
weil die dusseren Gestalten jeweils zur Bildmitte gewandt
sind.

Der Hintergrund der beiden Friese ist original schwarz.®
Da schwarze Bildgriinde bei Wandmalereien selten sind,
stellt sich angesichts des beeintrichtigten Zustands die
Frage, ob zusitzliche Farbauftrige, wie beispielsweise blaue
Lasuren, verloren sind. Die ungegliederte dunkle Fliche
weist weder horizontale Streifen noch architektonische
oder pflanzliche Motive auf. Durch die Anordnung der Bild-
elemente auf unterschiedlicher Hohe entsteht eine raumli-
che Wirkung.

17



Abb. 9  Kreuzigung Christi. Norpertsaal im Kloster Miistair.

4.2 Taufe Christi
Die nordlichste Darstellung zeigt die Taufe Christi (Abb. 8).
Sie befand sich vor dem Einbau der Trennmauer von 1404
in der Mitte des ostlichen Bildstreifens. Siidlich des frontal
im Jordan stehenden Tiuflings sind Kopf, Fliigel und linke
Schulter eines monumentalen Engels erkennbar. Er ist
Christus zugewandt und hilt ein helles Tuch mit dem Ab-

bild eines Kreuzes(?) ausgebreitet vor sich. Der Fluss wird
im Querschnitt gezeigt: Senkrechte Biander aus roten und
weissen rhomboiden Feldchen begrenzen die horizontalen
Wellen. Ein Segment eines weissen Nimbus am nordlichen
Bildrand verdeutlicht, dass sich der Zyklus einst weiter
nach Norden ausdehnte. Es kann als Fragment des verlore-
nen Téufers interpretiert werden.

Abb. 10 Kreuzigung Christi. Norpertsaal im Kloster Miistair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

18



4.3 Kreuzigung Christi

Auf die Taufe Christi folgt die ausgedehnte Kreuzigungs-
szene (Abb. 9, 10). Der schmichtige Korper Christi hdngt
leblos am Kreuz. Mit geschlossenen Augen wird er nicht als
Leidender, sondern als Toter gezeigt. Der Kopf neigt sich
zur rechten Schulter, die Hiiften sind zur Seite geknickt.
Das linke Bein ist vor das rechte gelegt und die Fiisse sind
nicht gekreuzt. Rote Scheiben markieren die Seitenwunde
und die blutenden Wundmale an Hénden und Fiissen. Das
helle Perizoma ist vorne in der Mitte gebunden und
schliesst iiber den Knien gerade ab. Maria steht zur Rech-
ten, Johannes zur Linken des Gekreuzigten. Beide sind in
beachtlicher Grosse abgebildet und legen in einer aus-
drucksstarken Trauergebirde eine Hand an ihr Gesicht.
Johannes trégt eine kleinteilig gefiltete rote Tunika und
ein stoffreiches weisses Pallium, Maria ein rotes Unter- und
ein weisses Obergewand sowie ein Maphorion.

Der Gekreuzigte wird von den Schichern Dismas und
Gestas flankiert. Deren Arme sind iiber die Kreuzquerbal-
ken nach hinten gebogen und vor dem Leib zusammenge-
bunden. Wihrend Dismas seinen Kopf aufrecht hilt und
zu Christus blickt (Abb. 10), hat Gestas das Haupt vom
Gekreuzigten abgewandt auf die linke Schulter gelegt. Er
wird mittels eines Bartes als der dltere gezeigt. Beide tra-
gen ein Lendentuch. Zwei Schergen schlagen mit Keulen
auf die Schicher ein. Sie stehen mit gespreizten Beinen
neben diesen, haben die Arme hinter den Kopf gezogen
und setzen zum Schlag an. Bekleidet sind sie mit einem eng

anliegenden, langdarmligen Oberteil und einem kurzen
Rock.

N7 = ind
) :%:%‘ &%
t, _«:_7. - ;ﬂs
,’ -/
!/ g TR
= " (
=W i \I} N
= Vs, F O Y "
! i\ > R A v
!f \y:! XL Y "\’ 4\\3\ 7~ p
L ‘ . /5,/-‘\ /\‘\ i 7 ")
( \ -2 =
PRINTL /AN
e W 8 | o= N 13 1y b
(Ev/;: '{Sl >}” \ ! «\il 7\, \}/ %\‘\Y “:
AN “\‘”‘I \\\\ . N £ Na |
\ \\N\§ \‘\ ‘yrjﬂ#\;d' f-‘i}“ |
1% Wlz7 \\ ¥
\i NP - X /k et e
\ ¥ \ -y
a‘/‘

Ecclesia und Synagoge, die Personifikationen des Neuen
und Alten Testaments, begleiten das Kreuz Christi. Eccle-
sia fangt mit einem Kelch das aus der Seitenwunde Christi
stromende Blut auf. Sie trigt ein Gebende unter einer
Krone mit Biigelplatten und ein Gewand, dessen untere
Borte mit Perlen sowie ovalen und rechteckigen Edelstei-
nen besetzt ist. An Ecclesia lehnt eine schridg gestellte
Fahne mit langem Schaft und flatterndem Wipfel. Syna-

ar / (}
A v,
R\ N s ‘ﬁ7:‘
/| // Wy, = Fa \ /1 A
Nil ] =S AN B2
\i}) (é// ﬁ ’/’ / \-f“ ’ /1;//2’\ ;1\-‘“\ w'\':{; t:{\
2 &L g = O 2N
<, ILAIANZZNTS N\
/’ g |l “yf“ | ’/\'//
j\\_’(,-" / \ ’11}); ; ;y Y ~
y\////;////% 1Vj/ﬂ\ | ) /; ,\t»é%}/.-?
7/’!};,#1"///? ///// )\ l/ :’Zf ,Ill . /“)
["&‘«?,» l“/
l 4z _\\%ﬁ:& /o :g\% ,}‘/'/(l

Abb. 11 Kreuzabnahme. Norpertsaal im Kloster Miistair. Aktuali-
sierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

goge wendet sich mit zur Seite gelegtem Kopf vom Gekreu-
zigten ab. Die Augen werden von der breiten Krempe eines
hellen Huts verdeckt. Mit der linken Hand beriihrt sie die
Kopfbedeckung, mit der (verlorenen) rechten hilt sie einen
roten Speer, dessen unteres Ende mit Spitze erhalten ist.
Die Namen der Vertreterinnen des Neuen und Alten
Testaments stehen in weisser beziehungsweise roter Majus-
kelschrift unter dem Querbalken des Kreuzes. Diese
Inschriften sind die einzigen des Bildzyklus.

Zu Fiissen der Ecclesia ist ein Lowe im Profil dargestellt,
der seinen Kopf vor dem Kreuz Christi niederlegt. Von
einem Wesen auf der anderen Seite des Kreuzes sind
Schuppen, Krallen und eine Schwanzspitze identifizierbar.
Es kann als Basilisk gedeutet werden.

19



Oberhalb des Kreuzquerbalkens befinden sich zwei mit
Medaillons gerahmte Biisten. Die Personifikation der
Sonne zur Rechten Christi hilt ein langliches Gebilde, ver-
mutlich eine Fackel in den Hianden. Die andere Biiste wird
durch eine nach oben geoffnete Sichel als Mond charakte-
risiert. Sie hélt trauernd eine Gewandpartie an ihr Gesicht.

Nikodemus stemmt sein rechtes Bein in den Boden, hat
das linke angewinkelt und neigt den Oberkorper nach
vorne. Er streckt die Arme nach unten und zieht mit einer
Zange den Nagel aus dem linken Fuss Christi. Bekleidet ist
er mit Beinlingen und einem Rock, dessen Oberteil mit
roten Sparren verziert ist. Er tragt dunkle Schuhe und

Abb. 12 Die Frauen am Grab. Norpertsaal im Kloster Miistair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesauf-

nahme.

4.4 Kreuzabnahme

In der nichsten Szene nimmt Joseph von Arimathia den
Leichnam Christi behutsam vom Kreuz (Abb. 11). Er um-
fasst den vom Querbalken gelosten Oberkorper mit beiden
Armen. Seine Knie sind durchgebogen, das linke Bein ist
nach vorne gestellt. Bekleidet ist er mit einer hellroten
Tunika und einem Pallium mit dunkelroten Sparren. Maria
hiilt das horizontal liegende Haupt des Toten mit vom Ge-
wand verhiillten Hinden und legt ihren Kopf liebevoll an
das Gesicht Christi. Ihr Antlitz ist verloren. Sie trigt die-
selbe Kleidung wie in der Kreuzigungsszene. Aus der ver-
wundeten, linken Hand des Leichnams stromt Blut. Die
Hiiften Christi wirken gedrungen; das rechte Bein ist vor
das linke gelegt. Die ans Kreuz genagelten Fiisse sind ge-
spreizt und auf ein Suppedaneum abgestiitzt.

20

einen weissen Hut mit breiter Krempe und hohem spitzen
Ende.

Zwei nimbierte Engel wohnen dem Geschehen bei. Sie
schweben iiber dem Querbalken des Kreuzes. Derjenige
tiber der Gottesmutter hilt die linke Hand empor, der
andere fiihrt die rechte trauernd ans Gesicht. Die Korper
werden von stoffreichen Gewidndern umspielt. Die be-
schriebenen Gestalten stehen nicht isoliert voneinander
wie in den iibrigen Szenen, sondern sind eng miteinander
verbunden.

4.5 Frauen am Grab
Den siidlichen Abschluss der Malerei der Ostwand bildet
die Szene der Frauen am Grab (Abb. 12). Ihre Lesbarkeit
wird durch ausgedehnte Fehlstellen in der oberen Bild-
hilfte eingeschriankt.



Abb. 13 Himmelfahrt Christi. Norpertsaal im Kloster Miistair.

Zwei wuchtige Gestalten treten von links an den geoff-
neten, leeren Sarkophag heran. Die vordere schwenkt mit
der rechten Hand ein Rauchfass und hilt in der linken ein
Kistchen(?). Sie trégt ein rotes Pallium iiber einer weissen
Tunika und dunkle Schuhe. Von der anderen Frau sind das
helle Gewand sowie rot konturierte Schuhe identifizierbar.
Einzelne gebogene Linien zwischen ihnen stellen vielleicht
die Schultern und den Gewandausschnitt einer dritten,
dahinter stehenden Frau dar.

Ein monumentaler, seitlich abgebildeter Engel schwebt
iber dem Grab und iiberbringt den Frauen die Botschaft
der Auferstehung Christi. Er stiitzt den linken Fuss auf den
Schild des mittleren von drei Wichtern, die mit erhobenen
Armen vor dem Sarkophag kauern. Thre Korper werden
von normannischen, rot, gelb und weiss bemalten Schilden
weitgehend verdeckt. Sie tragen konische Nasalhelme.

4.6 Himmelfahrt Christi
An der Siiddwand folgt das ausgedehnte Himmelfahrtsbild
(Abb. 13, 14). Der thronende Auferstandene ist von einer

Aureole umgeben. In der linken Hand hilt er einen Kreuz-
stab, in der rechten Hand wohl ein Szepter. Er trégt einen
hellroten Mantel und blickt wiirdevoll in die Ferne. Zwei
fliegende Engel heben die Aureole empor. IThre Korper lie-
gen horizontal, die Unterschenkel sind angewinkelt. Derje-
nige zur Rechten Christi ist mit einer hellen Tunika und
einem dunkelroten Pallium bekleidet.

Die Gottesmutter, ein dritter Engel und die Apostel um-
geben den Auffahrenden. Die ostliche Gruppe wird von
Maria angefiihrt. Diese ist kleiner als die Jiinger dargestellt
und hebt die Arme betend in die Hohe. Thre Kleidung ist
die gleiche wie in den Szenen der Kreuzigung und der
Kreuzabnahme. Ein Engel leitet die westliche Apostel-
schar. Er weist mit dem linken Zeigefinger zum auffahren-
den Christus hin und hélt mit der rechten Hand eine
Gewandfalte. Alle Apostel blicken mit zuriickgelegten
Kopfen zu Christus. Sie scheinen nicht aufgeregt, sondern
ruhig und gelassen. Keiner ist individualisiert. Diejenigen
im Ostlichen Bildabschnitt sind besser erhalten als die
anderen. Fiinf Apostel sind vollstandig sichtbar; vom sech-

Abb. 14 Himmelfahrt Christi. Norpertsaal im Kloster Miistair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

21



i 1

Abb. 15 Die Segenshand vor dem Kreuz und unlesbare Szene.
Norpertsaal im Kloster Miistair.

sten ist nur der Kopf zwischen den beiden benachbarten
Gestalten zu erkennen. Sie stehen breitbeinig da und tra-
gen Sandalen. Bei der westlichen Gruppe sind die Kopfe
und Fiisse mehrheitlich verloren. Vier Apostel sind identi-
fizierbar, die Kopfe von einem oder zwei weiteren sind
vielleicht wegen der grossen Fehlstelle in der oberen Bild-
hilfte nicht erhalten. Die Jiinger sind mit stoffreichen,
roten und weissen Pallien tiber Tuniken bekleidet. Vier von
ihnen tragen rechteckige Gegenstinde (Biicher?).

4.7 Segenshand vor einem Kreuz

Die letzte identifizierbare Darstellung zeigt die rot gemalte
Segenshand Gottes vor einem gelben Kreuz (Abb. 15, 16).
Der Mittel- und Zeigefinger der frontal hochgehaltenen
Hand ist gestreckt, der Daumen gekriimmt. Er beriihrt
beinahe den Ringfinger (griechischer Segensgestus). Vom
Kreuz sind der Querbalken und der obere Arm mit ver-
breiterten Enden sichtbar, der Stamm ist verdeckt. Es
stosst an die gelb-weisse, halbkreisformige Einfassung des
Motivs. Diese folgt dem Verlauf der Grenze zwischen dem
friihromanischen Mauerwerk und der Zumauerung einer
ehemaligen Rundbogenoffnung, die zu einer rechteckigen
Offnung verkleinert wurde.” Letztere wird oben von einem
ockergelben Streifen und rechts von einem roten Band
gerahmt. Ein Gebilde im Ubergangsbereich zur Himmel-
fahrtsszene erinnert an das Kapitell einer nicht erhaltenen,
die ehemalige Offnung begleitenden Siule.

4.8 Unlesbare Szene
Unlesbare Farbspuren rechts neben der segnenden Hand
weisen auf eine verlorene Szene hin, die sich bis zur West-
mauer des Norpertsaals erstreckte (Abb. 15). Sie wurde
spétestens um 1500 beim Einbau einer Tiire in den benach-
barten Turmraum (27) zur Halfte zerstort.

22

Abb. 16 Die Segenshand vor dem Kreuz. Norpertsaal im Kloster
Miistair. Aktualisierte zeichnerische Bestandesaufnahme.

Abb. 17 Bemalter Deckel eines paléstinensischen Reliquienkast-
chens in Rom, um 600.



5. Ikonographie

5.1 Taufe Christi
Im Taufbild wird der frontal bis zu den Schultern im Was-
ser stehende Téaufling wie in frithen ostlichen Darstellun-
gen, beispielsweise auf dem bemalten Deckel eines palisti-
nensischen Reliquienkéstchens in Rom (um 600, Abb. 17) als
Erwachsener gezeigt.*® Vergleichbare westliche Taufszenen

Die bildliche Wiedergabe eines einzelnen Engels ist sel-
ten.® Als Vergleiche zur Taufszene im Norpertsaal seien
das Stuckrelief der Taufe Christi in der Klosterkirche
Miistair (um 1087) und die genannte Regensburger Hand-
schrift erwiihnt. Die Art, wie der Engel im Norpertsaal das
Gewand hilt, ist in der Miniatur und im Taufbild in Pontre-
sina identisch. Bei letzterem wird die Geistmitteilung wie
im Norpertsaal nicht manifestiert.

Abb. 18 Taufe Christi, 1. Hilfte 9. Jahrhundert. Miistair, Kloster-
kirche (Foto: Suzanne Fibbi-Aeppli, Nr. 038k).

befinden sich in der Klosterkirche Miistair (1. Hélfte 9. Jh.,
Abb. 18), in der Regensburger Handschrift des Meisters
Bertolt (2. Halfte 11. Jh.),*" in der Burgkapelle Hocheppan
(1200-1210)*? und in der Kirche St. Maria in Pontresina
(anf. 13. Jh., Abb. 19). Die aus roten und weissen Rhomben
gebildeten Begleitbander des Jordans sind als karolingisches
Zierelement auch an den Fassaden der Miistairer Kloster-
kirche iiberliefert (Ende 8. Jh.). Engel werden in 6stlichen
Taufbildern seit dem 6. Jahrhundert abgebildet (Abb. 17).

Abb. 19 Taufe Christi, anfangs 13. Jahrhundert. Pontresina. Kirche
St. Maria.

5.2 Kreuzigung Christi
Die Kreuzigungsszene ist wie jene im syrischen Rabula-
Codex (586)* eine erweiterte, vielfigurige Darstellung. Die
Figuren sind nach antiker Rangordnung verteilt: Die Seite
zur Rechten Christi ist positiv, die andere negativ besetzt.
Die Darstellung des Gekreuzigten stimmt mit mittelbyzan-
tinischen Kreuzigungsbildern iiberein. Wie in der Silber-
patene aus Halberstadt (11. Jh., Abb. 20) wird er mit ge-
schlossenen Augen als Toter gezeigt. Die menschliche

23



Abb. 20 Kreuzigung Christi, 11. Jahrhundert. Silberpatene. Hal-
berstadt, Domschatz.

Natur Christi wird iiberdies durch die blutenden Wunden
und den einfachen Lendenschurz betont. Der Bildtyp geht
auf die Ikonodulen zuriick, welche sich im byzantinischen
Bilderstreit (726-843) gegen die das Bild Christi ablehnen-
den Ikonoklasten durchsetzten.

Die Trauergebidrden der Maria, des Johannes und des
personifizierten Mondes leiten sich von friihchristlichen,
ostlichen Vorbildern ab.

Der reuige Schicher Dismas wird seit friithchristlicher und
frithmittelalterlicher Zeit ohne Bart wiedergegeben. Er
blickt stets zu Christus hin.* Im karolingischen Kreuzigungs-
bild der Klosterkirche Miistair (1. Hélfte 9. Jh., Abb. 21)
und in einer Miniatur des Egbert-Codex (um 980)* sind die
Arme beider Schicher in dhnlicher Weise iiber den Quer-
balken des Kreuzes zuriick gebunden wie im Norpertsaal.®
Im Egbert-Codex schlagen auch zwei Schergen mit Keulen
auf die Beine der Schicher ein. Das Motiv geht vermutlich
auf verlorene orientalische Vorbilder zuriick und ist im
Westen seit der zweiten Hailfte des 9. Jahrhunderts nach-
weisbar.*

Seit dem 9. Jahrhundert treten Ecclesia und Synagoge in
westlichen Kreuzigungsszenen, vor allem in Buchmalereien
und in der Elfenbeinplastik auf.** Von der Jahrhundert-
mitte an wird die Reprisentantin des Judentums durch die
Abkehr vom Kreuz, eine Augenbinde oder das Verlieren
der Insignien (Krone, Lanze, Globus, und so weiter) als
Besiegte gezeigt.*’ Im Norpertsaal wendet sie sich mit
verdeckten Augen ab. Ecclesia wird durch die aufrechte
Haltung, die Krone und das Halten einer Fahne als Siege-
rin charakterisiert.

Lowe und Basilisk werden seit karolingischer Zeit am
Fusse des Kreuzes Christi abgebildet. Sie veranschaulichen
die Uberwindung des Todes durch die Auferstehung Chri-
sti.*? Das seltene Motiv leitet sich von Darstellungen des
Christus triumphans, wie beispielsweise des Stuckreliefs im
Baptisterium der Orthodoxen in Ravenna (um 450)* ab.*
Gefihrliche Tiere symbolisieren im Alten Testament den
Satan: «Uber Lowen und Ottern wirst du gehen und treten
auf junge Lowen und Drachen» (Psalm 91,13). Der Vers ist
ein Sinnbild fiir Christus.* Im Kreuzigungsbild des Norpert-
saals kommt dem Lowen aufgrund der Anordnung zur
Rechten Christi eine positive, dem Basilisk dagegen eine
negative Bedeutung zu. Dies entspricht der Vorderseite

Abb. 21

24

Kreuzigung Christi, 1. Hilfte 9. Jahrhundert. Miistair, Klosterkirche (Foto: Suzanne Fibbi-Aeppli, Nr. 065/066k).



des Heiligen Kreuzes von Engelberg (anf. 13. Jh.),* auf der
die Uberwindung des Bosen unterhalb des Gekreuzigten
durch den Sieg des Lowen iiber den Basilisk verbildlicht
wird.

Sonne und Mond weisen auf den Sieg Christi am Kreuz
und seine Herrschaft iiber den Kosmos hin. In 6stlichen

Abb. 22 Sol aus der Szene der Kreuzabnahme, anfangs 13. Jahr-
hundert. Soles, Jakobskirche.

Kreuzigungsbildern werden sie meist als Gestirne, in west-
lichen seit karolingischer Zeit als mannliche Halbfigur mit
Strahlenkrone und Fackel, beziehungsweise als weibliche
Biiste mit Mondsichel wiedergegeben.?” Seit der Mitte des
9. Jahrhunderts werden die Personifikationen vermehrt in
das Geschehen einbezogen.*® Sie verhiillen sich wie der
Mond in der Kreuzigungsszene des Norpertsaals trauernd
das Gesicht oder wenden sich wie die Sonne vom Gekreu-
zigten ab. Die Figuren sind mit denjenigen der gemalten
Kreuzabnahme in der Jakobskirche in Soles in Siidtirol ver-
gleichbar (anf. 13. Jh., Abb. 22, 23).

5.3 Kreuzabnahme
Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts ist die Kreuzabnahme
im Westen als in sich geschlossene Szene belegt, in die wie
bei byzantinischen Kunstwerken einzelne Gestalten des
Kreuzigungsbildes (Maria, Engel und so weiter) integriert
sind.* Die iltesten byzantinischen Kreuzabnahme-Dar-

Abb. 23 Luna aus der Szene der Kreuzabnahme, anfangs 13. Jahr-
hundert. Soles, Jakobskirche.

stellungen des 9. Jahrhunderts illustrieren vermutlich einen
apokryphen Text. Dieser besagt, dass Maria nach dem Tod
ihres Sohnes unter dem Kreuz ausgeharrt und Joseph von
Arimathia sowie Nikodemus bei der Abnahme des Leich-
nams vom Kreuz geholfen habe.*

In der Darstellung des Norpertsaals umfasst Joseph von
Arimathia den Toten von vorne wie im Relief des Bene-
detto Antelami am ehemaligen Lettner des Doms in Parma
(1178) und in der malerischen Ausstattung der Burgkapelle
Hocheppan (1200-1210, Abb. 24).5' Nikodemus ist wie in
Hocheppan und in der gemalten Kreuzabnahmeszene in
der Krypta des Domes von Aquileia (um 1200, Abb. 25)
damit beschiftigt, mit einer Zange die Négel aus den Fiis-
sen Christi zu entfernen.

Die Beziehung der Gottesmutter zu ihrem toten Sohn
wurde zunehmend inniger gezeigt, vergleiche zum Beispiel
die Beweinungsszene in der Panteleimonkirche in Nerezi

25



(1164, Abb. 26). Die bildliche Wiedergabe der tief empfun-
denen Anteilnahme geht laut Hans Belting auf ostliche,
apokryphe und geistliche Schriften zuriick.

Im Westen wurde das byzantinische Motiv der aneinan-
der geschmiegten Gesichter beispielsweise in der Krypta
des Domes von Aquileia (Abb. 25) und in der Burgkapelle
Hocheppan (Abb. 24) rezipiert. Im Bildzyklus des Norpert-
saals (Abb. 11) handelt es sich um das jiingste Element.
Sein Auftreten im Iwein-Zyklus der Burg Rodenegg in Siid-

Mutter des Jakobus, und Salome identifiziert werden (Mk
16,1).

Seit der Jahrtausendwende wurde das Grabgebidude all-
mihlich durch einen Sarkophag abgelost, dessen abgeho-
bene Deckplatte dem Engel als Sitzfliche diente.™ Die
Frauen gingen meist von links auf den Engel zu. Der
beschriebene Bildtyp trat nordlich der Alpen haufig auf.®
Die Szene der Frauen am Grab im Norpertsaal ist mit west-
lichen Darstellungen, wie denjenigen im Antiphonar von

Abb. 24 Kreuzabnahme und Frauen am Grab, 1200-10. Hoch-
eppan, Burgkapelle.

tirol (frithes 13. Jh.)*? zeigt, dass es ohne zeitliche Verzoge-
rung von der sakralen in die profane Kunst iibernommen
wurde.

5.4 Frauen am Grab
Im Westen wurde die Verkiindigung der Auferstehung
Christi als wichtigstes Ereignis des Ostermorgens vom
3. bis ins ausgehende 12. Jahrhundert mit der Szene der
Frauen am Grab illustriert.” Seit der Reform der Festtags-
liturgie unter Gregor dem Grossen (590-604) wird in der
lateinischen Kirche am Ostermorgen aus dem Evangelium
des Markus gelesen (Mk 16,1-8). Vom 9. Jahrhundert an
wurden daher in westlichen Kunstwerken meist drei Frauen
mit Salb- und Weihrauchgefissen abgebildet.>* Die in der
Beschreibung der Szene des Norpertsaals erwogene dritte
Gestalt wird folglich durch den Bibeltext wahrscheinlich;
die drei Frauen konnen als Maria Magdalena, Maria, die

26

Abb. 25 Kreuzabnahme, um 1200. Aquileia, Krypta des Doms.

St. Peter in Salzburg (um 1160, Abb. 27), in der Burgka-
pelle Hocheppan (1200-10, Abb. 24) und im Sakramentar
des Uldarich in Trient (12. Jh., Abb. 28) vergleichbar. Als
tibereinstimmende Elemente seien die gestaffelte Anord-
nung der Frauen, die kugelférmigen Rauchfisser, die or-
namentierte Vorderseite des Sarkophags sowie die Aus-
riistung der Wichter®” hervorgehoben.

5.5 Himmelfahrt Christi
Im Himmelfahrtsbild des Norpertsaals wird Christus wie in
Darstellungen Ostlicher Pragung von zwei Engeln empor
getragen. Alfred A. Schmid verweist auf die formale Ahn-
lichkeit dieses Bildtyps mit spatantiken Apotheosebildern.™
Als idlteste Ostliche Himmelfahrtsszene gilt jene im Rabula-
Codex (586, Abb. 29).% Ihre Grundform verbreitete sich im
Osten Ende des 6. Jahrhunderts. Sie ist auch auf den pa-



Abb.26 Ausschnitt der Beweinungsszene, 1164. Nerezi, Pantelei- Abb. 27 Die Frauen am Grab. Antiphonar von St. Peter in Salz-
monkirche. burg, um 1160. Wien, Nationalbibliothek.

Abb.28 Die Frauen am Grab. Sakramentar des Uldarich in Trient, Abb. 29 Himmelfahrt Christi. Rabula-Codex, 586. Florenz,
12. Jahrhundert. Biblioteca Laurenziana.

27



lastinensischen Ampullen in Bobbio und Monza (Ende
6. Jh.)® und auf dem Deckel des palistinensischen Reli-
quienkéstchens in Rom (um 600, Abb. 17) belegt.®® Das
Schema wurde im 8. Jahrhundert in die Kuppeln der byzan-
tinischen Kirchen tibertragen und mit dem Bild der Gottes-
mutter in der Apsis kombiniert.”? Im Westen wurde in
romanischen Mosaiken und Wandmalereien meist die Ost-
liche Auspriagung des Himmelfahrtsbildes iibernommen.

Norpertsaal weisen auf die Parusie und daher auf die Wie-
dergabe von zwolf Aposteln hin.

5.6 Segenshand vor einem Kreuz
In der frithchristlichen Kunst ist die Hand Gottes stets in
eine Szene oder ein Bildprogramm integriert. Seit karolin-
gischer Zeit wird sie als umfassendes Gottessymbol ausge-
legt und tritt auch als Einzelmotiv auf.”® Darstellungen

= .
T ————— .;ﬁ(L
TN T =
S o T <o« R S %mrﬁ-’fﬁ -
s A i

&

-,

Abb. 30 Ausschnitt der Himmelfahrt Christi, 1. Hilfte 9. Jahrhundert. Miistair, Klosterkirche.

Die Szene wurde ausserhalb der byzantinisch beeinflussten
Gebiete kaum dargestellt.®

Im Unterschied zu den Ostlichen Himmelfahrtsbildern,
die stets in eine obere Zone mit dem auffahrenden Christus
und zwei oder vier Engeln sowie eine untere Zone mit Maria,
ein bis zwei Engeln und den Aposteln geteilt sind, ver-
schmelzen die beiden Bildzonen im Norpertsaal (Abb. 13).
Dies geht wohl auf die élteste westliche, byzantinisch ge-
pragte Darstellung der Himmelfahrt Christi, jene in der be-
nachbarten Klosterkirche zuriick (1. Hilfte 9. Jh., Abb. 30).
Im Himmelfahrtsbild des Norpertsaals umgibt die Aureole
Christus im Gegensatz zu den Darstellungen des ostlichen
Bildtyps nicht vollstdndig. Dazu sind mir keine Vergleiche
bekannt. Der vom Auffahrenden gehaltene Kreuzstab ist
ein westliches, seit dem 9. Jahrhundert hiufig gezeigtes
Motiv. Es wird erstmals in der westlich gepragten Himmel-
fahrtsszene® im Sakramentar des Erzbischofs Drogo von
Metz (um 830)% abgebildet. Das Kreuz symbolisiert das
Opfer Christi, die Erlosung der Menschen und den Sieg
iiber den Tod. Es wird bei der Wiederkunft am jiingsten
Tage vor Christus erscheinen.%

Die Anzahl der Apostel in der Szene der Himmelfahrt
Christi im Norpertsaal ist ungewiss. In abendléndischen
Himmelfahrtsbildern waren meist elf Apostel zugegen, da
die Himmelfahrt als letzte Szene des Lebens Jesu aufge-
fasst wurde.”’ Im Osten wurde die Himmelfahrt dagegen
als Beginn der himmlischen Herrschaft Christi verstanden.
Sie beinhaltet die Bedeutung der Wiederkunft Christi
(Parusie).*®® Paulus trat in den stlichen Darstellungen an
Stelle von Judas als zwolfter Apostel hinzu, obwohl er bei
der Himmelfahrt noch nicht zum Kreis der Jiinger zdhlte.*
Der Kreuzstab und die 6stliche Auspréagung der Szene im

28

aufwirts gerichteter Hiande Gottes sind vor allem in Hand-
schriften und Elfenbeintafeln des 8.-12. Jahrhunderts er-
halten.” Segenshiande vor Kreuzen kommen vorwiegend in
den Randgebieten der byzantinischen Kunst beziehungs-
weise in ihrem Einflussbereich vor. Sie befinden sich an
exponierten Stellen in Kirchenausstattungen oder auf Kreu-
zen.”

Abb. 31

Die segnende Hand Gottes vor einem Kreuz, anfangs
11. Jahrhundert. Gewolbe des Katholikons Hosios Loukas bei
Athen.



Die Segenshand vor dem Kreuz im Norpertsaal ist mit
zwei gemalten Darstellungen in der Klosterkirche Hosios
Lukas bei Athen (anf. 11. Jh.)” vergleichbar: Das seltene
Motiv ist sowohl am Gewdlbe des Katholikons (Abb. 31)
als auch in der Krypta abgebildet. Als westliches, byzanti-
nisch geprigtes Beispiel sei die gemalte Segenshand in
der Krypta der Sonnenburg in Siidtirol erwihnt (1. Hilfte
11. Jh.).” Die Darstellung der Segenshand ist keine Szene
des Bildzyklus, sondern bezieht sich als Einzelmotiv auf die
vermauerte, querrechteckige Offnung darunter.

5.7 Zyklus

Bei den Szenen des Bildzyklus im Norpertsaal handelt es
sich mit Ausnahme der Kreuzabnahme und der Segens-
hand um theologische Schwellenereignisse. Der Seinszu-
stand Christi dndert in den Darstellungen der Taufe, der
Kreuzigung und der Frauen am Grab von ungetauft zu
gﬂetauft, von lebend zu tot und von tot zu auferstanden. Ein
Ubergangsereignis gibt auch das Himmelfahrtsbild wieder.
Die Szene der Kreuzabnahme weitet das Passionsgesche-
hen aus.

Unleserliche Farbspuren an der Nordwand und im nérd-
lichen Abschnitt der Ostwand weisen auf verlorene Bilder
hin. Als zusitzliche Motive kommen die Verkiindigung,
Geburt Christi, Anbetung der Konige oder Darbringung
im Tempel in Frage. Den Abschluss des Zyklus bildete
wohl die Szene von Pfingsten.

6. Stil

Ikonographische Vorbilder sind Triger stilistischer Ein-
fliisse. Fiir eine vertiefte Stilanalyse miissten daher westli-
che und byzantinische Kunstwerke untersucht werden. Die
stilistische Beurteilung der Malereien wird jedoch durch
den beeintréchtigten Zustand erschwert. So sind Aussagen
zu Farbmodellierungen oder Lichthohungen nicht mehr
moglich, weil Seccoauftriage verloren sind.

Der ostliche Bildstreifen wird dominiert von vertikalen
und horizontalen Elementen (Kreuze). Die Figuren wirken
sehr plastisch (antike Vorbilder?). Auffallend sind der
Wechsel des Massstabs und einzelne iiberdimensionierte
Hénde. Rdumliche Effekte werden durch die Anordnung
der Figuren in unterschiedlicher Hohe und deren Staffe-
lungen erzielt. Der Stil scheint einheitlich, eine Tatigkeit
mehrerer Maler unwahrscheinlich.

7. Archdologie, Bauforschung

Die archédologische Untersuchung des Norpertsaals ist
noch nicht abgeschlossen; ihre Auswertung steht aus. Den-

noch sind die provisorischen Ergebnisse fiir die kunsthisto-
rische Beurteilung der Wandmalereien aufschlussreich.

Die beiden Bildtriger stehen untereinander wie auch mit
der Nord- und Westmauer des Saals im Verbund.”> Eine
originale Tiire am nordlichen Ende der Ostmauer verband
den reprisentativen Saal mit dem Kreuzgang.” Vier kleine,
hochrechteckige Fenster belichteten ihn urspriinglich von
Westen her.”” Der Raum wird von zehn hochrechteckigen,
in West-Ost-Richtung verlegten Balken aus Lérchenholz
iiberspannt, die im Winter 1034/35 gefillt wurden.”®

In der westlichen Hilfte der Siidmauer befand sich eine
originale Rundbogendoffnung, die nachtréglich zu einer
rechteckigen Offnung im unteren Abschnitt verkleinert
wurde (Abb. 15).7 Die halbkreisférmige Zumauerung wurde
mit der Segenshand vor dem Kreuz bemalt. Ihre gelb-rote
Umrahmung folgt dem Verlauf des ehemaligen Rundbo-
gens. Die Darstellung der Segenshand ist maltechnisch mit
den iibrigen Szenen des Bildzyklus identisch. Die Ausstat-
tung ist daher um mindestens eine Bau- und Nutzungs-
phase jiinger als der Raum.

Zu Beginn des 15. Jahrhunderts wurde der Norpertsaal
durch eine in West-Ost-Richtung verlaufende Mauer hal-
biert. Eine Rundbogentiir verband die getrennten Rdume.
Die frithromanischen Deckenbalken wurden durch eine
weitere Balkenlage verstarkt und durch einen zweiteiligen
Unterzug zusétzlich gestiitzt. Der siidliche Unterzug bricht
in die bemalte Siidmauer ein. Diese Massnahmen hidngen
vermutlich mit der Einrichtung eines Getreidelagers im
oberen Raum (89) zusammen.*

Um 1500 wurde eine Tiire in die Siidmauer eingebro-
chen. Sie schloss westlich an die Rundbogené6ffnung an und
verband den siidlichen Teil des Norpertsaals mit dem
Turmraum (27).8' Spatestens beim Einbau der Tiire wurde
die von der Verfasserin postulierte letzte Szene des roma-
nischen Bildzyklus weitgehend zerstort, sofern nicht eine
dort bereits bestehende Tiire verbreitert wurde.

8. Datierung

Die Wandmalereien des Norpertsaals wurden bisher
wegen der Weihinschrift in der Klosterkirche und der
davon abgeleiteten Entstehungszeit der Bischofsresidenz
mehrheitlich in das letzte Viertel des 11. Jahrhunderts
datiert.®

Im Abschnitt zur ikonographischen Entwicklung des
Motivs der Kreuzabnahme wurden die innig aneinander
gelegten Kopfe der Maria und ihres toten Sohnes als jiing-
stes Element des Bildzyklus hervorgehoben. Dieses ist fiir
eine neue Datierung der Wandmalereien in die zweite
Hilfte des 12. Jahrhunderts ausschlaggebend. Die maleri-
sche Ausstattung ist folglich jiinger als der Raum selbst.
Darauf weisen auch die verschmutzten, rauchgeschwirzten
Partien unter dem oOstlichen Bildstreifen® und die, auf die
sekundire Zumauerung der originalen Rundbogenoffnung
gemalte Segenshand hin.?

29



9. Funktion des Norpertsaals

In der ersten Hilfte des 12. Jahrhunderts wurde das Mén-
nerkloster aufgegeben und von einem Frauenkonvent
abgelost.® Bischof Egino schenkte den Klosterfrauen im
Jahr 1167/70 nebst anderen Giitern die frithromanische
Residenz.® Der ebenerdige Raum wurde in diesem Zu-
sammenhang wohl umgenutzt und ausgemalt. Als Funk-
tion des représentativen Saals kommt das Refektorium des
Frauenkonvents in Frage. Durch die verkleinerte und mit
dem Motiv der Segenshand vor dem Kreuz akzentuierte
Offnung kénnten Speisen herein gereicht worden sein.®

10. Fazit

Im qualitidtvollen Bildzyklus des Norpertsaals vereinigen
sich westliche und 6stliche Einfliisse: Das auf friihe ostliche
Vorbilder zuriickgehende Taufbild zeigt Christus wie in der
karolingischen Taufszene in der Klosterkirche Miistair
(Abb. 18) und in den romanischen Taufdarstellungen in
der Regensburger Handschrift des Meisters Bertolt, in der
Burgkapelle Hocheppan und in der Kirche St. Maria in
Pontresina (Abb. 19) als Erwachsenen. Die seltene Dar-
stellung eines einzelnen Engels findet sich auch im Stuckre-
lief der Taufe Christi in der benachbarten Klosterkirche
und in der Regensburger Handschrift. Die Art, wie der
Engel im Norpertsaal das Gewand hilt, ist mit der Miniatur
und dem Taufbild in Pontresina vergleichbar. Bei diesem
wird die Geistmitteilung auch nicht abgebildet.

Im Kreuzigungsbild durchdringen sich friihchristlich ost-
liche, mittelbyzantinische und karolingische Einfliisse.
Wihrend die Vielfigurigkeit und die Trauergebirde der
Maria, des Johannes und des personifizierten Mondes auf
frithchristlich ostliche Werke zuriickgehen, ist der mit
geschlossenen Augen als Toter charakterisierte Gekreuzigte
von mittelbyzantinischen Vorlagen beeinflusst (Abb. 20).
Das seltene Motiv des Lowen und des Basilisk am Fusse
des Kreuzes Christi leitet sich von frithchristlichen Bildern
des Christus triumphans ab und symbolisiert die Uberwin-
dung des Todes durch die Auferstehung Christi. Der Lowe
zur Rechten Christi ist positiv, der Basilisk zur Linken
negativ besetzt. Die iibrigen Gestalten der Kreuzigungs-
szene weisen ikonographische Gemeinsamkeiten mit karo-
lingischen Darstellungen auf: Die Arme der beiden Schicher
sind wie jene im Kreuzigungsbild in der Klosterkirche
Miistair iiber den Querbalken des Kreuzes zuriick gebun-
den (Abb. 21). Schergen, die mit Keulen auf die Beine der
Schicher einschlagen, sind im Westen seit der zweiten
Hailfte des 9. Jahrhunderts belegt. Die Personifikationen
des Neuen und Alten Testaments werden im Norpertsaal
wie in karolingischen Illustrationen aus der zweiten Hilfte
des 9. Jahrhunderts durch die aufrechte Haltung, Krone
und Fahne als Siegerin, beziehungsweise durch die Abkehr
vom Kreuz und verdeckte Augen als Besiegte gezeigt. Die
personifizierten Gestirne nehmen seit der zweiten Hilfte

30

des 9. Jahrhunderts vermehrt am Geschehen Anteil. Im
Norpertsaal verhiillt sich der Mond trauernd das Gesicht,
wihrend die Sonne sich vom Gekreuzigten abwendet.

Das Motiv der Kreuzabnahme tritt seit dem 9. Jahrhun-
dert im byzantinischen Raum auf und illustriert vermutlich
einen apokryphen Text. Seit der Mitte des 11. Jahrhunderts
ist es auch im Westen als selbstidndige Szene belegt, in die
einzelne Gestalten des Kreuzigungsbildes integriert sein
konnen. Die Darstellung im Norpertsaal ist mit den roma-
nischen, byzantinisch gepriagten Wandmalereien in Hoch-
eppan (Abb. 24) und Aquileia (Abb. 25) sowie mit dem
Relief des Benedetto Antelami in Parma (1178) vergleich-
bar. Die tief empfundene Anteilnahme der Maria geht laut
Hans Belting auf 6stliche, apokryphe und geistliche Schrif-
ten zuriick. Sie wird in der byzantinischen Kunst seit der
Mitte des 12. Jahrhunderts durch die aneinander gelegten
Kopfe verbildlicht (Abb. 26), einem Motiv, das sich auch im
Westen rasch verbreitet. Die aneinander gelegten Kopfe
sind das jiingste ikonographische Element im Bildzyklus
des Norpertsaals.

Die Szene der Frauen am Grab illustriert im Westen vom
3. bis ins ausgehende 12. Jahrhundert die Verkiindigung der
Auferstehung Christi. Die vermutete Abbildung von drei
Frauen geht auf das Evangelium des Markus (Mk 16,1-8)
zuriick, welches in der lateinischen Kirche seit der Reform
der Festtagsliturgie unter Gregor dem Grossen (590-604)
am Ostermorgen gelesen wird. Die Frauen konnen deshalb
als Maria Magdalena, Maria, die Mutter des Jakobus und
Salome identifiziert werden (Mk 16,1). Seit der Jahrtau-
sendwende 16ste allmahlich ein Sarkophag, dessen Deckel
dem Engel als Sitzfliche diente, das Grabgebédude ab.
Der Bildtyp fand nordlich der Alpen weite Verbreitung
(Abb. 27, 28).

Im Himmelfahrtsbild wird Christus wie in friihchristlich
ostlichen Darstellungen von zwei Engeln in den Himmel
getragen (Abb. 29). Das Bildschema verbreitete sich im
ausgehenden 6. Jahrhundert im Osten und wurde im
Westen in der romanischen, byzantinisch beeinflussten
Kunst aufgenommen. Die einzigartige Verschmelzung der
beiden Bildzonen im Norpertsaal geht auf das karolingi-
sche Himmelfahrtsbild in der Klosterkirche Miistair zuriick
(Abb. 30). Das seit dem 9. Jahrhundert im Westen abgebil-
dete Motiv des Kreuzstabs deutet zusammen mit der Ostli-
chen Ausprigung der Szene auf die Parusie hin und l4sst
auf die bildliche Wiedergabe von zwolf Aposteln schliessen.

Die Hand Gottes tritt seit karolingischer Zeit als Einzel-
motiv auf. Segenshiande vor Kreuzen werden in den Rand-
gebieten der byzantinischen Kunst beziehungsweise in
ihrem Einflussbereich an exponierten Stellen von Ausstat-
tungen oder auf Kreuzen abgebildet. Diejenige im Nor-
pertsaal ist mit den Darstellungen in der Klosterkirche
Hosios Lukas bei Athen (Abb. 31) und in der Krypta der
Sonnenburg in Siidtirol vergleichbar. Das seltene Motiv ist
keine Szene des Bildzyklus, sondern bezieht sich auf die auf
die vermauerte, querrechteckige Offnung darunter.

Ikonographische Argumente, so die innige Beziehung
der Maria zu ihrem toten Sohn in der Szene der Kreuzab-



nahme und die emotionale Anteilnahme der Trauernden im
Kreuzigungsbild sind fiir eine neue Datierung der Malereien
in die zweite Hélfte des 12. Jahrhunderts entscheidend. Diese
wird durch die archéologischen Untersuchungen des Saales
bestétigt: Die Darstellung der Segenshand vor dem Kreuz
liegt auf der sekundidren Zumauerung der originalen Rund-
bogenoéffnung in der Stidmauer. Sie ist maltechnisch mit
den anderen Szenen des Bildzyklus identisch. Die Ausstat-
tung ist folglich mindestens um eine Bau- und Nutzungs-
phase jiinger als der Raum. Der Norpertsaal wurde wohl in
der Zeit des Frauenkonvents als Refektorium umgenutzt
und bemalt. Die Segenshand vor dem Kreuz bezieht sich
vielleicht auf Speisen, die durch die verkleinerte, rechteckige
Offnung in den Saal gegeben wurden.

Die Szenen des Bildzyklus wurden mehrfach mit der
Ausstattung der Klosterkirche Miistair verglichen. Die aus-
schliessliche Beriicksichtigung karolingischer Vorbilder
deutet darauf hin, dass die romanischen Wandmalereien
der Apsiden (um 1200, Abb. 32) zur Zeit der Umnutzung
und Bemalung des Norpertsaals noch nicht existierten. Die
These einer fritheren Datierung des Zyklus im Norpertsaal ~ Abb.32 Steinigung des Stephanus, um 1200. Mistair, Klosterkirche
miisste mittels einer stilistischen Analyse gepriift werden. (Foto: Suzanne Fibbi-Aeppli, Nr. 119r).

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: ®Biiro Prof. Sennhauser, Zurzach, gezeichnet von Werner
Peter.

Abb. 2, 5, 30: Reproduktion aus JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER
(vgl. Anm. 2), Taf. XLV, XXXVII, LX.

Abb. 3, 4,9, 13, 15: Foto Jiirg Goll und Gaby Weber, 28.10.2002.
Abb. 6: ®Biiro Prof. Sennhauser, Zurzach, gezeichnet von Alfred
Hidber.

Abb. 7, 8, 10-12, 14, 16: Gezeichnet von Gaby Weber, Winterthur.
Abb. 17, 26: Reproduktion aus HANS BELTING, Bild und Kult. Eine
Geschichte des Bildes vor dem Zeitalter der Kunst, Miinchen 1993,
S. 140, Abb. 72, S. 320, Abb. 172.

Abb. 18,21, 32: © Stiftung Pro Kloster St. Johann in Miistair, Fotos
Suzanne Fibbi-Aeppli, Bildnummern: 038k, 065/066k (Fotomon-
tage von Michael Wolf), 119r.

Abb. 19, 24, 28: Reproduktion aus HELMUT STAMPFER / THOMAS
STEPPAN (vgl. Anm. 32), S. 128, Abb. 107, S. 110, Abb. 61, S. 129,
Abb. 110.

Abb. 20: Reproduktion aus HELGA MOBIUS (vgl. Anm. 53), S. 44,
Abb. 4.

Abb. 22,23: Reproduktion aus HELMUT STAMPFER, Die romanischen
Fresken von St. Jakob in Soles. Ikonographie — Stil — Datierung, in:
Der Schlern. Monatszeitschrift fiir Siidtiroler Landeskunde 71,
Heft 8, August 1997, S. 496.

Abb. 25: Reproduktion aus OTT0 DEMUS, Romanische Wandmale-
rei, Miinchen 1968, Taf. XX VII.

Abb. 27: Reproduktion aus ELGA LANC, Die mittelalterlichen Wand-
malereien in Wien und Niederosterreich. Corpus der mittelalterlichen
Wandmalereien Osterreichs, Bd. 1, Wien 1983, S. XXVII, Abb. 4.
Abb. 29: Reproduktion aus GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43),
S. 459, Abb. 459.

Abb. 31: Reproduktion aus NANO CHATZIDAKIS, Hosios Loukas.
Byzantine art in Greece, Athen 1997, S. 66, Abb. 65.

31



© ® 9 o

32

ANMERKUNGEN

Die folgenden Ausfiihrungen basieren auf der Lizentiatsarbeit
zu den Wandmalereien des Norpertsaals, die von der Verfasse-
rin im Friihling 2003 bei Prof. Dr. Georges Descceudres am
Kunsthistorischen Institut der Universitdt Ziirich vorgelegt
wurde. Die Autorin dankt Prof. Dr. Georges Descceudres, Prof.
Oskar Emmenegger, Dr. Jiirg Goll und Prof. Dr. Hans Rudolf
Sennhauser fiir die gewéhrte Unterstiitzung.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER, Das Kloster St. Johann zu Miin-
ster in Graubiinden. Kunstdenkmiler der Schweiz, Mitteilungen
der Schweizerischen Gesellschaft fiir Erhaltung historischer
Kunstdenkmailer, Genf 1906-10, S. 45-47.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 45.
Abgebildet in: A. STRAUB / G. KELLER, Herrad of Landsberg.
Hortus deliciarum, Commentary and Notes by A. Straub and
G. Keller, New Rochelle/New York 1977, S. 151.

JoSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 47. — LINUS
BIRCHLER, Zur karolingischen Architektur und Malerei in
Miinster-Miistair, in: Frihmittelalterliche Kunst in den Alpen-
landern, Actes du lll* Congres international pour 1‘étude du
Haut Moyen Age, 1951, Olten/Lausanne 1954, S. 206. — BEAT
BRENK, Die romanische Wandmalerei in der Schweiz (= Basler
Studien zur Kunstgeschichte, Bd. 5), Bern 1963, S. 19.

BEAT BRENK (vgl. Anm. 5), S. 19.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 46.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 46-47.

BEAT BRENK (vgl. Anm. 5), S. 19-20.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 46-47. — BEAT
BRENK (vgl. Anm. 5), S. 20. — LOUISE GNADINGER / BERNHARD
MOOSBRUGGER, Das Kloster St. Johann in Miistair, Ziirich
1994, S. 35. — HANS-RUDOLF MEIER, Romanische Schweiz,
Wiirzburg 1996, S. 47.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 41-45.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 46-47. — BEAT
BRENK (vgl. Anm. 5), S. 18-20.

Die Kunstdenkmiler des Kantons Graubiinden, 5: Schams,
Rheinwald, Avers, Miinstertal, Bergell (Die Tiler am Vorder-
rhein, Teil 2), von ERWIN POESCHEL, Basel 1943, S. 353.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 13), S. 353. - BEAT BRENK (vgl.
Anm. 5), S. 18. - ADOLF REINLE, Kunstgeschichte der Schweiz.
Von den helvetisch-romischen Anfingen bis zum Ende des
romanischen Stils, Bd. 1, Frauenfeld 19682, S. 506. — JEAN
WIRTH, Die Bildnisse von St. Benedikt in Mals und St. Johann
in Miistair, in: Fir irdischen Ruhm und himmlischen Lohn.
Stifter und Auftraggeber in der mittelalterlichen Kunst, hrsg.
von Hans-Rudolf Meier, Carola Jaggi und Philippe Biittner,
Berlin 1995, S. 83.

Seit der Entdeckung der malerischen Ausstattung des Norpert-
saals im Herbst 1906 waren die Restauratoren Franz X. Sauter,
Kurt Schmidt und Oskar Emmenegger mit deren Freilegung
und Konservierung betraut. Fiir die Messung und Steuerung
des Raumklimas sind seit 1986 Andreas Arnold, Konrad
Zehnder und Andreas Kiing verantwortlich. Etwa 400 un-
veroffentlichte Dokumente (Restaurierungsberichte, Proto-
kolle, Rechnungen, Briefe und Fotos) vermitteln einen de-
taillierten Einblick in das jahrzehntelange Bemiihen um die
Erhaltung des romanischen Zyklus. Sie wurden von der
Denkmalpflege des Kantons Graubiinden, Oskar Emmen-
egger sowie Andreas Arnold und Konrad Zehnder freundli-
cherweise zur Verfiigung gestellt und im Rahmen der Lizen-
tiatsarbeit ausgewertet.

JOSEF ZEMP / ROBERT DURRER (vgl. Anm. 2), S. 45.

KURT ScHMIDT, Bericht iiber die Untersuchungen und eine
Proberestaurierung an den Wandmalereien im Norpertsaal des

20

21

22

23

24

25

26
27

28

29

30

31

32

33

34

35

36

37

38

Klosters St. Johann in Miinster, Graubiinden, in der Zeit vom
6.9.1961 bis 15.9.1961, S. 5 (Archiv der Denkmalpflege des
Kantons Graubiinden, Chur).

KURT ScHMIDT (vgl. Anm. 17), S. 5.

EDGAR DENNINGER, Laboratoriumsbericht Nr. 89, 22.2.1962,
in: «Sulser Akten» (Archiv der Denkmalpflege des Kantons
Graubiinden, Chur).

Am Bildstreifen der Siidwand sind die roten und gelben Far-
ben iiber den weissen Linien im Gegensatz zur Ostwand teil-
weise erhalten. Es stellt sich daher die Frage, ob der Zyklus
iiberhaupt vollendet wurde. In: OSKAR EMMENEGGER, Restau-
rierungsbericht Norpertsaal, August 2000, S. 2-3 (Archiv der
Denkmalpflege des Kantons Graubiinden, Chur).

HANS RUDOLF SENNHAUSER / ALFRED HIDBER, Besprechung
im Norpertsaal, 26.8. 1980 (Archiv Hans Rudolf Sennhauser,
Zurzach).

OskAR EMMENEGGER, Offerte fiir die Restaurierung der ab-
gelosten Malereiteile aus dem Norpertsaal, 14.10.1988 (Archiv
Oskar Emmenegger, Zizers).

OskAR EMMENEGGER, Nachtragsofferte Siidwand, Dokumen-
tation, 12.8.1991 (Archiv Oskar Emmenegger, Zizers). —
OskAR EMMENEGGER, Rechnung Schadenskartierung, 6.3.1992
(Archiv Oskar Emmenegger, Zizers). — OSKAR EMMENEGGER,
Offerte zur Fertigstellung der Dokumentation, 7. 10. 1996 (Archiv
Oskar Emmenegger, Zizers).

Sie wurde in den Monaten April-Oktober 2001 und Mai-Sep-
tember 2002 durchgefiihrt.

Die aktualisierten Zeichnungen konnen bei der Autorin oder
bei der Denkmalpflege des Kantons Graubiinden eingesehen
werden.

OSKAR EMMENEGGER (vgl. Anm. 20), S. 1-2.

Eine senkrechte Einfassung des Frieses kann nur im Ostlichen
Teil der Darstellung der Himmelfahrt Christi ausgeschlossen
werden. Die Abbildung der Taufe Christi und die unbestimm-
bare Szene sind angeschnitten, das heisst nicht vollstindig
erhalten, die siidliche Randpartie der Frauen am Grab durch
die Ablosung der Malerei beschadigt.

Edgar Denniger bestimmte Pigmentproben als Rebschwarz.
In: EDGAR DENNINGER (vgl. Anm. 19).

Vgl. Kapitel 7: Archéologie, Bauforschung.

GERTRUD SCHILLER, Tkonographie der christlichen Kunst. Bd. 1,
Inkarnation — Kindheit — Taufe — Versuchung — Verkldrung —
Wirken und Wunder Christi, Giitersloh 1966, S. 144.
Abgebildet in: GEORG SWARZENSKI, Die Regensburger Buch-
malerei des X. und X1. Jahrhunderts. Studien zur Geschichte der
deutschen Malerei des frithen Mittelalters, Stuttgart 19692, Taf.
XXIX, Nr. 30.

Abgebildet in: HELMUT STAMPFER / THOMAS STEPPAN, Die
Burgkapelle von Hocheppan, Bozen 1998, S. 106, Abb. 57.
GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 30), S. 144. — Taufe Jesu, in:
Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 4, hrsg. von ENGEL-
BERT KIRSCHBAUM, Freiburg i.Br. 1994, Sp. 248-249.
Abgebildet in: GERTRUD SCHILLER, Ikonographie der christli-
chen Kunst. Bd. 2, Die Passion Christi, Giitersloh 1968, S. 440,
Abb. 327.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 107. — Kreuzigung Chri-
sti, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 5, Miinchen 1991, Sp. 1505.
Dismas, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 6, hrsg.
von ENGELBERT KIRSCHBAUM, Freiburg i.Br. 1994, Sp. 68.
Abgebildet in: GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 468,
Abb. 393.

LiINUS BIRCHLER (vgl. Anm. 5), S. 206.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 127-128.



41
42
43

45

47

48

49

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59

61

62
63

65

Ecclesia und Synagoge, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3,
Miinchen 1991, Sp. 1537.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 122.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 116.

Abgebildet in: GERTRUD SCHILLER, Ikonographie der christli-
chen Kunst. Bd. 3, Die Auferstehung und Erhéhung Christi,
Giitersloh 1971, S. 332, Abb. 62.

Die Darstellung des Christus triumphans ist nur im Westen
iiberliefert. In: TILMANN BUDDENSIEG, Die Basler Altartafel
Heinrichs II. Beitrige zu ihrer Lokalisierung und Interpreta-
tion, in: Wallraf-Richartz-Jahrbuch. Westdeutsches Jahrbuch
fiir Kunstgeschichte, Bd. 19, Koln 1957, S. 150.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 32-33.

Abgebildet in: MIRIAM MUNZ / CHRISTOPH EGGENBERGER,
Das Heilige Kreuz von Engelberg, in: CHRISTOPH EGGENBER-
GER (Hrsg.), Die Bilderwelt des Klosters Engelberg. Das
Skriptorium unter den Abten Frowin (1143-1178), Berchtold
(1178-1197), Heinrich (1197-1223), Luzern 1999, S. 174 und
176.

Sonne, Sonne und Mond, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 7,
Miinchen 1991, Sp. 2049.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 120-121.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 179.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 34), S. 178.

Die Gestalt ist kaum lesbar (Umrisse des Kopfes und des rech-
ten Arms, blaues Gewand).

Freundlicher Hinweis von Hans-Rudolf Meier, 23.6.2002; ab-
gebildet in: HELMUT STAMPFER, Schloss Rodenegg. Geschichte
und Kunst, Bozen 1998, S. 28, Abb. 21.

Frauen am Grab, in: Lexikon der christlichen Ikonographie,
Bd. 2, hrsg. von ENGELBERT KIRSCHBAUM, Freiburg i.Br. 1994,
Sp. 54-55. — GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 17-18. -
HELGA MOBIUS, Passion und Auferstehung in Kultur und Kunst
des Mittelalters, Wien 19792, S. 50.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 18.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 23.

Frauen am Grab, in: Lexikon der christlichen Ikonographie,
Bd. 2 (vgl. Anm. 53), Sp. 57-58.

Die normannischen Schildformen entsprechen denjenigen auf
dem Teppich von Bayeux (um 1066).

Himmelfahrt Christi, in: Lexikon der christlichen Ikonogra-
phie, Bd. 2 (vgl. Anm. 53), Sp. 268.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 148. - ROLAND BOHMER,
Spdtromanische Wandmalerei zwischen Hochrhein und Alpen,
unpublizierte Dissertation, Kunsthistorisches Institut der Uni-
versitdt Ziirich, 2001, S. 29.

Abgebildet in: GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 490, Abb.
460.

Himmelfahrt, in: Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Bd. 2,
hrsg. von KLAUS WESSEL, Stuttgart 1966, Sp. 1232-1233. — GER-
TRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 149.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 151.

ROLAND BOHMER, Die romanischen Wandmalereien der Schloss-
kirche Spiez, unpublizierte Lizentiatsarbeit, Kunsthistorisches
Institut der Universitat Ziirich, 1990, S. 96.

In westlich gepriagten Himmelfahrtsszenen schreitet Christus
selbst in den Himmel. In: GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43),
S. 147.

Abgebildet in: GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 494,
Abb. 468.

HELENA GUTBERLET, Die Himmelfahrt Christi in der bildenden
Kunst. Von den Anfiingen bis ins hohe Mittelalter, Leipzig/ Strass-

67
68
69
70

71

72

73

74

75

76

7

78

79

81
82
83

85

87

burg/Ziirich 1934, S. 164. — GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43),
S. 141-142. — ROLAND BOHMER (vgl. Anm. 63), S. 98.
GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 152.

ROLAND BOHMER (vgl. Anm. 63), S. 96.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 43), S. 148.

Hand 11, in: Reallexikon fiir Antike und Christentum. Sach-
worterbuch zur Auseinandersetzung des Christentums mit der
antiken Welt, hrsg. von THEODOR KLAUSER, Bd. 13, Stuttgart
1984, Sp. 444.

Hand Gottes, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 2
(vgl. Anm. 53), Sp. 212.

Hand Gottes, in: Reallexikon zur byzantinischen Kunst, Bd. 2
(vgl. Anm. 61), Sp. 962. — Hand Gottes, in: Lexikon byzanti-
nisch-christlicher Symbole. Die Bilderwelt Griechenlands und
Kleinasiens, hrsg. von GUNTER SPITZING, Miinchen 1989, S. 148.
Abgebildet in: CAROLYN L. CONNOR, Art an miracles in medie-
val byzantinum. The crypt at Hosios Loukas and its frescoes,
Princeton 1991, Fig. 87.

Abgebildet in: KARL KNOTIG, Die Sonnenburg im Pustertal,
Bozen 20013, S. 79, Abb. 72. — Eine Segenshand wird auch auf
einem Kreuz einer Marmorplatte der karolingischen Schran-
kenanlage aus der Klosterkirche Miistair gezeigt (M98/21°147).
Da das Fragment nach dem Abbruch der Schrankenanlage in
der Nordwestecke des Plantaturms (958) vermauert wurde, ist
eine direkte Vorbildfunktion der karolingischen Platte fiir die
Segenshand im Norpertsaal allerdings nicht anzunehmen. In:
JURG GOLL, Engel-/Johannesplatte, 15.12.2002 (Archiv Bauhiitte
Miistair).

Archiologische Grabungsdokumentation, Tagebuch 142: Diver-
ses 1996, S. 126. — Archidologische Grabungsdokumentation,
Tagebuch 44: Ausgrabungen und Bauuntersuchungen 1982:
Gartenschnitt II, S. 224.

Archiologische Grabungsdokumentation,
Kreuzgang 11w, siidlicher Teil, 2001, S. 45.
Tagebuch 44 (vgl. Anm. 75), S. 224. — Archéologische Gra-
bungsdokumentation, Tagebuch 149: Norperttrakt 1997/98,
S.195.

CHRISTIAN ORCEL / ALAIN ORCEL / JEAN TERCIER, Dendro-
chronologischer Bericht, 22. 5. 1996 (Archiv Bauhiitte Miistair).
Ihre Hohe betrdgt 96 cm, die Breite 77 cm im Norpertsaal
beziehungsweise 86 cm im Turmraum (27). In: Tagebuch 149
(vgl. Anm. 77), S. 29 und 233. Die Funktion der Rundbogen-
offnung ist nicht geklart.

Tagebuch 149 (vgl. Anm. 77), S. 203-204.

Tagebuch 149 (vgl. Anm. 77), S. 29 und 227.

Vgl. Kapitel 1: Forschungsgeschichte.

Vgl. Kapitel 2: Maltechnik.

Vgl. Kapitel 7: Archédologie, Bauforschung.

Miistair, in: Reallexikon der Germanischen Altertumskunde,
Bd. 20, hrsg. von HEINRICH BECK u.a., Berlin 1973, Sp. 373.
Iso MULLER, Geschichte des Klosters Miistair. Von den Anfin-
gen bis zur Gegenwart, Disentis 19863, S. 35-37.

Der Nahrung und dem Nihren kam in der Frommigkeit mittel-
alterlicher Frauen eine grosse Bedeutung zu. Vgl. dazu: CARO-
LINE WALKER BYNUM, Holy Fast and Holy Feast. The Religious
Significance of Food to Medieval Women, Berkeley/Los Ange-
les/London 1987. Freundlicher Hinweis von Brigitte Kurmann,
18.10.2005.

MATTHIAS EXNER, Der romanische Bilderzyklus an Ostwand
und Apsiden, in: JURG GOLL / MATTHIAS EXNER / SUSANNE
HirscH (Hrsg.), Miistair. Die mittelalterlichen Wandbilder in
der Klosterkirche, Ziirich 2007, S. 109-113, hier: S. 113.

Tagebuch 173:

33



ZUSAMMENFASSUNG

Der Norpertsaal (20/21) im Kloster St. Johann in Miistair befindet
sich im Erdgeschoss des Westtrakts der friithromanischen Bischofs-
residenz. An der Ost- und Siidwand des Raums wurden 1906 unter
nicht geklarten Umstéinden romanische Kalkmalereien mit Szenen
des Lebens und der Passion Christi entdeckt, deren Zustand beein-
trichtigt ist. Der aktuelle Zustand des Bildzyklus wurde 2001/2002
von der Autorin zeichnerisch festgehalten. Die Zeichnungen boten
die Grundlage fiir eine genaue Beschreibung der einzelnen Szenen

-sowie deren ikonographische Analyse. Diese ergab eine Durch-
dringung frithchristlich ostlicher, byzantinischer, karolingischer
und romanischer Einfliisse, wobei den karolingischen Fresken in der
Klosterkirche Miistair und den romanischen, byzantinisch geprég-
ten Wandmalereien in Siidtirol eine wichtige Vorbildfunktion zu-
kommt. Die als jiingstes Element hervorgehobenen, aneinander
gelegten Gesichter der Maria und ihres toten Sohnes in der Szene
der Kreuzabnahme sind fiir die neue Datierung der malerischen
Ausstattung in die zweite Halfte des 12. Jahrhunderts ausschlagge-
bend. Letztere wird durch die archéologischen Untersuchungen
des Norpertsaals bestitigt. Die auf die sekundidre Zumauerung der
originalen Rundbogenoffnung der Stidmauer gemalte Segenshand
vor dem Kreuz zeigt, dass die Ausstattung des Saales mindestens
um eine Bau- und Nutzungsphase jiinger ist als der Raum selbst.
Als Funktion des Norpertsaals wurde das Refektorium des Frau-
enkonvents vorgeschlagen.

RESUME

La salle Norpert du couvent de Saint-Jean a Miistair se trouve au
rez-de-chaussée de I'aile occidentale de la résidence épiscopale
datant des débuts de I’époque romane. En 1906, dans des circons-
tances non élucidées, des peintures murales a la chaux furent mises
au jour sur les parois est et sud de la piece; elles représentent des
scénes de la vie et de la passion du Christ, dont I’état est compro-
mis. En 2001/2002, I’auteure du présent article a réalisé des dessins
du cycle iconographique, qui ont livré un point de départ pour une
description précise des différentes scénes ainsi que pour leur ana-
lyse iconographique. Celle-ci a révélé la pénétration d’influences
orientales, byzantines, carolingiennes et romanes paléochrétiennes,
les fresques carolingiennes de I’église conventuelle de Miistair et
les peintures murales romanes d’inspiration byzantine du Tyrol du
Sud représentant des modeles importants. La nouvelle datation du
cycle pictural (deuxieme moitié du XII° siecle) repose essentielle-
ment sur I’élément considéré comme étant le plus récent, a savoir
les visages de la Vierge Marie et de son fils défunt, représentés I'un
prés de I’autre dans la sceéne de la descente de croix. Cette datation
est d’ailleurs confirmée par les fouilles archéologiques entreprises
dans la salle Norpert. La main bénissante devant la croix, peinte
sur le magonnage secondaire de I'ouverture arquée originale de la
paroi sud, montre que la salle, une fois construite, fut utilisée en
tout cas un certain temps avant d’étre décorée. Quant a la fonction
de la salle Norpert, on a proposé celle de réfectoire du couvent
féminin.

34

RIASSUNTO

La sala denominata secondo il Vescovo Norpert, abate del Con-
vento di San Giovanni della Valle Monastero, ¢ ubicata nel pian-
terreno dell’ala occidentale della residenza vescovile risalente al
primo periodo romanico. Nel 1906 sulle pareti est e sud della sala
sono stati rinvenuti, in circostanze poco chiare, degli affreschi
romanici su fondo a calce con scene della vita e della passione di
Cristo. Purtroppo tali affreschi avevano subito danni. Nel periodo
2001/2002, I'autrice ha riprodotto su carta, cosi com’era, il ciclo di
immagini e detti disegni hanno fornito una base per descrivere in
dettaglio le singole scene e per effettuare un’analisi iconografica
degli affreschi. Questa analisi ha permesso di rilevare la forte pre-
senza di influenze paleocristiane orientali, bizantine, carolinge e
romaniche. In questo contesto, agli affreschi carolingi della chiesa
del convento della Valle Monastero e agli affreschi in stile roma-
nico e bizantino riscontrati in Alto Adige viene attribuito un
importante funzione di riferimento. L’affresco con la deposizione
di Cristo dalla Croce raffigura il viso di Maria accanto a quello del
figlio deceduto, che, evidenziati come gli elementi pill recenti, sono
gli elementi determinanti ai fini di una nuova datazione delle opere
che I'autrice del saggio colloca nella seconda meta del XII secolo.
Cio viene confermato anche dalle ricerche archeologiche compiute
nella sala di Norpert. La mano della benedizione, dipinta davanti
alla croce raffigurata sul muro dell’arcata originale della parete
sud, costruito in un secondo tempo, prova che gli affreschi risal-
gono a un periodo successivo alla prima fase di costruzione e uti-
lizzazione della sala. Per quanto riguarda la funzione della sala, nel
saggio si avanza I'ipotesi che fosse stata utilizzata come refettorio
del convento femminile.

SUMMARY

The Norpert Hall in St. Johann monastery in Miistair is located on
the ground-floor of the western wing in the early Romanesque
bishop’s residence. In 1906, under circumstances that have not been
clarified, Romanesque wall paintings in poor condition were dis-
covered on the eastern and southern walls, showing scenes from
the life and passion of Christ. The current condition of the cycle has
been recorded in drawings made by the author in 2001/2002. The
drawings provided the foundation for an exact description of each
of the scenes and an analysis of their iconography. The paintings
were found to show the mixed influence of early Eastern Christian,
Byzantine, Carolingian and Romanesque styles. Especially impor-
tant predecessors are the Carolingian frescoes in the church of
Miistair and the Romanesque, Byzantine wall paintings in South
Tyrol. In the scene of the deposition from the cross, the faces of the
Virgin Mother and the dead Christ, seen side-by-side, are the most
recent element and therefore decisive in dating the paintings to the
second half of the 12" century. The latter has been confirmed by
archaeological investigations in the Norpert Hall. The blessing
hand in front of the cross, painted on the secondary masonry of the
original rounded arch in the southern wall, shows that there has
been at least one renovation of the hall that is more recent than the
construction of the room itself. It has been suggested that the Nor-
pert Hall was the refectory of the convent.



	Die romanischen Wandmalereien im Norpertsaal des Klosters St. Johann in Müstair

