Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 63 (2006)

Heft: 4

Artikel: Sordiditas est sus : zur Bedeutung des Teufelsschweins im Weltgericht
des Westportals von St. Nikolaus in Freiburg i.Ue.

Autor: Matter, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169764

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sordiditas est sus

Zur Bedeutung des Teufelsschweins im Weltgericht des Westportals
von St. Nikolaus in Freiburg i.Ue.

von STEFAN MATTER

Abb. 1 Fribourg, St-Nicolas, Westportal, um 1400. Gesamtansicht (nach der Restaurierung).

In den Jahren um 1400 erhielt das Westportal der heutigen
Kathedrale St. Nikolaus in Freiburg i.Ue. seinen Figuren-
schmuck. Im Tympanon ist das Weltgericht dargestellt,
womit einer Tradition gefolgt wird, die auf die grossen fran-

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 63, Heft 4/06

zosischen Kathedralbauten des 12. und 13. Jahrhunderts
zuriickgeht. Im Folgenden soll es lediglich um ein ikonogra-
phisches Detail dieses Weltgerichts gehen: Neben anderen
ungewohnten Bildfindungen ist darin nédmlich ein Teufel

261



mit einem iibergrossen Schweinskopf zu sehen, fiir den es
in anderen Weltgerichtsportalen keine Vorbilder gibt, so
dass sich die Frage nach seiner Herkunft und Bedeutung
stellt. Es zeigt sich, dass mit dem Teufelsschwein ein Tugend-
und Lasterdiskurs in das Portalprogramm integriert wor-
den ist, der sich in dhnlicher, jedoch weit systematischerer

sten datierten Apostelfigur findet;> die ungenaue Quellen-
lage lasst jedoch nur eine Datierung um die Jahrhundert-
wende zu: Peter Kurmann datiert um 1380 bis 1420.3 Ver-
antwortlich fiir die Ausfithrung des Reliefs waren mit
einiger Wahrscheinlichkeit dieselben Steinmetzen, die auch
die Quader des aufgehenden Mauerwerkes fertigten.*

Abb. 2 Fribourg, St-Nicolas, Westportal, um 1400. Rechte untere Hilfte des Tympanons (nach der
Restaurierung).

Ausformung bereits bei den grossen Weltgerichtsportalen
der Hochgotik in Frankreich findet.

Das Tympanon und seine Vorbilder

Das Tympanon des Westportals (Abb. 1) entstand im Zuge
der Errichtung des Westturmes und des westlichsten Lang-
hausjoches. Peter Eggenberger und Werner Stockli weisen
es in ihrer relativen Bauchronologie der fiinften Bauetappe
der heutigen Kirche und damit der Wende vom 14. zum
15. Jahrhundert zu.! Man geht davon aus, dass die Vorhalle
1403 fertiggestellt war, da diese Jahrzahl sich auf der lte-

262

Das Bogenfeld des Tympanons wird von einem horizon-
talen Wolkenband in zwei Register geteilt, wobei das
untere seinerseits aus zwei iibereinanderliegenden Bild-
streifen besteht. Wahrend im oberen Register Christus als
Weltenrichter thront, bietet das untere die Darstellungen
von Auferstehung (rechts) und Seelenwigung (links), diese
allerdings in einer reichlich uniiblichen Ikonographie. Am
augenfilligsten ist dabei die in der Mittelachse unter Chri-
stus vor einer Lisene aufgestellte vollplastische Figur des
HI. Nikolaus. Die heutige Barockstatue des Kirchenpatrons
hatte sicher einen Vorgénger, da die Lisene sich im Mauer-
verband befindet und damit Teil des urspriinglichen Kon-
zeptes war.’ Durch diese ungewdhnliche Losung wurde der



Abb. 2a Fribourg, St-Nicolas, Westportal, um 1400. Das Teufels-
schwein.

seelenwigende Erzengel Michael, der sich sonst normaler-
weise in der Mittelachse befindet, nach links verschoben.
Vom Betrachter aus gesehen rechts von St. Nikolaus stei-
gen aus einem einzigen Sarg zwei Seelen, deren eine sich
nach links einem fliegenden Engel zuwendet, der bereits
eine weitere Seele in einem Tuch trigt, wihrend die andere
dem Grab nach rechts entsteigt und damit direkt einem
Teufel in die Arme lduft.

Will man einer chronologischen Erzéhlrichtung folgen,
so muss man in der Lektiire nun zunéchst in den unteren
Bildstreifen springen, wo sich zwei Figurengruppen je nach
links beziehungsweise nach rechts aussen bewegen: Auf
der linken Seite sind es die Auserwéhlten, angefiihrt von
Petrus, der eine der Seelen an der Hand nimmt und in das
Himmlische Jerusalem fiihrt, das als Architekturkulisse die
ganze Hohe des unteren Registers abschliesst. Auf der ge-
geniiberliegenden rechten Seite folgt eine mit einem Seil
zusammengebundene Gruppe von Verdammten der kurio-
sen Gestalt eines Teufels mit Schweinskopf, die eine Hutte
mit zwei weiteren Seelen am Riicken trégt (Abb. 2 und 2a)
und auf den monstrosen Hollenrachen in der rechten unte-
ren Ecke des Tympanons zuschreitet. Was iiblicherweise
jeweils hinter diesen Jenseitsschwellen plaziert ist, findet
sich in unserem Fall nun wiederum im oberen Teil des unte-
ren Registers: einerseits links die Figur des Abraham (hier
stehend!), in dessen Schoss die auserwéhlten Seelen ruhen,
sowie rechts eine Hollendarstellung mitsamt thronendem
Luzifer am Bogenrand und einem brodelnden Kochtopf,
der, an einer Kette mit eigenartiger, drachenformiger Auf-
hiangevorrichtung befestigt, ebenfalls die volle Hohe des
Registers ausfiillt. So ergibt sich eine zweifache und gegen-
laufig kreisformige Lektiirerichtung, die von der Mitte des
oberen Teils des Registers ausgeht, um dann nach unten
sowie aussen weiterzulaufen und jeweils im dusseren Teil
des oberen Bildstreifens zu enden. Die Gruppe Michael —
Nikolaus — Auferstehung der Toten bildet den Ausgangs-
punkt dieser Bewegung, die jedoch als ganze noch nicht
dem Schema der ‘guten’ und ‘schlechten’ Seite gehorcht
(allerdings in ihren Einzelteilen Auferstehung und Seelen-
wigung); diese Seitensymbolik tritt fiir die Gesamtkom-
position erst im untersten Bildstreifen in Kraft und fiihrt
zu zwei nach aussen und oben verlaufenden Erzdhlsequen-
zen.b

Das obere Register zeigt Christus als Erloser, auf dem
Regenbogen sitzend und seine Wundmale prisentierend.
Zu seiner Linken kniet Johannes der Tdufer — nicht wie
sonst iiblich der Evangelist — und zu seiner Rechten Maria.
Hinter den Fiirbittern steht je ein Engel mit den Leidens-
werkzeugen, Lanze und Kreuz. Diese Gruppe wird am dus-
sersten Bildrand umgeben von vier posaunenblasenden
Engeln. Das Wolkenband, welches das obere Register
abtrennt, trigt einen Sims mit der barocken Aufschrift
«protegam hanc urbem et salvabo eam propter me et propter
nicolaum servum meum» (Ich werde diese Stadt beschiit-
zen und sie erretten um meinetwillen und um meines
Knechtes Nikolaus willen).” Der Kirchenpatron riickt also
nicht nur in das Tympanon und damit in unmittelbare Néhe
der Ereignisse des Jiingsten Tages, sondern ihm wird auf
diese Weise ganz explizit eine prominente Fiirbitterrolle
zugedacht.

Drei Archivolten rahmen das Tympanon, die von innen
nach aussen mit betenden Engeln, betenden Konigen und
Propheten sowie Patriarchen und Sibyllen (?) ausgefiillt
sind. Der Figurenzyklus wurde im Laufe des 15. Jahrhun-
derts iiber die Portalwand in die Vorhalle weitergefiihrt, wo

263



auf Konsolen die Darstellung der Verkiindigung (1473)
und die Apostel hinzukamen (teilweise datiert, von 1403
bis 1478).8

Vergleicht man das Freiburger Portal mit dhnlichen Bei-
spielen in Frankreich und im Reich, ist festzustellen, dass es
sich bei einigen Teilen seines Bildprogramms um auffal-
lende Einzellosungen handelt, aber anderes zu seiner Ent-
stehungszeit auch schon veraltet erscheint und nicht mehr
den aktuellen Bildfindungen der Zeit entspricht, so etwa
die architekturlastige Ausgestaltung der Bogenldufe mit
den massiven Baldachin-Sockeln. Peter Kurmann hat das
Freiburger Weltgerichtsportal kiirzlich in der européischen
Architekturlandschaft zu verorten versucht und dabei als
dessen Vorbilder neben den hochgotischen Weltgerichts-
portalen der Ile-de-France, als deren Inkunabel Notre-
Dame in Paris zu gelten hat, vor allem jene von Freiburg im
Breisgau und Basel ausmachen konnen, die dasselbe
Thema aufnehmen.’

Das Weltgerichtsportal am mittleren Westeingang der
Notre-Dame in Paris — im Zeitraum zwischen 1210 und
1230/40 errichtet — gestaltet das Jiingste Gericht in einer
Ikonographie, die offensichtlich theologische Modelle bild-
lich umsetzt, die Gelehrte an der dortigen Kathedralschule
in der zweiten Hilfte des zwolften Jahrhunderts entwickelt
hatten.’® Der Weltenrichter wird als Wundmalchristus ge-
staltet, die eigentliche Gerichtshandlung in die Seelenwi-
gung verschoben und deren Ausgang von der gottlichen
Barmherzigkeit abhédngig gemacht. Die Apostel, vormals
als Beisitzer des Jiingsten Gerichts an der Seite Christi
dargestellt, finden ihren Platz nun als Standfiguren im
Gewinde und konnen somit in einen Dialog mit dem
Betrachter treten. Die misericordia, so die moraltheologi-
sche Pramisse, wird grundsitzlich allen Menschen zuteil;
diese konnen sie jedoch durch ihr siindhaftes Handeln wie-
der verlieren. Die Tugenden sind dem Menschen durch den
Gnadenakt eigen, durch die Siinden lduft er aber Gefahr,
sein Heil zu verwirken. Aus diesem Grund ist ein ausfiihrli-
cher Tugenden- und Lasterzyklus integraler und zentraler
Bestandteil des Programms im Sockel des Gewindes.
Diese Konzeption des Jiingsten Gerichtes wird in der Folge
etwa in den Portalen von Chartres, Amiens, Bourges sowie
Reims iibernommen, wobei beim zuletzt genannten bereits
insofern Abstriche gemacht werden, als die Darstellung
von Tugenden und Lastern weggelassen wird, was dann
ebenso fiir die meisten spidteren Weltgerichtsportale in
Frankreich gilt.

Mit der Pariser Metropolitankirche hiangt auch das um
1270 entstandene Westportal des Basler Miinsters zusam-
men, dessen Tympanon allerdings 1529 zerstort wurde. Die
Archivolten zeigten dort ndmlich eine Anordnung von sit-
zenden und knienden Engeln im innersten Bogenlauf,
sowie von Halbfiguren betender Engel, Konige und Pro-
pheten in Baldachin-Sockeln, wie sie sonst in der gotischen
Architektur allein am linken Westportal von Notre-Dame
erscheint. In Basel kannte man die Pariser Skulptur iiber
die Bauhiitte des Strassburger Miinsters, und iiber Basel

264

wird dieses um 1400 bereits archaische Motiv seinen Weg
auch nach Freiburg gefunden haben.

Am meisten verdankt die Losung der Einturmfassade
mit Portalvorhalle und Figurenportal jedoch dem Miinster
der zihringischen und habsburgischen Schwesterstadt Frei-
burg im Breisgau. Die dort bereits rund hundert Jahre
frither entstandene Anlage ist allerdings mit einem um-
fangreicheren und ungemein komplexeren Figurenpro-
gramm ausgestattet, das deutlich mariologische Ziige
tragt."! Es erstreckt sich von der Portalwand mit dem Jiing-
sten Gericht bis in die Vorhalle und selbst noch iiber diese
hinaus. Die erste Darstellung, die der auf den Westeingang
zuschreitende Besucher zu sehen bekommt, ist eine Marien-
kronung im Giebelfeld der Vorhalle, die gleichsam als
Schliissel fiir das ganze Ensemble gelesen werden kann.
Dass das Programm dariiber hinaus auch am Turm weiter-
gefiihrt wird, wurde bisher noch nicht in Betracht gezogen,
ist aber fiir unseren Fall von besonderem Interesse.

In drei Geschossen sind am Turm noch weitere Skulptu-
renzyklen angebracht. In Deckenhohe der Glockenstube,
wo an den vier von nun an frei emporstrebenden Eckspo-
ren der Ubergang vom viereckigen zum achteckigen Grund-
riss vollzogen wird, befinden sich unter Baldachinen die
Standfiguren von elf alttestamentarischen Propheten.!?
Dass nicht die volle Zwolfzahl erreicht wird, hdngt wohl
schlicht damit zusammen, dass in der Nordostecke das
Treppentiirmchen bis zum Helmansatz emporsteigt und
somit dieser Platz schon besetzt ist. Dariiber, auf der Hohe
des oberen Oktogons des Westturmes, befindet sich die
Folge der Sieben Todsiinden, von denen heute noch fiinf
Originalfiguren vorhanden sind: eine die Unkeuschheit
(luxuria) reprasentierende nackte Frau, ein Mischwesen
mit menschlichem Leib und Hinterpfoten, Schwanz und
Mihne eines Lowen als Sinnbild des Zorns (ira), eine
dngstlich ihren Miinztopf haltende feiste Gestalt, die fiir
den Geiz (avaritia) steht, sowie die Gestalt eines Ritters im
Kettenhemd fiir das Laster des Hochmutes (superbia). Die
fiinfte erhaltene Skulptur nun zeigt ein Schwein mit weit
aufgerissenem Maul und wie zum Sprung erhobenen Vor-
derpfoten — die Unmassigkeit (gula) (Abb. 3).1* Die Repré-
sentanten des Neides (invidia) und der Tragheit (accedia)
sind heute verloren. Der Umstand, dass diese Figuren zwar
wie Wasserspeier gestaltet sind, diese Funktion aber nicht
tatsdchlich erfiillen, deutet schon darauf hin, dass sie als
Teile zu einem ikonographischen Gesamtprogramm ge-
horen. Uber ihnen finden sich als am héchsten angebrachte
Skulpturen des Miinsters die zum Jiingsten Gericht blasen-
den Engel.

Kann man diese drei Figurengruppen — Propheten, Tod-
siinden, Engel — analog dem von Peter Kurmann vorge-
schlagenen Dreischritt ante legem, sub lege, sub gratia
lesen, welchen der Kirchenbesucher beim Betreten des
Miinsters raumlich durchlduft?'* Die Klugen und Térich-
ten Jungfrauen in der Portalvorhalle erinnern den Betrach-
ter an die beiden moglichen Wege, sie konkretisieren wie
die anderen Figuren der Vorhalle das «Spannungsfeld zwi-



schen Siinde und Erlésung». Reue und Busse sind noch
moglich, die Bedrohung durch die Siinden jedoch ebenso.
Dabher ist es nur folgerichtig, wenn auch am Miinsterturm
die sieben Todsiinden wie in Paris durch einzelne konkrete

Abb. 3 Freiburg i.Br., Miinster, Scheinwasserspeier vom Westturm
Anfang 14. Jahrhundert. Sordiditas.

)

Verfehlungen charakterisiert sind und nicht etwa als Per-
sonifikationen. Sie sind die Klippen, zwischen denen der
mittelalterliche Stadtbewohner und Kirchenbesucher hin-
durchnavigieren muss, bis die Posaunen zum Jiingsten Ge-

richt ertonen, so die Verheissung der alttestamentarischen
Propheten. Die Posaunenengel verkniipfen iiberdies diese
vertikale Sinnachse mit der horizontalen, die in das Kir-
cheninnere fiihrt, denn sie flankieren ebenso den Christus
des Gerichts im obersten Register des Bogenfeldes iiber
dem Eingang.

Schweine an mittelalterlichen Kirchenbauten

Es gilt nun, weitere Darstellungen von Schweinen in und
an Kirchenbauten auf diese Lesart hin zu iiberpriifen, um
die angedeutete Interpretationsrichtung zu untermauern.
Dass Schweine auch im Innern der mittelalterlichen Kir-
chen ihren Platz hatten, wissen wir durch eine Nachricht
aus Strassburg, in der sich ein Autor des 15. Jahrhunderts
weniger dariiber drgert, dass die Besucher des nahegelege-
nen Saumarktes mit ihren lebenden Tieren ihren Weg
einfach durch das Querhaus der Kathedrale abkiirzen, als
vielmehr dariiber, dass sie solches sogar wiahrend der Got-
tesdienste tun, so dass diese durch das vielfiltige Grunzen
und Quieken der Schweine (und Gackern der Hiihner)
gestort wiirden.

Aber auch ihre steinernen Artgenossen gehorten oft zum
Bestand des Skulpturenprogramms gotischer Kirchen.!
Darstellungen von Schweinen haben in der christlichen
Kunst eine lange Tradition. Die Vulgata spricht im Psalm
79,14 vom aper de silva, dem Eber aus dem Wald, der in
Gottes Weinberg eingefallen sei. In Psalterillustrationen
taucht das Wildschwein daher an dieser Stelle haufig auf,
aber etwa auch an einem romanischen Kapitell der
Regensburger Schottenkirche.'” Eine Reihe weiterer Bibel-
stellen diente als Vorlage fiir bildliche Darstellungen von
Schweinen,!® so zum Beispiel die Geschichte vom verlore-
nen Sohn."

Ausserhalb dieser eng an den biblischen Wortlaut ge-
kniipften Illustrationen finden sich Schweine regelmaissig
in den mittelalterlichen Monatsbildern, wo sie in den Dar-
stellungen der Herbstmonate gejagt oder geschlachtet wer-
den. Auch wenn sie dort wertfrei wiedergegeben werden,
stehen sie doch im wohlgefiigten gottlichen Kosmos mit
seinem sich perpetuierenden Regellauf; somit sind die mei-
sten hoch- und spatmittelalterlichen Schweinedarstellun-
gen moralisch konnotiert. Uber die eigenartige Tkonogra-
phie der Schweine am Spinnrocken hat sich Michael
Camille kiirzlich gedussert,”’ und die besonders seit dem
14. Jahrhundert haufig auftauchende ‘Judensau’ fand schon
frither einige Beachtung.?!

Auf der weiteren Suche nach Vergleichsbeispielen fiir
das Teufelsschwein im Freiburger Portal ldsst sich den
bereits erwidhnten Darstellungen nur noch eine weitere zur
Seite stellen, die jedoch in einem besonders bedeutungs-
vollen inneren Zusammenhang mit dem Freiburger Exem-
plar steht, da sie sich ebenfalls im Kontext mit verdammten
Seelen findet. In dem um 1258 entstandenen Dagobert-
Grabmal in der Abteikirche Saint-Denis bei Paris wird in

265



Abb. 4 Ehemalige Abteikirche St-Denis, Dagobert-Grabmal, 1258.

266



einem dreiregistrigen Bogenfeld die Geschichte der Erret-
tung von Dagoberts Seele erzihlt, wie sie Hincmar in sei-
nen ‘Gesta Dagoberti regis’ berichtet (Abb. 4).22 Ein Ere-
mit namens Johannes errettete demnach einst die Seele des
verstorbenen Merowingerkonigs, indem er des Nachts vom
heiligen Dionysius aufgeweckt wird, um fiir Dagobert zu
beten. Johannes tut dies und sieht alsdann eine Horde von
Teufeln, die die Seele Dagoberts in einem Schiff in die
Holle fithren wollen, worauf er die Heiligen Dionysius
und Mauritius sowie Martin von Tours zu Hilfe ruft, die
Dagobert den Klauen der Teufel entreissen und dem
Schoss Abrahams zufiihren konnen.

Das erste Register des Tympanons zeigt die Erweckung
Johannes’ sowie Dagobert in der Barke, umgeben von sie-
ben Teufeln, das zweite wiederholt das Schiff, aus dem nun
die drei von links heranschreitenden Heiligen Dagobert
befreien und ihn im dritten Register dann auf einem Tuch
gleichsam dem Himmel entgegenhalten, wo er Aufnahme
finden wird. Wihrend die zahlreichen Teufel mit Fratzen
dargestellt sind, wie dies meistens der Fall ist, findet sich im
Boot im mittleren Register ausser den Teufeln zusétzlich
noch ein Schwein. Welche Funktion diesem zukommt, ist
nicht ganz klar — Hincmar erwéhnt kein solches in seinem
Bericht? —, aber es wird sehr deutlich, in welche Sphire
das Schwein hier eingefiigt ist. Bei dieser Darstellung ist
es wohl wahrscheinlicher, dass nicht ein einzelnes Laster
angesprochen sein soll, sondern dass das Schwein ganz all-
gemein als Tier des Teufels gemeint ist. Der Betrachter
mag moglicherweise auch an die Geschichte der Teufels-
austreibung von Gesara gedacht haben, wo Christus die
Déamonen eines Besessenen in eine Schweineherde fahren
lasst, die sich daraufhin zu Tode stiirzt.?*

Schweine in Lasterdarstellungen

Da wir jedoch von der Frage nach der Bedeutung des
schweinskopfigen Teufels in Freiburg i.Ue., einer ganz be-
stimmten ikonographischen Ausgestaltung also, ausgehen,
erweist sich der Bereich der Lasterdarstellungen, wie wir
sie auch am Freiburger Miinsterturm entdeckt haben, als
ergiebigstes Feld fiir die weitere Suche.

Bereits der in der zweiten Halfte des 12. Jahrhunderts
im Elsass entstandene ‘Hortus deliciarum’ Herrads von
Hohenburg kennt eine unserem Teufelsschwein vergleich-
bare Ikonographie. Im zehn Seiten umfassenden Zyklus,
der dem Kampf der Tugenden und der Laster gewidmet ist,
findet sich auf fol. 203v der Wagen der Habgier: «Hic est
currus avariciae cui contrarius est currus misericoridae»
(Abb. 5).» Die Darstellung unter diesem Titulus zeigt im
Zentrum einer kreisformigen Schemazeichnung den von
Fuchs und Lowe gezogenen currus avariciae, in dem eine
Frauengestalt sitzt, die in ihrer Rechten einen Dreizack
und in ihrer Linken mehrere Miinzen hilt.?® Die ihr beige-
gebene Beischrift macht klar: «Avaricia id est diabolus»,
der Teufel selbst also ist die Habsucht. Rund um den Kar-
ren verteilen sich sechs von der avaricia abhingige Laster,

die — und das ist nun von besonderem Interesse — jeweils als
Mischwesen dargestellt werden. Sechs Laster mit Tierkopf
und menschlichem Leib sind als Biisten gegeben, jedes hilt
ein Schriftband, auf welchem seine Eigenart verzeichnet
ist. Gleich zuoberst im Kreis erscheint das Schwein: sordi-
ditas est sus (Wer unrein ist, ist ein/wird zum Schwein).

Hibastosrrucs avarician s iontrarcs el curres msericordias

Abb. 5 Hortus Deliciarum, fol. 203v, Currus Avaritiae, zweite
Hilfte des 12. Jh.

‘Siindentiere’ wie im ‘Hortus deliciarum’ finden wir noch
an anderen Orten, namentlich in ‘Somme le Roi’-Hand-
schriften vom Ende des 13. Jahrhunderts?” und spéter ab
den 1330er-Jahren im zunéchst lateinischen, bald aber auch
volkssprachlichen ‘Etymachie’-Traktat.?® In ersterem findet
sich der Eber unter den Fiissen der als weibliche gewapp-
nete Frau gestalteten Keuschheit, hier also in der Bedeu-
tung der Wollust (luxuria). In der ‘Etymachie’ dient er dem
Zorn als Reittier oder wird, ebenfalls von Luxuria, als
Wappentier gefiihrt. Die Ikonographie der Tugenden und

267



Laster aus der ‘Etymachie’ war dusserst wirkungsméchtig;?
so finden sich entsprechende Darstellungen auf Teppichen
wie etwa demjenigen aus dem Regensburger Rathaus um
1400 (Abb. 6)* oder als Wandgemiilde in der ehemaligen
Johanniterkomturei Kiisnacht am Ziirichsee, noch aus dem
14. Jahrhundert.?! Die ‘Etymachie’ ist aber auch in jener
Welcome-Handschrift in London iiberliefert, die uns wei-
ter unten im Zusammenhang mit der ‘Bilder-Ars moriendi’
nochmals begegnen wird.

Folge auch auf den Kontinent, wird neben Passionsszenen
auch in anderen Darstellungen verwendet, um Figuren
negativ zu charakterisieren, scheint aber bereits im Laufe
des 14. Jahrhunderts wieder zu verschwinden.

Von den eben erwidhnten moralenzyklopéadischen Werken,
die Text und Bild als Einheit verstehen, fiihrt jedoch ein
Weg zu einem spétmittelalterlichen Traktat, der als letztes
Beispiel in diese Reihe gestellt sein soll, zur ‘Bilder-Ars
moriendi’. Die ‘Somme le Roi’ enthilt als vierten Teil eine

Abb. 6 Kampf der Tugenden und Laster, um 1400. Wirkteppich. Regensburg, Museum der Stadt Regensburg.

Sicherlich hédngt unser Teufelsschwein mit keinem der
erwihnten Werke direkt zusammen, es gilt also nach weite-
ren Zeugnissen zu suchen, welche Laster oder Teufel mog-
lichst in menschlicher Gestalt, jedoch mit Schweinskopf
darstellen.

Eine scheinbar isolierte Erscheinung dieser Art stellt ein
ikonographisches Detail in einer Gruppe illuminierter
Psalterien und Apokalypse-Handschriften dar, die in den
ersten Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts wohl in London
entstanden sind, den sogenannten Fenland-Handschriften.
Sie stellen die Hascher in den Passionsszenen oft mit einer
Schweinsschnauze dar, hauptsichlich also mit entspre-
chend gestalteten Nasen.? Dieses Motiv gelangt in der

268

Sterbekunst, die in eine umfangreiche Abhandlung iiber
die zehn Gebote, die zwolf Glaubensartikel, die sieben Tod-
siinden, die Laster und Tugenden, das Pater noster und die
sieben Gaben des Heiligen Geistes eingegliedert ist.* Es
handelt sich um die élteste ‘Ars moriendi’ iiberhaupt.** Die
in der ersten Hilfte des 15. Jahrhunderts entstandene ‘Bilder-
Ars moriendi’ hdngt mit dem ‘Somme le Roi’-Text nicht un-
mittelbar zusammen, sondern ist vielmehr eine kiirzende
und mit Bildern ergénzte Bearbeitung der quinque tempta-
tiones morientium aus dem zweiten Hauptteil des ‘Specu-
lum artis bene moriendi’, eines in das Milieu der geistlichen
Seelsorge eingebetteten, umfangreicheren ‘Ars moriendi’-
Traktats, der seinerseits auf Gerson zuriickgeht.3> Die Folge



von fiinf besonders schweren Versuchungen, denen der
Sterbende sich ausgesetzt findet — Zweifel am christlichen
Glauben, Verzweiflung, Ungeduld, Selbstgeniigsamkeit,
die Beschiftigung mit weltlichen Angelegenheiten und mit
dusserem Besitz — ist in der ‘Bilder-Ars’ in eine dialogische
Struktur eingebunden, indem den temptationes diaboli fiinf
inspirationes bonae gegeniibergestellt sind. Die friiheste
erhaltene Text-Bild-Folge dieser Art nun ist in der oben
bereits erwdahnten Welcome-Handschrift enthalten, die um
die Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden sein diirfte, und
in der auch die ‘Etymachie’ iiberliefert ist.3

Fiir unseren Zusammenhang sind nun die Illustrationen
der ‘Bilder-Ars’ von Interesse,” die iiber die ganze Uber-
lieferungszeit einer auffallend einheitlichen Ikonographie
folgen. Auf zwei dieser Darstellungen, die in einem recht
losen Zusammenhang mit dem Text stehen,?® finden sich
Teufel mit tierischen Gliedmassen, unter anderem auch ein
Teufel mit einem Schweinskopf. Der Text selbst bietet uns
hier keinerlei Hilfestellung, da er diese Details nicht zur
Sprache bringt, so dass wir uns ganz an die Bilder halten
miissen.

Die teuflischen Mischwesen erscheinen lediglich in jenem
Uberlieferungszweig, in den auch die Kupferstiche des
Meisters E.S. eingeordnet sind, sie sind also offenbar erst
im Laufe der Uberlieferung den Bildern zugewachsen.® Im
Bild der zweiten Anfechtung des Teufels — durch verzwif-
lung® — steht vor dem Bett des Sterbenden in aufrechter
Haltung eine Teufelsgestalt mit sehr ausgeprigtem Schweins-
kopf, die vor dem aufgeworfenen Haupt ein Schriftband
mit dem Vorwurf du bist gitig gwese trigt und mit der Rech-
ten auf eine sitzende Figur zeigt, die mit einem Stock in der
Hand in sich gekehrt am Bettende sitzt und offensichtlich
einen Bediirftigen darstellen soll (Abb. 7). Eine Reihe wei-
terer Teufel werfen dem Sterbenden vor, Unzucht getrie-
ben und gemordet zu haben. Das Schwein wird hier also
erneut mit dem Laster der Habgier in Verbindung ge-
bracht.

Auf dem letzten Blatt der Serie, auf welchem der Ster-
bende den Gekreuzigten sieht und von einer Menge
Engeln umgeben ist, die seine Seele in Empfang nehmen,
sind am unteren Bildrand nochmals eine ganze Reihe von
Teufeln dargestellt, die ihre Niederlage einsehen und
beklagen: «vns ist kain trost — wir haben die sel verlorn — Ich
wiite — Ich bin vnsinig — wir sien geschent.» Einer von ihnen,
am rechten Bildrand, stellt offenbar einen Esel dar, ein
weiterer, sonderbar verrenkter, einen Lowen.

Auch wenn die ‘Bilder-Ars’ etwas spiter entstanden ist
als das Freiburger Portal, so spiegelt sich in ihr doch der
weitere Kontext, in den sich unsere Teufel mit Schweins-
kopfen einordnen lassen. Sie erinnern durch ihre Explizit-
machung einer einzelnen Siinde an die vielfiltigen Anfech-
tungen, denen der Mensch im Diesseits ausgesetzt ist. Dem
Schwein scheint eine Art ‘Konkretisierungsfunktion’ zuzu-
kommen, indem es in seiner Bedeutung als Lastertier sich
in Bildzusammenhinge einfiigen kann, in denen es zu-
néchst nicht zwingend noétig wire. Die Schopfer der ‘Bil-
der-Ars’ wie auch der Weltgerichtsportale sehen sich vor

die Aufgabe gestellt, Teufel darzustellen. Dies geschieht
zunéchst und in aller Regel so, wie es die ikonographische
Tradition vorgibt, ndmlich in moglichst furchterregender,
aber fabelhafter Gestalt.* Nur in Ausnahmefillen griff
man auf die Laster-Ikonographie der Tierdarstellungen
zuriick, wodurch aus einem unspezifischen Teufel der
Reprisentant einer spezifischen Verfehlung gemacht wer-
den konnte. Dabei, und auch das zeigte sich bei unserem

7 }

RN
§/ s

--‘ “ |.\!;» 'E‘IJJ;/ " /' /[/W/ J
: G - S\

2

DAY

T T T e

U

)

Abb.7 ‘Ars moriendi’ aus der Offizin des Meisters Ludwig von Ulm,
um 1470. ‘Die ander versuochung des tiifels durch verzwiflung’.

kleinen Uberblick, kann das Schwein fiir verschiedene
Laster stehen, ist in seiner Bedeutung nicht génzlich festge-
legt.*?

Ein letztes und spites Beispiel sei noch angefiigt. Ahn-
lich der ‘Bilder-Ars’-Darstellung, jedoch systematisch ge-
wissermassen vollstandiger, ldsst sich das oben Gesagte
etwa in einem Stich von Hieronymus Wierix um 1600 aus
der Serie der ‘Vier letzten Dinge des Menschen’ beobach-
ten.*> Auf der Darstellung des Todes, dem ersten Blatt der
Folge, umstehen Familienmitglieder und ein Geistlicher
das Bett des Sterbenden, dessen Seele in einer Wolke von

269



zwei Engeln in Empfang genommen wird, wihrend von
hinten der Tod als Gerippe seinen Pfeil auf ihn richtet
(Abb. 8). Links neben dem Bett stehen zwei Teufel, ausge-
stattet mit Bocks- und Hundekopf, Hornern, Krallen, Pfer-
defuss und Schwanz, von denen einer ein aufgeschlagenes
Buch mit den vana opera trigt, in welchem man Spielkar-

Brandan-Legende

Angesichts dieser breiten ikonographischen Tradition ist es
eigentlich erstaunlich, wie wenig solch ‘moralische Schweine’
sich in der mittelalterlichen Literatur finden. Sieht man die
mittelhochdeutschen Texte vor 1400 nach entsprechenden

ANPRIISSIMO CLARISSIMOC

Wﬁ“&’ﬁﬁﬂﬂm’m

nwamwm »mnm.muc HIG’WQS'UAO :

Abb. 8 Der Tod, aus der Stichfolge der ‘Vier letzten Dinge des Menschen’ von Hieronymus Wierix,
um 1600. Kupferstich. Briissel, Cabinet des estampes de la Bibliotheque Royale Albert I*.

ten und -steine erkennen kann. Von rechts dringen als auf-
recht gehende Tiergestalten die sieben Todsiinden an die
Bettstatt, wie alle anderen Bildinhalte durch Beischriften
leicht identifizierbar. Am &ussersten rechten Bildrand
erkennt man unter ihnen auch Gula als Schwein mit einem
Krug in der Hand. Entsprechend tauchen die Teufels-
schweine auch auf anderen Blittern dieser Folge auf, in der
Seelenwigung als accusator sowie erneut in der Holle, wo
der Siinder von einem Schwein und einem weiteren Teufel
an einen Tisch gezerrt wird, auf welchem Kroten und
Schlangen fiir ihn angerichtet sind.

270

Stellen durch, so wird man kaum fiindig. Dietrich Schmidtke
listet in seinem Verzeichnis geistlicher Tierinterpretationen
nur gerade eine Handvoll Stellen auf, darunter allerdings
keine fiir uns einschlégige, nie treten Teufel als Schweine
auf.* Es scheint sich also beim Teufelsschwein um eine dem
Bildmedium eigene, jedenfalls addquatere Losung zu han-
deln.

Eine einzelne — bei Dietrich Schmidtke nicht verzeich-
nete — Stelle lasst sich trotzdem anfiihren; sie stammt aus
‘Brandans Meerfahrt’, einem Text, der gerade in der uns in-
teressierenden Zeit besondere Verbreitung erfahren hat.*



Dabei handelt es sich um eine legendenhafte Reisebe-
schreibung, die an die Vita des irischen Abtes und Kloster-
griinders Brendan ankniipft, der um die Mitte des 6. Jahr-
hunderts gelebt hatte. Es lassen sich textgeschichtlich zwei
Hauptredaktionen unterscheiden.* Die lateinische ‘Navi-
gatio Sancti Brendani’ ist bereits seit dem 10. Jahrhundert
iiberliefert, von ihr héngt eine Vielzahl volkssprachlicher
Ubersetzungen ab,*” darunter auch die deutsch/niederlin-
dische Sonderform der sogenannten ‘Reise-Fassung’. Nur
in dieser Fassung, die ihrerseits ab dem 14. Jahrhundert
iiberliefert, aber wohl bereits im 12. Jahrhundert entstan-
den ist,* erscheint eine Episode, die fiir uns von speziellem
Interesse ist.*

Brendan und seine Begleiter erreichen mit ihrem Schiff
nicht nur das weit im Osten gelegene Paradies, sondern
gelangen im Verlauf ihrer Fahrt auch ganz in die Nihe der
Holle. Gegen Ende ihrer Reise steuern sie ein Land an, daz
da heizet ‘multum bona terra’ (V. 1129).5° Dort treffen sie
auf eine geisterhaft verlassene Burg, die ausfiihrlich
beschrieben wird. Sie ist dusserst kostbar gebaut, wird von
einer kristallenen Mauer umschlossen, auf der in Erz und
Kupfer ein Panorama der gesamten Tierwelt kunstvoll
skulptiert ist. Drachen und Ungeheuer bewachen die
Burg.’! In ihrem Innern steht ein prachtiger Palas, mit Gold
und Edelsteinen geschmiickt, sowie ein idyllischer Baum-
garten. Die Reisenden schauen sich alles griindlich an,
kehren dann aber bald wieder zu ihrem Schiff zuriick. Nun
erst tauchen die Bewohner dieser paradiesartigen Anlage
auf:

«Do sie an den kiel quamen

hinder in sie do vernamen

ein volc, daz was wunderlich getan,
mit zorne quam daz gegan.

ir houbte waren als der swin,

ir hende berin vnd vuze hundin,
craneches helse, menschliche brust.
sie hatten richtum nach irre lust:
sidin was ir gewete.

ir jeglicher hete

ein hornin bogen in der hende.» (V. 1245-1255)%

Es handelt sich bei diesen wunderlichen Gestalten um
einen Teil der mit Luzifer gefallenen Engel, die jedoch im
Gegensatz zu ihrem Anfithrer hier eine ertrédglichere
Bleibe gefunden haben (Abb. 9). Die mitteldeutsche Bear-
beitung erklért dies aus der blinden Treue Luzifer gegen-
iber — wir des hundes site / zu himele begiengen (V. 136-137)
- die keine vernunftbasierte Entscheidung gewesen sei,
und legt damit zumindest eines der tierischen Korperteile
aus, aus denen die Wesen zusammengesetzt sind. Die Prosa-
auflosung des 15. Jahrhunderts geht einen Schritt weiter
und formuliert zusétzlich fiir den Schweinskopf eine expli-
zite Erkldarung. Gott machte ihnen diesen, so sagen sie,
«umb das wir unverniinftig warent, als die schwein sind, das
entwail}, waz es lieb haben oder fiirchten sol, und nit waif3,
was es selber ist und dick lieber in dem kot und misthiill ist
dann in dem lauttern wasser.» (53, 16-18).

Die hier abgebildete Miniatur aus der um 1460 entstan-
denen Heidelberger Handschrift Cpg 60°° — moglicher-
weise die Vorlage der Druckillustrationen — stellt die gefal-
lenen Engel auch tatséichlich mehr oder weniger so dar, wie
sie der Text beschreibt: Die Hénde sind mit Klauen verse-
hen, die Figuren haben einen betont langen Hals und einen

Abb. 9 Miniatur aus ‘Brandas Meerfahrt’, um 1460. Heidelberg,
Universititsbibliothek (Cpg 60, fol. 177r).

Eberkopf, und sie tragen Pfeil und Bogen. Thr Unterleib
jedoch ist als Fisch gestaltet, was in keiner der liberlieferten
Textfassungen eine Grundlage hat.>*

Diese Art der Charakteristik der gefallenen Engel, in
welcher deren Gestalt aus unterschiedlichen Korperteilen
von Tieren zusammengesetzt ist, bildet ihrerseits nun
wieder Teil eines Lasterdiskurses, der «den Menschen als
theriomorphe Summe seiner Laster» abbildet und kenn-
zeichnet. Dabei handelt es sich um eine didaktische Bild-
formel, die durch das Kombinieren verschiedenster tieri-
scher Korperteile Figuren zusammensetzt, die in ihrer
dusseren Gestalt gewissermassen Merkbilder fiir die von

271



ihnen mitgetragenen gedanklichen Konzepte darstellen.
Jeder Korperteil verweist auf eine besondere und in Bezug
auf die Tugendlehre auslegbare Eigenschaft der Figur. Den
in der Regel sehr ausgefallenen Gestalten dieser Mischwe-
sen mag, ganz im Sinne der antiken Memorialehre, als loci
eine besondere Erinnerungsfunktion zukommen. Im frithen
und hohen Mittelalter entwickelt und bis zum 13. Jahrhun-
dert als festes, aber grundsitzlich offenes Schema verfiig-
bar, konnte man solchen Laster-, aber auch Tugendfiguren
im spéteren Mittelalter «in allen moglichen handschriftli-
chen Zusammenhingen und Gebrauchssituationen begeg-
nen». So enthélt etwa bereits der ‘Hortus deliciarum’ sol-
che facies peccatorum.*

Hinter diesen Darstellungen steht ein Gedanke, der im
Ps 48,13 im Wortlaut der Vulgata folgendermassen formu-
liert wird: et homo, cum in honore esset, non intellexit con-
paratus est iumentis insipientibus et similis factus est illis
(Indem der Mensch, in Ehre stehend, nicht erkannt hat, ist
er den unverniinftigen Tieren gleichgestellt und ihnen &hn-
lich gemacht worden).” Es ist also der Mensch, der zum
Tier wird, der tierische Eigenschaften annimmt, wenn er
siindigt.® Der Mensch wurde als Ebenbild Gottes geschaf-
fen und diese Ebenbildlichkeit steht auf dem Spiel. Daher
gehen die Lasterfiguren auch stets von einer im Grunde
menschlichen Anatomie aus, bei der lediglich die einzelnen
Korperteile durch tierische ersetzt werden. Dies ist auch
bei den hier besprochenen Darstellungen der Fall, beson-
ders deutlich bei der Teufelsgestalt mit dem Schweinskopf
in Freiburg.®

Was heisst das nun fiir das Freiburger Weltgerichtsportal,
von dem wir ausgegangen sind? Unser Tour d’horizon hat

verschiedene Traditionen aufgezeigt, in die Teufelsfiguren
mit Schweine-Attributen eingegangen sind. Es handelt sich
dabei fast immer um Laster-Darstellungen, wobei die
genaue Zuordnung zu einem spezifischen Laster nicht vol-
lig festgelegt ist. Da wir fiir unser Weltgerichtsportal keine
weiteren Quellen oder Vorbilder haben und das Programm
des Bogenfeldes auch sonst nicht in jedem Punkt systema-
tisch erschliessbar scheint, ist es wohl kaum mdoglich, dem
Freiburger Teufelsschwein eine klare Bedeutung beizule-
gen. Vielmehr sind alle diese angesprochenen Diskurse an
der Bedeutungskonstituierung ‘beteiligt’. Diese relative
Offenheit mag bei der Auslegung des Programms, etwa in
der Predigt, die vielfaltigsten Ankniipfungspunkte geboten
haben. Aber auch der eine oder andere Delinquent, der
vor dem Weltgericht das Urteil des weltlichen Gerichts der
Freiburger Stadtbehorden zu gewirtigen hatte,* mochte in
Anbetracht des Teufels mit dem Schweinskopf seine Siin-
den buchstéblich vor Augen gehabt haben. Und so mag
das, was die ‘Bilder-Ars’ in ihrer Einleitung zur Rechtferti-
gung der Bilder anfiihrt vielleicht auch ganz gut fiir unser
Freiburger Weltgerichtsportal gelten:

«Aber dz dise lere fruchtbar sy, vnd nieman von ir
betrachtung werd vssgeschlossen, [...] so han ich dise
lere nit allain in geschrifft, den geschrifft gelerten
gegeben, sunder och in bildung gefigurieret dem
layen, vnd dem gelerten glich dienende, fiir die
augen geworfen, die zwai also gelich mittheilung,
haben, daz man in in als in ainem spiegel vergangne
ding, vnd kiinftige alz ob sy gegenwurtig syen, mag
betrachten.»%!

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-2: Foto Yves Eigenmann.

Abb. 2a: Repro aus: Patrimoine fribourgeois (vgl. Anm. 2).

Abb. 3: Repro aus: Augustinermuseum (vgl. Anm. 12).

Abb. 4: Repro aus: BERNARD DE MONTFAUCON, Les monuments de
la monarchie frangoise, qui comprennent lhistoire de France, avec
les figures de chaque régne que linjure des temps a épargnées,
Bd. 1-5, Paris 1729-1733, hier: Bd. 1, Taf. XIV.

Abb. 5: Repro aus: Hortus deliciarum (vgl. Anm. 25).

Abb. 6: Repro aus: LEONIE VON WILCKENS, Museum der Stadt Regens-
burg. Bildteppiche, Regensburg 1980.

Abb. 7: Repro aus: Die deutsche Ubersetzung der Ars moriendi des
Meisters Ludwig von Ulm um 1470 (vgl. Anm. 40).

Abb. 8: Repro aus: MARIE MAUQUOY-HENDRICKX (vgl. Anm. 43).
Abb. 9: Universitétsbibliothek Heidelberg.

212



ANMERKUNGEN

PETER EGGENBERGER / WERNER STOCKLI, Neue Untersuchun-
gen zur Baugeschichte der Kathedrale Freiburg, in: Freiburger
Geschichtsblitter 61, 1977, S. 43-65, bes. 58-65. — Zur Bauge-
schichte vgl. auch Les monuments d’art et d’histoire du canton
de Fribourg, 2: La ville de Fribourg, par MARCEL STRUB, Basel
1956, S. 25-33. — In Zukunft wird zu konsultieren sein PETER
KURMANN (Hrsg.), Die Kathedrale St. Nikolaus in Freiburg/
Schweiz. Europiiische Gotik im Brennspiegel (in Vorbereitung),
Lausanne 2007.

Wobei insofern Vorsicht angezeigt ist, als die Jahreszahlen der
Apostelfiguren sich durchaus nicht zwingend auf die Aufstel-
lungszeit beziehen miissen, zumal eine der Figuren stilistisch in
das letzte Viertel des 14. Jahrhunderts weist und damit wohl
auf Vorrat produziert worden ist. Zu den Figuren der Vorhalle
vgl. zuletzt PETER KURMANN, Bemerkungen zum Stil und zur
Aufstellung der Standbilder, in: Patrimoine fribourgeois 9, 1998,
S. 62-66.

PETER KURMANN, L’iconographie et le style du jugement der-
nier de Fribourg, in: Patrimoine fribourgeois 9, 1998, S. 25-37,
hier: 34.

PETER KURMANN (vgl. Anm. 3), S. 36.

PETER KURMANN (vgl. Anm. 3), S. 31, Anm. 23.

Eine solche Leserichtung wiirde die von Peter Kurmann be-
obachteten ‘Unregelmassigkeiten’ in der Narrativik des Tym-
panons auffangen. Dass sich eine Narration jedoch gar nicht
zwingend einstellen muss, zeigt gerade das Beispiel des Pariser
Haupteinganges, des Vorbildes fiir fast alle Weltgerichtsdar-
stellungen des 13. Jahrhunderts. BRUNO BOERNER, Par caritas
par meritum. Studien zur Theologie des gotischen Weltgerichts-
portals in Frankreich — am Beispiel des mittleren Westeingangs
von Notre-Dame in Paris (= Scrinium Friburgense 7), Freiburg /
Schweiz 1998, S. 299, formuliert es so: «Da [moralisch-didakti-
schen] Intentionen die Prioritdt [bei] der ikonographischen
Planung eingerdumt wird, fithrt man den Ablauf des Gerichts-
dramas nur in Versatzstiicken vor und verzichtet auf eine
Stringenz in der chronologischen Abfolge des Geschehens. Die
eigentliche Erzihlsequenz beschrinkt sich nur auf wenige
Bildfelder des Gesamtprogramms und teilt sich in zwei parallel
geschaltete Handlungsstringe auf, die, ausgehend vom Aufer-
stehungsbild im Tiirsturz, einerseits iiber das Seligengeleit in
das Paradies, andererseits iiber den Verdammtenzug in die
Holle fithren.» Wir werden weiter unten sehen, dass sich unser
Programm auch in anderen Punkten dieser Pariser Weltge-
richts-Bildfindung zur Seite stellen lasst.

Abwandlung des Verses IV Rg 19,34, protegamque urbem hanc
et salvabo eam propter me et propter David servum meum.
Vgl. dazu PETER KURMANN (vgl. Anm. 2).

PETER KURMANN (vgl. Anm. 3).

Vgl. dazu BRUNO BOERNER (vgl. Anm. 6).

PETER KURMANN / ECKART CONRAD LUTZ, Marienkronungen
in Text und Bild, in: TIMOTHY R. JACKSON / NIGEL F. PALMER /
ALMUT SUERBAUM (Hrsg.), Die Vermittlung geistlicher Inhalte
im deutschen Mittelalter. Internationales Symposium, Roscrea
1994, Tiibingen 1996, S. 23-54. — Die urspriingliche Aufstellung
der Figuren der Portalvorhalle ist nicht unumstritten, vgl. dazu
den wiederabgedruckten Beitrag: AcHIM HUBEL, Das urspriing-
liche Programm der Skulpturen in der Vorhalle des Freiburger
Miinsters, in: ALEXANDRA FINK / CHRISTIANE HARTLEITNER-
WENIG / JENS REICHE (Hrsg.), Kunstgeschichte und Denkmal-
pflege. Ausgewihlte Aufsiitze. Festgabe zum 60. Geburtstag/Achim
Hubel, Petersberg 2005, S. 95-117. Dort wird in einer «Nach-
schrift», S. 113-116, auf die jiingere Forschung eingegangen.

22

23

24
25

26

DETLEF ZINKE (Bearb.), Augustinermuseum Freiburg. Bildwerke
des Mittelalters und der Renaissance 1100-1530. Auswahlkatalog,
Miinchen 1995, Kat. Nr. 108-112, S. 183-184.

DETLEF ZINKE (vgl. Anm. 12), Kat. Nr. 103-107, S. 175-183.
Das Schwein hat die Katalognr. 104 und ist auf S. 177 abgebil-
det. — Zu den Scheinwasserspeiern vgl. auch HEIKE MITTMANN,
Die Wasserspeier am Freiburger Miinster, hrsg. vom Freiburger
Miinsterbauverein, 2. Aufl., Lindenberg 2002, S. 59-62, be-
sonders 62.

PETER KURMANN / EckART CONRAD Lutz (vgl. Anm. 11),
S. 44-45.

DIETER KIMPEL / ROBERT SUCKALE, Die gotische Architektur in
Frankreich 1130-1270, iiberarb. Studienausg., Miinchen 1995,
8. 261.

Einen breiten Uberblick gibt WILFRIED SCHOUWINK, Der wilde
Eber in Gottes Weinberg. Zur Darstellung des Schweins in Lite-
ratur und Kunst des Mittelalters (= Kulturgeschichtliche Minia-
turen), Sigmaringen 1985. — FREDERICK CAMERON SILLAR /
RUTH MARY MEYLER, The Symbolic Pig. An Anthology of Pigs
in Literature and Art, Edinburgh 1961. — LISELOTTE STAUCH,
Eber, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte 4, 1958,
Sp. 665-674.

WILHELM MOLSDORF, Christliche Symbolik der mittelalterlichen
Kunst, 2. Aufl., Leipzig 1926, S. 132, Nr. 844. - MONA STOCKER,
Die Schottenkirche St. Jakob in Regensburg, Skulptur und stili-
stisches Umfeld (= Regensburger Studien und Quellen zur Kul-
turgeschichte 12), Regensburg 2001, Abb. 176.
Zusammengestellt bei WILFRIED SCHOUWINK (vgl. Anm. 16),
S.17.

Lukas 15, 11-32. Vgl. WOLFGANG KEMP, Sermo corporeus. Die
Erzihlung mittelalterlicher Glasfenster, Miinchen 1987.
MICHAEL CAMILLE, At the sign of the ‘Spinning Sow’: the ‘other’
Chartres and images of everyday life of the medieval street, in:
AXEL BoLviG / PHILLIP LINDLEY (Eds.), History and Images.
Toward a New Iconology (= Medieval Texts and Cultures of
Northern Europe 5), Turnhout 2003, S. 249-276.

WILFRIED SCHOUWINK (vgl. Anm. 16), S. 75-88. — ISAIHAH
SHACHAR, The «Judensau». A Medieval Anti-Jewish Motif and
its History, London 1974.

A.R.BROWN, Saint-Denis. La basilique (= Le ciel et la pierre 6),
Paris 2001, S. 281-284, Abb. 122. — ALAIN ERLANDE-BRANDEN-
BURG / JEAN-PIERRE BABELON / FRANCOISE JENN / JEAN-MARIE
JENN, Gisants et tombeaux de la basilique de Saint-Denis (= Aus-
stellungskatalog), Paris 1975, S. 11-12, Nr. 4. Eine gute Abb.
hat FRANCOISE BARON, Saint-Denis. «Cimetiere aus rois» et
musée de sculpture funéraire, in: Saint-Denis. La basilique et le
trésor (= Dossiers d’ Archéologie 261 [2001]), S. 68-80, hier: 69.
Das mehrfach versetzte Monument wurde in weiten Teilen
erneuert und ergédnzt, wovon allerdings das Bogenfeld selbst in
seiner Ikonographie weitgehend verschont worden zu sein
scheint.

Gesta Dagoberti I. regis Francorum, in: Fredegarii et aliorum
chronica. Vitae sanctorum, ed. BRUNO KRUSCH (= Monumenta
Germaniae Historica SS rer. Merowing. 2), Hannover 1888,
S. 396-425, bes. 421-422.

Matthius 8, 28-34; Markus 5,1-20; Lukas 8, 26-39.

RoOsALIE GREEN et al. (ed.), Hortus deliciarum / Herrad of
Hohenbourg (= Studies of the Warburg Institute 36), Bd. 1-2,
London/Leiden 1979, Bd. 1, S. 190-196 (zum ganzen Zyklus),
hier bes. S. 194-195, Bd. 2, Taf. 118-119.

GERARD CAMES, Allégories et symboles dans I’Hortus deliciarum,
Leiden 1971, S. 63-67.

273



27

28

29

30

31

33

34
35

36

SUSANNE BLOCKER, Studien zur Ikonographie der sieben Tod-
stinden in der niederlindischen und deutschen Malerei und Gra-
fik von 1450-1560 (= Bonner Studien zur Kunstgeschichte 8),
Miinster/Hamburg 1993, S. 14 und Kat. Nr. 10-11.

DIETRICH SCHMIDTKE, ‘Etymachietraktat’, in: Die deutsche
Literatur des Mittelalters 2. Verfasserlexikon, 2. Aufl., 1980,
Sp. 636-639, sowie NIGEL HARRIS, The Latin and German ‘Ety-
machia’. Textual History, Edition, Commentary (= Miinchner
Text und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittel-
alters 102), Miinchen 1994.

Am Beispiel einer Stidtiroler Wandmalerei, die einen Schwank-
stoff aus der mittelhochdeutschen Neidhart-Tradition bildlich
umsetzt, habe ich dies andernorts zu zeigen versucht, vgl. STE-
FAN MATTER, Neidhart und die Bienen. Uberlegungen zu Text-
und Bildtradition des Fassschwankes, in: ECKART CONRAD
Lutz / JOHANNA THALI / RENE WETZEL, Literatur und Wand-
malerei 1. Konventionalitit und Konversation, Tiibingen 2005,
S. 435-455.

JOANNE S. NORMANN, Text and Image in Medieval Preaching,
in: Word & Image Interactions. A Selection of Papers given at
the Second International Conference on Word and Image,
Universitat Ziirich, August 27-31, 1990, hrsg. von MARTIN
HEUSSER et al., Basel 1993, S. 41-52, hier: S. 46 und Fig. 5. -
LEONIE VON WILCKENS, Die textilen Kiinste. Von der Spitantike
bis um 1500, Miinchen 1991, S. 301 und Abb. 334, bezieht die
dargestellten Personifikationen irrtiimlicherweise auf Pruden-
tius’ ‘Psychomachie’.

J[oHANN] R[UDOLF| RAHN, Wandgemdilde im Seminar zu Kiis-
nacht im Kanton Ziirich, in: Anzeiger fiir Schweizerische
Altertumskunde 2, 1873, S. 410412, stellt die Beziehung zur
‘Etymachia’ iiber eine lateinische Inkunabel bereits her (Har-
ris B 14). Eine Farbabbildung findet sich in Geschichte des
Kantons Ziirich, Band 1: Friihzeit bis Spatmittelalter, Ziirich
1995, S. 429.

WENDELIEN VAN WELIE-VINK, Pig snouts as sign of evil in
manuscripts from the Low Countries, in: Querando 26, 1996,
S. 213-228.

NIGEL F. PALMER, Ars moriendi und Totentanz. Zur Verbildli-
chung des Todes im Spdtmittelalter. Mit einer Bibliographie zur
‘Ars moriendi’, in: ARNO BORST / GERHART VON GRAEVENITZ /
ALEXANDER PATSCHOVSKY / KARLHEINZ STIERLE (Hrsg.), Der
Tod im Mittelalter (= Konstanzer Bibliothek 20), Konstanz
1993, S. 313-334, hier: S. 315.

NIGEL F. PALMER (vgl. Anm. 33), S. 315.

Vgl. auch JoACHIM M. PLOTZEK / KATHARINA WINNEKES / STEFAN
KRrAUS / ULRIKE SURMANN (Hrsg.), Ars vivendi. Ars moriendi.
Die Handschriften-Sammlung Renate Konig (= Ausstellungska-
talog Erzbischofliches. Didzesanmuseum Koln), Miinchen 2001,
Kat. Nr. 34, zu einer prunkvollen Handschrift aus Neapel von
um 1480, mit einer ausfiihrlichen Einleitung in das Thema.
Eingefiihrt wurde die Handschrift in die Forschung von FrITZ
SAXL, A spiritual encyclopaedia of the later middle ages, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 5, 1942,
S. 82-134, bes. S. 124-126. — Vgl. zu der Handschrift zuletzt vor
allem NIGEL F. PALMER / KLAUS SPECKENBACH, Trdume und
Krauter. Studien zur Petroneller ‘Circa instans’-Handschrift und
zu den deutschen Traumbiichern des Mittelalters (= Pictura et
poesis 4), Koln/Wien 1990, S. 24-35. - ECKART CONRAD LUTZ,
Spiritualis fornicatio. Heinrich Wittenwiler, seine Welt und sein
‘Ring’ (= Konstanzer Geschichts- und Rechtsquellen 32),
Sigmaringen 1990, S. 383-396. — MICHAEL STOLZ, Artes-libera-
les-Zyklen. Formationen des Wissens im Mittelalter, Bd. 1-2
(= Bibliotheca Germanica 47), Tiibingen/Basel 2004, S. 236-237
(mit Literatur).

274

37

38

39

41

42

43

Ich gehe mit HENRI ZERNER, L'Art au morier, in: Revue de
PArt 11, 1971, S. 7-30, davon aus, dass die ‘Bilder-Ars’ um
die Mitte des 15. Jahrhunderts als Bildertext entstand, und
dass diese Bilder, von ihrem Text losgeldst, von mehreren ver-
schiedenen Kiinstlern — namentlich auch Meister E.S. — aufge-
griffen und in neue Uberlieferungszusammenhinge gestellt
wurden.

Dieser Umstand fiihrte schon frith zu der Vermutung, dass die
Bilder unabhingig vom Text entstanden wéren, ja diesem mog-
licherweise gar vorausgingen. Es ist wohl eine grundsétzlich
falsche Erwartung, dass Bilder, wo sie mit einem Text eine
Gemeinschaft eingehen, diesem in Struktur und Inhalt vollig
entsprechen sollen. Ohne hier darauf nidher eingehen zu kon-
nen, verweise ich nur auf die gerade lebhaft diskutierte Entste-
hungsgeschichte von Diirers Buchprojekten: ARWED ARNULF,
Diirers Buchprojekte von 1511. Andachtsbiicher fiir Humani-
sten, in: Marburger Jahrbuch fiir Kunstwissenschaft 31,2004, S.
145-174 oder meine Rezension des Kataloges: Andachtslitera-
tur als Kiinstlerbuch. Diirers Marienleben. Eine Ausstellung der
Bibliothek Otto Schiifer zu einem Buchprojekt des Niirnberger
Humanismus, hrsg. von ANNA SCHERBAUM / CLAUDIA WIENER /
GEORG DRESCHER, Schweinfurt 2005, in: sehepunkte 5, 2005,
Nr. 7/8, www.sehepunkte.historicum.net/2005/07/8339.html,
beide mit weiterer Literatur.

WI[ILHELM] L[UDWIG]| SCHREIBER, Manuel de I’'amateur de la
gravure sur bois et sur métal au XV* siécle, tome quatriéme con-
tenant un catalogue des livres xylographiques et xylo-chirogra-
phiques, Leipzig 1902, S. 253-313. — Schreiber X und davon
abhingig XTI und XII haben iiberhaupt keine spezifisch charak-
terisierten Teufel, vgl. PAUL HEITZ, Elf Holzschnitte einer Ars
moriendi (Schreiber, Manuel, IV, S. 265, Nr. X), in: Studien zur
deutschen Kunstgeschichte 300, 1934, S. 61-74 und neuerdings
das Faksimile von Schreiber XII: Ars moriendi, das ist Die
Kunst des heilsamen Sterbens: das deutschsprachige Blockbuch
der Donaueschinger Hofbibliothek, mit einer Einl. von NIGEL
F. PALMER, Bd. 1-2, Passau 1995, desgleichen die Edition
Weyssenburger, vgl. HENRI ZERNER (vgl. Anm. 37), Abb.
18-19. — Die Welcome-Handschrift als frithester Bildzeuge hat
lediglich etwas prononcierte Nasen bei einigen Teufeln, ebenso
der Meister mit den Blumenrahmen, vgl. die Abb. 1-11 be-
ziehungsweise 20-21 bei HENRI ZERNER. Folgt man Zerners
Stemma, dann sind die Teufelsschweine in der ‘Bilder-Ars’ also
wohl aus der gemeinsamen Vorlage von Meister E.S. und
Schreiber I entnommen.

Ich zitiere im Folgenden nach ERNST WEIL (Hrsg.), Die deutsche
Ubersetzung der Ars moriendi des Meisters Ludwig von Ulm
um 1470, Miinchen 1922 [Schreiber VII A].

ALFRED KOPPEN, Der Teufel und die Holle in der darstellenden
Kunst von den Anfingen bis zum Zeitalter Dante’s und Giotto’s,
Berlin 1895, bes. S. 52-56. — ISABEL GRUBEL, Die Hierarchie der
Teufel. Studien zum christlichen Teufelsbild und zur Allegori-
sierung des Bosen in Theologie, Literatur und Kunst zwischen
Friihmittelalter und Gegenreformation (= Kulturgeschichtliche
Forschungen 13), Miinchen 1991, bes. S.121-130.

Dies gilt natiirlich nicht nur fiir das Schwein, sondern fiir die
Mehrzahl der Siindentiere, vgl. dazu die niitzliche Zusammen-
stellung in MORTON W[ILFRIED]| BLOOMFIELD, The Seven Deadly
Sins. An Introduction to the History of a Religious Concept,
with Special Reference to Medieval English Literature (= Studies
in Language and Literature), Ann Arbor 1967, S. 245-249.
MARIE MAUQUOY-HENDRICKX, Les estampes des Wierix conser-
vées aux cabinet des estampes de la Bibliotheque Royale Albert
1. Catalogue raisonné, Bd. 2, Bruxelles 1979, Nr. 1495-1498,
hier: 1495.



45

46

47

48

49

51

52

DIETRICH SCHMIDTKE, Geistliche Tierinterpretation in der
deutschsprachigen Literatur des Mittelalters (1100-1500), Bd.
1-2, Berlin 1968.

WALTER HAUG, ‘Brandans Meerfahrt’, in: Die deutsche Litera-
tur des Mittelalters 1. Verfasserlexikon, 2. Aufl., 1978, Sp. 985-991.
Zur Uberlieferungsgeschichte vgl. zuletzt zusammenfassend
SIMONE LOLEIT, Ritual und Augenschein. Zu Gedichtnis und
Erinnerung in den deutschen Ubersetzungen der Navigatio
Sancti Brendani und der deutsch-niederlindischen Uberliefe-
rung der Reise-Fassung (= Essener Beitrige zur Kulturge-
schichte 3), Aachen 2003, S. 16-20.

Die deutschen Texte der ‘Navigatio’-Redaktion sind ediert bei
KARL A. ZAENKER, Sankt Brandans Meerfahrt. Ein lateinischer
Text und seine drei deutschen Ubertragungen aus dem 15. Jahr-
hundert (= Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik 191), Stutt-
gart 1987.

WALTER HAUG, Von Imram zur Aventiure-Fahrt. Zur Frage
nach der Vorgeschichte der hochhdfischen Epenstruktur, in:
WALTER HAUG, Strukturen als Schliissel zur Welt. Kleine Schrif-
ten zur Erzdhlliteratur des Mittelalters, Tiibingen 1989 (zuerst
in: Wolfram-Studien 1, 1970), S. 379-408, hier: S. 380.

Es darf im Ubrigen nicht irritieren, wenn hier ein deutschspra-
chiger Text in den Blick gerit. Fribourg war zu seiner Bliitezeit
um 1400, als durch die Tuchproduktion viel Geld in die Stadt
floss, zweisprachig, wobei allerdings im Verlaufe des 14. Jahr-
hunderts die deutsche Sprache immer mehr an Gewicht ge-
wann. Zudem wurden viele der politischen Fiihrungsperson-
lichkeiten an auslidndischen Schulen ausgebildet, unter denen
die von Wien fiir Freiburger eine besondere Anziehungskraft
besessen zu haben schien. Vgl. dazu GABRIEL ZWICK, La vie
intellectuelle et artistique, in: Fribourg — Freiburg 1157-1481,
hrsg. vom Geschichtsforschenden Verein, Freiburg (Schweiz)
1957, S. 358-395, bes. 371-381.

Zitate hier und im Folgenden nach der friihesten Fassung der
Reise-Redaktion, der Handschrift M (Berlin, Staatsbibliothek,
Mgo 56), die noch aus dem 14. Jahrhundert stammt: REINHARD
HAHN / CHRISTOPH FASBENDER (Hrsg.), Brandan. Die mitteldeut-
sche ‘Reise’-Fassung (= Jenaer germanistische Forschungen 14),
Heidelberg 2002.

Die in der mitteldeutschen Bearbeitung nur angedeutete
Systematik der Mauerdekoration (V. 1164-1197) wird in der
Prosafassung so ausgebaut, dass die vier Seiten der Mauer
Landtiere, Vogel, Fische und menschliche Verrichtungen (Jag-
den, Liebespaare usw.) zeigen. Vgl. FRANZ PODLEISZEK
(Hrsg.), Volksbiicher von Weltweite und Abenteuerlust (= Deut-
sche Literatur in Entwicklungsreihen. Volks- und Schwank-
biicher 2), Leipzig 1936, S. 37-57, hier: S. 50-51.

Die Stelle findet sich mit geringen Abweichungen in allen
Textzeugen der Reise-Fassung, neben den bereits zitierten also
auch in: mittelniederldndische Fassung C (Van sinte Brandane,
door W. G. BRILL, Groningen 1871), V. 1815-1836; N (CARL
SCHRODER [Hrsg.], Sanct Brandan, Ein lateinischer und drei
deutsche Texte, Erlangen 1871), V. 905-913; der faksimilierte
Speyerer Druck von Conrad Hist von 1496 betitelt die Episode
gar Hie kamen gegen dem lieben herren sant Brandan vnd sinen
briidern gar wunderlichs vngestalts volck die hetten haupter als
die schwyn vnd hendt als menschen (Lutz UNBEHAUN [Hrsg.],
Die wundersame Meerfahrt des Sankt Brandan, Bd. 1-2,
Rudolfstadt 1994).

58

54

55

56

a7

58

59

61

Zur Handschrift vgl. KARL BARTSCH, Die altdeutschen Hand-
schriften in der Universititsbibliothek Heidelberg, Heidelberg
1887, S. 16-17. — HANs WEGENER, Beschreibendes Verzeichnis
der deutschen Bilder-Handschriften des spiten Mittelalters in
der Heidelberger Universititsbibliothek, Leipzig 1927, S. 59-61;
sie ist mit 136 kolorierten Federzeichnungen durchgehend illu-
miniert und enthélt neben der Brendan-Legende unter ande-
rem auch eine ‘Bilder-Ars’, zu der jedoch offenbar nur drei
Miniaturen gehoren.

Der Kommentar bei REINHARD HAHN / CHRISTOPH FASBENDER
(vgl. Anm. 50), S. 138, vermutet, dass diese Stelle wegen der
Kranichhilse nach dem ‘Herzog Ernst’ gearbeitet sei, was mir
aber nicht zwingend scheint.

MicHAEL CURSCHMANN, Facies peccatorum — Vir bonus. Bild-
Text-Formeln zwischen Hochmittelalter und friiher Neuzeit, in:
Poesis et pictura. Studien zum Verhéltnis von Text und Bild in
Handschriften und alten Drucken. FS Dieter Wuttke, hrsg. von
Stephan Fiissel und Joachim Knape (= Saecula spiritalia. Son-
derband), Baden-Baden 1989, S. 157-189, dieses und das fol-
gende Zitat: S. 172.

GERARD CAMES, A propos de deux monstres dans I’Hortus
deliciarum, in: Cahiers de Civilisation Médiévale 11, 1968,
S. 587-603. — GERARD CAMES (vgl. Anm. 26), S. 116-121,
Abb. 115ff.

Dazu vgl. auch ECKART CONRAD Lutz, Wahrnehmen der Welt
und Ordnen der Dichtung. Strukturen im (Euvre Oswalds von
Wolkenstein, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch NF 32,
1991, S. 39-79, bes. S. 61-65. Fiir ein Weltgerichtsportal mit der
Ikonographie des auf den Hollenrachen zulaufenden Teufels
passt diese Stelle ganz besonders, da Psalm 48,15 weiterféhrt,
hier in der Lutheriibersetzung: Sie ligen in der Helle wie schafe /
der Tod naget sie / Aber die Fromen werden gar bald vber sie
herrschen / vnd jr Trotz mus vergehen / Jn der Helle miissen sie
bleiben.

Dass dieses Konzept nicht nur ebenso in Bezug auf die guten
Eigenschaften des Menschen Verwendung finden kann, son-
dern auch in die volkssprachige Literatur eindringt, zeigt
CHRISTOPH GERHARDT, Reinmars von Zweter ‘Idealer Mann’
(Roethe Nr. 99 und 100), in: Beitrdge zur Geschichte der deut-
schen Sprache und Literatur 109, 1987, S. 51-84 und 222-251.
Dies hebt die Figur des Teufelsschweins auch von den anderen
Teufeln des Freiburger Portals ab, die teilweise durchaus auch
tierische Korperteile besitzen, aber meines Erachtens eben
deshalb nicht mehr in dieser Tradition stehen, weil sie ganz
zum Fabelwesen geworden sind. Die gefliigelte Figur mit lan-
gem Schwanz etwa oder der thronende Luzifer (moglicher-
weise in der Gestalt eines Léwen?) lassen sich nicht mehr in
diesen Lasterdiskurs einbinden, da das Grundgeriist — der
Mensch in seinen Eigenschaften — nicht vorhanden, oder zu-
mindest nicht mehr erkennbar ist.

Ab 1400 sind Gerichtsverhandlungen «devant 1’église St-Nico-
las» bezeugt, also wohl vor dem Gerichtsportal, aber auch
andere Rechtshandlungen wurden dort vollzogen, vgl. IVAN
ANDREY, A l’heure du jugement, in: Patrimoine fribourgeois 9,
1998, S. 6-16, hier: S. 8-9.

ERNST WELL (vgl. Anm. 40), S. 3.

275



ZUSAMMENFASSUNG

In den Jahren um 1400 erhielt das Westportal der heutigen Kathe-
drale St. Nikolaus in Freiburg i.Ue. ein Weltgerichtsportal in der
Tradition der franzosischen Hochgotik. Fiir die darin hervorste-
chende Figur eines Teufels mit Schweinskopf gibt es in Weltge-
richtsportalen keine Vorbilder, so dass sich die Frage nach seiner
Herkunft und Bedeutung stellt. Es zeigt sich, dass mit dem Teu-
felsschwein ein Tugend- und Lasterdiskurs in das Portalprogramm
integriert worden ist, der sich in dhnlicher, jedoch weit systemati-
scherer Ausformung bereits bei den grossen Weltgerichtsportalen
der Hochgotik in Frankreich findet. Diese ikonographische Tradi-
tion wird in Text und Bild anhand ausgewihlter Beispiele bis zum
Freiburger Portal nachgezeichnet.

RESUME

Dans les années 1400, ’actuelle cathédrale de Saint-Nicolas a Fri-
bourg recut un portail représentant le Jugement dernier dans la
tradition du gothique rayonnant francais. La figure en saillie de
diable a téte de cochon n’apparait dans aucun autre portail de ce
genre, ce qui pose la question de sa provenance et de sa signifi-
cation. Il s’est avéré que les scénes représentées sur le portail inte-
grent, a travers cette image porcine du diable, un sermon sur le vice
et la vertu, que I’on retrouve exprimé de maniére analogue, mais
bien plus systématique, déja dans les portails du gothique rayon-
nant francais montrant le Jugement dernier. Cette tradition icono-
graphique est illustrée a travers un choix d’exemples tirés de textes
et d’images.

276

RIASSUNTO

Attorno al 1400, il lato ovest della cattedrale di San Nicola a
Friburgo & stato dotato di un portale con un giudizio universale,
realizzato nella tradizione iconografica gotica dell’lle-de-France.
Il particolare, alquanto evidente, del diavolo con una testa da suino
non compare su altri portali raffiguranti un giudizio universale. Per
tale ragione, ¢ lecito chiedersi da dove provenga tale immagine e
quale sia il suo significato. L’analisi ha rivelato che il diavolo ¢ il-
lustrato in tal modo per trattare la tematica dei vizi e delle virtd,
presente in forma analoga ma piu elaborata su altri portali gotici
dell’Tle-de-France dedicati al giudizio universale. Sulla base di
esempi selezionati, il saggio ricostruisce nel testo e nelle immagini
questa tradizione iconografica dai suoi inizi sino alla realizzazione
del portale di Friburgo.

SUMMARY

Around 1400, the West portal of today’s Saint Nicholas Cathedral
in Freiburg i.Ue. was embellished with the Last Judgement in the
tradition of the late Gothic style in France. There are no precedents
in this portal for the conspicuous figure of the devil with the head
of a pig, which raises questions as to its provenance and signifi-
cance. As it turns out, the figure of the pig-devil is part of the dis-
course on virtue and vice, which was much more systematically
addressed in the large late Gothic portals of the Last Judgement in
France. Selected illustrations, including the portal in Freiburg, are
used to trace the history of this iconographic tradition.



	Sordiditas est sus : zur Bedeutung des Teufelsschweins im Weltgericht des Westportals von St. Nikolaus in Freiburg i.Üe.

