
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 63 (2006)

Heft: 4

Artikel: Sordiditas est sus : zur Bedeutung des Teufelsschweins im Weltgericht
des Westportals von St. Nikolaus in Freiburg i.Üe.

Autor: Matter, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sordiditas est sus
Zur Bedeutung des Teufelsschweins im Weltgericht des Westportals

von St. Nikolaus in Freiburg i.Üe.

von Stefan Matter

K

-

n

r%

**

r yl
Ur

Abb. 1 Fribourg, St-Nicolas, Westportal, um 1400. Gesamtansicht (nach der Restaurierung).

In den Jahren um 1400 erhielt das Westportal der heutigen zösischen Kathedralbauten des 12. und 13. Jahrhunderts
Kathedrale St. Nikolaus in Freiburg i.Ue. seinen Figuren- zurückgeht. Im Folgenden soll es lediglich um ein ikonogra-
schmuck. Im Tympanon ist das Weltgericht dargestellt, phisches Detail dieses Weltgerichts gehen: Neben anderen
womit einer Tradition gefolgt wird, die auf die grossen fran- ungewohnten Bildfindungen ist darin nämlich ein Teufel

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 63, Heft 4/06 261



mit einem übergrossen Schweinskopf zu sehen, für den es
in anderen Weltgerichtsportalen keine Vorbilder gibt, so
dass sich die Frage nach seiner Herkunft und Bedeutung
stellt. Es zeigt sich, dass mit dem Teufelsschwein ein Tügend-
und Lasterdiskurs in das Portalprogramm integriert worden

ist, der sich in ähnlicher, jedoch weit systematischerer

sten datierten Apostelfigur findet;2 die ungenaue Quellenlage

lässt jedoch nur eine Datierung um die Jahrhundertwende

zu: Peter Kurmann datiert um 1380 bis 1420.3

Verantwortlich für die Ausführung des Reliefs waren mit
einiger Wahrscheinlichkeit dieselben Steinmetzen, die auch
die Quader des aufgehenden Mauerwerkes fertigten.4

/
£ m

'¦
X

J

È ^ MIj ' 4
ÄJR ï

1 LJ%m M,*tv¦CirSM

Abb. 2 Fribourg, St-Nicolas, Westportal, um 1400. Rechte untere Hälfte des Tympanons (nach der
Restaurierung).

Ausformung bereits bei den grossen Weltgerichtsportalen
der Hochgotik in Frankreich findet.

Das Tympanon und seine Vorbilder

Das Tympanon des Westportals (Abb. 1) entstand im Zuge
der Errichtung des Westturmes und des westlichsten
Langhausjoches. Peter Eggenberger und Werner Stockli weisen
es in ihrer relativen Bauchronologie der fünften Bauetappe
der heutigen Kirche und damit der Wende vom 14. zum
15. Jahrhundert zu.1 Man geht davon aus, dass die Vorhalle
1403 fertiggestellt war, da diese Jahrzahl sich auf der älte-

Das Bogenfeld des Tympanons wird von einem horizontalen

Wolkenband in zwei Register geteilt, wobei das

untere seinerseits aus zwei übereinanderliegenden
Bildstreifen besteht. Während im oberen Register Christus als

Weltenrichter thront, bietet das untere die Darstellungen
von Auferstehung (rechts) und Seelenwägung (links), diese

allerdings in einer reichlich unüblichen Ikonographie. Am
augenfälligsten ist dabei die in der Mittelachse unter Christus

vor einer Lisene aufgestellte vollplastische Figur des

Hl. Nikolaus. Die heutige Barockstatue des Kirchenpatrons
hatte sicher einen Vorgänger, da die Lisene sich im
Mauerverband befindet und damit Teil des ursprünglichen
Konzeptes war.5 Durch diese ungewöhnliche Lösung wurde der

262



fri •*• i

t

}
1

t
h*

M

I W

Abb. 2a Fribourg, St-Nicolas, Westportal, um 1400. Das Teufels-
schwein.

seelenwägende Erzengel Michael, der sich sonst normalerweise

in der Mittelachse befindet, nach links verschoben.
Vom Betrachter aus gesehen rechts von St. Nikolaus steigen

aus einem einzigen Sarg zwei Seelen, deren eine sich
nach links einem fliegenden Engel zuwendet, der bereits
eine weitere Seele in einem Tuch trägt, während die andere
dem Grab nach rechts entsteigt und damit direkt einem
Teufel in die Arme läuft.

Will man einer chronologischen Erzählrichtung folgen,
so muss man in der Lektüre nun zunächst in den unteren
Bildstreifen springen, wo sich zwei Figurengruppen je nach
links beziehungsweise nach rechts aussen bewegen: Auf
der linken Seite sind es die Auserwählten, angeführt von
Petrus, der eine der Seelen an der Hand nimmt und in das

Himmlische Jerusalem führt, das als Architekturkulisse die

ganze Höhe des unteren Registers abschliesst. Auf der
gegenüberliegenden rechten Seite folgt eine mit einem Seil
zusammengebundene Gruppe von Verdammten der kuriosen

Gestalt eines Teufels mit Schweinskopf, die eine Hütte
mit zwei weiteren Seelen am Rücken trägt (Abb. 2 und 2a)
und auf den monströsen Höllenrachen in der rechten unteren

Ecke des Tympanons zuschreitet. Was üblicherweise
jeweils hinter diesen Jenseitsschwellen plaziert ist, findet
sich in unserem Fall nun wiederum im oberen Teil des unteren

Registers: einerseits links die Figur des Abraham (hier
stehend!), in dessen Schoss die auserwählten Seelen ruhen,
sowie rechts eine Höllendarstellung mitsamt thronendem
Luzifer am Bogenrand und einem brodelnden Kochtopf,
der, an einer Kette mit eigenartiger, drachenförmiger
Aufhängevorrichtung befestigt, ebenfalls die volle Höhe des

Registers ausfüllt. So ergibt sich eine zweifache und gegenläufig

kreisförmige Lektürerichtung, die von der Mitte des

oberen Teils des Registers ausgeht, um dann nach unten
sowie aussen weiterzulaufen und jeweils im äusseren Teil
des oberen Bildstreifens zu enden. Die Gruppe Michael -
Nikolaus - Auferstehung der Toten bildet den Ausgangspunkt

dieser Bewegung, die jedoch als ganze noch nicht
dem Schema der 'guten' und 'schlechten' Seite gehorcht
(allerdings in ihren Einzelteilen Auferstehung und Seelen-

wägung); diese Seitensymbolik tritt für die Gesamtkomposition

erst im untersten Bildstreifen in Kraft und führt
zu zwei nach aussen und oben verlaufenden Erzählsequenzen.6

Das obere Register zeigt Christus als Erlöser, auf dem
Regenbogen sitzend und seine Wundmale präsentierend.
Zu seiner Linken kniet Johannes der Täufer - nicht wie
sonst üblich der Evangelist - und zu seiner Rechten Maria.
Hinter den Fürbittern steht je ein Engel mit den
Leidenswerkzeugen, Lanze und Kreuz. Diese Gruppe wird am
äussersten Bildrand umgeben von vier posaunenblasenden
Engeln. Das Wolkenband, welches das obere Register
abtrennt, trägt einen Sims mit der barocken Aufschrift
«protegam hanc urbem et salvabo earn propter me etpropter
nicolaum servum meum» (Ich werde diese Stadt beschützen

und sie erretten um meinetwillen und um meines
Knechtes Nikolaus willen).7 Der Kirchenpatron rückt also
nicht nur in das Tympanon und damit in unmittelbare Nähe
der Ereignisse des Jüngsten Tages, sondern ihm wird auf
diese Weise ganz explizit eine prominente Fürbitterrolle
zugedacht.

Drei Archivolten rahmen das Tympanon, die von innen
nach aussen mit betenden Engeln, betenden Königen und
Propheten sowie Patriarchen und Sibyllen ausgefüllt
sind. Der Figurenzyklus wurde im Laufe des 15. Jahrhunderts

über die Portalwand in die Vorhalle weitergeführt, wo

263



auf Konsolen die Darstellung der Verkündigung (1473)
und die Apostel hinzukamen (teilweise datiert, von 1403
bis 1478).8

Vergleicht man das Freiburger Portal mit ähnlichen
Beispielen in Frankreich und im Reich, ist festzustellen, dass es
sich bei einigen Teilen seines Bildprogramms um auffallende

Einzellösungen handelt, aber anderes zu seiner
Entstehungszeit auch schon veraltet erscheint und nicht mehr
den aktuellen Bildfindungen der Zeit entspricht, so etwa
die architekturlastige Ausgestaltung der Bogenläufe mit
den massiven Baldachin-Sockeln. Peter Kurmann hat das

Freiburger Weltgerichtsportal kürzlich in der europäischen
Architekturlandschaft zu verorten versucht und dabei als
dessen Vorbilder neben den hochgotischen Weltgerichtsportalen

der Ile-de-France, als deren Inkunabel Notre-
Dame in Paris zu gelten hat, vor allem jene von Freiburg im
Breisgau und Basel ausmachen können, die dasselbe
Thema aufnehmen.9

Das Weltgerichtsportal am mittleren Westeingang der
Notre-Dame in Paris - im Zeitraum zwischen 1210 und
1230/40 errichtet - gestaltet das Jüngste Gericht in einer
Ikonographie, die offensichtlich theologische Modelle bildlich

umsetzt, die Gelehrte an der dortigen Kathedralschule
in der zweiten Hälfte des zwölften Jahrhunderts entwickelt
hatten.10 Der Weltenrichter wird als Wundmalchristus
gestaltet, die eigentliche Gerichtshandlung in die Seelenwä-

gung verschoben und deren Ausgang von der göttlichen
Barmherzigkeit abhängig gemacht. Die Apostel, vormals
als Beisitzer des Jüngsten Gerichts an der Seite Christi
dargestellt, finden ihren Platz nun als Standfiguren im
Gewände und können somit in einen Dialog mit dem
Betrachter treten. Die misericordia, so die moraltheologische

Prämisse, wird grundsätzlich allen Menschen zuteil;
diese können sie jedoch durch ihr sündhaftes Handeln wieder

verlieren. Die Tugenden sind dem Menschen durch den
Gnadenakt eigen, durch die Sünden läuft er aber Gefahr,
sein Heil zu verwirken. Aus diesem Grund ist ein ausführlicher

Tugenden- und Lasterzyklus integraler und zentraler
Bestandteil des Programms im Sockel des Gewändes.
Diese Konzeption des Jüngsten Gerichtes wird in der Folge
etwa in den Portalen von Chartres, Amiens, Bourges sowie
Reims übernommen, wobei beim zuletzt genannten bereits
insofern Abstriche gemacht werden, als die Darstellung
von Tugenden und Lastern weggelassen wird, was dann
ebenso für die meisten späteren Weltgerichtsportale in
Frankreich gilt.

Mit der Pariser Metropolitankirche hängt auch das um
1270 entstandene Westportal des Basler Münsters zusammen,

dessen Tympanon allerdings 1529 zerstört wurde. Die
Archivolten zeigten dort nämlich eine Anordnung von
sitzenden und knienden Engeln im innersten Bogenlauf,
sowie von Halbfiguren betender Engel, Könige und
Propheten in Baldachin-Sockeln, wie sie sonst in der gotischen
Architektur allein am linken Westportal von Notre-Dame
erscheint. In Basel kannte man die Pariser Skulptur über
die Bauhütte des Strassburger Münsters, und über Basel

wird dieses um 1400 bereits archaische Motiv seinen Weg
auch nach Freiburg gefunden haben.

Am meisten verdankt die Lösung der Einturmfassade
mit Portalvorhalle und Figurenportal jedoch dem Münster
der zähringischen und habsburgischen Schwesterstadt Freiburg

im Breisgau. Die dort bereits rund hundert Jahre
früher entstandene Anlage ist allerdings mit einem
umfangreicheren und ungemein komplexeren Figurenprogramm

ausgestattet, das deutlich mariologische Züge
trägt.11 Es erstreckt sich von der Portalwand mit dem Jüngsten

Gericht bis in die Vorhalle und selbst noch über diese
hinaus. Die erste Darstellung, die der auf den Westeingang
zuschreitende Besucher zu sehen bekommt, ist eine
Marienkrönung im Giebelfeld der Vorhalle, die gleichsam als

Schlüssel für das ganze Ensemble gelesen werden kann.
Dass das Programm darüber hinaus auch am Turm
weitergeführt wird, wurde bisher noch nicht in Betracht gezogen,
ist aber für unseren Fall von besonderem Interesse.

In drei Geschossen sind am Turm noch weitere
Skulpturenzyklen angebracht. In Deckenhöhe der Glockenstube,
wo an den vier von nun an frei emporstrebenden Ecksporen

der Übergang vom viereckigen zum achteckigen Grundriss

vollzogen wird, befinden sich unter Baldachinen die

Standfiguren von elf alttestamentarischen Propheten.12
Dass nicht die volle Zwölfzahl erreicht wird, hängt wohl
schlicht damit zusammen, dass in der Nordostecke das

Treppentürmchen bis zum Helmansatz emporsteigt und
somit dieser Platz schon besetzt ist. Darüber, auf der Höhe
des oberen Oktogons des Westturmes, befindet sich die
Folge der Sieben Todsünden, von denen heute noch fünf
Originalfiguren vorhanden sind: eine die Unkeuschheit
(luxuria) repräsentierende nackte Frau, ein Mischwesen
mit menschlichem Leib und Hinterpfoten, Schwanz und
Mähne eines Löwen als Sinnbild des Zorns (ira), eine

ängstlich ihren Münztopf haltende feiste Gestalt, die für
den Geiz (avaritia) steht, sowie die Gestalt eines Ritters im
Kettenhemd für das Laster des Hochmutes (superbia). Die
fünfte erhaltene Skulptur nun zeigt ein Schwein mit weit
aufgerissenem Maul und wie zum Sprung erhobenen
Vorderpfoten - die Unmässigkeit (gula) (Abb. 3).13 Die
Repräsentanten des Neides (invidia) und der Trägheit (accedia)
sind heute verloren. Der Umstand, dass diese Figuren zwar
wie Wasserspeier gestaltet sind, diese Funktion aber nicht
tatsächlich erfüllen, deutet schon darauf hin, dass sie als

Teile zu einem ikonographischen Gesamtprogramm
gehören. Über ihnen finden sich als am höchsten angebrachte
Skulpturen des Münsters die zum Jüngsten Gericht blasenden

Engel.
Kann man diese drei Figurengruppen - Propheten,

Todsünden, Engel - analog dem von Peter Kurmann
vorgeschlagenen Dreischritt ante legem, sub lege, sub gratia
lesen, welchen der Kirchenbesucher beim Betreten des

Münsters räumlich durchläuft?14 Die Klugen und Törichten

Jungfrauen in der Portalvorhalle erinnern den Betrachter

an die beiden möglichen Wege, sie konkretisieren wie
die anderen Figuren der Vorhalle das «Spannungsfeld zwi-

264



sehen Sünde und Erlösung». Reue und Busse sind noch
möglich, die Bedrohung durch die Sünden jedoch ebenso.
Daher ist es nur folgerichtig, wenn auch am Münsterturm
die sieben Todsünden wie in Paris durch einzelne konkrete

rieht ertönen, so die Verheissung der alttestamentarischen
Propheten. Die Posaunenengel verknüpfen überdies diese
vertikale Sinnachse mit der horizontalen, die in das
Kircheninnere führt, denn sie flankieren ebenso den Christus
des Gerichts im obersten Register des Bogenfeldes über
dem Eingang.

* ' -mm

/

Abb. 3 Freiburg i.Br., Münster, Scheinwasserspeier vom Westturm,
Anfang 14. Jahrhundert. Sordiditas.

Verfehlungen charakterisiert sind und nicht etwa als
Personifikationen. Sie sind die Klippen, zwischen denen der
mittelalterliche Stadtbewohner und Kirchenbesucher
hindurchnavigieren muss, bis die Posaunen zum Jüngsten Ge-

Schweine an mittelalterlichen Kirchenbauten

Es gilt nun, weitere Darstellungen von Schweinen in und
an Kirchenbauten auf diese Lesart hin zu überprüfen, um
die angedeutete Interpretationsrichtung zu untermauern.
Dass Schweine auch im Innern der mittelalterlichen
Kirchen ihren Platz hatten, wissen wir durch eine Nachricht
aus Strassburg, in der sich ein Autor des 15. Jahrhunderts
weniger darüber ärgert, dass die Besucher des nahegelegenen

Saumarktes mit ihren lebenden Tieren ihren Weg
einfach durch das Querhaus der Kathedrale abkürzen, als
vielmehr darüber, dass sie solches sogar während der
Gottesdienste tun, so dass diese durch das vielfältige Grunzen
und Quieken der Schweine (und Gackern der Hühner)
gestört würden.15

Aber auch ihre steinernen Artgenossen gehörten oft zum
Bestand des Skulpturenprogramms gotischer Kirchen.16

Darstellungen von Schweinen haben in der christlichen
Kunst eine lange Tradition. Die Vulgata spricht im Psalm
79,14 vom aper de silva, dem Eber aus dem Wald, der in
Gottes Weinberg eingefallen sei. In Psalterillustrationen
taucht das Wildschwein daher an dieser Stelle häufig auf,
aber etwa auch an einem romanischen Kapitell der
Regensburger Schottenkirche.17 Eine Reihe weiterer
Bibelstellen diente als Vorlage für bildliche Darstellungen von
Schweinen,18 so zum Beispiel die Geschichte vom verlorenen

Sohn.19

Ausserhalb dieser eng an den biblischen Wortlaut
geknüpften Illustrationen finden sich Schweine regelmässig
in den mittelalterlichen Monatsbildern, wo sie in den
Darstellungen der Herbstmonate gejagt oder geschlachtet werden.

Auch wenn sie dort wertfrei wiedergegeben werden,
stehen sie doch im wohlgefügten göttlichen Kosmos mit
seinem sich perpetuierenden Regellauf; somit sind die meisten

hoch- und spätmittelalterlichen Schweinedarstellungen
moralisch konnotiert. Über die eigenartige Ikonographie

der Schweine am Spinnrocken hat sich Michael
Camille kürzlich geäussert,20 und die besonders seit dem
14. Jahrhundert häufig auftauchende 'Judensau' fand schon
früher einige Beachtung.21

Auf der weiteren Suche nach Vergleichsbeispielen für
das Teufelsschwein im Freiburger Portal lässt sich den
bereits erwähnten Darstellungen nur noch eine weitere zur
Seite stellen, die jedoch in einem besonders bedeutungsvollen

inneren Zusammenhang mit dem Freiburger Exemplar

steht, da sie sich ebenfalls im Kontext mit verdammten
Seelen findet. In dem um 1258 entstandenen Dagobert-
Grabmal in der Abteikirche Saint-Denis bei Paris wird in

265



TTTTTf I,DAGcwxxr.iALavsoujs, he

%>v

¦v y\

m
rr^

hC'i, '¦¦-¦o- -

/A Ûi ri>A

'»['-j*«>

ffi^if,«an• iffc

-

Abb. 4 Ehemalige Abteikirche St-Denis, Dagobert-Grabmal, 1258.

266



einem dreiregistrigen Bogenfeld die Geschichte der Errettung

von Dagoberts Seele erzählt, wie sie Hincmar in
seinen 'Gesta Dagoberti regis' berichtet (Abb. 4).22 Ein Eremit

namens Johannes errettete demnach einst die Seele des
verstorbenen Merowingerkönigs, indem er des Nachts vom
heiligen Dionysius aufgeweckt wird, um für Dagobert zu
beten. Johannes tut dies und sieht alsdann eine Horde von
Teufeln, die die Seele Dagoberts in einem Schiff in die
Hölle führen wollen, worauf er die Heiligen Dionysius
und Mauritius sowie Martin von Tours zu Hilfe ruft, die
Dagobert den Klauen der Teufel entreissen und dem
Schoss Abrahams zuführen können.

Das erste Register des Tympanons zeigt die Erweckung
Johannes' sowie Dagobert in der Barke, umgeben von
sieben Teufeln, das zweite wiederholt das Schiff, aus dem nun
die drei von links heranschreitenden Heiligen Dagobert
befreien und ihn im dritten Register dann auf einem Tuch
gleichsam dem Himmel entgegenhalten, wo er Aufnahme
finden wird. Während die zahlreichen Teufel mit Fratzen
dargestellt sind, wie dies meistens der Fall ist, findet sich im
Boot im mittleren Register ausser den Teufeln zusätzlich
noch ein Schwein. Welche Funktion diesem zukommt, ist
nicht ganz klar - Hincmar erwähnt kein solches in seinem
Bericht23 -, aber es wird sehr deutlich, in welche Sphäre
das Schwein hier eingefügt ist. Bei dieser Darstellung ist
es wohl wahrscheinlicher, dass nicht ein einzelnes Laster
angesprochen sein soll, sondern dass das Schwein ganz
allgemein als Tier des Teufels gemeint ist. Der Betrachter
mag möglicherweise auch an die Geschichte der
Teufelsaustreibung von Gesara gedacht haben, wo Christus die
Dämonen eines Besessenen in eine Schweineherde fahren
lässt, die sich daraufhin zu Tode stürzt.24

Schweine in Lasterdarstellungen

Da wir jedoch von der Frage nach der Bedeutung des

schweinsköpfigen Teufels in Freiburg i.Üe., einer ganz
bestimmten ikonographischen Ausgestaltung also, ausgehen,
erweist sich der Bereich der Lasterdarstellungen, wie wir
sie auch am Freiburger Münsterturm entdeckt haben, als

ergiebigstes Feld für die weitere Suche.
Bereits der in der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts

im Elsass entstandene 'Hortus deliciarum' Herrads von
Hohenburg kennt eine unserem Teufelsschwein vergleichbare

Ikonographie. Im zehn Seiten umfassenden Zyklus,
der dem Kampf der Tugenden und der Laster gewidmet ist,
findet sich auf fol. 203v der Wagen der Habgier: «Hic est

currus avariciae cui contrarius est currus misericoridae»
(Abb. 5).25 Die Darstellung unter diesem Titulus zeigt im
Zentrum einer kreisförmigen Schemazeichnung den von
Fuchs und Löwe gezogenen currus avariciae, in dem eine
Frauengestalt sitzt, die in ihrer Rechten einen Dreizack
und in ihrer Linken mehrere Münzen hält.26 Die ihr
beigegebene Beischrift macht klar: «Avaricia id est diabolus»,
der Teufel selbst also ist die Habsucht. Rund um den Karren

verteilen sich sechs von der avaricia abhängige Laster,

die - und das ist nun von besonderem Interesse -jeweils als

Mischwesen dargestellt werden. Sechs Laster mit Tierkopf
und menschlichem Leib sind als Büsten gegeben, jedes hält
ein Schriftband, auf welchem seine Eigenart verzeichnet
ist. Gleich zuoberst im Kreis erscheint das Schwein: sordi-
ditas est sus (Wer unrein ist, ist ein/wird zum Schwein).

ni mmti ttitatraeritioa'

*s 5Ä

Ä
r^

«
loto***

kaouo, Ju.1

Jrartlfêo

VTL>r.„«"•

X

/"•**.

Abb. 5 Hortus Deliciarum, fol. 203v, Currus Avaritiae, zweite
Hälfte des 12. Jh.

'Sündentiere' wie im 'Hortus deliciarum' finden wir noch

an anderen Orten, namentlich in 'Somme le Roi'-Hand-
schriften vom Ende des 13. Jahrhunderts27 und später ab

den 1330er-Jahren im zunächst lateinischen, bald aber auch

volkssprachlichen 'Etymachie'-Traktat.28 In ersterem findet
sich der Eber unter den Füssen der als weibliche gewappnete

Frau gestalteten Keuschheit, hier also in der Bedeutung

der Wollust (luxuria). In der 'Etymachie' dient er dem
Zorn als Reittier oder wird, ebenfalls von Luxuria, als

Wappentier geführt. Die Ikonographie der Tugenden und

267



Laster aus der 'Etymachie' war äusserst wirkungsmächtig;29
so finden sich entsprechende Darstellungen auf Teppichen
wie etwa demjenigen aus dem Regensburger Rathaus um
1400 (Abb. 6)30 oder als Wandgemälde in der ehemaligen
Johanniterkomturei Küsnacht am Zürichsee, noch aus dem
14. Jahrhundert.31 Die 'Etymachie' ist aber auch in jener
Welcome-Handschrift in London überliefert, die uns weiter

unten im Zusammenhang mit der 'Bilder-Ars moriendi'
nochmals begegnen wird.

Folge auch auf den Kontinent, wird neben Passionsszenen
auch in anderen Darstellungen verwendet, um Figuren
negativ zu charakterisieren, scheint aber bereits im Laufe
des 14. Jahrhunderts wieder zu verschwinden.

Von den eben erwähnten moralenzyklopädischen Werken,
die Text und Bild als Einheit verstehen, führt jedoch ein
Weg zu einem spätmittelalterlichen Traktat, der als letztes
Beispiel in diese Reihe gestellt sein soll, zur 'Bilder-Ars
moriendi'. Die 'Somme le Roi' enthält als vierten Teil eine

£

*5S

w
-' if
sSspSN &T## m#

7 m
y

'¦'¦¦¦

^j.iir7y L «*
is I --»«w«***1

vr w.

Vtf»\/ 1l*.ïi t\ X% *iA \f Sff'/1* !/• */?

Abb. 6 Kampf der Tugenden und Laster, um 1400. Wirkteppich. Regensburg, Museum der Stadt Regensburg.

Sicherlich hängt unser Teufelsschwein mit keinem der
erwähnten Werke direkt zusammen, es gilt also nach weiteren

Zeugnissen zu suchen, welche Laster oder Teufel
möglichst in menschlicher Gestalt, jedoch mit Schweinskopf
darstellen.

Eine scheinbar isolierte Erscheinung dieser Art stellt ein
ikonographisches Detail in einer Gruppe illuminierter
Psalterien und Apokalypse-Handschriften dar, die in den
ersten Jahrzehnten des 14. Jahrhunderts wohl in London
entstanden sind, den sogenannten Fenland-Handschriften.
Sie stellen die Häscher in den Passionsszenen oft mit einer
Schweinsschnauze dar, hauptsächlich also mit entsprechend

gestalteten Nasen.32 Dieses Motiv gelangt in der

Sterbekunst, die in eine umfangreiche Abhandlung über
die zehn Gebote, die zwölf Glaubensartikel, die sieben
Todsünden, die Laster und Tugenden, das Pater noster und die
sieben Gaben des Heiligen Geistes eingegliedert ist.33 Es
handelt sich um die älteste 'Ars moriendi' überhaupt.34 Die
in der ersten Hälfte des 15. Jahrhunderts entstandene 'Bilder-
Ars moriendi' hängt mit dem 'Somme le Roi'-Text nicht
unmittelbar zusammen, sondern ist vielmehr eine kürzende
und mit Bildern ergänzte Bearbeitung der quinque tempta-
tiones morientium aus dem zweiten Hauptteil des 'Speculum

artis bene moriendi', eines in das Milieu der geistlichen
Seelsorge eingebetteten, umfangreicheren 'Ars moriendi'-
Traktats, der seinerseits auf Gerson zurückgeht.35 Die Folge

268



von fünf besonders schweren Versuchungen, denen der
Sterbende sich ausgesetzt findet - Zweifel am christlichen
Glauben, Verzweiflung, Ungeduld, Selbstgenügsamkeit,
die Beschäftigung mit weltlichen Angelegenheiten und mit
äusserem Besitz - ist in der 'Bilder-Ars' in eine dialogische
Struktur eingebunden, indem den temptationes diaboli fünf
inspirationes bonae gegenübergestellt sind. Die früheste
erhaltene Text-Bild-Folge dieser Art nun ist in der oben
bereits erwähnten Welcome-Handschrift enthalten, die um
die Mitte des 15. Jahrhunderts entstanden sein dürfte, und
in der auch die 'Etymachie' überliefert ist.36

Für unseren Zusammenhang sind nun die Illustrationen
der 'Bilder-Ars' von Interesse,37 die über die ganze
Überlieferungszeit einer auffallend einheitlichen Ikonographie
folgen. Auf zwei dieser Darstellungen, die in einem recht
losen Zusammenhang mit dem Text stehen,38 finden sich
Teufel mit tierischen Gliedmassen, unter anderem auch ein
Teufel mit einem Schweinskopf. Der Text selbst bietet uns
hier keinerlei Hilfestellung, da er diese Details nicht zur
Sprache bringt, so dass wir uns ganz an die Bilder halten
müssen.

Die teuflischen Mischwesen erscheinen lediglich in jenem
Überlieferungszweig, in den auch die Kupferstiche des
Meisters E.S. eingeordnet sind, sie sind also offenbar erst
im Laufe der Überlieferung den Bildern zugewachsen.39 Im
Bild der zweiten Anfechtung des Teufels - durch verzwif-
lung® - steht vor dem Bett des Sterbenden in aufrechter
Haltung eine Teufelsgestalt mit sehr ausgeprägtem Schweinskopf,

die vor dem aufgeworfenen Haupt ein Schriftband
mit dem Vorwurf du bist gitig gwese trägt und mit der Rechten

auf eine sitzende Figur zeigt, die mit einem Stock in der
Hand in sich gekehrt am Bettende sitzt und offensichtlich
einen Bedürftigen darstellen soll (Abb. 7). Eine Reihe
weiterer Teufel werfen dem Sterbenden vor, Unzucht getrieben

und gemordet zu haben. Das Schwein wird hier also
erneut mit dem Laster der Habgier in Verbindung
gebracht.

Auf dem letzten Blatt der Serie, auf welchem der
Sterbende den Gekreuzigten sieht und von einer Menge
Engeln umgeben ist, die seine Seele in Empfang nehmen,
sind am unteren Bildrand nochmals eine ganze Reihe von
Teufeln dargestellt, die ihre Niederlage einsehen und
beklagen: «vns ist kain trost - wir haben die sei verlorn - Ich
wüte - Ich bin vnsinig - wir sien geschent. » Einer von ihnen,
am rechten Bildrand, stellt offenbar einen Esel dar, ein
weiterer, sonderbar verrenkter, einen Löwen.

Auch wenn die 'Bilder-Ars' etwas später entstanden ist
als das Freiburger Portal, so spiegelt sich in ihr doch der
weitere Kontext, in den sich unsere Teufel mit Schweinsköpfen

einordnen lassen. Sie erinnern durch ihre Explizit-
machung einer einzelnen Sünde an die vielfältigen Anfechtungen,

denen der Mensch im Diesseits ausgesetzt ist. Dem
Schwein scheint eine Art 'Konkretisierungsfunktion'
zuzukommen, indem es in seiner Bedeutung als Lastertier sich
in Bildzusammenhänge einfügen kann, in denen es
zunächst nicht zwingend nötig wäre. Die Schöpfer der
'Bilder-Ars' wie auch der Weltgerichtsportale sehen sich vor

die Aufgabe gestellt, Teufel darzustellen. Dies geschieht
zunächst und in aller Regel so, wie es die ikonographische
Tradition vorgibt, nämlich in möglichst furchterregender,
aber fabelhafter Gestalt.41 Nur in Ausnahmefällen griff
man auf die Laster-Ikonographie der Tierdarstellungen
zurück, wodurch aus einem unspezifischen Teufel der

Repräsentant einer spezifischen Verfehlung gemacht werden

konnte. Dabei, und auch das zeigte sich bei unserem

7ìMmm$%jìgvV^Wi-Vi fij.

7
V-P-'**

Sr,

7-

10
*-=>te

y-«iu W"*€
y-fi

Nf) IS>i
x*

Y/, a
*

Abb. 7 'Ars moriendi' aus der Offizin des Meisters Ludwig von Ulm,
um 1470. 'Die ander versuochung des tüfels durch verzwiflung'.

kleinen Überblick, kann das Schwein für verschiedene
Laster stehen, ist in seiner Bedeutung nicht gänzlich festgelegt.42

Ein letztes und spätes Beispiel sei noch angefügt. Ähnlich

der 'Bilder-Ars'-Darstellung, jedoch systematisch
gewissermassen vollständiger, lässt sich das oben Gesagte
etwa in einem Stich von Hieronymus Wierix um 1600 aus
der Serie der 'Vier letzten Dinge des Menschen' beobachten.43

Auf der Darstellung des Todes, dem ersten Blatt der
Folge, umstehen Familienmitglieder und ein Geistlicher
das Bett des Sterbenden, dessen Seele in einer Wolke von

269



zwei Engeln in Empfang genommen wird, während von
hinten der Tod als Gerippe seinen Pfeil auf ihn richtet
(Abb. 8). Links neben dem Bett stehen zwei Teufel, ausgestattet

mit Bocks- und Hundekopf, Hörnern, Krallen, Pfer-
defuss und Schwanz, von denen einer ein aufgeschlagenes
Buch mit den vana opera trägt, in welchem man Spielkar-

Brandan-Legende

Angesichts dieser breiten ikonographischen Tradition ist es

eigentlich erstaunlich, wie wenig solch 'moralische Schweine'
sich in der mittelalterlichen Literatur finden. Sieht man die
mittelhochdeutschen Texte vor 1400 nach entsprechenden

rt VÏ \Jj

L-
35 'C-'/

m M

y

fi-:*

^rojtm-r
-.O-, :¦:, ¦ -.

——.., — •—- ,fil4lr,- ,- --..Irr roruii polio»* ,ltow rtla* mroJo.j, mon Oo&ro'.JoiVr «
îik ri cium pfto, ouf n Jrrui£än -

tu, oulffprtm rph£ SrntomMi^fyrtvki; i4&p*£ HMMPM j-o,7:,o. bOi jo.ooom
:mAMHI VA» WrKrtJSHt m'CATV5 WtABAKTlA. VKS&OKCM&I3K0 iWmSUa"»

Abb. 8 Der Tod, aus der Stichfolge der 'Vier letzten Dinge des Menschen' von Hieronymus Wierix,
um 1600. Kupferstich. Brüssel, Cabinet des estampes de la Bibliothèque Royale Albert FY

ten und -steine erkennen kann. Von rechts drängen als
aufrecht gehende Tiergestalten die sieben Todsünden an die
Bettstatt, wie alle anderen Bildinhalte durch Beischriften
leicht identifizierbar. Am äussersten rechten Bildrand
erkennt man unter ihnen auch Gula als Schwein mit einem
Krug in der Hand. Entsprechend tauchen die
Teufelsschweine auch auf anderen Blättern dieser Folge auf, in der
Seelenwägung als accusator sowie erneut in der Hölle, wo
der Sünder von einem Schwein und einem weiteren Teufel
an einen Tisch gezerrt wird, auf welchem Kröten und
Schlangen für ihn angerichtet sind.

Stellen durch, so wird man kaum fündig. Dietrich Schmidtke
listet in seinem Verzeichnis geistlicher Tierinterpretationen
nur gerade eine Handvoll Stellen auf, darunter allerdings
keine für uns einschlägige, nie treten Teufel als Schweine
auf.44 Es scheint sich also beim Teufelsschwein um eine dem
Bildmedium eigene, jedenfalls adäquatere Lösung zu
handeln.

Eine einzelne - bei Dietrich Schmidtke nicht verzeichnete

- Stelle lässt sich trotzdem anführen; sie stammt aus
'Brandans Meerfahrt', einem Text, der gerade in der uns
interessierenden Zeit besondere Verbreitung erfahren hat.45

270



Dabei handelt es sich um eine legendenhafte
Reisebeschreibung, die an die Vita des irischen Abtes und
Klostergründers Brendan anknüpft, der um die Mitte des 6.

Jahrhunderts gelebt hatte. Es lassen sich textgeschichtlich zwei
Hauptredaktionen unterscheiden.46 Die lateinische 'Navi-
gatio Sancti Brendani' ist bereits seit dem 10. Jahrhundert
überliefert, von ihr hängt eine Vielzahl volkssprachlicher
Übersetzungen ab,47 darunter auch die deutsch/niederländische

Sonderform der sogenannten 'Reise-Fassung'. Nur
in dieser Fassung, die ihrerseits ab dem 14. Jahrhundert
überliefert, aber wohl bereits im 12. Jahrhundert entstanden

ist,48 erscheint eine Episode, die für uns von speziellem
Interesse ist.49

Brendan und seine Begleiter erreichen mit ihrem Schiff
nicht nur das weit im Osten gelegene Paradies, sondern
gelangen im Verlauf ihrer Fahrt auch ganz in die Nähe der
Hölle. Gegen Ende ihrer Reise steuern sie ein Land an, daz
da heizet 'multum bona terra' (V. 1129).50 Dort treffen sie
auf eine geisterhaft verlassene Burg, die ausführlich
beschrieben wird. Sie ist äusserst kostbar gebaut, wird von
einer kristallenen Mauer umschlossen, auf der in Erz und
Kupfer ein Panorama der gesamten Tierwelt kunstvoll
skulptiert ist. Drachen und Ungeheuer bewachen die
Burg.51 In ihrem Innern steht ein prächtiger Palas, mit Gold
und Edelsteinen geschmückt, sowie ein idyllischer
Baumgarten. Die Reisenden schauen sich alles gründlich an,
kehren dann aber bald wieder zu ihrem Schiff zurück. Nun
erst tauchen die Bewohner dieser paradiesartigen Anlage
auf:

«Do sie an den kiel quamen
hinder in sie do vernamen
ein vole, daz was wunderlich getan,
mit zorne quam daz gegan.
ir houbte waren als der swin,
ir hende berin vnd vuze hundin,
craneches helse, menschliche brüst.
sie hatten richtum nach irre lust:
sidin was ir gewete.
ir jeglicher hete
ein hornin bogen in der hende.» (V. 1245-1255)52

Die hier abgebildete Miniatur aus der um 1460 entstandenen

Heidelberger Handschrift Cpg 6053 - möglicherweise

die Vorlage der Druckillustrationen - stellt die gefallenen

Engel auch tatsächlich mehr oder weniger so dar, wie
sie der Text beschreibt: Die Hände sind mit Klauen versehen,

die Figuren haben einen betont langen Hals und einen

-
?£S

s^Nf
jZ /j Tf 'f^*.

" i£*£jj» ,/*j y ' %fm *"

M i i

J *"n -\. \ / \
%Z Jp 7 ~ /

\ >«. V

@

If t

*8

tu lk

m
¦ ..-yyC'C-

^

Abb. 9 Miniatur aus 'Brandas Meerfahrt', um 1460. Heidelberg,
Universitätsbibliothek (Cpg 60, fol. 177r).

Es handelt sich bei diesen wunderlichen Gestalten um
einen Teil der mit Luzifer gefallenen Engel, die jedoch im
Gegensatz zu ihrem Anführer hier eine erträglichere
Bleibe gefunden haben (Abb. 9). Die mitteldeutsche
Bearbeitung erklärt dies aus der blinden Treue Luzifer gegenüber

- wir des hundes site/zu himele begiengen (V. 136-137)

- die keine vernunftbasierte Entscheidung gewesen sei,
und legt damit zumindest eines der tierischen Körperteile
aus, aus denen die Wesen zusammengesetzt sind. Die
Prosaauflösung des 15. Jahrhunderts geht einen Schritt weiter
und formuliert zusätzlich für den Schweinskopf eine explizite

Erklärung. Gott machte ihnen diesen, so sagen sie,
«umb das wir unvernünftig warent, als die schwein sind, das

entwaiß, waz es lieb haben oder fürchten sol, und nit waiß,
was es selber ist und dick lieber in dem kot und misthüll ist
dann in dem lauttern wasser.» (53,16-18).

Eberkopf, und sie tragen Pfeil und Bogen. Ihr Unterleib
jedoch ist als Fisch gestaltet, was in keiner der überlieferten
Textfassungen eine Grundlage hat.54

Diese Art der Charakteristik der gefallenen Engel, in
welcher deren Gestalt aus unterschiedlichen Körperteilen
von Tieren zusammengesetzt ist, bildet ihrerseits nun
wieder Teil eines Lasterdiskurses, der «den Menschen als

theriomorphe Summe seiner Laster» abbildet und
kennzeichnet.55 Dabei handelt es sich um eine didaktische
Bildformel, die durch das Kombinieren verschiedenster
tierischer Körperteile Figuren zusammensetzt, die in ihrer
äusseren Gestalt gewissermassen Merkbilder für die von

271



ihnen mitgetragenen gedanklichen Konzepte darstellen.
Jeder Körperteil verweist auf eine besondere und in Bezug
auf die Tugendlehre auslegbare Eigenschaft der Figur. Den
in der Regel sehr ausgefallenen Gestalten dieser Mischwesen

mag, ganz im Sinne der antiken Memorialehre, als loci
eine besondere Erinnerungsfunktion zukommen. Im frühen
und hohen Mittelalter entwickelt und bis zum 13. Jahrhundert

als festes, aber grundsätzlich offenes Schema verfügbar,

konnte man solchen Laster-, aber auch Tugendfiguren
im späteren Mittelalter «in allen möglichen handschriftlichen

Zusammenhängen und Gebrauchssituationen begegnen».

So enthält etwa bereits der 'Hortus deliciarum' solche

facies peccatorum.56
Hinter diesen Darstellungen steht ein Gedanke, der im

Ps 48,13 im Wortlaut der Vulgata folgendermassen formuliert

wird: et homo, cum in honore esset, non intellexit con-
paratus est iumentis insipientibus et similis factus est illis
(Indem der Mensch, in Ehre stehend, nicht erkannt hat, ist
er den unvernünftigen Tieren gleichgestellt und ihnen ähnlich

gemacht worden).57 Es ist also der Mensch, der zum
Tier wird, der tierische Eigenschaften annimmt, wenn er
sündigt.58 Der Mensch wurde als Ebenbild Gottes geschaffen

und diese Ebenbildlichkeit steht auf dem Spiel. Daher
gehen die Lasterfiguren auch stets von einer im Grunde
menschlichen Anatomie aus, bei der lediglich die einzelnen
Körperteile durch tierische ersetzt werden. Dies ist auch
bei den hier besprochenen Darstellungen der Fall, besonders

deutlich bei der Teufelsgestalt mit dem Schweinskopf
in Freiburg.59

Was heisst das nun für das Freiburger Weltgerichtsportal,
von dem wir ausgegangen sind? Unser Tour d'horizon hat

verschiedene Traditionen aufgezeigt, in die Teufelsfiguren
mit Schweine-Attributen eingegangen sind. Es handelt sich
dabei fast immer um Laster-Darstellungen, wobei die

genaue Zuordnung zu einem spezifischen Laster nicht völlig

festgelegt ist. Da wir für unser Weltgerichtsportal keine
weiteren Quellen oder Vorbilder haben und das Programm
des Bogenfeldes auch sonst nicht in jedem Punkt systematisch

erschliessbar scheint, ist es wohl kaum möglich, dem
Freiburger Teufelsschwein eine klare Bedeutung beizulegen.

Vielmehr sind alle diese angesprochenen Diskurse an
der Bedeutungskonstituierung 'beteiligt'. Diese relative
Offenheit mag bei der Auslegung des Programms, etwa in
der Predigt, die vielfältigsten Anknüpfungspunkte geboten
haben. Aber auch der eine oder andere Delinquent, der
vor dem Weltgericht das Urteil des weltlichen Gerichts der
Freiburger Stadtbehörden zu gewärtigen hatte,60 mochte in
Anbetracht des Teufels mit dem Schweinskopf seine Sünden

buchstäblich vor Augen gehabt haben. Und so mag
das, was die 'Bilder-Ars' in ihrer Einleitung zur Rechtfertigung

der Bilder anführt vielleicht auch ganz gut für unser
Freiburger Weltgerichtsportal gelten:

«Aber dz dise 1ère fruchtbar sy, vnd nieman von ir
betrachtung werd vssgeschlossen, [...] so han ich dise
1ère nit allain in geschrifft, den geschrifft gelerten
gegeben, sunder och in bildung gefigurieret dem
layen, vnd dem gelerten glich dienende, für die

äugen geworfen, die zwai also gelich mittheilung,
haben, daz man in in als in ainem Spiegel vergangne
ding, vnd künftige alz ob sy gegenwurtig syen, mag
betrachten.»61

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-2: Foto Yves Eigenmann.
Abb. 2a: Repro aus: Patrimoine fribourgeois (vgl. Anm. 2).
Abb. 3: Repro aus: Augustinermuseum (vgl. Anm. 12).
Abb. 4: Repro aus: Bernard de Montfaucon, Les monuments de
la monarchie françoise, qui comprennent l'histoire de France, avec
les figures de chaque règne que l'injure des temps à épargnées,
Bd. 1-5. Paris 1729-1733, hier: Bd. 1, Taf. XIV
Abb. 5: Repro aus: Hortus deliciarum (vgl. Anm. 25).
Abb. 6: Repro aus: Leonie von Wilckens, Museum der Stadt Regensburg.

Bildteppiche, Regensburg 1980.
Abb. 7: Repro aus: Die deutsche Übersetzung der Ars moriendi des

Meisters Ludwig von Ulm um 1470 (vgl. Anm. 40).
Abb. 8: Repro aus: Marie Mauquoy-Hendrickx (vgl. Anm. 43).
Abb. 9: Universitätsbibliothek Heidelberg.

272



ANMERKUNGEN

1 Peter Eggenberger / Werner Stockli, Neue Untersuchun¬
gen zur Baugeschichte der Kathedrale Freiburg, in: Freiburger
Geschichtsblätter 61,1977, S. 43-65, bes. 58-65. - Zur
Baugeschichte vgl. auch Les monuments d'art et d'histoire du canton
de Fribourg, 2: La ville de Fribourg, par Marcel Strub, Basel
1956, S. 25-33. - In Zukunft wird zu konsultieren sein Peter
Kurmann (Hrsg.), Die Kathedrale St. Nikolaus in Freiburg/
Schweiz. Europäische Gotik im Brennspiegel (in Vorbereitung),
Lausanne 2007.

2 Wobei insofern Vorsicht angezeigt ist, als die Jahreszahlen der
Apostelfiguren sich durchaus nicht zwingend auf die
Aufstellungszeit beziehen müssen, zumal eine der Figuren stilistisch in
das letzte Viertel des 14. Jahrhunderts weist und damit wohl
auf Vorrat produziert worden ist. Zu den Figuren der Vorhalle
vgl. zuletzt Peter Kurmann, Bemerkungen zum Stil und zur
Aufstellung der Standbilder, in: Patrimoine fribourgeois 9,1998,
S. 62-66.

3 Peter Kurmann, L'iconographie et le style du jugement der¬
nier de Fribourg, in: Patrimoine fribourgeois 9, 1998, S. 25-37,
hier: 34.

4 Peter Kurmann (vgl. Anm. 3), S. 36.
5 Peter Kurmann (vgl. Anm. 3), S. 31, Anm. 23.
6 Eine solche Leserichtung würde die von Peter Kurmann be¬

obachteten 'Unregelmässigkeiten' in der Narrativik des
Tympanons auffangen. Dass sich eine Narration jedoch gar nicht
zwingend einstellen muss, zeigt gerade das Beispiel des Pariser
Haupteinganges, des Vorbildes für fast alle Weltgerichtsdarstellungen

des 13. Jahrhunderts. Bruno Boerner, Par Caritas

par meritum. Studien zur Theologie des gotischen Weltgerichts-
portals in Frankreich - am Beispiel des mittleren Westeingangs
von Notre-Dame in Paris Scrinium Friburgense 7), Freiburg /
Schweiz 1998, S. 299, formuliert es so: «Da [moralisch-didaktischen]

Intentionen die Priorität [bei] der ikonographischen
Planung eingeräumt wird, führt man den Ablauf des Gerichtsdramas

nur in Versatzstücken vor und verzichtet auf eine
Stringenz in der chronologischen Abfolge des Geschehens. Die
eigentliche Erzählsequenz beschränkt sich nur auf wenige
Bildfelder des Gesamtprogramms und teilt sich in zwei parallel
geschaltete Handlungsstränge auf, die, ausgehend vom
Auferstehungsbild im Türsturz, einerseits über das Seligengeleit in
das Paradies, andererseits über den Verdammtenzug in die
Hölle führen.» Wir werden weiter unten sehen, dass sich unser
Programm auch in anderen Punkten dieser Pariser Weltge-
richts-Bildfindung zur Seite stellen lässt.

7 Abwandlung des Verses IV Rg 19,34, protegamque urbem hanc
et salvabo earn propter me et propter David servum meum.

8 Vgl. dazu Peter Kurmann (vgl. Anm. 2).
9 Peter Kurmann (vgl. Anm. 3).
10 Vgl. dazu Bruno Boerner (vgl. Anm. 6).
11 Peter Kurmann / Eckart Conrad Lutz, Marienkrönungen

in Text und Bild, in: Timothy R. Jackson / Nigel F. Palmer /
Almut Suerbaum (Hrsg.), Die Vermittlung geistlicher Inhalte
im deutschen Mittelalter. Internationales Symposium, Roscrea
1994. Tübingen 1996, S. 23-54. - Die ursprüngliche Aufstellung
der Figuren der Portalvorhalle ist nicht unumstritten, vgl. dazu
den wiederabgedruckten Beitrag: Achim Hubel, Das ursprüngliche

Programm der Skulpturen in der Vorhalle des Freiburger
Münsters, in: Alexandra Fink / Christiane Hartleitner-
Wenig / Jens Reiche (Hrsg.), Kunstgeschichte und Denkmalpflege.

Ausgewählte Aufsätze. Festgabe zum 60. Geburtstag/Achim
Hubel, Petersberg 2005, S. 95-117. Dort wird in einer
«Nachschrift», S. 113-116, auf die jüngere Forschung eingegangen.

12 Detlef Zinke (Bearb.), Augustinermuseum Freiburg. Bildwerke
des Mittelalters und der Renaissance 1100-1530. Auswahlkatalog,
München 1995, Kat. Nr. 108-112, S. 183-184.

13 Detlef Zinke (vgl. Anm. 12), Kat. Nr. 103-107, S. 175-183.
Das Schwein hat die Katalognr. 104 und ist auf S. 177 abgebildet.

- Zu den Scheinwasserspeiern vgl. auch Heike Mittmann,
Die Wasserspeier am Freiburger Münster, hrsg. vom Freiburger
Münsterbauverein, 2. Aufl., Lindenberg 2002, S. 59-62,
besonders 62.

14 Peter Kurmann / Eckart Conrad Lutz (vgl. Anm. 11),
S. 44-45.

15 Dieter Kimpel / Robert Suckale, Die gotische Architektur in
Frankreich 1130-1270, Überarb. Studienausg., München 1995,
S. 261.

16 Einen breiten Überblick gibt Wilfried Schouwink, Der wilde
Eber in Gottes Weinberg. Zur Darstellung des Schweins in
Literatur und Kunst des Mittelalters Kulturgeschichtliche
Miniaturen), Sigmaringen 1985. - Frederick Cameron Sillar /

Ruth Mary Meyler, The Symbolic Pig. An Anthology ofPigs
in Literature and Art, Edinburgh 1961. - Liselotte Stauch,
Eber, in: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte 4, 1958,

Sp. 665-674.
17 Wilhelm Molsdorf, Christliche Symbolik der mittelalterlichen

Kunst, 2. Aufl., Leipzig 1926, S. 132, Nr. 844. - Mona Stocker,
Die Schottenkirche St. Jakob in Regensburg, Skulptur und
stilistisches Umfeld Regensburger Studien und Quellen zur
Kulturgeschichte 12), Regensburg 2001, Abb. 176.

18 Zusammengestellt bei Wilfried Schouwink (vgl. Anm. 16),
S. 17.

19 Lukas 15,11-32. Vgl. Wolfgang Kemp, Sermo corporeus. Die
Erzählung mittelalterlicher Glasfenster, München 1987.

20 Michael Camille, At the sign of the 'Spinning Sow ': the 'other'
Chartres and images of everyday life of the medieval street, in:
Axel Bolvig / Phillip Lindley (Eds.), History and Images.
Toward a New lconology Medieval Texts and Cultures of
Northern Europe 5), Turnhout 2003, S. 249-276.

21 Wilfried Schouwink (vgl. Anm. 16), S. 75-88. - Isaihah
Shachar, The «Judensau». A Medieval Anti-Jewish Motif and
its History, London 1974.

22 A. R. Brown, Saint-Denis. La basilique Le ciel et la pierre 6),
Paris 2001, S. 281-284, Abb. 122. - Alain Erlande-Branden-
burg / Jean-Pierre Babelon / Françoise Jenn / Jean-Marie
Jenn, Gisants et tombeaux de la basilique de Saint-Denis
Ausstellungskatalog), Paris 1975, S. 11-12, Nr. 4. Eine gute Abb.
hat Françoise Baron, Saint-Denis. «Cimetière aus rois» et
musée de sculpture funéraire, in: Saint-Denis. La basilique et le
trésor Dossiers d'Archéologie 261 [2001]), S. 68-80, hier: 69.

Das mehrfach versetzte Monument wurde in weiten Teilen
erneuert und ergänzt, wovon allerdings das Bogenfeld selbst in
seiner Ikonographie weitgehend verschont worden zu sein
scheint.

23 Gesta Dagoberti I. regis Francorum, in: Fredegarii et aliorum
chronica. Vitae sanctorum, ed. Bruno Krusch Monumenta
Germaniae Historica SS rer. Merowing. 2), Hannover 1888,
S. 396-425, bes. 421^122.

24 Matthäus 8,28-34; Markus 5,1-20; Lukas 8, 26-39.
25 Rosalie Green et al. (ed.), Hortus deliciarum / Herrad of

Hohenbourg Studies of the Warburg Institute 36), Bd. 1-2,
London/Leiden 1979, Bd. 1, S. 190-196 (zum ganzen Zyklus),
hier bes. S. 194-195, Bd. 2, Taf. 118-119.

26 Gérard Cames, Allégories et symboles dans VHortus deliciarum,
Leiden 1971, S. 63-67.

273



27 Susanne Blöcker, Studien zur Ikonographie der sieben Tod¬
sünden in der niederländischen und deutschen Malerei und Grafik

von 1450-1560 Bonner Studien zur Kunstgeschichte 8),
Münster/Hamburg 1993, S. 14 und Kat. Nr. 10-11.

28 Dietrich Schmidtke, 'Etymachietraktat', in: Die deutsche
Literatur des Mittelalters 2. Verfasserlexikon, 2. Aufl., 1980,
Sp. 636-639, sowie Nigel Harris, The Latin and German 'Ety-
machia'. Textual History, Edition, Commentary Münchner
Text und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters

102), München 1994.
29 Am Beispiel einer Südtiroler Wandmalerei, die einen Schwank¬

stoff aus der mittelhochdeutschen Neidhart-Tradition bildlich
umsetzt, habe ich dies andernorts zu zeigen versucht, vgl. Stefan

Matter, Neidhart und die Bienen. Überlegungen zu Text-
und Bildtradition des Fassschwankes, in: Eckart Conrad
Lutz / Johanna Thali / René Wetzel, Literatur und
Wandmalerei II. Konventionalität und Konversation, Tübingen 2005,
S. 435^155.

30 Joanne S. Normann, Text and Image in Medieval Preaching,
in: Word & Image Interactions. A Selection of Papers given at
the Second International Conference on Word and Image,
Universität Zürich, August 27-31, 1990, hrsg. von Martin
Heusser et al., Basel 1993, S. 41-52, hier: S. 46 und Fig. 5. -
Leonie von Wilckens, Die textilen Künste. Von der Spätantike
bis um 1500, München 1991, S. 301 und Abb. 334, bezieht die
dargestellten Personifikationen irrtümlicherweise auf Prudentius'

'Psychomachie'.
31 J[ohann] R[udolf] Rahn, Wandgemälde im Seminar zu Küs¬

nacht im Kanton Zürich, in: Anzeiger für Schweizerische
Altertumskunde 2, 1873, S. 410-412, stellt die Beziehung zur
'Etymachia' über eine lateinische Inkunabel bereits her (Harris

B 14). Eine Farbabbildung findet sich in Geschichte des

Kantons Zürich, Band 1: Frühzeit bis Spätmittelalter, Zürich
1995, S. 429.

32 Wendelien van Welie-Vink, Pig snouts as sign of evil in
manuscripts from the Low Countries, in: Querando 26, 1996,
S. 213-228.

33 Nigel F. Palmer, Ars moriendi und Totentanz. Zur Verbildli¬
chung des Todes im Spätmittelalter. Mit einer Bibliographie zur
Ars moriendi', in: Arno Borst / Gerhart von Graevenitz /
Alexander Patschovsky / Karlheinz Stierle (Hrsg.), Der
Tod im Mittelalter Konstanzer Bibliothek 20), Konstanz
1993, S. 313-334, hier: S. 315.

34 Nigel F. Palmer (vgl. Anm. 33), S. 315.
35 Vgl. auch Joachim M. Plotzek / Katharina Winnekes / Stefan

Kraus / Ulrike Surmann (Hrsg.), Ars vivendi. Ars moriendi.
Die Handschriften-Sammlung Renate König Ausstellungskatalog

Erzbischöfliches. Diözesanmuseum Köln), München 2001,
Kat. Nr. 34, zu einer prunkvollen Handschrift aus Neapel von
um 1480, mit einer ausführlichen Einleitung in das Thema.

36 Eingeführt wurde die Handschrift in die Forschung von Fritz
Saxl, A spiritual encyclopaedia of the later middle ages, in:
Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 5, 1942,
S. 82-134, bes. S. 124-126. - Vgl. zu der Handschrift zuletzt vor
allem Nigel F. Palmer / Klaus Speckenbach, Träume und
Kräuter. Studien zur Petroneller 'Circa instans'-Handschrift und
zu den deutschen Traumbüchern des Mittelalters Pictura et
poesis 4), Köln/Wien 1990, S. 24-35. - Eckart Conrad Lutz,
Spiritualis fornicatio. Heinrich Wittenwiler, seine Welt und sein

'Ring' Konstanzer Geschichts- und Rechtsquellen 32),
Sigmaringen 1990, S. 383-396. - Michael Stolz, Artes-libera-
les-Zyklen. Formationen des Wissens im Mittelalter, Bd. 1-2

Bibliotheca Germanica 47), Tübingen/Basel 2004, S. 236-237
(mit Literatur).

37 Ich gehe mit Henri Zerner, L'Art au morier, in: Revue de

l'Art 11, 1971, S. 7-30, davon aus, dass die 'Bilder-Ars' um
die Mitte des 15. Jahrhunderts als Bildertext entstand, und
dass diese Bilder, von ihrem Text losgelöst, von mehreren
verschiedenen Künstlern - namentlich auch Meister E.S. -
aufgegriffen und in neue Überlieferungszusammenhänge gestellt
wurden.

38 Dieser Umstand führte schon früh zu der Vermutung, dass die
Bilder unabhängig vom Text entstanden wären, ja diesem
möglicherweise gar vorausgingen. Es ist wohl eine grundsätzlich
falsche Erwartung, dass Bilder, wo sie mit einem Text eine
Gemeinschaft eingehen, diesem in Struktur und Inhalt völlig
entsprechen sollen. Ohne hier darauf näher eingehen zu können,

verweise ich nur auf die gerade lebhaft diskutierte
Entstehungsgeschichte von Dürers Buchprojekten: Arwed Arnulf,
Dürers Buchprojekte von 1511. Andachtsbücher für Humanisten,

in: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 31, 2004, S.

145-174 oder meine Rezension des Kataloges: Andachtsliteratur
als Künstlerbuch. Dürers Marienleben. Eine Ausstellung der

Bibliothek Otto Schäfer zu einem Buchprojekt des Nürnberger
Humanismus, hrsg. von Anna Scherbaum / Claudia Wiener /
Georg Drescher, Schweinfurt 2005, in: sehepunkte 5, 2005,

Nr. 7/8, www.sehepunkte.historicum.net/2005/07/8339.html,
beide mit weiterer Literatur.

39 W[ilhelm] L[udwig] Schreiber, Manuel de l'amateur de la

gravure sur bois et sur métal au XVe siècle, tome quatrième
contenant un catalogue des livres xylographiques et xylo-chirogra-
phiques, Leipzig 1902, S. 253-313. - Schreiber X und davon
abhängig XI und XII haben überhaupt keine spezifisch
charakterisierten Teufel, vgl. Paul Heitz, Elf Holzschnitte einer Ars
moriendi (Schreiber, Manuel, IV, S. 265, Nr. X), in: Studien zur
deutschen Kunstgeschichte 300,1934, S. 61-74 und neuerdings
das Faksimile von Schreiber XII: Ars moriendi, das ist Die
Kunst des heilsamen Sterbens: das deutschsprachige Blockbuch
der Donaueschinger Hofbibliothek, mit einer Eini. von Nigel
F. Palmer, Bd. 1-2, Passau 1995, desgleichen die Edition
Weyssenburger, vgl. Henri Zerner (vgl. Anm. 37), Abb.
18-19. - Die Welcome-Handschrift als frühester Bildzeuge hat
lediglich etwas prononcierte Nasen bei einigen Teufeln, ebenso
der Meister mit den Blumenrahmen, vgl. die Abb. 1-11
beziehungsweise 20-21 bei Henri Zerner. Folgt man Zerners
Stemma, dann sind die Teufelsschweine in der 'Bilder-Ars' also
wohl aus der gemeinsamen Vorlage von Meister E.S. und
Schreiber I entnommen.

40 Ich zitiere im Folgenden nach Ernst Weil (Hrsg.), Die deutsche
Übersetzung der Ars moriendi des Meisters Ludwig von Ulm
um 1470, München 1922 [Schreiber VII A].

41 Alfred Koppen, Der Teufel und die Hölle in der darstellenden
Kunst von den Anfängen bis zum Zeitalter Dante's und Giotto's,
Berlin 1895, bes. S. 52-56. - Isabel Grübel, Die Hierarchie der
Teufel. Studien zum christlichen Teufelsbild und zur Allegori-
sierung des Bösen in Theologie, Literatur und Kunst zwischen
Frühmittelalter und Gegenreformation Kulturgeschichtliche
Forschungen 13), München 1991, bes. S.121-130.

42 Dies gilt natürlich nicht nur für das Schwein, sondern für die
Mehrzahl der Sündentiere, vgl. dazu die nützliche Zusammenstellung

in Morton Wilfried] Bloomfield, The Seven Deadly
Sins. An Introduction to the History of a Religious Concept,
with Special Reference to Medieval English Literature Studies
in Language and Literature), Ann Arbor 1967, S. 245-249.

43 Marie Mauquoy-Hendrickx, Les estampes des Wierix conser¬
vées aux cabinet des estampes de la Bibliothèque Royale Albert
I". Catalogue raisonné, Bd. 2, Bruxelles 1979, Nr. 1495-1498,
hier: 1495.

274



44 Dietrich Schmidtke, Geistliche Tierinterpretation in der
deutschsprachigen Literatur des Mittelalters (1100-1500), Bd.
1-2, Berlin 1968.

45 Walter Haug, 'Brandons Meerfahrt', in: Die deutsche Litera¬
tur des Mittelalters 1. Verfasserlexikon, 2. Aufl., 1978, Sp. 985-991.

46 Zur Überlieferungsgeschichte vgl. zuletzt zusammenfassend
Simone Loleit, Ritual und Augenschein. Zu Gedächtnis und
Erinnerung in den deutschen Übersetzungen der Navigatio
Sancti Brendani und der deutsch-niederländischen Überlieferung

der Reise-Fassung Essener Beiträge zur Kulturgeschichte

3), Aachen 2003, S. 16-20.
47 Die deutschen Texte der 'Navigatio'-Redaktion sind ediert bei

Karl A. Zaenker, Sankt Brandons Meerfahrt. Ein lateinischer
Text und seine drei deutschen Übertragungen aus dem 15.
Jahrhundert Stuttgarter Arbeiten zur Germanistik 191), Stuttgart

1987.
48 Walter Haug, Von Imram zur Aventiure-Fahrt. Zur Frage

nach der Vorgeschichte der hochhöfischen Epenstruktur, in:
Walter Haug, Strukturen als Schlüssel zur Welt. Kleine Schriften

zur Erzählliteratur des Mittelalters, Tübingen 1989 (zuerst
in: Wolfram-Studien 1,1970), S. 379-408, hier: S. 380.

49 Es darf im Übrigen nicht irritieren, wenn hier ein deutschspra¬
chiger Text in den Blick gerät. Fribourg war zu seiner Blütezeit
um 1400, als durch die Tuchproduktion viel Geld in die Stadt
floss, zweisprachig, wobei allerdings im Verlaufe des 14.
Jahrhunderts die deutsche Sprache immer mehr an Gewicht
gewann. Zudem wurden viele der politischen Führungspersönlichkeiten

an ausländischen Schulen ausgebildet, unter denen
die von Wien für Freiburger eine besondere Anziehungskraft
besessen zu haben schien. Vgl. dazu Gabriel Zwick, La vie
intellectuelle et artistique, in: Fribourg - Freiburg 1157-1481,
hrsg. vom Geschichtsforschenden Verein, Freiburg (Schweiz)
1957, S. 358-395, bes. 371-381.

50 Zitate hier und im Folgenden nach der frühesten Fassung der
Reise-Redaktion, der Handschrift M (Berlin, Staatsbibliothek,
Mgo 56), die noch aus dem 14. Jahrhundert stammt: Reinhard
Hahn / Christoph Fasbender (Hrsg.), Brandan. Die mitteldeutsche

'Reise'-Fassung Jenaer germanistische Forschungen 14),
Heidelberg 2002.

51 Die in der mitteldeutschen Bearbeitung nur angedeutete
Systematik der Mauerdekoration (V. 1164-1197) wird in der
Prosafassung so ausgebaut, dass die vier Seiten der Mauer
Landtiere, Vögel, Fische und menschliche Verrichtungen (Jagden,

Liebespaare usw.) zeigen. Vgl. Franz Podleiszek
(Hrsg.), Volksbücher von Weltweite und Abenteuerlust Deutsche

Literatur in Entwicklungsreihen. Volks- und Schwankbücher

2), Leipzig 1936, S. 37-57, hier: S. 50-51.
52 Die Stelle findet sich mit geringen Abweichungen in allen

Textzeugen der Reise-Fassung, neben den bereits zitierten also
auch in: mittelniederländische Fassung C (Van sinte Brandane,
door W. G Brill, Groningen 1871), V 1815-1836; N (Carl
Schröder [Hrsg.], Sanct Brandan, Ein lateinischer und drei
deutsche Texte, Erlangen 1871), V 905-913; der faksimilierte
Speyerer Druck von Conrad Hist von 1496 betitelt die Episode
gar Hie kamen gegen dem lieben herren sant Brandan vnd sinen
brüdern gar wunderlichs vngestalts volck die heften haupter als
die schwyn vnd hendt als menschen (Lutz Unbehaun [Hrsg.],
Die wundersame Meerfahrt des Sankt Brandan, Bd. 1-2,
RudolfStadt 1994).

53 Zur Handschrift vgl. Karl Bartsch, Die altdeutschen Hand¬

schriften in der Universitätsbibliothek Heidelberg, Heidelberg
1887, S. 16-17. - Hans Wegener, Beschreibendes Verzeichnis
der deutschen Bilder-Handschriften des späten Mittelalters in
der Heidelberger Universitätsbibliothek, Leipzig 1927, S. 59-61;
sie ist mit 136 kolorierten Federzeichnungen durchgehend
illuminiert und enthält neben der Brendan-Legende unter anderem

auch eine 'Bilder-Ars', zu der jedoch offenbar nur drei
Miniaturen gehören.

54 Der Kommentar bei Reinhard Hahn / Christoph Fasbender
(vgl. Anm. 50), S. 138, vermutet, dass diese Stelle wegen der
Kranichhälse nach dem 'Herzog Ernst' gearbeitet sei, was mir
aber nicht zwingend scheint.

55 Michael Curschmann, Facies peccatorum - Vir bonus. Bild-
Text-Formeln zwischen Hochmittelalter und früher Neuzeit, in:
Poesis et pictura. Studien zum Verhältnis von Text und Bild in
Handschriften und alten Drucken. FS Dieter Wuttke, hrsg. von
Stephan Fussel und Joachim Knape Saecula spiritalia.
Sonderband), Baden-Baden 1989, S. 157-189, dieses und das
folgende Zitat: S. 172.

56 Gérard Cames, A propos de deux monstres dans l'Hortus
deliciarum, in: Cahiers de Civilisation Médiévale U, 1968,
S. 587-603. - Gérard Cames (vgl. Anm. 26), S. 116-121,
Abb. U5ff.

57 Dazu vgl. auch Eckart Conrad Lutz, Wahrnehmen der Welt
und Ordnen der Dichtung. Strukturen im Œuvre Oswalds von
Wolkenstein, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch NF 32,
1991, S. 39-79, bes. S. 61-65. Für ein Weltgerichtsportal mit der
Ikonographie des auf den Höllenrachen zulaufenden Teufels

passt diese Stelle ganz besonders, da Psalm 48,15 weiterfährt,
hier in der Lutherübersetzung: Sie tigen in der Helle wie schafe/
der Tod naget sie / Aber die Fromen werden gar bald vber sie
herrschen / vnd jr Trotz mus vergehen /Jn der Helle müssen sie
bleiben.

58 Dass dieses Konzept nicht nur ebenso in Bezug auf die guten
Eigenschaften des Menschen Verwendung finden kann,
sondern auch in die volkssprachige Literatur eindringt, zeigt
Christoph Gerhardt, Reinmars von Zweter 'Idealer Mann'
(Roethe Nr. 99 und 100), in: Beiträge zur Geschichte der
deutschen Sprache und Literatur 109,1987, S. 51-84 und 222-251.

59 Dies hebt die Figur des Teufelsschweins auch von den anderen
Teufeln des Freiburger Portals ab, die teilweise durchaus auch
tierische Körperteile besitzen, aber meines Erachtens eben
deshalb nicht mehr in dieser Tradition stehen, weil sie ganz
zum Fabelwesen geworden sind. Die geflügelte Figur mit
langem Schwanz etwa oder der thronende Luzifer (möglicherweise

in der Gestalt eines Löwen?) lassen sich nicht mehr in
diesen Lasterdiskurs einbinden, da das Grundgerüst - der
Mensch in seinen Eigenschaften - nicht vorhanden, oder
zumindest nicht mehr erkennbar ist.

60 Ab 1400 sind Gerichtsverhandlungen «devant l'église St-Nico¬
las» bezeugt, also wohl vor dem Gerichtsportal, aber auch
andere Rechtshandlungen wurden dort vollzogen, vgl. Ivan
Andrey, A l'heure du jugement, in: Patrimoine fribourgeois 9,

1998, S. 6-16, hier: S. 8-9.
61 Ernst Weil (vgl. Anm. 40), S. 3.

275



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

In den Jahren um 1400 erhielt das Westportal der heutigen Kathedrale

St. Nikolaus in Freiburg i.Üe. ein Weltgerichtsportal in der
Tradition der französischen Hochgotik. Für die darin hervorstechende

Figur eines Teufels mit Schweinskopf gibt es in
Weltgerichtsportalen keine Vorbilder, so dass sich die Frage nach seiner
Herkunft und Bedeutung stellt. Es zeigt sich, dass mit dem
Teufelsschwein ein Tugend- und Lasterdiskurs in das Portalprogramm
integriert worden ist, der sich in ähnlicher, jedoch weit systematischerer

Ausformung bereits bei den grossen Weltgerichtsportalen
der Hochgotik in Frankreich findet. Diese ikonographische Tradition

wird in Text und Bild anhand ausgewählter Beispiele bis zum
Freiburger Portal nachgezeichnet.

Attorno al 1400, il lato ovest della cattedrale di San Nicola a

Friburgo è stato dotato di un portale con un giudizio universale,
realizzato nella tradizione iconografica gotica dell'Ile-de-France.
Il particolare, alquanto evidente, del diavolo con una testa da suino
non compare su altri portali raffiguranti un giudizio universale. Per
tale ragione, è lecito chiedersi da dove provenga tale immagine e

quale sia il suo significato. L'analisi ha rivelato che il diavolo è

illustrato in tal modo per trattare la tematica dei vizi e delle virtù,
presente in forma analoga ma più elaborata su altri portali gotici
dell'Ile-de-France dedicati al giudizio universale. Sulla base di
esempi selezionati, il saggio ricostruisce nel testo e nelle immagini
questa tradizione iconografica dai suoi inizi sino alla realizzazione
del portale di Friburgo.

RESUME SUMMARY

Dans les années 1400, l'actuelle cathédrale de Saint-Nicolas à

Fribourg reçut un portail représentant le Jugement dernier dans la
tradition du gothique rayonnant français. La figure en saillie de
diable à tête de cochon n'apparaît dans aucun autre portail de ce

genre, ce qui pose la question de sa provenance et de sa
signification. Il s'est avéré que les scènes représentées sur le portail
intègrent, à travers cette image porcine du diable, un sermon sur le vice
et la vertu, que l'on retrouve exprimé de manière analogue, mais
bien plus systématique, déjà dans les portails du gothique rayonnant

français montrant le Jugement dernier. Cette tradition
iconographique est illustrée à travers un choix d'exemples tirés de textes
et d'images.

Around 1400, the West portal of today's Saint Nicholas Cathedral
in Freiburg i.Üe. was embellished with the Last Judgement in the
tradition of the late Gothic style in France. There are no precedents
in this portal for the conspicuous figure of the devil with the head
of a pig, which raises questions as to its provenance and significance.

As it turns out, the figure of the pig-devil is part of the
discourse on virtue and vice, which was much more systematically
addressed in the large late Gothic portals of the Last Judgement in
France. Selected illustrations, including the portal in Freiburg, are
used to trace the history of this iconographie tradition.

276


	Sordiditas est sus : zur Bedeutung des Teufelsschweins im Weltgericht des Westportals von St. Nikolaus in Freiburg i.Üe.

