
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 63 (2006)

Heft: 3

Artikel: "Die gelösten Liebesknoten" : ein Palindrom als Grundidee einer
gewirkten Kissenplatte

Autor: Figge, Horst H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Die gelösten Liebesknoten»
Ein Palindrom als Grundidee einer gewirkten Kissenplatte

von Horst H. Figge

%$n r¦u

*\ ¦ -

iù.**:.

M m

vr^.3
\WZ-v

MMPi

3\

v^ 5t'
A

9
Sì

f
N

Abb. 1 «Die gelösten Liebesknoten». Gewirkte Kissenplatte. Basel um 1440/1450, ca. 54 cm x 58 cm.
Zürich, Schweizerisches Landesmuseum. LM 1077.

Im Schweizerischen Landesmuseum Zürich wird die
gewirkte Vorderseite eines Kissenbezugs aufbewahrt,
deren Entstehung auf 1440/50 datiert wird (Abb. 1). In
einem Erklärungsversuch der dargestellten Szene schreiben

Anna Rapp Buri und Monika Stucky-Schürer dazu:
«Die überreich herausgeputzte Frau steht neben einem
blühenden Holunderbaum, an dem rote Liebesknoten hängen.

Indem sie diese mit spielerischer Geste mit der Linken

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 6.1. Heft 3/06

löst und mit der Rechten lässig zu Boden gleiten lässt,
deutet sie ihr Handeln im Spruchband (in seitenverkehrter
Schrift): '.mit dim willen.' (Mit deinem Willen) [...] Die
gemäss den üblichen Treuegelöbnissen unter dem
Holunderbaum ewig haltenden Liebesknoten werden hier
mühelos gelöst und fallen zusammen mit den weissen
Holunderblüten zu Boden. Nicht von ungefähr nimmt
diese schicksalsschwere Handlung eine keck herausge-

221



putzte Frau in ungerührter Haltung vor. die sich in ihrer
Aufmachung wohl als Dirne zu erkennen gibt. Sie entbindet

sich von sämtlichen Treueschwüren und zeigt sich in
ihrer Rede frei für jeden Liebeswunsch.»1

Dieser an sich plausiblen Auslegung widersprechen allerdings

mehrere faktische Details. Bereits die Deutung der
Frau als Dirne ist nicht ganz konsequent, denn an anderer
Stelle wird «ein junges Mädchen [...] mit grossem
Schulterdekollete»2 erwähnt, und es wird eine Frau als Jungfrau
bezeichnet, obwohl sie ebenfalls «hochgeschürzt [ist],
sodass das [...] Untergewand und ihr Knöchel frei wird»'.
Es kann also auch eine junge Frau gemeint gewesen sein,
die sich ganz unbefangen in einem geschlossenen Garten
bewegt.

Dem Bild ist auch nicht notwendig zu entnehmen, dass

die Frau die Liebesknoten, Symbole ewiger Treue, löst. Die
angedeutete Geste scheint vielmehr darauf hinzuweisen,
dass sich die Knoten von selbst lösen, sobald sie danach
greift. Und mit dem Baum ist wohl auch kein Holunder
gemeint gewesen; das Bild zeigt nicht dessen gefiederte
Blätter, und die einzelnen Blüten, die mit jedem aufgelösten

Knoten fallen, erinnern nicht an seine Dolden.
Schliesslich ist der ganze Hintergrund von Pflanzenteilen
überwuchert, die als «hellgrüne Akanthusranken mit rot-
weissen Knospen»4 gedeutet werden. Die vermeintlichen
Knospen schon aber eher ans wie die jungen Früchte eines
Feigenbaums.

Von zentraler Bedeutung für das Verständnis des
Gemeinten muss nun der seitenverkehrt wiedergegebene
Text des Spruchbands sein, denn sonst wäre er wohl
überhaupt nicht eingeführt worden, schon gar nicht in dieser
auffälligen und erklärungsbedürftigen Form. Nun erinnert
die Formulierung mit dim willen zunächst einmal direkt an
«Dein Wille geschehe» im Vaterunser, eine Assoziation,
die zur damaligen Zeit völlig offensichtlich gewesen sein
muss. (Nebenbei gesagt, passt natürlich auch die farbliche
Hervorhebung des Wortes dim /u diesem Verständnis.)
Jedenfalls und die Assoziation mein nur beabsichtigt
gewesen sein, sie ist im Zusammenhang natürlich auch
besonders bedeutungsträchtig. Allerdings muss der
seitenverkehrten Schreibung dabei eine ganz wesentliche Rolle
zugekommen sein, denn andernfalls halte sie ja geradezu
blasphemisch gewirkt. (Die in gleicher Richtung
erfolgende Schreibung des Hebräischen mag eine Rolle gespielt
haben, führt aber zunächst nicht weiter.)

Zur Konzeption des Bildes

Bei Überlegungen da/u. weshalb gerade die Formulierung
»»7 dim willen gewühlt worden ist. kann man auf das

Anagramm im lid min weit stossen: und damit hat man plötzlich
den Schlüssel zum Verständnis des Bildes. Die Szene ist
nämlich in Anlehnung an das alttestamentliche Canticuni
Canticorum Salomonis. das Hohe Lied der Liebe, gestaltet
worden. Dabei handelt es sich um den geradezu schmachtend

zu nennenden Dialog zwischen zwei Liebenden, der

von einem Chor begleitet beziehungsweise kommentiert
wird.

«In den acht Kapiteln ist eine Reihe von Liedern [...]

zusammengestellt, die von der Liebe unter Braut-
beziehungsweise Eheleuten singen. Der Gegenstand wird in
aller Offenheit und Natürlichkeit behandelt, die
Darstellungsweise fällt jedoch nie ins ungeziemend Erotische,
Obszöne oder Laszive ab. Dass ein solcher Eindruck
entstehen kann, liegt an der anderen Mentalität begründet.»*
Zur Frage, weshalb gerade dieses «Lied» Aufnahme in den
Kanon der Bibel gefunden hat, gibt es gegenwärtig
unterschiedlichste Meinungen. Im Mittelalter und insbesondere
im 15. Jahrhundert ist der Inhalt jedenfalls meist auf die
Liebe zwischen der Jungfrau Maria und Gott hin gedeutet
worden.

Im Bild der Kissenplatte erfährt das Hohe Lied nun
zunächst einmal eine ganz andere, eine weltliche Deutung.
Die junge Frau ist auf der Suche nach dauerhafter Liebe zu
einem Mann und wird - wie das Bild zeigt - immer wieder
und unumgänglich enttäuscht.

Die Grundidee stammt aus der einzigen Stelle, an der das

Hohe Lied den Namen der Frau nennt (der Mann bleibt
namenlos). In Vers 12 des 6. Kapitels bittet der Chor:
Revertere, revertere, Sulamitis! also: «Kehr um. kehr um.
Sulamitis!». Das Kuriose daran ist nun. dass Revertere Sulamitis

in zweiter Ebene auch als Aufforderung verstanden
werden kann, das Wort Sulamitis umzukehren - und tut
man das, dann erhält man die Aussage 5/7/ malus, also «(Er
ist) böse vor Begierde». Die Bitte des Chores erscheint
damit plötzlich als implizite Warnung vor dem Vertrauen in
irdische Liebe.

In Cant. 2,3 sagt die junge Frau: Sicut malus inter ligna
silvarum, sic dilectus meus interfìlios («Wie der Apfelbaum
unter den Waldbäumen, so ist mein Geliebter unter den

Söhnen»). Dementsprechend versucht sie auf dem Bild
Liebesknoten vom Apfelbaum zu pflücken. Was sie noch
nicht weiss, ist dass malus («der Apfelbaum») eben auch
malus («böse») ist; und so zerfällt die erhoffte Liebe in dem
Moment, in dem sie glaubt, sie erlangt /u haben.

Sicherlich nicht unabsichtlich ist die Anordnung der
Baumblüten rechts vor der Frau so eingerichtet worden,
dass sie den Dolden eines Holunders ähneln. Irrst daran.
dass mit jedem aufgelösten Knoten nur eine Blüte fällt,
erkennt man, dass damit eine Täuschung angedeutet ist,
der die Frau unterliegt: Sie glaubt eben, einen Holder vor
sich zu haben, der aber in Wirklichkeit ein Malus ist.

Die Kissenplatte ist also anscheinend gestaltet worden,
um Betrachterinnen zu ermöglichen, sich mit der jungen
Frau zu identifizieren, die arglos auf ewige Liebe hoffte.
Das Fazit ist natürlich, dass ewige Liebe nur von einem zu
erwarten ist, nämlich von Gott beziehungsweise seinem
Sohn Jesus Christus.

Zum mädchenhaften Aussehen der Frau passt nicht nur
ihre im Bild dargestellte Unerfahrenheit. sondern auch

(ant. .S.S. wo der Chor sagt: Soror nostra parva, et ubera

non habet; quid fuciemus sorori nostrae in die quando allo-
ipicnda est/ («Insère Schwester ist klein und hat keine

222



Brüste, was werden wir für unsere Schwester tun am Tag,
an dem sie angesprochen werden soll?»)

In Cant. 2,13 heisst es Ficus protulit grossos suos («Der
Feigenbaum hat seine Früchte getrieben»), was ganz
dem Bild der Kissenplatte entspricht. Trotz der Akanthus-
artigen Blätter ist auf dem Bild sicherlich ein Feigenbaum

Im Allgemeinen ist der früchtetragende Feigenbaum
aber als positives Symbol verstanden worden. Wenn die

junge Frau sich umdrehen und sich vom Bösen abwenden
würde (revertere!), könnte sie seine süssen Früchte erkennen

und ernten.

sar

js

-3kr^*3RL
^38f5afe., ¦*m^

m£

7Je

«¥«*sift
*¦¦¦ ij^sœ

*t5C

""¦''; -

WAS

Abb. 2 Die simulierten Liebesknoten im Apfelbaum. Ausschnitt
aus der gewirkten Kissenplatte.

gemeint. Er ist einerseits ein Symbol des Reichtums,
andererseits wie die Feige aber auch ein Sexualsymbol.
Insbesondere bemerkenswert ist der auch hier gegebene
Doppelsinn; das Wort grossus bedeutet «unreife Feige»,
aber auch «grob, dick, dicht», was dazu passt, dass seine
Blätter rechts den ganzen Hintergrund überwuchern.

BKBEäsS
JMp.?$K5a ffTBOTWHi'liif MKBlffîÌLY rrnm

m.- '¦£&gfti^T.VJC ¦Sto^AlH^ri

•»geasa

3L*~Xfc_'* jËËftQU

jgfcüJ WjffiE*': ~jEa

Abb. 3 Drei Pflanzen als Spielkarten-Symbole gestaltet.
Ausschnitt vom unteren Rand der gewirkten Kissenplatte.

Da der Feigenbaum so dargestellt ist, dass er über ihren
Kopf hinweg nach rechts ragt, steht sie unter ihm, und das
kann an Johannes 1,48 erinnen, wo Jesus sagt: Cum esses
sub ficu vidi te («Als du unter dem Feigenbaum warst, habe
ich dich gesehen»).

Die sogenannten Liebesknoten sind häufige heraldische
Details. Konkret werden durch diese Art von Knoten zwei
Seile fest miteinander verbunden, und das umso unlösbarer,

je mehr man an beiden zieht. Wie sich nun aber bei

genauerem Hinsehen zeigt, handelt es sich auf dem Bild
gar nicht um echte Liebesknoten, sondern um einfach
zusammengelegte Schlingen in der Art, wie sie zur Täuschung
von Gauklern verwendet worden sein mögen (Abb. 2). Die
Schnüre lösen sich voneinander, sobald man an ihnen zieht.
Sulamitis hat es hier also tatsächlich mit simulatis («simulierten,

unechten») zu tun, und dementsprechend weist sie

auch zugleich mit dem Zeigefinger auf den Apfelbaum als

malum, «das Böse» hin.
Ein in diesem Zusammenhang bedeutungsträchtiges

Detail sind auch die Blumen unterhalb des «bösen
Apfelbaums», die als Spielkarten-Symbole deutscher Farben
gestaltet sind (Abb. 3). Das Liebes-Spiel ist um 1500 auf
Wirkteppichen und in der Graphik mehrfach durch Karten
spielende Liebespaare angedeutet worden. Auf der Zürcher

Kissenplatte befindet sich in der Mitte in der üblichen
Form die Eichel-Drei, rechts daneben Grün- beziehungs-

223



weise Laub-Drei, und mit der Blume links daneben dürfte
die Schellen-Drei gemeint sein. Damit fehlt also, exakt in
den Zusammenhang passend, die Herz-Drei. Es geht also
gewissermassen um ein «herzloses Spiel», dass der Siti
Malus mit Sulamitis treibt.

Achtet man nun auf die Körperhaltung der Frau, dann
erkennt man, dass in einer weiteren, auf das Jenseits
bezogenen Ebene das Gleichnis von den klugen und den törichten

Jungfrauen aus Matthäus Kapitel 25 eine Rolle gespielt
haben dürfte. Die Lampen der klugen Jungfrauen brannten,

als der himmlische Bräutigam erschien, und nur sie

waren deshalb in der Lage, ihn zu empfangen; die anderen,
die noch Öl holen mussten, blieben ausgeschlossen vor der
Tür. Skulpturen der klugen Jungfrauen mit erhobener,
brennender Lampe in der Hand und der törichten mit
erloschener, gesenkter finden sich bekanntlich an Portalen
vieler Münster (z.B. in Bern, Basel, Freiburg im Breisgau,
Strassburg). Auf der Kissenplatte ist die junge Frau nun
offensichtlich als eine Art von Komprimat dargestellt; denn
wie die klugen Jungfrauen ihre Lampen, hält sie mit der
einen Hand den vermeintlichen Liebesknoten, wie die
törichten ihre erloschene Lampe, hält sie mit der anderen
Hand die auseinanderfallenden Teile.

So gesehen, ist also eine Frau dargestellt, der noch beide
Möglichkeiten offen stehen, die sich entscheiden muss, ob
sie sich wie eine der klugen oder eine der törichten
Jungfrauen verhalten will. Und die Entscheidung überlässt sie

entsprechend der Aufschrift mit dim willen, letztlich
ergeben, Gott selbst.

Spinnt man die Assoziationen noch etwas weiter, dann
kann das Bild natürlich auch an Eva erinnern, die den

Apfel vom Baum der Erkenntnis pflückt, wodurch nicht
nur das Glück ihrer Unschuld zerfällt, sondern zugleich
auch Einsicht in die Endlichkeit alles Irdischen erreicht
wird. Dazu passt, nebenbei gesagt, ein Doppelsinn des

oben genannten Anagramms im lid min weit, denn lid kann
nicht nur im Sinn von «Lied» verstanden werden, sondern
alemannisch auch im Sinn von «Leid»: min weit im lid
«Meine Welt (ist) im Leid».

Die Frau trägt auf dem Kopf eine Art Brautkrone und
mit ihrem pächtigen Gewand ist sicherlich ein Brautkleid
gemeint gewesen. Dass sie es hoch geschürzt hat, versteht
sich zunächst einmal daraus, dass sie sich in einem Garten
befindet. Dadurch wird aber auch ihr ganz schlichtes
Untergewand sichtbar, was möglicherweise Betrachterinnen

die Identifikation mit ihr erleichtern sollte.
Es geht offenbar ausschliesslich um die Situation der

beziehungsweise einer jungen Frau, die sie ganz persönlich
betrifft. Denn die Frau ist ganz allein dargestellt und das

Bild zeigt auch nicht, wie sonst auf zeitgenössischen
Wirkbildern üblich, Vögel oder irgendwelche andere Tiere.
Wenn es sich um ein persönliches Rückenkissen gehandelt
hat, dann mag die Tatsache, dass gerade dieses Motiv für
eine Kissenplatte gewählt worden ist, damit zu tun gehabt
haben, dass die auf dem Stuhl sitzende Frau die im Bild
angedeutete Suche nach irdischem Liebesglück im
wahrsten Sinn des Wortes «hinter sich» hatte.

Jedenfalls enthält das scheinbar rein profane Thema der
enttäuschten Liebe in vielfältiger Weise sachkundige
religiöse Bezüge. Damit entspricht die Kissenplatte weder den

Anforderungen eines im engeren Sinn religiösen Rahmens,
noch dem üblichen Ausdruck bürgerlicher Frömmigkeit.
Es kann deshalb vermutet werden, dass sie aus dem Besitz
einer Begine stammt, einer der frommen Frauen, die mit
anderen zusammen ein klosterähnliches Leben führten.
Beginen besassen persönliches Eigentum, und sie verfügten

in Einzelfällen sogar über beträchtliche Vermögen. Sie

lebten jedoch - ohne Klostergelübde - ein an Ordensregeln
orientiertes Leben.

Es ist sogar möglich, dass die Kissenplatte von Beginen
selbst hergestellt worden ist, denn das Textilhandwerk war
eine ihrer traditionellen Erwerbsquellen.6

Im Franziskaner-Museum Villingen wird eine Kissenplatte

für die Rückseite einer fünfsitzigen Bank
aufbewahrt, die sich bis 1910 im Villinger Klarissenkloster
befand. Sie wird «Jungfrauen mit Kindlein und Tieren»7

genannt und weist so weitgehende Ähnlichkeiten mit der
Zürcher Kissenplatte auf, dass beide Stücke wohl von
derselben Hand stammen. Darüber hinaus lassen sich aus dieser

Tatsache aber leider keine Schlüsse ziehen.

Zur Konzeption des Spruchbandtextes

Angesichts der vielschichtigen Gestaltung des Bildes ist
nun natürlich davon auszugehen, dass auch der umgekehrt
geschriebene, aber scheinbar doch schlichte Text mit dim
willen in besonderer Weise durchdacht worden ist. Dazu ist
bereits auf die Anagramme im lid min weit und min weit im
lid hingewiesen worden.

Die Formulierung geht wahrscheinlich auf das siebte

Kapitel des Matthäus-Evangeliums zurück. In den Versen
15 ff. warnt Jesus vor falschen Propheten: A fructibus
eorum cognoscetis eos. Numquid colligunt de spinis uvas,
aut de tribulis ficus?, also «An ihren Früchten [!] werdet ihr
sie erkennen. Erntet man etwa vom Schlehdorn Trauben
oder vom Burzeldorn Feigen?», was exakt zu den Liebesknoten

am Apfelbaum passt. In Vers 21 sagt er: Non omnis

qui dicit mihi, Domine, Domine, intrabit in regnum cae-

lorum, sed qui facit voluntatem Patris mei, qui in caelis est,
also «Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, wird in das

Himmelreich eintreten, sondern wer den Willen [!] meines
Vaters tut, der im Himmel ist».

Übrigens geht das Spruchband rechts von ihrem Herzen
aus und wendet sich links zum Himmel. Auch dadurch ist

bekräftigt, dass mit dim Gott gemeint ist.
Dass es im Bild um die Unterwerfung unter den Willen

Gottes geht, ist jetzt zwar klar, trotzdem kann die Aussage
mit dim willen, wie sich gezeigt hat, eben doch missverstanden

werden. Es ist deshalb zu erwarten, dass irgendwie
deutlicher zum Ausdruck gebracht worden ist, wer mit dim
gemeint gewesen ist.

Unter diesem Aspekt kann dann die leicht separierte
Stellung des N auffallen. Weil im Alemannischen das

224



Schluss-N hinter Vokalen meist nicht gesprochen wird,
kann der Buchstabe N nämlich als Andeutung eines
ungenannten Namens verstanden werden (mit dim wille, n).
Nebenbei gesagt, entspricht das sogar dem Gebot Non
usurpabis nomen Domini Dei tui frustra («Du sollst den
Namen des Herrn, deines Gottes, nicht grundlos
erwähnen»).8 Dass die Abtrennung des N tatsächlich bewusst
eingeführt worden ist, zeigt sich deutlicher in der
seitenverkehrten Wiedergabe (Abb. 4), die ja dem Aussehen der
Wirkvorlage, dem sogenannten Bildner entspricht.

^ÈÉPSA^

Abb. 4 „mit dim wille n". Das Spruchband nach Seitenverkeh-
rung. Ausschnitt aus der gewirkten Kissenplatte.

Nun ist gegenwärtig zwar noch allgemein bekannt, dass
Texte gelegentlich als Chronogramme gestaltet worden
sind, weil eingebaute Jahreszahlen in der Zeit des Barock
durch Hervorhebung der römischen Buchstabenzahlen
völlig unübersehbar gemacht worden sind. Kaum bekannt
ist dagegen, dass beim Gestalten besonderer Texte auch
Buchstabenzahlensysteme eingesetzt worden sind, bei
denen jedem Buchstaben des Alphabets ein bestimmter Wert
zugeordnet ist.

Diese Art der Textgestaltung geht auf die Gematrie
zurück, ein Verfahren der mystischen Deutung von Texten,
das im Hebräischen und Griechischen nahelag, weil in diesen

Sprachen Buchstaben auch als Zahlzeichen verwendet
wurden.9

Franz Dornseiff schreibt 1922 in Das Alpabet in Mystik
und Magie: «Eine besonders bedeutsame Abart der
Buchstabenmystik, die in zahlreichen griechischen, graecoorien-
talischen, jüdischen, parsischen und arabischen Überlieferungen

vorliegt, arbeitet mit der Umsetzung der
Buchstaben der Worte in Zahlen.»10 Erstaunlich, vielleicht auch
bezeichnend, ist die Tatsache, dass Dornseiff in diesem
Zusammenhang die lateinische Gematrie nicht erwähnt,
obwohl er selbst ein geradezu lehrbuchartiges Beispiel
dafür mitteilt.

Es findet sich in der sogenannten Laktanzepitome, einer
Handschrift aus dem Jahr 492/3 in der Kathedralbibliothek
Lucca. Im Zusammenhang mit der angeblich prophezeiten
Wiederkunft des (aus christlicher Sicht schrecklichen)
Kaisers Nero in der Person des Vandalen Geiserich heisst
es dort: «Hic sapientia utitur ut computetur per litteras
nomen illius qui dicitur - A (I) N (XIII) T (XVIIII) I
(VIIII) C (III) H (VIII) R (XVII) I (VIIII) S (XVIII) T
(XVIIII) V (XX) S (XVIII) - fit numerus collectus centum
LIIII hoc est nomen Antichristi.»11 Übersetzt bedeutet das:

«Hier wird Weisheit gebraucht, damit durch die Buchstaben

der Name dessen berechnet wird, der A (1) N (13) T
(19) I (9) C (3) H (8) R (17) I (9) S (18) T (19) V (20) S (18)
genannt wird, was die Summe 154 ergibt. Es ist der Name
des Antichristus.»

Der Text ist offensichtlich an das Rätsel um die Zahl 666
in Apocalypsis 13,18 angelehnt, aber die Zahlen, die den
Buchstaben beigegeben sind, entsprechen dem lateinischen

Rangsystem: A=l, B=2, C=3, D=4, E=5, F=6, G=7,
H=8,1/J=9, K=10, L=ll, M=12, N=13, 0=14, P=15, Q=16,
R=17, S=18, T=19, U/V=20, X=21, Y=22, Z=23.12

(Nebenbei gesagt, ist als Lösung dieses Rätsels
wahrscheinlich zum einen Nero Germanicus 49+105=154,
gemeint gewesen, zum anderen Geisericus Rex 111+43=154.)

Das Beispiel ist auch insofern interessant, als es dabei
nicht nur um summengleiche (isopsephische) Ausdrücke
geht, sondern auch um eine besondere Zahl. Nach der
archimedischen Annäherung, die bis in die frühe Neuzeit
verwendet worden ist, galt nämlich als Kreiszahl Pi=22/7,
denn ein Kreis mit dem Durchmesser 7 hat ungefähr den
Umfang 22. (Das heisst, die im eigentlichen Wortsinn «runden»

Zahlen waren die durch 22 teilbaren.)
Dass nun «ausgerechnet» das Wort Antichristus eine

Summe ergibt, die als Produkt aus Normkreisumfang und
-durchmesser verstanden werden kann (154=22x7), stellt
zahlenallegoretisch überhaupt kein Problem dar. Jede
beliebige Zahl kann sowohl ad bonam, als auch ad malam
partem gedeutet werden, also zum Guten und zum Bösen,13
und so zeigt die vollkommene Summe 154 aus gläubiger
Sicht nur, dass der Antichristus eben vollkommen,
rundherum und durch und durch böse ist.

Besonders überzeugt von solchen Wegen der Wahrheitsfindung

ist der Mathematiker Michael Stifel (1487-1567)
gewesen, ein Freund Martin Luthers, zunächst
Augustinermönch, dann Pfarrer. Von ihm stammt das anonym
herausgegebene Rechenbüchlein vom Endchrist, in dem er
«Wortrechnungen» unter anderem mit dem genannten
lateinischen Rangsystem durchführt, das er «das kleine
Alphabet» nennt. Er schreibt dazu: «Das w braucht die
Lateinische sprach nicht, drumb sol man es nicht setzen.»14

Das heisst, das deutsche W ist danach als lateinisches V zu
werten.

Vor der Einführung der Ziffern und des schriftlichen
Rechnens wurde übrigens mit den klassischen Fingerzahlen

addiert und subtrahiert. Dabei waren den Zahlen von
1 bis 9999 bestimmte Fingerstellung beider Hände
zugeordnet.15 Und da Fingerzahlen und Buchstabenzahlen-

225



werte in früher Kindheit gelernt und internalisiert wurden,
stellte die zügige Addition beliebig vieler Buchstabenzahlenwerte

im 15. Jahrhundert überhaupt kein Problem dar.16

Nun ist natürlich im Nachhinein nie mit absoluter
Gewissheit zu sagen, ob beim Konzipieren eines Textes auf
dessen Summe geachtet worden ist. Sie könnte sich ja auch
rein zufällig ergeben haben. Umso grössere Bedeutung
besitzen dabei externe Indizien, und ein solches Indiz ist
das separiert gesetzte N. Denn ohne dieses N erhält man
beim kumulativen Umrechnen des Textes mit dem (lateinischen)

Rangsystem für die ersten elf Buchstaben mit dim
wille die Summe 40+25+56=121=11x11. Es könnte dann
zum Beispiel sein, dass bei N an den Ausdruck Gott Vater
gedacht worden ist, denn der ergibt ebenfalls die Summe
59+62=121=11x11.

Etwas Überraschendes kommt noch hinzu. Georg Philipp

Harsdörffer merkt 1653 zu seiner Wiedergabe des
lateinischen Rangsystems an: «Die Lateiner gebrauchen
in ihrer Sprache kein W, welches auch nichts anders ist als
VV».17 Rechnet man dementsprechend das W im Wort wil-
len als VV, dann erhält man für mit dim willen die Summe
40+25+89=154=22X7, also die bereits oben angesprochene

besondere Zahl (Normkreisumfang mal -durchmesser).
Das ist aber noch immer nicht alles. Beachtet man die

Tatsache, dass der Text von rechts nach links geschrieben
ist, und dreht deshalb auch das ganze Buchstabenzahlensystem

um, indem man also Z=l und A=23 rechnet, dann
erhält man für mit dim willen tatsächlich ebenfalls
32+47+75=154=22x7.

Vollends dürfte die Ersetzung des N durch den Gebetsanfang

Pater noster von der mystisch positiven Qualität des

Textes überzeugt haben. Die 11+11 Buchstaben also mit
dim wille pater noster ergeben nämlich, sowohl normal, als

auch umgekehrt gerechnet, die Summe 264=22x12.
Dazu muss nun noch erwähnt werden, dass auch das

Rechnen mit dem umgekehrten Rangsystem kein besonderes

Problem dargestellt hat, weil man einfach die normalen
Werte berechnet und dann die entstehende Summe von
der Anzahl der Buchstaben mal 24 abzieht. Also: mit dim
willen=121; 11 (Buchstaben) mal 24=264; 264-121=143;
und pater noster=143; 11 (Buchstaben) mal 24=264;
264-143=121.

Zum Schluss seien noch zwei Merkwürdigkeiten
erwähnt, die bei der Konzeption des Ganzen eine Rolle
gespielt haben könnten. Das Wort Roma und sein Palindrom

amor haben, mit dem Rangsystem gerechnet, die
Summe 44.18 Da nun die Aufforderung des Hohen Lieds
revertere die Summe 110 hat, erhält man wiederum
110+44=154, wenn man Revertere Sulamitis durch Revertere

Roma ersetzt.
Vielleicht ist der Textautorin beziehungsweise dem

Autor auch die seltsame Beziehung zwischen den Worten
Iesu und amor bekannt gewesen. lesu hat nämlich mit dem
Rangsystem die Summe 52 und mit dem umgekehrten
Rangsystem die Summe 44, das Wort amor dagegen ergibt,
normal gerechnet, 44 und mit dem umgekehrten System 52.

Damit ist dann allerdings die Grenze zur blossen Spekulation

erreicht.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-4: Schweizerisches Landesmuseum, Zürich.

226



ANMERKUNGEN

Anna Rapp Buri / Monika Stucky-Schürer, zahm und wild,
Basler und Straßburger Bildteppiche des 15. Jahrhundert
Katalog), Mainz 1990, S. 143-144.
Anna Rapp Buri / Monika Stucky-Schürer (vgl. Anm. 1),
S. 145.

Anna Rapp Buri / Monika Stucky-Schürer (vgl. Anm. 1),
S.344.
Anna Rapp Buri / Monika Stucky-Schürer (vgl. Anm. 1),
S. 144.

Heinrich Gross, in: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd. 5,

Freiburg/Breisgau 1986, Sp. 439.

Vgl. Barbara Helbling / Magdalen Bless-Grabher / Ines
Buhofer (Hrsg.), Bettelorden, Bruderschaften und Beginen in
Zürich, Zürich 2002, S. 263.
Abb. in: Anna Rapp Buri / Monika Stucky-Schürer (vgl.
Anm. 1), S. 144-145.
Deuteronomium 5,11; ähnlich in: Exodus 20,7.
Zum historischen Hintergrund siehe: Franz Dornseiff, Das
Alphabet in Mystik und Magie, 1922, S. 101-118. - Georges
Ifrah, Universalgeschichte der Zahlen, Frankfurt/Main 1986,
S. 335-351. Als Numerologie bzw. Arithmomantie wird die
Gematrie noch heute von Wahrsagern angewendet.
Franz Dornseiff (vgl. Anm. 9), S. 91.

Franz Dornseiff (vgl. Anm. 9), S. 101. Die offensichtlichen
Druckfehler sind korrigiert.
Siehe dazu auch Horst H. Figge, Gematrie als Gestaltungskriterium

von Vulgata-Texten, in: European Journal for Semiotic
Studies 9, Wien 1998, S. 529-556.
Vgl. Heinz Meyer, Die Zahlenallegorese im Mittelalter, München

1975.

Anonym, Ein RechenBüchlin vom EndChrist, Wittemberg
1532, Blatt Aiiij r. Stifel beschäftigt sich im Rechenbüchlin im
wesentlichen mit der apokalyptischen Zahl 666, die mit dem
«kleinen Alphabet» nur schwer zu erreichen ist. Deshalb wendet

er außerdem «das große Alphabet» an, bei dem den
Buchstaben die entsprechenden Dreieckzahlen zugeordnet sind.
Dreieckzahlen ergeben sich beim Legen von Steinchen
gleichseitiger Dreiecke, so wie Quadratzahlen beim Legen von
Quadraten entstehen; sie entsprechen den kumulativen Summen
der ganzen Zahlen (z.B. ist die Dreieckzahl von C also 1+2+3
6). Die mathematische Formel lautet (n+l)n/2. Die apokalyptische

Zahl 666 ist die Dreieckzahl von 36, und 36 ist die
Dreieckzahl von 8.

Vgl. Karl Menninger, Zahlwort und Ziffer. Eine Kulturgeschichte

der Zahl, Bd. 2, Göttingen 1958, S. 3-25.
Vgl. Horst H.Figge, Zur Text- und Bildgestaltung auf Medaillen

der Nürnberger Vischer-Hütte, in: Anzeiger des Germanischen

Nationalmuseums, Nürnberg 2000, S. 7-24.
Georg Philipp Harsdörffer, Poetischer Trichter, Nürnberg
1653, 3. Teil, S. 67 (Nachdruck Darmstadt 1969).
Zufall oder nicht, auch die Namen Adam und Eva ergeben
zusammen die Summe 18+26=44.

227



ZUSAMMENFASSUNG

Eine auf die Mitte des 15. Jahrhunderts datierte Kissenplatte im
Schweizerischen Landesmuseum Zürich enthält bisher
unbekannte, vielfältige Bezüge zum Canticum canticorum, dem Hohen
Lied Salomos. Die Untersuchung macht nicht nur Einzelheiten des

Bildes, sondern auch den Text mit seiner eigentümlichen Schreibweise

verständlich. Vielschichtige Bezüge des Bildes verdeutlichen
das vergebliche Streben einer jungen Frau nach irdischer Treue
und ihre Erwartung Christi als himmlischen Bräutigam. Der Text
ist nach Kriterien der sogenannten Wortrechnung konzipiert worden,

und enthält dadurch ebenfalls Bedeutungen, die nicht unmittelbar

erkennbar sind.

RESUME

La partie décorée d'une housse de coussin datée du milieu du XVe
siècle et appartenant aux collections du Musée national suisse de

Zurich, contient de multiples références, jusqu'ici inconnues, au
Canticum canticorum, le Cantique de Salomon. L'étude effectuée
permet de comprendre non seulement les particularités de l'image
représentée, mais également le mode d'écriture propre au texte.
Plusieurs éléments de l'image expliquent la vaine aspiration d'une
jeune femme à la fidélité ici-bas et son attente du Christ comme
époux céleste. Conçu selon les critères du «calcul des mots», le
texte est donc également porteur de certaines significations qui ne
sont pas immédiatement saisissables.

RIASSUNTO

Una fodera tessuta di un cuscino nella collezione del Museo nazionale

di Zurigo e risalente alla metà del XV Secolo, contiene molteplici

riferimenti al Canticum cantorum, l'alto canto di Salomone,
sinora sconosciuti. L'indagine non rende comprensibili soltanto i

particolari dell'immagine ma anche il testo, eseguito con scrittura a

specchio. Riferimenti a diversi livelli illustrano gli inutili sforzi di
una giovane donna alla ricerca della fedeltà terrena e della sua
attesa del Cristo, suo sposo celeste. Il testo è stato concepito
applicando i principi di una tecnica numerologica e contiene pertanto
significati non immediatamente riconoscibili.

SUMMARY

A 15th century woven cover for a cushion is preserved at the Swiss

National Museum. It contains several hitherto unidentified references

to the Canticum canticorum, the Song of Songs. The present
study provides insight not only into various details of the picture
but also into the text and its curious mirror-image lettering. There
are many things in the weaving that indicate a young woman's vain
pursuit of earthly fidelity and her anticipation of Christ as divine
bridegroom. The words of the text are also linked with numbers
forming a code with further implications, which are not
comprehensible immediately.

228


	"Die gelösten Liebesknoten" : ein Palindrom als Grundidee einer gewirkten Kissenplatte

