Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 63 (2006)

Heft: 3

Artikel: "Die geldsten Liebesknoten” : ein Palindrom als Grundidee einer
gewirkten Kissenplatte

Autor: Figge, Horst H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169761

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Die gelosten Liebesknoten»

Ein Palindrom als Grundidee

einer gewirkten Kissenplatte

von HORST H. FIGGE

Abb. 1

Im Schweizerischen Landesmuseum Ziirich wird die
gewirkte Vorderseite eines Kissenbezugs aufbewahrt,
deren Entstehung auf 1440/50 datiert wird (Abb. 1). In
einem Erkldrungsversuch der dargestellten Szene schrei-
ben Anna Rapp Buri und Monika Stucky-Schiirer dazu:
«Die iiberreich herausgeputzte Frau steht neben einem
blithenden Holunderbaum, an dem rote Liebesknoten hiin-
gen. Indem sie diese mit spielerischer Geste mit der Linken

Zeitschrift fir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 63, Heft 3/06

«Die gelosten Liebesknoten». Gewirkte Kissenplatte, Basel (?) um 1440/1450, ca. 54 cm> 58 cm.
Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum, LM 1077.

lost und mit der Rechten ldssig zu Boden gleiten ldsst,
deutet sie ihr Handeln im Spruchband (in seitenverkehrter
Schrift): *.mit . dim . willen.” (Mit deinem Willen) [...] Die
gemiss den iblichen Treuegelobnissen unter dem Ho-
lunderbaum ewig haltenden Liebesknoten werden hier
miithelos gelost und fallen zusammen mit den weissen
Holunderbliiten zu Boden. Nicht von ungefdhr nimmt
diese schicksalsschwere Handlung eine keck herausge-

221

4



putzte Frau in ungeriihrter Haltung vor, die sich in ihrer
Aufmachung wohl als Dirne zu erkennen gibt. Sie entbin-
det sich von siamtlichen Treueschwiiren und zeigt sich in
ihrer Rede frei fiir jeden Liebeswunsch.»!

Dieser an sich plausiblen Auslegung widersprechen aller-
dings mehrere faktische Details. Bereits die Deutung der
Frau als Dirne ist nicht ganz konsequent, denn an anderer
Stelle wird «ein junges Médchen [...] mit grossem Schulter-
dekolleté»” erwihnt, und es wird eine Frau als Jungfrau
bezeichnet, obwohl sie ebenfalls «hochgeschiirzt [ist],
sodass das [...] Untergewand und ihr Knochel frei wird»®.
Es kann also auch eine junge Frau gemeint gewesen sein,
die sich ganz unbefangen in einem geschlossenen Garten
bewegt.

Dem Bild ist auch nicht notwendig zu entnehmen, dass
die Frau die Liebesknoten, Symbole ewiger Treue, 10st. Die
angedeutete Geste scheint vielmehr darauf hinzuweisen,
dass sich die Knoten von selbst 16sen, sobald sie danach
greift. Und mit dem Baum ist wohl auch kein Holunder
gemeint gewesen; das Bild zeigt nicht dessen gefiederte
Blitter, und die einzelnen Bliiten, die mit jedem aufge-
l16sten Knoten fallen, erinnern nicht an seine Dolden.
Schliesslich ist der ganze Hintergrund von Pflanzenteilen
iberwuchert, die als «hellgriine Akanthusranken mit rot-
weissen Knospen»* gedeutet werden. Die vermeintlichen
Knospen sehen aber eher aus wie die jungen Friichte eines
Feigenbaums.

Von zentraler Bedeutung fiir das Verstindnis des
Gemeinten muss nun der seitenverkehrt wiedergegebene
Text des Spruchbands sein, denn sonst wire er wohl iiber-
haupt nicht eingefiihrt worden, schon gar nicht in dieser
auffilligen und erkldarungsbediirftigen Form. Nun erinnert
die Formulierung mit dim willen zunichst einmal direkt an
«Dein Wille geschehe» im Vaterunser, eine Assoziation,
die zur damaligen Zeit vollig offensichtlich gewesen sein
muss. (Nebenbei gesagt, passt natiirlich auch die farbliche
Hervorhebung des Wortes dim zu diesem Verstdndnis.)
Jedenfalls wird die Assoziation nicht nur beabsichtigt
gewesen sein, sie ist im Zusammenhang natiirlich auch
besonders bedeutungstrichtig. Allerdings muss der seiten-
verkehrten Schreibung dabei eine ganz wesentliche Rolle
zugekommen sein, denn andernfalls hitte sie ja geradezu
blasphemisch gewirkt. (Die in gleicher Richtung erfol-
gende Schreibung des Hebriischen mag eine Rolle gespielt
haben, fiihrt aber zunichst nicht weiter.)

Zur Konzeption des Bildes

Bei Uberlegungen dazu, weshalb gerade die Formulierung
mit dim willen gewihlt worden ist, kann man auf das Ana-
gramm im lid min welt stossen: und damit hat man plotzlich
den Schliissel zum Verstiandnis des Bildes. Die Szene ist
namlich in Anlehnung an das alttestamentliche Canticum
Canticorum Salomonis, das Hohe Lied der Liebe, gestaltet
worden. Dabei handelt es sich um den geradezu schmach-
tend zu nennenden Dialog zwischen zwei Liebenden, der
222

von einem Chor begleitet bezichungsweise kommentiert
wird.

«In den acht Kapiteln ist eine Reihe von Liedern [...]
zusammengestellt, die von der Liebe unter Braut- bezie-
hungsweise Eheleuten singen. Der Gegenstand wird in
aller Offenheit und Natiirlichkeit behandelt, die Darstel-
lungsweise fillt jedoch nie ins ungeziemend Erotische,
Obszone oder Laszive ab. Dass ein solcher Eindruck ent-
stehen kann, liegt an der anderen Mentalitit begriindet.»’
Zur Frage, weshalb gerade dieses «Lied» Aufnahme in den
Kanon der Bibel gefunden hat, gibt es gegenwirtig unter-
schiedlichste Meinungen. Im Mittelalter und insbesondere
im 15. Jahrhundert ist der Inhalt jedenfalls meist auf die
Liebe zwischen der Jungfrau Maria und Gott hin gedeutet
worden.

Im Bild der Kissenplatte erfihrt das Hohe Lied nun
zunichst einmal eine ganz andere, eine weltliche Deutung.
Die junge Frau ist auf der Suche nach dauerhafter Liebe zu
einem Mann und wird - wie das Bild zeigt — immer wieder
und unumginglich enttduscht.

Die Grundidee stammt aus der einzigen Stelle, an der das
Hohe Lied den Namen der Frau nennt (der Mann bleibt
namenlos). In Vers 12 des 6. Kapitels bittet der Chor:
Revertere, revertere, Sulamitis! also: «Kehr um, kehr um,
Sulamitis!». Das Kuriose daran ist nun, dass Revertere Sula-
mitis in zweiter Ebene auch als Aufforderung verstanden
werden kann, das Wort Sulamitis umzukehren — und tut
man das, dann erhilt man die Aussage Siti malus, also «(Er
ist) bose vor Begierde». Die Bitte des Chores erscheint
damit plotzlich als implizite Warnung vor dem Vertrauen in
irdische Liebe.

In Cant. 2.3 sagt die junge Frau: Sicut malus inter ligna
silvarum, sic dilectus meus inter filios («Wie der Apfelbaum
unter den Waldbdumen, so ist mein Geliebter unter den
Sohnen»). Dementsprechend versucht sie auf dem Bild
Liebesknoten vom Apfelbaum zu pfliicken. Was sie noch
nicht weiss, ist dass malus («der Apfelbaum») eben auch
malus («bdse») ist; und so zerfillt die erhoffte Liebe in dem
Moment, in dem sie glaubt, sie erlangt zu haben.

Sicherlich nicht unabsichtlich ist die Anordnung der
Baumbliiten rechts vor der Frau so eingerichtet worden,
dass sie den Dolden eines Holunders dhneln. Erst daran,
dass mit jedem aufgelosten Knoten nur eine Bliite fallt,
erkennt man, dass damit eine Téduschung angedeutet ist,
der die Frau unterliegt: Sie glaubt eben, einen Holder vor
sich zu haben, der aber in Wirklichkeit ein Malus ist.

Die Kissenplatte ist also anscheinend gestaltet worden,
um Betrachterinnen zu erméglichen, sich mit der jungen
Frau zu identifizieren, die arglos auf ewige Liebe hoffte.
Das Fazit ist natiirlich, dass ewige Liebe nur von einem zu
erwarten ist, namlich von Gott bezichungsweise seinem
Sohn Jesus Christus.

Zum midchenhaften Aussehen der Frau passt nicht nur
ihre im Bild dargestellte Unerfahrenheit, sondern auch
Cant. 8.8, wo der Chor sagt: Soror nostra parva, et ubera
non habet; quid faciemus sorori nostrae in die quando allo-
quenda est? («Unsere Schwester ist klein und hat keine



Briiste, was werden wir fiir unsere Schwester tun am Tag,
an dem sie angesprochen werden soll?»)

In Cant. 2,13 heisst es Ficus protulit grossos suos («Der
Feigenbaum hat seine Friichte getrieben»), was ganz
dem Bild der Kissenplatte entspricht. Trotz der Akanthus-
artigen Blatter ist auf dem Bild sicherlich ein Feigenbaum

Abb.2 Die simulierten Liebesknoten im Apfelbaum. Ausschnitt
aus der gewirkten Kissenplatte.

gemeint. Er ist einerseits ein Symbol des Reichtums, an-
dererseits wie die Feige aber auch ein Sexualsymbol. Ins-
besondere bemerkenswert ist der auch hier gegebene
Doppelsinn; das Wort grossus bedeutet «unreife Feige»,
aber auch «grob, dick, dicht», was dazu passt, dass seine
Blitter rechts den ganzen Hintergrund iiberwuchern.

Im Allgemeinen ist der friichtetragende Feigenbaum
aber als positives Symbol verstanden worden. Wenn die
junge Frau sich umdrehen und sich vom Bosen abwenden
wiirde (revertere!), konnte sie seine siissen Friichte erken-
nen und ernten.

Abb.3 Drei Pflanzen als Spielkarten-Symbole gestaltet. Aus-
schnitt vom unteren Rand der gewirkten Kissenplatte.

Da der Feigenbaum so dargestellt ist, dass er iiber ihren
Kopf hinweg nach rechts ragt, steht sie unter ihm, und das
kann an Johannes 1,48 erinnen, wo Jesus sagt: Cum esses
sub ficu vidi te («Als du unter dem Feigenbaum warst, habe
ich dich gesehen»).

Die sogenannten Liebesknoten sind héufige heraldische
Details. Konkret werden durch diese Art von Knoten zwei
Seile fest miteinander verbunden, und das umso unlos-
barer, je mehr man an beiden zieht. Wie sich nun aber bei
genauerem Hinsehen zeigt, handelt es sich auf dem Bild
gar nicht um echte Liebesknoten, sondern um einfach zu-
sammengelegte Schlingen in der Art, wie sie zur Tduschung
von Gauklern verwendet worden sein mogen (Abb. 2). Die
Schniire 16sen sich voneinander, sobald man an ihnen zieht.
Sulamitis hat es hier also tatsdchlich mit simulatis («simu-
lierten, unechten») zu tun, und dementsprechend weist sie
auch zugleich mit dem Zeigefinger auf den Apfelbaum als
malum, «das Bose» hin.

Ein in diesem Zusammenhang bedeutungstriachtiges
Detail sind auch die Blumen unterhalb des «bdsen Apfel-
baums», die als Spielkarten-Symbole deutscher Farben
gestaltet sind (Abb. 3). Das Liebes-Spiel ist um 1500 auf
Wirkteppichen und in der Graphik mehrfach durch Karten
spielende Liebespaare angedeutet worden. Auf der Ziir-
cher Kissenplatte befindet sich in der Mitte in der tiblichen
Form die Eichel-Drei, rechts daneben Griin- beziehungs-

223



weise Laub-Drei, und mit der Blume links daneben diirfte
die Schellen-Drei gemeint sein. Damit fehlt also, exakt in
den Zusammenhang passend, die Herz-Drei. Es geht also
gewissermassen um ein «herzloses Spiel», dass der Siti
Malus mit Sulamitis treibt.

Achtet man nun auf die Korperhaltung der Frau, dann
erkennt man, dass in einer weiteren, auf das Jenseits bezo-
genen Ebene das Gleichnis von den klugen und den torich-
ten Jungfrauen aus Matthdus Kapitel 25 eine Rolle gespielt
haben diirfte. Die Lampen der klugen Jungfrauen brann-
ten, als der himmlische Brautigam erschien, und nur sie
waren deshalb in der Lage, ihn zu empfangen; die anderen,
die noch Ol holen mussten, blieben ausgeschlossen vor der
Tiir. Skulpturen der klugen Jungfrauen mit erhobener,
brennender Lampe in der Hand und der torichten mit er-
loschener, gesenkter finden sich bekanntlich an Portalen
vieler Miinster (z.B. in Bern, Basel, Freiburg im Breisgau,
Strassburg). Auf der Kissenplatte ist die junge Frau nun
offensichtlich als eine Art von Komprimat dargestellt; denn
wie die klugen Jungfrauen ihre Lampen, hilt sie mit der
einen Hand den vermeintlichen Liebesknoten, wie die
torichten ihre erloschene Lampe, hélt sie mit der anderen
Hand die auseinanderfallenden Teile.

So gesehen, ist also eine Frau dargestellt, der noch beide
Moglichkeiten offen stehen, die sich entscheiden muss, ob
sie sich wie eine der klugen oder eine der torichten Jung-
frauen verhalten will. Und die Entscheidung iiberlasst sie
entsprechend der Aufschrift mit dim willen, letztlich er-
geben, Gott selbst.

Spinnt man die Assoziationen noch etwas weiter, dann
kann das Bild natiirlich auch an Eva erinnern, die den
Apfel vom Baum der Erkenntnis pfliickt, wodurch nicht
nur das Gliick ihrer Unschuld zerfillt, sondern zugleich
auch Einsicht in die Endlichkeit alles Irdischen erreicht
wird. Dazu passt, nebenbei gesagt, ein Doppelsinn des
oben genannten Anagramms im lid min welt, denn lid kann
nicht nur im Sinn von «Lied» verstanden werden, sondern
alemannisch auch im Sinn von «Leid»: min welt im lid
«Meine Welt (ist) im Leid».

Die Frau triagt auf dem Kopf eine Art Brautkrone und
mit ihrem péchtigen Gewand ist sicherlich ein Brautkleid
gemeint gewesen. Dass sie es hoch geschiirzt hat, versteht
sich zunidchst einmal daraus, dass sie sich in einem Garten
befindet. Dadurch wird aber auch ihr ganz schlichtes
Untergewand sichtbar, was moglicherweise Betrachterin-
nen die Identifikation mit ihr erleichtern sollte.

Es geht offenbar ausschliesslich um die Situation der
beziehungsweise einer jungen Frau, die sie ganz personlich
betrifft. Denn die Frau ist ganz allein dargestellt und das
Bild zeigt auch nicht, wie sonst auf zeitgendssischen Wirk-
bildern iiblich, Vogel oder irgendwelche andere Tiere.
Wenn es sich um ein personliches Riickenkissen gehandelt
hat, dann mag die Tatsache, dass gerade dieses Motiv fiir
eine Kissenplatte gewéhlt worden ist, damit zu tun gehabt
haben, dass die auf dem Stuhl sitzende Frau die im Bild
angedeutete Suche nach irdischem Liebesglick im
wahrsten Sinn des Wortes «hinter sich» hatte.

224

Jedenfalls enthilt das scheinbar rein profane Thema der
enttduschten Liebe in vielfiltiger Weise sachkundige reli-
giose Beziige. Damit entspricht die Kissenplatte weder den
Anforderungen eines im engeren Sinn religiosen Rahmens,
noch dem iiblichen Ausdruck biirgerlicher Frommigkeit.
Es kann deshalb vermutet werden, dass sie aus dem Besitz
einer Begine stammt, einer der frommen Frauen, die mit
anderen zusammen ein klosterdhnliches Leben fiihrten.
Beginen besassen personliches Eigentum, und sie verfiig-
ten in Einzelfillen sogar iiber betrachtliche Vermogen. Sie
lebten jedoch — ohne Klostergeliibde — ein an Ordensregeln
orientiertes Leben.

Es ist sogar moglich, dass die Kissenplatte von Beginen
selbst hergestellt worden ist, denn das Textilhandwerk war
eine ihrer traditionellen Erwerbsquellen.®

Im Franziskaner-Museum Villingen wird eine Kissen-
platte fiir die Riickseite einer fiinfsitzigen Bank aufbe-
wahrt, die sich bis 1910 im Villinger Klarissenkloster be-
fand. Sie wird «Jungfrauen mit Kindlein und Tieren»’
genannt und weist so weitgehende Ahnlichkeiten mit der
Ziircher Kissenplatte auf, dass beide Stiicke wohl von der-
selben Hand stammen. Dariiber hinaus lassen sich aus die-
ser Tatsache aber leider keine Schliisse ziehen.

Zur Konzeption des Spruchbandtextes

Angesichts der vielschichtigen Gestaltung des Bildes ist
nun natiirlich davon auszugehen, dass auch der umgekehrt
geschriebene, aber scheinbar doch schlichte Text mit dim
willen in besonderer Weise durchdacht worden ist. Dazu ist
bereits auf die Anagramme im lid min welt und min welt im
lid hingewiesen worden.

Die Formulierung geht wahrscheinlich auf das siebte
Kapitel des Matthdus-Evangeliums zuriick. In den Versen
15 ff. warnt Jesus vor falschen Propheten: A fructibus
eorum cognoscetis eos. Numquid colligunt de spinis uvas,
aut de tribulis ficus?, also «An ihren Friichten [!] werdet ihr
sie erkennen. Erntet man etwa vom Schlehdorn Trauben
oder vom Burzeldorn Feigen?», was exakt zu den Liebes-
knoten am Apfelbaum passt. In Vers 21 sagt er: Non omnis
qui dicit mihi, Domine, Domine, intrabit in regnum cae-
lorum, sed qui facit voluntatem Patris mei, qui in caelis est,
also «Nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, wird in das
Himmelreich eintreten, sondern wer den Willen [!] meines
Vaters tut, der im Himmel ist».

Ubrigens geht das Spruchband rechts von ihrem Herzen
aus und wendet sich links zum Himmel. Auch dadurch ist
bekriftigt, dass mit dim Gott gemeint ist.

Dass es im Bild um die Unterwerfung unter den Willen
Gottes geht, ist jetzt zwar klar, trotzdem kann die Aussage
mit dim willen, wie sich gezeigt hat, eben doch missverstan-
den werden. Es ist deshalb zu erwarten, dass irgendwie
deutlicher zum Ausdruck gebracht worden ist, wer mit dim
gemeint gewesen ist.

Unter diesem Aspekt kann dann die leicht separierte
Stellung des N auffallen. Weil im Alemannischen das



Schluss-N hinter Vokalen meist nicht gesprochen wird,
kann der Buchstabe N namlich als Andeutung eines unge-
nannten Namens verstanden werden (mit dim wille, n).
Nebenbei gesagt, entspricht das sogar dem Gebot Non
usurpabis nomen Domini Dei tui frustra («Du sollst den
Namen des Herrn, deines Gottes, nicht grundlos erwih-
nen»).8 Dass die Abtrennung des N tatséchlich bewusst
eingefiihrt worden ist, zeigt sich deutlicher in der seiten-
verkehrten Wiedergabe (Abb. 4), die ja dem Aussehen der
Wirkvorlage, dem sogenannten Bildner entspricht.

Abb.4 ,mit dim wille n“. Das Spruchband nach Seitenverkeh-
rung. Ausschnitt aus der gewirkten Kissenplatte.

Nun ist gegenwiirtig zwar noch allgemein bekannt, dass
Texte gelegentlich als Chronogramme gestaltet worden
sind, weil eingebaute Jahreszahlen in der Zeit des Barock
durch Hervorhebung der roémischen Buchstabenzahlen
vollig uniibersehbar gemacht worden sind. Kaum bekannt
ist dagegen, dass beim Gestalten besonderer Texte auch
Buchstabenzahlensysteme eingesetzt worden sind, bei de-
nen jedem Buchstaben des Alphabets ein bestimmter Wert
zugeordnet ist.

Diese Art der Textgestaltung geht auf die Gematrie
zuriick, ein Verfahren der mystischen Deutung von Texten,
das im Hebriischen und Griechischen nahelag, weil in die-
sen Sprachen Buchstaben auch als Zahlzeichen verwendet
wurden.’

Franz Dornseiff schreibt 1922 in Das Alpabet in Mystik
und Magie: «Eine besonders bedeutsame Abart der Buch-
stabenmystik, die in zahlreichen griechischen, graecoorien-
talischen, jiidischen, parsischen und arabischen Uberliefe-
rungen vorliegt, arbeitet mit der Umsetzung der Buch-
staben der Worte in Zahlen.»!° Erstaunlich, vielleicht auch
bezeichnend, ist die Tatsache, dass Dornseiff in diesem
Zusammenhang die lateinische Gematrie nicht erwihnt,
obwohl er selbst ein geradezu lehrbuchartiges Beispiel
dafiir mitteilt.

Es findet sich in der sogenannten Laktanzepitome, einer
Handschrift aus dem Jahr 492/3 in der Kathedralbibliothek
Lucca. Im Zusammenhang mit der angeblich prophezeiten
Wiederkunft des (aus christlicher Sicht schrecklichen)
Kaisers Nero in der Person des Vandalen Geiserich heisst
es dort: «Hic sapientia utitur ut computetur per litteras
nomen illius qui dicitur - A (I) N (XIII) T (XVIIII) I
(VIII) C (III) H (VIII) R (XVII) I (VIII) S (XVIII) T
(XVII) V (XX) S (XVIII) — fit numerus collectus centum
LIIII hoc est nomen Antichristi.»!! Ubersetzt bedeutet das:
«Hier wird Weisheit gebraucht, damit durch die Buchsta-
ben der Name dessen berechnet wird, der A (1) N (13) T
(19)I(9)CB)H@)RA7)I(9)S(18) T (19) V (20) S (18)
genannt wird, was die Summe 154 ergibt. Es ist der Name
des Antichristus.»

Der Text ist offensichtlich an das Rétsel um die Zahl 666
in Apocalypsis 13,18 angelehnt, aber die Zahlen, die den
Buchstaben beigegeben sind, entsprechen dem lateini-
schen Rangsystem: A=1, B=2, C=3, D=4, E=5, F=6, G=7,
H=8, 1/J=9, K=10, L=11, M=12, N=13, O=14, P=15, Q=16,
R=17, S=18, T=19, U/V=20, X=21, Y=22, Z=23.12

(Nebenbei gesagt, ist als Losung dieses Ratsels wahr-
scheinlich zum einen Nero Germanicus = 49+105=154, ge-
meint gewesen, zum anderen Geisericus Rex = 111+43=154.)

Das Beispiel ist auch insofern interessant, als es dabei
nicht nur um summengleiche (isopsephische) Ausdriicke
geht, sondern auch um eine besondere Zahl. Nach der
archimedischen Anndherung, die bis in die frithe Neuzeit
verwendet worden ist, galt ndmlich als Kreiszahl Pi=22/7,
denn ein Kreis mit dem Durchmesser 7 hat ungefdhr den
Umfang 22. (Das heisst, die im eigentlichen Wortsinn «run-
den» Zahlen waren die durch 22 teilbaren.)

Dass nun «ausgerechnet» das Wort Antichristus eine
Summe ergibt, die als Produkt aus Normkreisumfang und
—durchmesser verstanden werden kann (154=22X7), stellt
zahlenallegoretisch iiberhaupt kein Problem dar. Jede be-
liebige Zahl kann sowohl ad bonam, als auch ad malam
partem gedeutet werden, also zum Guten und zum Bosen,!?
und so zeigt die vollkommene Summe 154 aus gldubiger
Sicht nur, dass der Antichristus eben vollkommen, rund-
herum und durch und durch bose ist.

Besonders iiberzeugt von solchen Wegen der Wahrheits-
findung ist der Mathematiker Michael Stifel (1487-1567)
gewesen, ein Freund Martin Luthers, zundchst Augusti-
nermonch, dann Pfarrer. Von ihm stammt das anonym
herausgegebene Rechenbiichlein vom Endchrist, in dem er
«Wortrechnungen» unter anderem mit dem genannten
lateinischen Rangsystem durchfiihrt, das er «das kleine
Alphabet» nennt. Er schreibt dazu: «Das w braucht die
Lateinische sprach nicht, drumb sol man es nicht setzen.»!
Das heisst, das deutsche W ist danach als lateinisches V zu
werten.

Vor der Einfiihrung der Ziffern und des schriftlichen
Rechnens wurde iibrigens mit den klassischen Fingerzah-
len addiert und subtrahiert. Dabei waren den Zahlen von
1 bis 9999 bestimmte Fingerstellung beider Hinde zuge-
ordnet.® Und da Fingerzahlen und Buchstabenzahlen-

225



werte in frither Kindheit gelernt und internalisiert wurden,
stellte die ziigige Addition beliebig vieler Buchstabenzah-
lenwerte im 15. Jahrhundert iiberhaupt kein Problem dar.'

Nun ist natiirlich im Nachhinein nie mit absoluter Ge-
wissheit zu sagen, ob beim Konzipieren eines Textes auf
dessen Summe geachtet worden ist. Sie konnte sich ja auch
rein zufillig ergeben haben. Umso grossere Bedeutung
besitzen dabei externe Indizien, und ein solches Indiz ist
das separiert gesetzte N. Denn ohne dieses N erhélt man
beim kumulativen Umrechnen des Textes mit dem (lateini-
schen) Rangsystem fiir die ersten elf Buchstaben mit dim
wille die Summe 40+25+56=121=11X11. Es konnte dann
zum Beispiel sein, dass bei N an den Ausdruck Gott Vater
gedacht worden ist, denn der ergibt ebenfalls die Summe
59+62=121=11x11.

Etwas Uberraschendes kommt noch hinzu. Georg Phi-
lipp Harsdorffer merkt 1653 zu seiner Wiedergabe des
lateinischen Rangsystems an: «Die Lateiner gebrauchen
in ihrer Sprache kein W, welches auch nichts anders ist als
VV».17Rechnet man dementsprechend das W im Wort wil-
len als VV, dann erhilt man fiir mit dim vvillen die Summe
40+25+89=154=22X7, also die bereits oben angesproche-
ne besondere Zahl (Normkreisumfang mal -durchmesser).

Das ist aber noch immer nicht alles. Beachtet man die
Tatsache, dass der Text von rechts nach links geschrieben
ist, und dreht deshalb auch das ganze Buchstabenzahlen-
system um, indem man also Z=1 und A=23 rechnet, dann
erhdlt man fiir mit dim willen tatsachlich ebenfalls
32+47+75=154=22X17.

Vollends diirfte die Ersetzung des N durch den Gebets-
anfang Pater noster von der mystisch positiven Qualitdt des
Textes iiberzeugt haben. Die 11+11 (!) Buchstaben also mit
dim wille pater noster ergeben namlich, sowohl normal, als
auch umgekehrt gerechnet, die Summe 264=22X12.

Dazu muss nun noch erwidhnt werden, dass auch das
Rechnen mit dem umgekehrten Rangsystem kein besonde-
res Problem dargestellt hat, weil man einfach die normalen
Werte berechnet und dann die entstehende Summe von
der Anzahl der Buchstaben mal 24 abzieht. Also: mit dim
willen=121; 11 (Buchstaben) mal 24=264; 264-121=143;
und pater noster=143; 11 (Buchstaben) mal 24=264;
264-143=121.

Zum Schluss seien noch zwei Merkwiirdigkeiten
erwihnt, die bei der Konzeption des Ganzen eine Rolle
gespielt haben konnten. Das Wort Roma und sein Palin-
drom amor haben, mit dem Rangsystem gerechnet, die
Summe 44.'® Da nun die Aufforderung des Hohen Lieds
revertere die Summe 110 hat, erhidlt man wiederum
110+44=154, wenn man Revertere Sulamitis durch Rever-
tere Roma ersetzt.

Vielleicht ist der Textautorin beziehungsweise dem
Autor auch die seltsame Beziehung zwischen den Worten
Iesu und amor bekannt gewesen. lesu hat ndmlich mit dem
Rangsystem die Summe 52 und mit dem umgekehrten
Rangsystem die Summe 44, das Wort amor dagegen ergibt,
normal gerechnet, 44 und mit dem umgekehrten System 52.
Damit ist dann allerdings die Grenze zur blossen Spekula-
tion erreicht.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-4: Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich.

226



ANMERKUNGEN

ANNA RAPP BURI/ MONIKA STUCKY-SCHURER, zahm und wild,
Basler und Strafiburger Bildteppiche des 15. Jahrhundert (=
Katalog), Mainz 1990, S. 143-144.

ANNA RAPP BURI / MONIKA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 1),
S. 145.

ANNA RAPP BURI / MONIKA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 1),
S.344.

ANNA RAPP BURI / MONIKA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 1),
S. 144.

HEINRICH GROSS, in: Lexikon fiir Theologie und Kirche, Bd. 5,
Freiburg/Breisgau 1986, Sp. 439.

Vgl. BARBARA HELBLING / MAGDALEN BLESS-GRABHER / INES
BUHOFER (Hrsg.), Bettelorden, Bruderschaften und Beginen in
Ziirich, Ziirich 2002, S. 263.

Abb. in: ANNA RAPP BURI / MONIKA STUCKY-SCHURER (vgl.
Anm. 1), S. 144-145.

Deuteronomium 5,11; dhnlich in: Exodus 20,7.

Zum historischen Hintergrund siehe: FRANZ DORNSEIFF, Das
Alphabet in Mystik und Magie, 1922, S. 101-118. — GEORGES
IFRAH, Universalgeschichte der Zahlen, Frankfurt/Main 1986,
S. 335-351. Als Numerologie bzw. Arithmomantie wird die
Gematrie noch heute von Wahrsagern angewendet.

FRANZ DORNSEIFF (vgl. Anm. 9), S. 91.

FRANZ DORNSEIFF (vgl. Anm. 9), S. 101. Die offensichtlichen
Druckfehler sind korrigiert.

Siehe dazu auch HORsT H. FIGGE, Gematrie als Gestaltungskri-
terium von Vulgata-Texten, in: European Journal for Semiotic
Studies 9, Wien 1998, S. 529-556.

Vgl. HEINZ MEYER, Die Zahlenallegorese im Mittelalter, Miin-
chen 1975.

ANONYM, Ein RechenBiichlin vom EndChrist, Wittemberg
1532, Blatt Aiiij r. Stifel beschiftigt sich im Rechenbiichlin im
wesentlichen mit der apokalyptischen Zahl 666, die mit dem
«kleinen Alphabet» nur schwer zu erreichen ist. Deshalb wen-
det er auBerdem «das groBe Alphabet» an, bei dem den Buch-
staben die entsprechenden Dreieckzahlen zugeordnet sind.
Dreieckzahlen ergeben sich beim Legen von Steinchen gleich-
seitiger Dreiecke, so wie Quadratzahlen beim Legen von Qua-
draten entstehen; sie entsprechen den kumulativen Summen
der ganzen Zahlen (z.B. ist die Dreieckzahl von C also 1+2+3 =
6). Die mathematische Formel lautet (n+1)n/2. Die apokalypti-
sche Zahl 666 ist die Dreieckzahl von 36, und 36 ist die Drei-
eckzahl von 8.

Vgl. KARL MENNINGER, Zahlwort und Ziffer. Eine Kulturge-
schichte der Zahl, Bd. 2, Gottingen 1958, S. 3-25.

Vgl. HorsT H.FIGGE, Zur Text- und Bildgestaltung auf Medail-
len der Niirnberger Vischer-Hiitte, in: Anzeiger des Germani-
schen Nationalmuseums, Niirnberg 2000, S. 7-24.

GEORG PHILIPP HARSDORFFER, Poetischer Trichter, Niirnberg
1653, 3. Teil, S. 67 (Nachdruck Darmstadt 1969).

Zufall oder nicht, auch die Namen Adam und Eva ergeben
zusammen die Summe 18+26=44.

227



228

ZUSAMMENFASSUNG

Eine auf die Mitte des 15. Jahrhunderts datierte Kissenplatte im
Schweizerischen Landesmuseum Ziirich enthdlt bisher unbe-
kannte, vielfaltige Beziige zum Canticum canticorum, dem Hohen
Lied Salomos. Die Untersuchung macht nicht nur Einzelheiten des
Bildes, sondern auch den Text mit seiner eigentiimlichen Schreib-
weise verstandlich. Vielschichtige Beziige des Bildes verdeutlichen
das vergebliche Streben einer jungen Frau nach irdischer Treue
und ihre Erwartung Christi als himmlischen Bréautigam. Der Text
ist nach Kriterien der sogenannten Wortrechnung konzipiert wor-
den, und enthilt dadurch ebenfalls Bedeutungen, die nicht unmit-
telbar erkennbar sind.

RESUME

La partie décorée d’une housse de coussin datée du milieu du XV¢
siecle et appartenant aux collections du Musée national suisse de
Zurich, contient de multiples références, jusqu’ici inconnues, au
Canticum canticorum, le Cantique de Salomon. L’étude effectuée
permet de comprendre non seulement les particularités de I'image
représentée, mais également le mode d’écriture propre au texte.
Plusieurs éléments de I'image expliquent la vaine aspiration d’une
jeune femme a la fidélité ici-bas et son attente du Christ comme
époux céleste. Congu selon les criteres du «calcul des mots», le
texte est donc également porteur de certaines significations qui ne
sont pas immédiatement saisissables.

RIASSUNTO

Una fodera tessuta di un cuscino nella collezione del Museo nazio-
nale di Zurigo e risalente alla meta del XV Secolo, contiene molte-
plici riferimenti al Canticum cantorum, I'alto canto di Salomone,
sinora sconosciuti. L'indagine non rende comprensibili soltanto i
particolari dell’immagine ma anche il testo, eseguito con scrittura a
specchio. Riferimenti a diversi livelli illustrano gli inutili sforzi di
una giovane donna alla ricerca della fedelta terrena e della sua
attesa del Cristo, suo sposo celeste. Il testo ¢ stato concepito appli-
cando i principi di una tecnica numerologica e contiene pertanto
significati non immediatamente riconoscibili.

SUMMARY

A 15" century woven cover for a cushion is preserved at the Swiss
National Museum. It contains several hitherto unidentified refer-
ences to the Canticum canticorum, the Song of Songs. The present
study provides insight not only into various details of the picture
but also into the text and its curious mirror-image lettering. There
are many things in the weaving that indicate a young woman’s vain
pursuit of earthly fidelity and her anticipation of Christ as divine
bridegroom. The words of the text are also linked with numbers
forming a code with further implications, which are not compre-
hensible immediately.



	"Die gelösten Liebesknoten" : ein Palindrom als Grundidee einer gewirkten Kissenplatte

