Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 61 (2004)

Heft: 4: Spiegelung des Sakralen im Profanen : birgerliches Wohnen vom
15. bis zum 19. Jahrhundert

Artikel: Der Tempel im Haus : zur Bedeutung der geistlichen Hausmusik
zwischen Reformation und ldealismus

Autor: Christ-von Wedel, Christine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Tempel im Haus
Zur Bedeutung der geistlichen Hausmusik zwischen
Reformation und Idealismus

Von CHRISTINE CHRIST-VON WEDEL

Ausgehend von Fragen zu typischen Beispielen geistlicher
Hausmusik des Dresdner Hofkapellmeisters Heinrich
Schiitz untersucht der Beitrag neuzeitliche ausserlitur-
gische Psalmvertonungen von Liederkomponisten der
Reformationszeit wie Huldrych Zwingli und Leo Jud, das
pietistische Liedgut von Anastasius Freylinghausen, das
von Johann Sebastian Bach aufgenommen wurde, und
Kompositionen zu geistlichen Texten von Vertretern der
Ziircher Aufklarung wie Ludwig Steiner und Johannes
Schmidlin bis hin zu Werken von Hans Georg Nigeli und
Ludwig van Beethoven. Er fragt nach dem Einfluss kirch-
licher Musikeinschriankungen auf die geistliche Hausmusik
und umgekehrt nach dem Einfluss der Hausmusik auf die
liturgische Musiksprache, im Besonderen aber nach der
sich wandelnden Neubestimmung der Begriffe «weltlich»
und «geistlich» und wird erweisen: Zu dieser Neubestim-
mung hat Zwingli in Ziirich entscheidende Impulse gege-
ben. Er lehnte die kirchlichen Figuralchére seiner Zeit als
geistlos ab und vertonte seine Gebete fiir das Haus in der
Musiksprache der weltlichen Hofweise. Geistlich wurden
sie weder durch einen bestimmten Kirchenstil noch durch
einen kultischen Gebrauch, sondern allein durch die innere
Haltung des Musikanten, durch sein geistliches Singen in
der Welt. Der Pietismus beanspruchte einen «geist=reichen
Gesang» fiir sich und setzte ihn der als heillos verstandenen
Welt entgegen. Drei Jahrhunderte nach Zwingli machte
sich in Ziirich Hans-Georg Nigeli anheischig, durch eine
«dcht musikalische Bildung» die Welt zu erziehen «zur
lebendigsten und innigsten Verschmelzung einer heiligen
Stimmung und Gesinnung, zur Religiositit» (Abb. 1).

Geistliche Hausmusik von Heinrich Schiitz

1628 vertonte Heinrich Schiitz den Beckerschen Psalter,
eine deutsche Nachdichtung des gesamten biblischen Psal-
ters. Er wurde von Schiitz ausdriicklich dem Hausgebrauch
gewidmet, «fiir meine HaussMusic / und zu deren unterge-
benen Capellknaben frithe und AbendGebet».! Melodien
wie die zu Psalm 147 «Zu Lob und Ehr mit Freuden» waren
denn auch fiir den Gemeindegesang durchaus ungewdhn-
lich (Abb. 2).2

Schiitz hitte es im Ubrigen kaum gewagt, die iiberkom-
menen Choralmelodien fast durchwegs durch neue zu er-
setzen, hitte er an ein Kirchengesangbuch gedacht. Hatten
doch im 17. Jahrhundert Luthers Melodien schon fast

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 4/04

Abb. 1

Hauskonzert. Fliigel einer bunt bemalten Hausorgel aus
Schwellbrunn, Kt. Appenzell AR. 1811. Ziirich, Schweizerisches
Landesmuseum.

kanonischen Charakter, und es bedurfte damals wie heute
grosser Geduld, neue Melodien in den Gemeinden hei-
misch zu machen. Dennoch wurde der ungewohnliche Psal-
ter von Schiitz in einigen Kirchen aufgenommen.’ Einige
Melodien haben sich bis heute in evangelischen Gesang-
biichern gehalten.* Hier taucht eine erste Frage auf: Haben
sich neue Formen geistlichen Gesangs oft erst im weltli-
chen Rahmen etabliert, bevor sie in die Kirchen eindran-
gen?

257



Auch die kleinen geistlichen Konzerte wurden von Hein-
rich Schiitz fiir den Hausgebrauch geschrieben.’ Neben
Psalmworten vertonte Schiitz darin subjektive Texte von
personlicher Christusminne mit neuen weltlichen musikali-
schen Mitteln. In den 30er-Jahren des 17. Jahrhunderts war
der tiberkommmene motettische Figuralgesang noch allein
herrschend und anerkannt fiir den liturgischen Gebrauch.
Es scheint darum fraglich, ob die geistlichen Konzerte von

Wird die Begriffsbestimmung von profan und religids, von
weltlich und geistlich nicht gerade aufgebrochen?

Die kleinen geistlichen Konzerte hat Schiitz wihrend des
dreissigjahrigen Kriegs geschrieben. Da waren die 6ffent-
lichen Gelder knapp. Der Fiirst konnte seinem Hofkapell-
meister keine professionelle Kapelle mehr zur Verfiigung
stellen. Schiitz musste sich auf private Méglichkeiten und
damit auf wenige Musiker beschrinken. Dazu eine letzte

0 JgLeli;llnlJ e |
Frre Ll 7

Abb.2 Psalm 147 von Heinrich Schiitz (1585-1672).

Schiitz zu seinen Lebzeiten je in Gottesdiensten gesungen
wurden, sicher wurden sie ausserhalb des Gottesdienstes
héufig und auch in der reformierten Schweiz musiziert.t
Schiitz {ibernimmt hier den neuen solistisch-konzertanten
Stil der italienischen Oper und weltlichen Kantate fiir den
geistlichen Gebrauch. Geistliche Texte werden mit welt-
lichen musikalischen Stilmitteln vertont. Ein Wagnis von
grosser Tragweite! Hundert Jahre spiter hatte dieser Stil
mit den Kirchenkantaten einen festen Platz in den lutheri-
schen Gottesdiensten und er behielt ihn bis heute in allen
Konzertsilen.

Damit stellt sich die zweite, die wichtigste Frage dieses
Beitrages: Was ist von der Begriffsbestimmung «geistliche
Musik» fiir Hausmusik zu religiosen Texten zu halten?

258

dritte Frage: Wurden neue Formen geistlicher Hausmusik
gerade durch finanzielle oder von der Kirche auferlegte
kiinstlerische Einschrinkungen gefordert?

Die reformatorische Diskussion um den Kirchengesang

Wenn dem so wire, dann miissten Ziirich und die von ihm
beeinflussten reformierten Gebiete ein besonders gutes
Beispiel sein. Denn in Ziirich blieb die Musik nach der
Reformation aus dem Gottesdienst bis 1598 grundsitzlich
ausgeschlossen. Dann durften wieder Chorile erklingen,
Instrumentalmusik aber blieb verpont. Sie konnte erst von
1768 an langsam eindringen. Eine Orgel wurde im Gross-



miinster erst 1876 wieder eingebaut. Dagegen hat die
katholische Kirche zwar die gottesdienstliche Musik immer
wieder stilistisch eingeengt, aber nie ausgeschlossen, und
Luther forderte Gemeindegeséinge durch eigene Dichtun-
gen. Zwar sind auch seine ersten Lieddichtungen 1523
zunichst fiir den Hausgebrauch entstanden. Schon im fol-
genden Jahr aber wurde in Wittenberg ein kleines Gesang-
buch auch fiir den Gottesdienst geschaffen.

Es war nicht Zwingli, der im 16. Jahrhundert die Diskus-
sion um den Kirchengesang eroffnete. Das hatte vor ihm
Erasmus von Rotterdam getan. Er hatte erklirt, dass die
Urgemeinde kaum den einfachsten Sprechgesang zugelas-
sen hatte. Auch noch Augustin habe zwar die von Ambro-
sius eingefithrten Gesdnge nicht verworfen, aber doch
einen einfachen Sprechgesang vorgezogen und gewarnt,
der Wohlklang der Stimme konne davon abhalten, dem
Sinn der Worte zu folgen.” Erasmus verwies auf die berau-
schenden Gesédnge, mit denen die Heiden ihre Goétzen
anriefen, und mahnte mit Epheser 5,19, die Christen soll-
ten anders, nicht wie die Trunkenen mit lautem Krach, son-
dern innerlich, im Geist und im Herzen ihrem Gott singen.?
Damit nahm Erasmus die Kritik der Kirchenviter an der
enthusiastischen Musikpraxis der spétantiken Mysterien-
kulte auf. Er forderte fiir seine Zeit einen moderaten
Kirchenstil. Das Wortverstidndnis sollte im Mittelpunkt
stehen. Vor allem laszive Melodien und Kontrafakturen
von Liebesliedern lehnte er ab. Im Blick auf Jesu Mahnung,
im stillen Kdmmerlein zu beten und nicht viel zu plappern,
stellte Erasmus endlosen Monchsgesang und langdauernde
und kostspielige Festmessen als unsozial in Frage.® Solche
Hinweise von Erasmus wurden nicht iiberlesen. Besonders
der Befund, dass die Christen zur Zeit des Paulus nicht
gesungen hitten,'® erregte Aufsehen. In Ziirich kdmpfte
der spitere Wiedertdufer Konrad Grebel mit den neuen
Erkenntnissen gegen den Kirchengesang: Es gebe im
Neuen Testament kein Beispiel dafiir. Der Mensch aber
solle nichts zum Wort Gottes dazutun."' Er diirfte sich
gefreut haben, als 1524 in Ziirich die Orgeln nicht mehr
gespielt werden durften.

Wie hat Zwingli die Massnahmen verteidigt? Leicht
diirfte ihm der Verzicht auf Musik im Gottesdienst nicht
gefallen sein, war seine Musikalitit doch sprichwértlich;
man machte sich ausserhalb Ziirichs iiber den «lutheschla-
cher und evangelischen pfyffer» lustig. Zwingli wusste sich
zu wehren, wobeli er viererlei betonte: Er warf 1. seinem
Gegner vor, der sei sich zu heilig fiir Scherze und Musik.
Zwingli selber hatte offenbar solche Beriihrungsingste
nicht. Er verwies 2. auf David, der vor Saul spielte, und
damit auf die Macht der Musik, die einen grossen Einfluss
auf das Gemiit der Menschen habe. Er wies 3. auf den
himmlischen Gesang und 4. auf die freien Kiinste mit dem
Fach Musik und auf Sokrates’ Musikliebe, also auf eine
positive Bedeutung der Musik im weltlichem Rahmen. Von
David, als Psalmensinger, dessen Weisen im Tempel ge-
sungen wurden, ist keine Rede.!?

Sonst hat Zwingli allerdings vom Psalmengesang gespro-
chen, aber mit ganz anderen Vorzeichen: Der Psalmen-

gesang, wie er in Kirchen und Klostern betrieben werde, sei
abzuschaffen. Denn es gibt nach Zwingli im Neuen Testa-
ment eine eindeutige Anweisung von Gott zum stillen
Beten, aber keine zum lauten Singen.!® Das ist ausschlag-
gebend. Zwingli will den Gottesdienst nach neutestament-
lichen Vorschriften und neutestamentlichem Vorbild ge-
stalten. Der ziinftigen Kirchenmusik wird darum als nicht
schriftgeméss grundsitzlich der Kampf angesagt. Ein
Gotteslob, das bezahlt wurde, war fiir Zwingli ohnehin
unannehmbar. Und auch wenn es unbezahlt dargebracht
wurde, lauerte das Laster der Eitelkeit. Spielten nicht viele
Musiker nur um des eigenen Ruhmes willen?'* Es geht
Zwingli nicht nur darum, den in seinen Augen durch und
durch entarteten monchischen Psalmen- und kirchlichen
Chorgesang abzuschaffen, wie seit Markus Jenny immer
wieder behauptet wird."> Richtig ist, dass es Zwingli auch
darum ging, alle Hoffnung, durch Psalmengesinge die
Seligkeit erkaufen zu konnen, zunichte zu machen.!6
Ebenso wichtig war ihm freilich, aus dem Gottesdienst
alles Sinnliche herauszuhalten: Das gemeinsame Gebet der
Kirche «muss ein Gebet und nicht ein sinnenkitzelndes
Singen sein», so Zwingli 1525.17 1531 verteidigte der Refor-
mator seine Abendmabhlsliturgie. Dabei riihmt er, die Sinne
werden von fleischlichen Begierden erlost und befreit,
indem sie das Sakrament geistlich geniessen. Er geht
besonders auf das Gehor ein: «Das Gehor [geniesst geist-
lich], indem es nicht mehr den Zusammenklang der Saiten
und die Harmonie der verschiedenen Stimmen hort, son-
dern die himmlische Stimme», gemeint ist die Stimme
Gottes, die im Zuspruch nach Johannes 3,16 zusammenge-
fasst wird: «Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen
eingeborenen Sohn gab.»'® Haben also einfach auf Zwingli
die spétmittelalterlichen Hochdmter mit ihrem reichen
Figuralgesang sinnenbetorend gewirkt und ihn abgehalten,
dem geistlichen Gehalt nachzuspiiren?" Oder geht es um
mehr? Ging es ihm mit den Kirchenvétern darum, eine be-
rauschende Wirkung der Musik auszuschliessen, jedem
schwirmerischen Enthusiasmus im Gottesdienst einen
Riegel zu schieben? Vieles spricht dafiir, dass Zwingli hier
mit den Kirchenvitern spricht, schldgt er doch die gleiche
radikale Losung vor wie sie: In der Kirche sei nur einfacher
Sprechgesang zu dulden.?? In einem Gutachten von 1526
heisst es ausdriicklich, man solle im Kloster Stein die
Gottesdienste und Ordnungen, die auch bei den alten
Christen in Gebrauch gewesen seien, einfiihren, wo mog-
lich auch nach christlicher Weise singen, so dass dem Volk
Gottes Wort vorgestellt werde.?! Was doch wohl nichts
anderes heissen kann, als wie die ersten Christen zu singen,
also in Form eines einfachen Sprechgesanges.

Jedenfalls begriindete Zwingli den Ausschluss des
Gesangs aus dem Gottesdienst mit jenen Textstellen, bei
denen Erasmus auf die Sicht der Kirchenvéter verwiesen
hatte: mit Matthéus 6,6, 1. Korinther 14, Epheser 5,19 und
Kolosser 3,162 Zu den letzten beiden Parallelstellen
schrieb Zwingli: «Das Wort Christi soll reichlich unter euch
bleiben beziehungsweise wohnen in aller Weisheit, so dass
ihr euch [...] selbst lehrt und ermahnt mit Psalmen, Lobge-

259



sdngen und geistlichen Liedern, die ihr dem Herrn in euren
Herzen voller Liebe singt. Hier lehrt uns Paulus nicht, in
den Kirchen zu briillen und zu murmeln, sondern er zeigt
uns den wahren Gesang, der Gott wohlgefillig ist. [...] Das
geschihe aber dann, wenn wir miteinander Psalmen und
Loblieder bespriachen.»? Zwingli hort aus der Ermahnung
des Kolosserbriefes heraus, die Christen diirften in ihren
Versammlungen damals wie heute Gott nur im Herzen und
nicht mit dem Mund Psalmen singen. Darum soll man die
Psalmen sprechen.?

Fiir Luther war der Vers aus dem Kolosserbrief gerade
umgekehrt der Schliisseltext, mit dem er den Kirchen-
gesang rechtfertigte: Paulus habe angeordnet und geboten
«von Herzen dem Herrn geistliche Lieder und Psalmen zu
singen, damit dadurch Gottes Wort und die christliche
Lehre auf allerlei Weise getrieben und geiibt werde».? Er
interpretiert das kleine Wortchen «in» anders: Statt im
Herzen und also nicht mit dem Mund bedeutet es fiir ihn,
von Herzen, mit dem Herz zusammen, getrost und freudig.
Vordergriindig also trennte Zwingli und Luther in ihrem
Versténdnis des Kirchengesangs — wie in der Lehre des
Abendmahles - nur eine kleine Ubersetzungsfrage. Dahin-
ter freilich stand vielmehr. Fiir Luther, der immer wieder
auf die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
dréngte, war es genug, wenn die Musik nicht als religiése
Leistung aufgefasst wurde. Sie war fiir ihn ein Mittelding,
das gut oder schlecht genutzt werden konnte. Zwingli
dréngte vor allem auf die Unterscheidung von Fleisch und
Geist. Darum konnte er im Gottesdienst nur einen geist-
lichen, einen dem Wort untergeordneten Sprechgesang
zulassen. Gemeinsam aber lehnten Luther und Zwingli
Gottesdienstformen ab, die nicht im Neuen Testament be-
griindet waren. Luther war zwar bereit, um der schwachen
Gemeindeglieder willen grossere Kompromisse einzugehen
als Zwingli, wollte aber genauso wie der Ziircher Reforma-
tor den deutschsprachigen Gottesdienst moglichst den Fei-
ern der ersten Christen angleichen. Darum musste Luther
eben auch die Texte aus Kolosser 3 und 1. Korinther 14
heranziehen, um den Gesang im Neuen Testament festzu-
machen. Dass ihm dabei, er hatte eben nur eine unsichere
Textbasis, nicht ganz wohl war, zeigt seine Bemerkung: Wer
mit Ernst Christ sein wolle, bediirfe «nicht viel und gros
gesenges».26 Tatsdchlich spielten die Lieder zunichst im
lutherischen Gottesdienst nur eine untergeordnete Rolle.?’
Auch Luther konnte sich also der von Erasmus angeregten
Diskussion nicht entziehen. Grundsitzlich aber lag Luther
am Gesang, der so gut geeignet war, das Evangelium vor-
anzutreiben. Wenn er nur nicht gesetzlich verstanden
wurde, dann wollte Luther getrost singen lassen und gerade
so dem «RoOmischen Papst [..] grossen Schaden und
Abbruch» tun, wie er 1545 in der Vorrede zum Leipziger
Gesangbuch formulierte.?® Auf den Gesang als wirksames
Medium fiir die evangelische Botschaft konnte und wollte
er nicht verzichten.” Ebenso wenig Johannes Oekolampad
in Basel, wo in der Martinskirche deutsche Psalmvertonun-
gen entgegen dem ausdriicklichen Verbot des Rates ange-
stimmt wurden.® Tatsichlich wurden die neuen Lieder

260

auch ganz bewusst als Kampfgesinge gegen den alten
Glauben eingesetzt. In der Steiermark tibertonte man mit
ihnen altgldubige Predigten.’! Zwingli aber verzichtete mit
den Kirchenvitern auf die mitreissende Werbekraft christ-
lichen Gemeindegesangs, um so sein reformatorisches Ideal
einer erneuerten, niichtern ganz aus Gottes Geist lebenden
Gemeinde nicht zu gefahrden. Die Ziircher Christen soll-
ten sich im Gottesdienst ohne allen Glanz und Sinnenkitzel
in Gottes Wort einiiben, um draussen in der Welt ein
heiligmaéssiges Leben zu fiihren.

Geistliche Hausmusik im reformierten Ziirich

Zum heiligmissigen Leben in der Welt gehorte auch der
gesungene Psalmengesang im eigenen Kdmmerlein. Dort
durfte und sollte er nach den Regeln der Kunst getrieben
werden, und dort hat Zwingli ihn selber getrieben. So hat
er den 69. Psalm kunstvoll nachgedichtet und im Stil der
weltlichen Hofweise vertont (Abb. 3):

Der 69.Psalm

4 ey
e e _—+o—o oV
' " —F ¢ :
o + + f } t T
) f i
1 Hilf, Gott, das Was - ser gaht mir bis  an d'Seel.
Ich bin  im tie - fen Meer, das Gwill zer-schlicht
f——r—t = e
AE——F T :
)J T T T = | —
Im Kat steck ich und find keins Bo - dens Grund.
mich sehr; vom Gschrei ist wor -den miled min Mund.
¥l i 4 )
9 | 4 + 4
7 - t ? = — 1
b —Fr >
}J T T T
Ich heis - ren fast; der Au - gen Glast
4 + + } e
¥ — — =
7 T 1 L £ IR iz
8 . % s 3
nimmt ab, so ich stets uf dich sich
+—% +
 —
_—t T i ——
t } t 1 ——I< f :
S T 1 T
] . R
und hoff, mir Gott; der HaB - - ren Rott,
1 b N
=i et
e S e gy S — e — y — o —
¥
die mich ohn Ur-sach fécht, wohlii - ber-tref - - fen
0 } 1 B
= r—————» —F > 2 —
o T T | ! d
¥ . : 3
mécht die Haar mins Kopfs; die fal - schen  Fin
9 e : T — ——
) e e m— T 1
Nttt i —— .
> T T — 1 Das ich nit ge
8 P i ich n =
mir viel ze-stark wor - - - den sind. as g
4 . } ™
7o 4 F —#
7 ; ' l n ab
8 . - - - e 3
nom-men hab, mueB ich al - les tra g

Abb. 3  Psalm 69 von Huldrych Zwingli (1484-1531).



«Hilff, Gott, das wasser gadt
mir biss an d’seel. Im kat
steck ich und find keins bodens grundt.»*

Dieses Zwingli-Lied ist eine sehr freie Psalmnachdichtung
und trigt bereits das wichtigste Merkmal aller spéteren
geistlichen Hausmusik. Es vertont eine subjektive From-
migkeit. Es geht um das Ich vor Gott, um personliche
Klage und Gnadenerfahrung. Noch eindeutiger ist das bei
Zwinglis berithmtem Pestlied der Fall, wohl dem ersten
Lied, das er gedichtet hat. Wihrend Luther Gottes Heils-
taten besingt,* besingt Zwingli seine personliche Not, seine
eigene Errettung und seine Hoffnung auf Gott. Nur das
Kappeler-Lied schlédgt einen weniger personlichen Ton an.
Da ruft eine Wir-Gemeinschaft zu Gott. Aber auch dort
geht es nicht um Gottes objektive Heilstaten, die besungen
werden, es geht um Bitten der Gldubigen in einer ganz
bestimmten Situation. Bullinger berichtet, Zwingli habe
das Lied in Kappel gedichtet und von den Soldaten singen
lassen. Sollte die Nachricht stimmen, dann wire das Lied
nicht fiir den Hausgebrauch, sondern fiir das Schlachtfeld
geschrieben worden. Das hinderte indessen nicht, dass es
auch, wie Bullinger ausdriicklich hervorhebt, mit den an-
deren im Hause «von musicis gesungen wurde».*

Zwinglis Lieder sind Ausdruck eines direkten Gesprichs
mit seinem Gott. Sie wachsen aus dem Gebet des Herzens,
das Gott selber in Bewegung setzt. Es ist nach Zwingli
nicht wie die kultische Andacht an einen gewissen Ort oder
an eine gewisse Zeit gebunden ist. Gott ldsst sich an allen
Orten anbeten. So zum Beispiel «wihrend man den Pflug
fithrt, wenn man dabei der gottlichen Giite Dank sagt und
die Kraft des allmichtigen Gottes in der Erde und im
Samen verehrend bewundert».>> Das wahre Gebet verin-
dert den ganzen Menschen so, dass all sein Tun zum Got-
tesdienst wird. Statt mit geistlichen Gesdngen in den
Klostern und Kirchen Zeit und Geld zu verschwenden,
wird der Mensch all sein Vertrauen auf Gott setzen, Gottes
Willen gehorchen und seinem Nachsten dienen.* Mit geist-
licher Hausmusik wird fiir Zwingli nicht ein Stiick kulti-
schen Vollzugs in das Haus geholt, sie ldsst vielmehr im
geschiitzten Rahmen des Hauses die personliche Herzens-
musik, das dauernde Zwiegesprach mit Gott laut werden.
Es ging also um viel mehr als um eine Spiegelung des Reli-
giosen im Profanen. Es ging Zwingli wie Erasmus und
Luther um die Sakralisierung der Welt. Die Welt wird zum
Tempel und das profane Leben zum Tempeldienst, wie es
Erasmus schon 1503 im Enchiridion gefordert hatte.
Luther hat denselben Gedanken so ausgedriickt: Dann
«[...] wéren alle Héduser voll Gottesdienst, und wiirden
aus allen Héusern eitel Kirchen, weil dort Gott gedient
wiirde».®

Jetzt wird klar, warum Zwingli sich seiner weltlichen
Musikfreuden nicht zu schimen brauchte und warum er fiir
seine geistlichen Lieder die Form der weltlichen Hofweise
wihlte. Der Unterschied zwischen geistlich und weltlich
war aufgehoben zugunsten einer neuen Unterscheidung.
Es kam darauf an, alles geistlich statt fleischlich zu behan-

deln. Das Pfliigen konnte zum geistlichen Tun, das Messe-
lesen zum fleischlichen Werk werden, der gregorianische
Psalmton zum geistlosen Geplirr, die weltliche Hofweise
zum geistvollen Gebet.

Im reformatorischen Ziirich wurden von 1533 an er-
staunlich viele Gesangbiicher gedruckt. Das idlteste erhal-
tene stammt aus dem Jahre 1540. Es handelt sich um das
Konstanzer, zu dem — neben dem Kappeler Lied von
Zwingli — auch der Ziircher Pfarrer Leo Jud Lieder bei-
steuerte. Im Hause Juds wurde viel musiziert. Jud selber
sang einen klaren Diskant und lud Freunde zum gemein-
samen Singen ein.* Es lohnt sich, Juds Lieder genauer
anzuschauen. Sie fallen aus dem Rahmen, was Text und
Melodie betrifft. Sie sind besonders kunstvoll, eine Misch-
form zwischen der hochartifiziellen Hofweise mit ihren
rhythmischen Verschiebungen, wie Zwingli sie gewihlt
hatte, und dem eingéngigen Volkslied (Abb. 4).4

U

g‘:":// ' Qein wunderthatt alle/woil iy mit frdud
K" |
Yo SN !
y V A/

:;nb fdalle/Rin Clamen frey/ wichod Ver fey

Abb.4 Psalm 9 von Leo Jud (1482-1542), in: Niiw gsangbuechle
von vil schonen Psalmen, Ziirich 1540, S. 10.

Offenbar hielt man in Ziirich solche Melodien fiir leicht
singbar, so dass man sie zum Konstanzer Gesangbuch bei-
steuerte, wihrend aus Strassburg, Augsburg, Konstanz und
Wittenberg viel einfachere Melodien geliefert wurden.*! In
die Ausgabe von 1552, die besonders im Blick auf den
Schweizer Markt konzipiert worden war, wurden auch die

261



beiden anderen Lieder Zwinglis aufgenommen. Um sie zu
singen, brauchte es eine besondere Schulung, insbesondere
rhythmisch verlangten sie dem Singer viel ab. In Ziirich
wurde eine solche Schulung geboten. Wihrend in den
lutherischen Stédten die Musikausbildung weitgehend auf
das Einiiben von einfachen einstimmigen Chorélen be-
schriankt blieb, wurde in Ziirich spitestens von 1549 an
durch Johannes Fries an der Lateinschule ein hochstehen-
der Musikunterricht erteilt. Im Ubrigen wurde fiir den
Hausgebrauch das Psalmensingen in der Ziircher Kirchen-
ordnung von 1559 ausdriicklich empfohlen. Dass es tat-
sdchlich weit verbreitet war, hat Markus Romer schon 1983
iiberzeugend nachgewiesen.*

Die Ziircher Gesangbuchdrucke brechen nicht ab.
Besonders beliebt wurden gegen Ende des Jahrhunderts
die Lobwasser Psalmen. Es sind dies deutsche Nachdich-
tungen des berithmten Genfer Psalters. Der Genfer Psalter
war die Antwort Calvins auf die Diskussion um die
Kirchenmusik im frithen 16. Jahrhundert. Calvin schuf mit
Clément Marot und Theodor Beza eine franzosische Uber-
setzung der biblischen Psalmen zu einfachen Melodien der
Genfer Organisten Guillaume Franc, Loys Bourgeois und
Maitre Pierre. Wie Zwingli lehnte Calvin die Figuralchore
und Instrumentalmusik fiir den Gottesdienst ab. Ganz
jedoch wollte er, in Ubereinstimmung mit Luther, nicht auf
die Wirkung des Gesangs verzichten. Aber Gewicht und
Wiirde miisse das Kirchenlied haben und sich ganz an die
biblischen Vorlagen, insbesondere die Psalmen, anlehnen.
Keineswegs diirfe es tdnzerische Elemente aufweisen. Er
berief sich dafiir ausdriicklich auf den Kirchenvater Augu-
stin. Die Genfer blieben auf die Psalmnachdichtungen
beschrénkt und auch auf syllabische Rhythmen, auf Semi-
brevis und Minima. Sie verwandten also nur halbe und
Viertelnoten. Gerade diese Beschrankung aber hat die
Genfer Organisten zu besonderer Vielfalt und iiberzeugen-
der Rhythmik angeregt. Regine Klingsporn hat zwanzig
verschiedene rhythmische Modelle zur Vertonung eines
achtsilbigen Verses gezdhlt. Rhythmische Stauungen
machen den Reiz des Genfer Psalters aus, der sich bis heute
nicht totgelaufen hat. In jedem noch giiltigen Gesangbuch
finden sich viele Genfer Melodien.#* Aus der Beschriin-
kung heraus, die bald auch auf einen Melodiekanon hin-
auslief, diirfte der vierstimmige Gesang im Hause zu einer
hohen Bliite gekommen sein, die in ganz Europa bewun-
dert wurde. Die vierstimmigen Sétze von Loys Bourgeois
und Claude Goudimel haben sich in der Ubertragung von
Antonius Lobwasser auch in allen deutschsprachigen
reformierten Gegenden durchgesetzt. So auch in Ziirich,
obwohl der «Sax [der Sachse Lobwasser] so vil gesetzt, dass
unser viel [...] viles nit verstdnd», wie Hans Rudolf Thumy-
sen sich ausdriickte. Er habe sie dennoch in seinem Hause
schon seit Jahren gebraucht.* Ein moglicherweise erst
dazu neugegriindetes Collegium musicum musizierte sie
fleissig.®

Obwohl Heinrich Bullinger schon in den 30er-Jahren in
seinem Kommentar zu Epheser 5, 18-20 zugestanden hatte,
es gehe da um Zusammenkiinfte im Haus und nicht in

262

Kirchen, darum sei jede Gemeinde frei, Kirchengesang
einzufiihren oder nicht, lehnte er fiir Ziirich Kirchengesang
ab.* Erst 1598 wurde nach langen Diskussionen der Kir-
chengesang in Ziirich wieder zugelassen. Die Argumente,
die fiir das Singen in der Kirche geltend gemacht wurden,
sind andere als bei Bullinger, ndmlich genau die, die Luther
gebraucht hatte.*’” Allerdings blieb es beim einstimmigen
Psalmengesang. Instrumentalmusik oder auch geistliche
Motetten und spiter die Kantaten und Oratorien blieben
im Gottesdienst verpont. IThrer haben sich die Collegien
angenommen, private Vereinigungen, die ein reiches
Musikleben in Ziirich boten. Schon das erste Ziircher Ge-
sangbuch enthielt im Anhang «Etlich besondere batt- und
haussgesiang». Geistliche Hausmusik war und blieb in
Ziirich ein Anliegen. In den Collegien wurde jede Probe
mit einem Choral eroffnet und beendet.* Die Musik-Colle-
gien wurden in Ziirich frither gegriindet als in den meisten
anderen deutschsprachigen Stddten und spielten fiir die
Auffithrung von geistlicher Musik eine viel grossere Rolle.
Die letzte anfanglich gestellte Frage ldsst sich positiv beant-
worten. Die kirchenmusikalischen Einschrénkungen haben
in Ziirich geistliche Hausmusik in allen Formen bis hin zum
halb 6ffentlichen Konzert gefordert.

Geist=reiche Lieder im Pietismus

Im Luthertum hatte die polyphone Motettenmusik im
Gottesdienst ihren festen Platz, ebenso das Orgelspiel. Der
neue italienische Stil aber, wie ihn Schiitz im geistlichen
Konzert angewandt hatte, blieb umstritten, er bezoge die
Gemeinde nicht mit ein und diene der menschlichen Eitel-
keit, hiess es. Allgemein wurde davor gewarnt, «auf die
Melodey und siissen Klang der Stimme/ als auf den Text
und Worte selber» zu achten, ja Kunstmusik wurde
grundsitzlich in Frage gestellt.* Immer mehr Fromme
zogen sich in den privaten Raum zuriick. Sie suchten eine
Seelenmusik, die nur noch im stillen Kimmerlein oder in
einer ausgesuchten, gleichgestimmten Gemeinschaft zu
finden war. Johann Arndt mahnte: «St. Pauli Meynung ist /
dass es alles fein andéchtig / geistlich und aus den Grund
des Hertzens gehen, nicht dass es nur ein dusserlicher
Schall oder Geprang seyn solle»* und er drang darauf, dem
Fleisch abzusterben, um durch den Geist erneuert zu wer-
den.’! Das erinnert an Zwingli. Doch machte das 17. Jahr-
hundert aus den Paulusworten etwas ganz anderes. Mit
den mittelalterlichen Mystikern, aus denen man schopfte,
wollte man der Welt absterben. Zwar gingen die Protestan-
ten nicht ins Kloster, aber sie zogen sich in der Welt in ein
geistliches Refugium zuriick. Wohl wusste auch der lutheri-
sche Erbauungsschriftsteller Heinrich Miiller, dass man bei
jeder Arbeit zu Gott seufzen kann, ja dass das Leben, das
dem Néchsten dient, als ein stdandiges Gotteslob bezeichnet
werden konne; dennoch forderte er, dass der Fromme
besondere, moglichst stundenlange Tagzeiten am Morgen,
am Abend und in der Nacht fiir Andacht und Gesang aus-
sparen solle, um inbriinstig zu beten. Die Sinne wurden



dabei nicht ausgeschlossen, im Gegenteil, man pflegte eine
hoch erotische Sprache: «Offt empfinden wir in der An-
dacht eine heilige und kréfftige Liebesbrunst / so dass nicht
allein die Seele / sondern auch der Leib sich freuet in dem
lebendigen GOTT. Da gehets uns wie den verliebten / die
mogen ihre Flammen nicht verbergen / sondern / wann sie
alleine sind / so halten sie ein liebes Gespriich miteinander
/ schiitten einander das Hertz in den Schooss / hertzen und
kiissen einander: so feurig ist die andichtige Seele offt in
der Liebe Christi.»*> Im Haus versenkte man sich in innige
Christusliebe und liess sie im Gesang laut werden. Das ist
eine breite Bewegung, die sich durchaus auch im landes-
kirchlichen Rahmen bewegte. Die geistlichen Konzerte
von Heinrich Schiitz sind ebenso ein Beispiel dafiir wie
viele Texte von Paul Gerhardt, die schon bald iiberall mit
den Melodien von Johann Criiger in den Hiusern gesungen
wurden. Erst spdter fanden sie Eingang in die offiziellen
kirchlichen Gesangbiicher.>

Der Schritt zum Separatismus war jedoch klein und von
Anfang an fliessend. Uberall entstanden kleine Hausge-
meinden, die um die Wende zum 18. Jahrhundert im Halle-
schen Pietismus und bei den Herrenhutern Riickhalt und
eine iibergreifende Gemeinschaft fanden. In grossem Stil
wurde gerade durch Lieder die neue Geisteshaltung ver-
breitet. 1704 erschien das Freylinghausensche Gesangbuch
in hohen Auflagen in Halle’* und wurde in den Singstunden
im Waisenhaus eingesetzt. Die Zoglinge erhielten einen
ausgiebigen Singunterricht. Denn sie sollten die neuen
Lieder selbsténdig erlernen und verbreiten konnen. Der
Pietismus verstand sich als eine Singgemeinschaft, in der
die Liedproduktion zum Zeichen der Geistwirkung
wurde.” Das Lied bekam einen Eigenwert. Es ist nicht
mehr wie bei Luther ein Mittelding, das man gut oder
schlecht gebrauchen kann. Zwar dringt auch Freylinghau-
sen auf einen geistlichen Gebrauch, aber das Lied selber ist
bei ihm geistreich. So nennt er denn auch sein Gesangbuch:
Geist=reiches Gesang=Buch.

Das Lied hat eine eigene bekehrende Kraft und es wird
empfohlen, es einzusetzen, um die Gewissen zu beschimen
und zu iiberfiithren.>® Tatsachlich wurde das mehr und mehr
betrieben und hat spéter den Pietismus in Verruf gebracht.
Indessen stand er hier nicht allein. Auch in Heinrich Pesta-
lozzis Roman Lienhard und Gertrud von 1782 beschimt die
vortreffliche Hausmutter ihre Kinder in der Hausandacht.
Jedem werden da vor den anderen eingehend seine Un-
taten vorgehalten.”” Was gut zwei Generationen spiter
noch einem so begnadeten Piadagogen wie Pestalozzi recht
war, war den Pietisten billig. Die Zeitgenossen warfen den
Pietisten nicht Gewissenszwang, sondern Enthusiasmus
vor. Die erotisierende Brautmystik, die chiliastische Er-
16sungshoffnung und die berauschenden Melodien mit
ihren tédnzerischen Rhythmen, insbesondere die beliebten
Dreiertakte wurden abgelehnt. Schien solch weltliche
musikalische Formensprache schon an sich fragwiirdig fiir
geistliche Gesénge, so war fiir die Orthodoxie vollig un-
tragbar, wenn die neuen Lieder gezielt eingesetzt wurden,
um religiose Ekstase hervorzurufen. Tatsdchlich kam es

immer wieder nach ausgiebigem Singen zu ekstatischen
Phinomenen.® Als tidnzerisch galt zum Beispiel Johann
Anastasius Freylinghausens Melodie zu Die lieblichen
blicke, die Jesus mir giebt (Abb. 5).

¥ A‘l o 0 "\ °
Ry
6 65 6 § &3 v
e T e
[ 2 A

238t it

6!4

ZEE
g 3% 5e ¢
I eRRvtBaRE =L

7T 1&%@3@”3- P

R NS E e
Eﬁf‘ mn}@lﬁ '“"'“*i@

Abb. 5 Die lieblichen Blicke, die Jesus mir giebt, Choral von
Johann Anastasius Freylinghausen (1670 bis 1739), in: JOHANN
ANASTASIUS FREYLINGHAUSEN (Hrsg.), Geist=reiches Gesang=
Buch, Halle 1741, S. 708.

Die neuen Pietistenlieder iibernahmen zwar weltliche
Rhythmen, lehnten aber im Ubrigen alle weltliche Musik
samt Tanz und Theater ab. Sie trennten die Bereiche welt-
lich und geistlich wieder scharf und wussten genau anzuge-
ben, was weltlich, was geistlich sei. «Ihre» Gesénge waren
geistreich, klar zu unterscheiden von allen weltlichen Ver-
gniigungen. Doch trennten sie sich nicht, wie ihre katholi-
schen Briider und Schwestern ganz von der Welt, sie gingen

263



nicht ins Kloster. Christian Richter dichtete im 1704 erst-
mals erschienen Lied Es glinzet der Christen inwendiges
Leben: «In leiblichen sachen / in schlaffen und wachen /
sieht man sie vor andern nichts sonderlichs machen / nur
dass sie die thorheit der welt=lust verlachen.» Innerlich
leben sie ein ganz anderes, eben ihr geistreiches Leben. So
entsteht eine neue Dialektik zwischen aussen und innen,
zwischen geistlich und weltlich. Dieses spannungsreiche

Sebastian Bach schrieb fiir das 1736 erschienene, der Haus-
musik gewidmete Schemellische Gesangbuch dazu einen
bewegten Generalbass, der kongenial die Spannung zwi-
schen aussen und innen aufnimmt (Abb. 6).%

Die Freylinghausischen Lieder setzten sich schnell durch.
Schon 1711 erschien in Bern ein Gesangbuch fiir das Haus,
das viele dieser Lieder iibernahm;®' ein weiteres kam 1712
in Schaffhausen heraus.? So sehr separatistische Kreise in

XA . 5 =
1 T ‘_L!V_rf“_{{ 3 ¢ e T T
Y i d Le ben
. . ; . - di - ges -
Es glin-zet  der Chri-sten in wen i ; & : ben’ ob
o " i " e - - ) i
Was ih- men  der Ké - nig  des Him - mes & & Lt
—r—r— e
f g — 3 T
i  recea, r 2 =} S oy st R (RS =1+ +F——1—1 r'e . { » S—— T T
g\"-‘li EESES S =SS e et
6 6 i - s A s +
2 5
6 (15)
01 4
=== ——f F » =F = =
o —— e E—r £ £ e
13 S — = T T
gleich sie von au - Ben  die Son - ne ver - brannt.
kei - nen als ih - nen. nur sel - ber be - kannt. Was nie - mand ver -
'/ ~ ” 1 ~
ta— ) — = ) s i s e = 5 s f s e
Pt
=== 1 : + — —1= t t =|
6 5 2 6 9 6 7 6 62
4 5 4
2
20
ok . — — .
I —m— = ——F ! e 1 t 2t =1
=t r ! e e o - » T == et
Ko " T = f s e
Spu - ret, was nie - mand be - Tith - ret, hat th - re er - leuch - te-te
| A— . ; ~ — PN
B> ) —» 3 o | P e s e
I : = T w2 g% g
| = 5 ¥ o= #
N T + = ¥ g
6 - 5
H 6 -.: 6 3 ° Y 8
25
o S — o o
T
l 5 :l(r i a— —pr—p = E. — .} —F—1—7F RS | T T ) e g =
3 =t t = 1 g + = F—p =
= # + ==
Sin-nen ge - zie-ret wund sie  zu  der gott-li - chen Wiir - de ge - fih-ret.
'/ + '. m 1
a P
F 1 Tt : j‘pﬁ.}_ﬁq:#—_—:t =7 }
S 3 B 2SS ————
L1 ] H 6 ] )
s “ . 6 6 5
2 4 5 i

Abb. 6 Nach Freylinghausens Melodie gesetzt von Johann Sebastian Bach (1685-1750).

Ineinander von dusserem Weltleben und innerlichem geist-
lichem Riickzug, von dusserer Beschrankung und innerem
Reichtum entsprach dem Zeitgeist. Wer sollte sich nicht
nach innerem Riickzug sehnen, in dem von Kriegen zerris-
senen 18. Jahrhundert, wer nicht nach innerer Freiheit
unter den absolutistischen Regierungen? Richters Lied
mit der Freylinghausischen Melodie wurde weitherum
gesungen. Selbst ein so orthodoxer Musiker wie Johann

264

den reformierten Kirchen der Schweiz bekampft wurden,
so bereitwillig wurde doch pietistisches Liedgut von lan-
deskirchlichen Pfarrern zunichst fiir den Hausgebrauch
und spéter auch — weltliche Rhythmen hin oder her —in die
offiziellen Gesangbiicher iibernommen. Auch die erste ein-
gangs gestellte Frage lasst sich positiv beantworten. Neue
musikalische Formen setzten sich im Hause durch und wur-
den dann in den liturgischen Gebrauch eingefiihrt. Der gut



landeskirchliche Wetzikoner Pfarrer Johannes Schmidlin
nahm die neuen Rhythmen in sein Singendes und spielen-
des Vergniigen reiner Andacht auf, ja mehr noch, gar Lieder
des noch lange umstrittenen Mystikers Gerhard Terstee-
gen. Mit ihm liess er die Ziircher in ihren Héusern singen:

«Ich wills anders nun beginnen,
Fleisch, Vernunft, Natur und Sinnen
Sollen in den Tod hinein.
Meine Lust soll abgeschieden,
Nur mit meinem Gott zufrieden,
Ganz in Geist gekehret sein.»%

Aufgeklirter Geist in den Neujahrsblittern

Dass Pfarrer Schmidlin ein solch Vernunft verachtendes
Lied aufnahm, erstaunt um so mehr, als er ein titiges Mit-
glied der Ziircher Musikkollegien war, die einem ausge-
sprochen aufgeklirten Geist huldigten. Die Neujahrsblit-
ter geben einen schonen Uberblick: Da heisst der
Gegensatz nicht weltlich/geistlich, sondern lasterhaft und
tugendreich, und die Musik ist nicht ein Zeichen der Gnade
und der Inspiration durch den Heiligen Geist, sondern ein
Mittel, Tugend zu erlangen:

«Was findst’doch / Lieber mein / auch fiir Ergetzlichkeiten/
Bey faulem Miissiggang / bey Spielen Trunkenheiten?
Was findst‘ doch auch fiir Lust bei loser G’sellen Rott?

Komm / lehrn die Music=Kunst / und lobe mit mir Gott.»%

So heisst es schon 1695. «Fleisch= und Augen=Lust und
hoffartiges Leben»% sind wie bei den Pietisten verpont,
aber es gilt nicht, die Welt zu verachten, es gilt vielmehr, in
den Lobpreis der Schopfung mit einzustimmen. Da vertont
etwa im Neujahrsstiick aus dem Jahre 1709 Ludwig Steiner
folgenden Text:

«Du grosser Bau der Allmachts-Hénden /

Du unermésslich weite Welt!

Wie zierlich siht man aller Enden
In dir die Sachen angestellt!

Dein weiter Schoos umschlingt der schonsten Wunder
Scharen /

Dein Ordnung / Lauff und Sprach

Zeucht unsere Seelen nach /
Mit Halleluja-Thon zum Schopfer aufzufahren!»%

Eine weltfreudige Moral wird gelehrt, die auf musikali-
schen Prinzipien beruht. Gott hat die Welt harmonisch
gestaltet. Es gilt nur, ihre wunderbaren Kreise, das Auf und
Ab, das vordergriindig Freude und Leid scheint, von einer
hoheren Warte aus zu erfassen. Weil die Welt musikalisch
strukturiert ist, gilt auch umgekehrt: Die Musik spiegelt die
Welt ab, ja mehr noch, an ihr lernt der Mensch, wie seine
Welt eingerichtet sein sollte. Aber er lernt es nun nicht wie
aus einem Lehrbuch, er lernt es, indem er musiziert und

sich dem «siissen Klang» aussetzt. «Erlernte Music=Kunst
zurecht bringt und ergetzt»,% heisst es und:

«O horte unser Geist stets den Orpheum singen, /
Der alle Regung kann in gute Ordnung bringen! /
Ey! Wiird ein solch Concert in jedem Stand getroffen! /
Welch sehr erwiinschte Zeit wir darvon nicht zu hoffen.»

«In Friede und Eintracht wiirde der Staat blithen.»* Musik,
daran zweifeln die Ziircher nun nicht mehr, ist Gott wohl-
gefallig:

«Die Musik / die schon lidngst den Sternen gleich erhoben /
Und bittre Sorgen treibt von Herzen / die betriibt;
Die Musik / die uns dient den Hochsten recht zu loben /
Ist bey dem grossen Gott / und Gottern selbst beliebt.» ™

Darum schenken die aufgeklirten Musikliebhaber Ziirichs
Jahr fiir Jahr der Jugend ein kleines Musikstiick als Neu-
jahrsgabe, fordern allenthalben die Hausmusik und richten
mit viel Elan geistliche und weltliche Konzerte aus (Abb. 7).

st
TM.F. i1p. f fecit-

Abb.7 Allegorische Darstellung der «Musica deo et diis grata»,
der Musik, die Gott und Gottern wohlgefillt. Neujahrsgeschenk
der Gesellschaft ab dem Musiksaal aus dem Jahre 1717, in: Musi-
calische Neu=Jahrs-Gedichte. Gott zu Ehre / und zu Vermehrung
der Freuden in Gott einer Ehr-Kunst und Tugend=liebenden Jugend
in Ziirich / Von der Gesellschaft der Vocal- und Instrumental-
Music, ab dem Music-Sal daselbst zum anderen mahl aufgelegt,
Anno 1716, S. 259.

265



Die weltlichen Tone werden immer stirker. Die Natur
selber wird heilig, die Uetlifahrt etwa wird zu einer Wall-
fahrt «zum Tempel der Natur». Am Ende des 18. und zu
Beginn des 19. Jahrhunderts bleibt, wenn in den Neujahrs-
gaben iiberhaupt etwas Religidses anklingt, nur noch eine
vage Naturreligion {ibrig.”! Auch in den Konzertprogram-
men tritt die geistliche Musik zuriick. Die Neujahrsblitter
enthalten viel Vaterldndisches, viel Moralisches, aber keine
«geistliche» Musik mehr.

Hans Georg Nigeli und Ludwig van Beethoven

Von 1817 an beginnt Hans Georg Négeli in Ziirich zu wir-
ken. Der Pfarrerssohn aus Wetzikon nimmt das aufgeklirte
Erbe auf und verbindet es mit idealistischem Gedanken-
gut. So entsteht noch einmal eine nun durchreflektierte
Kunstauffassung, in der Musik den Menschen hinaufbildet
und mit dem Himmel vereint. Nigeli selber soll zu Wort
kommen: Die Kunst war urspriinglich «Plastik, so greifbar
wie moglich, gegen das Ziel der Menschheitsbildung hin
muss sie vorherrschend Musik werden, so fithlbar wie mog-
lich, bis der Mensch auch im Kunstgewand den grébern
Stoff abgestreift hat, bis die Kunst so zu einer hohern Liu-
terung und Veredlung mit ihm hinabschreitet, bis in das
Reich Gottes hinein, das die Bibel verheisst, der Glaubige
hofft, der Begeisterte ahnt, und der Kunstbegabte, auch ein
Prophet, auch ein Apostel des Heils und der Gnade mit-
herbeyzufiihren gewiirdigt ist.

In solch universeller Bedeutung hat die Kunst, welche,
wie alle andere Cultur, im Orient ihren Aufgang hat, sich
in ihren hochsten Gebilden mit der Selbstdarstellung zu
gleich auch selbst symbolisiert. Thr Ursymbol ist die Pyra-
mide, die ihr Fundament breit auf die Erde und tief in die
Erde griindet, und himmelansteigend in die Spitze ausliuft.
Thr erhabenes Gegensymbol ist <die Stadt Gottes, die vom
Himmel herabsteigt>; und es ist keine Vermessenheit, das
hochste poetisch=prophetische Bibelwort auch so anzu-
wenden, da durch die ganze Apocalypse hindurch das
musikalische Princip in hochster Wesenhaftigkeit die
<neue Welt> auch als eine neue Tonwelt darstellt, worin
der Tonstrahl gleichkraftig und gleichméichtig, wie der
Lichtstrahl, Alles erfiillt und durchdringt.»

Die Tonkunst beruht fiir Hans Georg Nigeli auf «ewigen
Schopfungs- und Schonheitsgesetzen», die Schénheit und
Wahrheit zugleich beinhalten.”” Die Unterscheidung von
geistlich und weltlich wird hinfillig. Der Kiinstler wird zum
Propheten, er steht, so Beethoven, der Gottheit niher als
andere Menschen, um ihre Strahlen unter der Menschheit
zu verbreiten. Typisch fiir die ziircherische Form idealisti-
scher Kunstauffassung ist, dass sie weder mit Hegel ein
Ende der Religion, noch mit Schelling eine neue Mytholo-
gie fordert, sondern von Nigeli eingebettet wird in eine
evangelische Theologie. Die Musik, die fiir Nigeli ein
freies bewegliches Spiel ist,”* bleibt mit ihrem Auf und Ab
ihrem Wesen nach ein «zwischen Himmel und Erde hin=
und herschweben. [...] ihr End=Effekt ist die Erhebung

266

zum Himmel». Sie symbolisiert die hochste christliche
Wahrheit, das Niedersteigen Gottes zur Erde, «die Fleisch-
werdung des Wortes» und als Antwort darauf das Aufstei-
gen des Menschen zu Gott.”

Von dieser Kunstauffassung getrieben, hat Hans Georg
Négeli unermiidlich fiir eine musikalische Erziehung ge-
sorgt. Er schuf eine Gesangsbildungslehre nach Heinrich
Pestalozzis Grundsitzen, er griindete Chore und liess sich

58
43 Allegro ma

/ — e i S5
G} 11 £ = &=
) dei - nerGna-de ful-len, Gott, Va - ter  der Barm-her 2ig - keit Er-
: =t e | | e s
e EsE (T EmL EaauEs
e e e S e === EPSEPEE
PR e £
CINNES T ——=00 =L 5
e = .
cresc. » cresc.
i1 =
T - e
L a1 e e S =r=
PLrani e . = =SSt H——
* L " i

- et =
mich—  um  dei-nes Na- mens wil-len;  du bist

Abb. 8:  Zweiter Teil des Bussliedes von Ludwig van Beethoven
(1770-1827).

in den Erziehungsrat wiahlen, um an den Schulen Musiker-
ziehung voranzutreiben. Alle Musikerziehung und alle
Chorarbeit hatten das gleiche Ziel, namlich: Geistliche
Musik. Négeli selber hat unermiidlich komponiert. Denn
so sehr er die alten Meister, insbesondere Johann Sebastian
Bach, schitzte und verlegte, so sehr war er iiberzeugt, die
Vokalmusik kdme erst in seiner Zeit zur Kunstbliite. Die
Komponisten bisher, der hochverehrte Ludwig van Beet-
hoven eingeschlossen, hétten von einer textgemissen
Vertonung nichts verstanden. Auch die tiberkommenen



Chordile hielt er fiir kiinstlerisch verfehlt. Er hat darum fiir
Haus und Kirche neue geschaffen und gesammelt.” Die
Ziircher haben seine Chorarbeit mitgetragen und seine
Kompositionen gesungen, aber sie liessen sich nicht abhal-
ten, auch Beethovens Vokalwerke aufzufiihren. 1828 im
Gedichtniskonzert fiir Beethoven wurde ausgerechnet die

Adelaide gesungen, fiir Nigeli, das Beispiel verkehrter
Vertonung.”

Die Gellertlieder von Beethoven sind nichtliturgische
Werke, fiir Haus und Konzertsaal komponiert, wie fast alle
bedeutenden geistlichen Werke des 19. Jahrhunderts. Dass
die grosse religios-musikalische Kunst sich ausserhalb der
eigentlichen Kirchenmusik entwickelte, hat schon Karl
Gustav Fellerer fiir das 19. Jahrhundert festgestellt.” Aber
sie dringte auch aus dem Haus in den offentlichen Kon-
zertsaal. Die Musikkollegien waren zunéchst Triger und

mee

Frrionti e
Rauk oy J— s s 3 .
&g P et s D42 = T —n e e ta—1J =4
f =—H @; et 1 = T
—_— " Fle - hen und
i i i 1 P der Herr er - hort mein
mich dein  hei- - -lig  Red, dein hei-lig Recht 1 hort mem  Schrein,
& g Recht, mich tag-lich i i) ; ” .m n N
T T e Pl e, Sn— A e
e S=pESSSESE=sSES: e 2 1 3
%ﬁ e e o e e i o e
5 7 p Vegeve I B =] .
L2 A . = crese. L
e , f ~ i
DERES o e f f e : s
a— e — ? =
+ o e s s & ¥ 7
“pud
s P
i z [ e 1 i s ]
X / = 1 Bt T — ]
== f e S =
tun, nach dei-nem Wohl - ge - fal - len; du  bist mein
P S EEr ST B PR e e E e E s
FFEERPEERr T e e e T e
v Lé L4 > i i i‘
S)
# * IP * r—r— |7 cresc. 4 ‘/:
Z: = P e e e 4 | ===
: i T e — « ooy
T & =3 é # # 3 ¥ & - E? =5 é

er-hort mein Flehn

lerr " und
Ertee,., gietites,.,

Ludwig van Beethoven hat in der Zeit einer grossen per-
sonlichen Krise geistliche Gellerttexte vertont. Das letzte,
das Busslied, verwendet eine bemerkenswerte musikalische
Sprache. Im ersten Teil steht es ganz in der protestan-
tischen Tradition der Wortausdeutung. Der zweite Teil aber
wendet eine neue Variationstechnik an, die den Schluss des
Liedes, die Erhorung, drastisch herausstreicht. Es ist ein
Waurf, eine Technik, die sofort Nachahmung findet, nicht
nur im Sololied, auch fiir die romantische Instrumental-
musik wird sie pridgend, ganz abgesehen von Beethovens
eigenen spiteren Werken (Abb. 8).78

Vermittler von geistlicher Hausmusik, wobei meines Wis-
sens nicht erforscht ist, wie weit sie Noten oder gar auch die
angeschafften Instrumente an Frauen und Kinder zuhause
ausliehen. Dass in den Hiusern auch Frauen und Kinder
musizierten, ist indessen gut belegt. Jedenfalls haben die
Kollegien im privaten Rahmen geistliche Musik getrieben,
mehr und mehr aber, schon im 18. Jahrhundert, haben sie
ihre Konzerte geoffnet; seit 1717 stand ihnen in Ziirich
dazu ein Musiksaal zur Verfiigung,

Seit dem 19. Jahrhundert war das Konzertwesen ein
offentliches und der Berufsmusiker verdringte den Dilet-

267



tanten. Nicht dass in den Hausern keine geistliche Musik
mehr gemacht worden wire. Aber das Haus hat mit dem
Idealismus seine Bedeutung als Wegbereiter geistlicher
Musik mehr und mehr verloren. Musik an sich galt als in-
spiriert. Der offentliche Konzertsaal wurde zur Weihestiitte
religioser Erhebung. Nachdem die Dialektik zwischen
weltlicher und geistlicher Musik fiir die tonangebende
Elite endgiiltig aufgehoben war, hatten neue Ausdrucks-
formen religioser Musiksprache den Umweg iiber das
Haus nicht mehr notig. So sehr Hausmusik dank dem
Erziehungseifer Hans Georg Négelis und gleichgesinnter
Péadagogen fiir breitere Schichten iiberhaupt erst moglich
und weitherum betrieben wurde, so sehr bekam sie einen
riickwiérts gewandten und biederen Charakter, der sich
schon mit Négelis Kompositionen ankiindigte. Jetzt galt

nicht mehr die andédchtige Hausmusik als geist- und gehalt-
voll und die Kunstmusik als von Prunksucht und Eitelkeit
entstellt, jetzt kehrte sich das Verhéltnis um. Die Haus-
musik bewahrte bestenfalls einen Abglanz der im Konzert-
saal zelebrierten gottlichen Kunst. Wie schrieb E.T.A.
Hoffmann doch in den Kreisleriana: «Etwas schlimmer
sicht es freilich oftmals mit dem sogenannten <Musik
machen> in den eleganten Zirkeln aus, aber auch dort, —
keine Saiten-, Floten- und Stimmklénge sind ohne gott-
lichen Hauch [...]. Und, was Du [...] von der Lust sagst,
welche Vater und Mutter in der stillen Haushaltung am
Klavierklimpern und Gesangsstimpern ihrer Kindlein
empfinden, — ich sage Dir, Johannes, da lautet wahr und
wahrhaftig ein wenig Engelsharmonie daraus hervor, allen
unreinen Erdentonen zum Trotz.»%

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich.

Abb. 2: Repro aus HEINRICH SCHUTZ (vgl. Anm. 1), S. 151.

Abb. 3: Repro aus MARKUS JENNY (vgl. Anm. 15), S. 186.

Abb. 4: Repro aus Niiw gsangbuechle von vil schonen Psalmen

(vgl. Anm. 40), S. 10.

Abb. 5: Repro aus JOHANN ANASTASIUS FREYLINGHAUSEN 1741

(vgl. Anm. 59), S. 708.

Abb. 6: Repro aus JOHANN SEBASTIAN BACH (vgl. Anm. 60), S. 178.
Abb. 7: Zentralbibliothek Ziirich, Graphische Abteilung.
Abb. 8: Repro aus LUDWG VAN BEETHOVEN (vgl. Anm. 78), S. 58-60.

268



ANMERKUNGEN

HEINRICH SCHUTZ, Neue Ausgabe simtlicher Werke, hrsg. im
Auftrag der internationalen Heinrich Schiitz-Gesellschaft,
Bd. 6: Der Psalter, Kassel 1966, S. VIL. — Vgl. HEINRICH
ScHUTZ, Gesammelte Briefe und Schriften, hrsg. von ERIcH H.
MULLER, Regensburg 1931, S. 80.

HEINRICH SCHUTZ, Neue Ausgabe simtlicher Werke (vgl.
Anm. 1), Bd. 6, S. 151.

Erst die Ausgabe von 1661 enthilt ein Register mit der de
tempore Ordnung und einen Generalbass fiir die Orgel,
wihrend die erste Ausgabe von 1628 nur Stimmbiicher hat.
Zur Frage des liturgischen Gebrauchs von Schiitzens geistli-
chem Werk vgl. EBERHARDT SCHMIDT, Der Gottesdienst am
kurfiirstlichen Hof zu Dresden, Gottingen 1961, hier S. 78 und
S. 19s.

Allerdings haben sie neue Texte. Beckersche Texte haben
dagegen wieder die alten iiberkommenen Choralmelodien des
16. Jahrhunderts erhalten.

Schiitz selber hat den ersten Teil einem Juristen gewidmet und
spricht da die Hoffnung aus, er wiirde sie unter anderen
«Recreationen» bisweilen gebrauchen. HEINRICH SCHUTZ,
Gesammelte Briefe und Schriften (vgl. Anm. 1), S. 136. Der
zweite Teil ist von ihm «zu mdnniglichem Gebrauch von mir
herrausser gegeben». HEINRICH SCHUTZ, Neue Ausgabe simtli-
cher Werke (vgl. Anm. 1), Bd. 10, Kassel 1963, S. XVII. Dass er
sie ménniglich gebrauchte, belegen unzihlige Abschriften.
Schiitz selber hat nie seine Werke in Beziehung zur Liturgie
gebracht, und sie verraten auch kein liturgisches Ordnungs-
prinzip. Vgl. dazu Leo Schrade, der allerdings an dem gottes-
dienstlichen Gebrauch festhélt: LEO SCHRADE, Das musikali-
sche Werk von Heinrich Schiitz in der protestantischen Liturgie,
in: WALTER BLANKENBURG (Hrsg.), Heinrich Schiitz in seiner
Zeit, Darmstadt 1985, bes. S. 132. - Fiir die «Cantiones sacrae»
hat Heide Volckmar-Waschke iiberzeugend nachgewiesen,
dass sie als Tafelmusik beim Kaiserbesuch in Dresden musi-
ziert wurden. Sie sind Ulrich von Eggenberg, dem zweiten
Mann am katholischen kaiserlichen Hofe in Wien, wihrend des
Dreissigjdhrigen Krieges gewidmet worden, und Schiitz hoffte,
diese Werke, die Eggenberg 1617 gefallen hitten, werde er auch
jetzt giitig aufnehmen. Vgl. HEIDE VOLCKMAR WASCHKE, Die
«Cantiones sacrae» von Heinrich Schiitz, Kassel 2001, S. 9-15
und S. 284. — Vgl. auch EBERHARD SCHMIDT (vgl. Anm. 3),
S. 190. — Fiir die Schweiz vgl. KARL NEF, Die Collegia Musica
in der deutschen reformierten Schweiz, St. Gallen 1896, S. 54 und
S.132.

DESIDERIUS ERASMUS, Desiderii Erasmi Roterodami Opera
omnia, hrsg. von JOHANNES CLERICUS, Leiden 1703, f. Bd. 9, c.
898 E.

DESIDERIUS ERASMUS (vgl. Anm. 7), Bd. 7. c. 986 C-D.
DESIDERIUS ERASMUS (vgl. Anm. 7), Bd. 6, c. 731 E und 732 B;
Bd. 9, c. 898 E und die Anmerkung zu Matthéus 6,6 in: DESI-
DERIUS ERASMUS, Opera omnia Desiderii Erasmi Roterodami,
Amsterdam 1969 ff., Bd. 6-5, S. 154, 52-73. — Dass Erasmus
sich nur auf einen einfachen Sprechgesang festgelegt hitte, wie
MARKUS JENNY, Zwinglis Stellung zur Musik im Gottesdienst,
Ziirich 1966, S. 40, behauptet, ist nicht richtig. Wenn Erasmus
darauf hinwies, dass die ersten Christen nur einen einfachen
Sprechgesang kannten, dann hiess das fiir ihn nicht, es diirfe
seither keine musikalische Entwicklung mehr geben und auch
zu seiner Zeit sei nur Sprechgesang zu dulden. Die alte Kirche
konnte und sollte hier fiir ihn vorbildlich die Richtung zeigen,
in der zu reformieren sei, sie war ihm indessen nicht normativ
fiir seine Zeit. Jenny selber zitiert mit der langen Anmerkung
von Erasmus zu 1. Korinther 14 dessen Sicht: «<Habeant sane

templa solennes cantus, sed moderatos», DESIDERIUS ERASMUS
1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 6, c. 731 E und Bd. 9, c. 899 A-C.
DESIDERIUS ERASMUS 1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 6, c. 731 C-D.
LEONHARD VON MURALT / WALTER ScHMID (Hrsg.), Quellen
zur Geschichte der Tiufer in der Schweiz, Bd. 1, Ziirich 1952,
S. 14-15, Nr. 14.

«Du haltst mir ouch fiir, lieber Faber, hofluthen, gygen und
pfyffen. Sag ich, daB ich niits uff hofluthen kan; du bist iro on
zwyfel bas bericht; [Faber wirkte am Bischofshof in Konstanz]
weiB nit, was es fiir ein musick ist; aber uff der luten und gygen,
ouch andren instrumenten, lernet ich etwa; kumpt mir yetz
wol, die kind ze schweygen. Aber du bist den schimpffen
[Scherzen] und dingen ze heylig. Dorumb wiiss, dal David gar
ein guoter harpffer gewesen, dem Saul die tiifelsucht gestiindet
hatt [vgl. 1. Samuel 16, 23]; also ouch du, verstiindist du dich der
luten des himmelischen hofs, wurd dir die sucht der eeren, ja
des gelts und bluots vergon. Warumb schiltest du, da3 du weist
in den siben fryen kiinsten, dero du ein meygister bist, eer und
namen haben, ouch von allen frommen nie gescholten sin?
Socrates, der alte huob erst an jungen, do er im alter lernet
harpffen. Nun hat doch din kilch nit allein die musick, sunder
ouch gloggenliiten fiir ein gotzdienst. Ich vererger mit miner
musick nieman.», vgl. HULDRYCH ZWINGLI, Uber den unge-
sandten Sendbrief Fabers Zwinglis Antwort, 30. April 1526, in:
Huldreich Zwinglis samtliche Werke, Bd. 5, Leipzig 1934, S. 54,
16 — S. 55, 11. Bullinger war diese Antwort so wichtig, dass er
sie in seine Reformationsgeschichte aufnahm, vgl. JOHANN
JAKOB HOTTINGER / HANS HEINRICH VOGELI (Hrsg.), Heinrich
Bullingers Reformationsgeschichte, Frauenfeld 1840, S. 31.
«Hie hilfft ghein widerbefftzen mit dem korgsang der psalmen,
das der hundertest nit verstat, ich gschwig der sengelnurren,
der nonnen, die durch die gantzen welt hin nit einen ver der
psalmen, die sy monend verstond. Sott es aber nit guot sin,
sprechend sy, das man da vor allen menschen gottes lob singt?
Antwurt: Zeyg mit an, das es guot sye, so wil ich dir glouben, es
sye guot. Gott ist allein guot und ein einiger bronn alles guoten
[Matthédus 19,17 / Jeremias 2,13]. Ist nun das psalmenmurmeln
guot, so muoB3 es von got kummen. Das zeig mir an, wo got
s6lch monen, brogen und murmlen angesehen hab. Sich, so
stast wie die katz vor dem kiirsiner [Kiirschner]; denn du fin-
dest das widerspil, das dich got in din kdmerlin hat geheissen
gon, und da an eim heimlichen ort mit dinem himmelschen vat-
ter reden, der werde dich wol sehen, horen und gewiren.»;
vgl. Matthéus 6,6. HULDRYCH ZWINGLI, Auslegung und Griinde
der Schlussreden, in: Huldreich Zwinglis samtliche Werke,
Bd. 2, Leipzig 1908, S. 349, 11-23.

HULDRYCH ZWINGLI (vgl. Anm. 13), S. 348, 20 - S. 354, 4.

Vgl. HANNES REIMANN, Die Einfiithrung des Kirchengesangs in
der Ziircher Kirche nach der Reformation, Winterthur 1959,
S. 14-20. — MARKUS JENNY, Luther, Zwingli, Calvin in ihren
Liedern, Ziirich 1983, S. 175.

HULDRYCH ZWINGLI (vgl. Anm. 13), S. 157, 25-32 und ders., De
vera et falsa religione commentarius, in: Huldreich Zwinglis
samtliche Werke, Bd. 3, Leipzig 1913, S. 723, 1-10.

« [...], modo oretur, non cantu lascivia titilletur». HULDRYCH
ZWINGLI (vgl. Anm. 16), S. 854-855.

HULDRYCH ZWINGLI, Fidei expositio, in: Huldreich Zwinglis
samtliche Werke, Bd. 6/5, Ziirich 1991, S. 159, 6-5. Zwingli hat
also auch noch 1531 gegen Musik beim Abendmahl polemi-
siert, das ist Jenny entgegenzuhalten. Vgl. MARKUS JENNY,
Zwinglis Stellung zur Musik im Gottesdienst, Ziirich 1966, S. 12.
So die These S6hngens auch noch 1975. Vgl. OSKAR SOHNGEN,
Erneuerte Kirchenmusik, Gottingen 1975, S. 77.

269



20

21

22

23
24

25

26

27

28
29

Zu den Kirchenvitern vgl. JOHANNES QUASTEN, Musik und
Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und christlichen
Friihzeit, Miinster 1930.

HULDRYCH ZWINGLI, Das Gutachten betreffend Abt David
von Winkelsheim von Stein am Rhein, in: Huldreich Zwinglis
samtliche Werke, Bd. 4, Leipzig 1927, S. 771, 1-10.

Erasmus schrieb zu Epheser 5,19: «Et haec opposuit ebriis
cantionibus.», DESIDERIUS ERASMUS 1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 6,
c. 854, An. 24, und: «Haec enim est felix ebrietas, quae vos
exstimulet non ad lascivas choreas, aut ineptas cantiunculas,
quibus Gentes Daemones suos inclamant, sed ad Psalmos, ad
Hymnos, ad Cantica spiritualia, quibus inter vos exsultetis, can-
tetis et psallatis Domino, non indecoris clamoribus, qui mos est
temulentorum, sed intus in animis et cordibus vestris. Haec est
voluptas, haec caritas, haed comessatio digna Christianis, ne
Gentibus invideant sua temulenta convivia. Illorum temulenta
gaudia moeror excipit, nonunquam et corporis morbus. Vestra
jugis est voluptas.», DESIDERIUS ERAsSMUS 1703 (vgl. Anm. 7),
Bd. 7, c. 986 C-D. Zu Kolosser 3,16: «Psalmis, et Hymnis et
Canticis spiritualibus recinentes Domino laudes, ac sua benefi-
cia: recinentes autem non solum voce corporea, sed potis-
simum in corde vestro. Nam huius modi demum cantilenis
delectatur Deus, ne quis magnum existimet, ore superis obstre-
pere.», DESIDERIUS ERASMUS 1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 7, ¢. 1013
E-F.

HULDRYCH ZWINGLI (vgl. Anm. 13), S. 349-350.

Einen responsorischen Sprechgesang im Gottesdienst favori-
sierte er, drang aber beim Rat nicht damit durch. So blieb es
beim einfachen Deklamieren.

Nach MARKUS JENNY (vgl. Anm. 15), S. 39, Vorrede zum
Wittenberger Chorgesangbuch 1524.

MARTIN LUTHER, D. Martin Luthers Werke: kritische Gesamt-
ausgabe, Weimar 1883 ff., Bd. 19, S. 73-75, bes. S. 75, 13. Vgl
auch die Bemerkungen, dass die erste Messe, die Christus beim
Abendmahl hielt, ganz einfach war: «ohne alle Pracht mit Klei-
dern, Gebirden, Gesidngen und anderen Zeremonien». Es sei
alles abzutun, was menschlicher Eifer zur Stiftung Christi hin-
zugefiigt habe «Messgewinder, Zierrate, Gesidnge, Gebete,
Orgeln, Lichter und die ganze Pracht der sichtbaren Dinge»,
MARTIN LUTHER (vgl. oben), Bd. 6, S. 523 und S. 512. Vgl. auch
Bd. 10-1, S. 646.

CHRISTOPH KRUMMACHER, Musik als praxis pietatis. Zum
Selbstverstindnis evangelischer Kirchenmusik, Gottingern
1994, S. 38.

MARKUS JENNY (vgl. Anm. 15), S. 170-171.

Insbesondere in den ersten Kampfjahren hat Luther sich nega-
tiv iiber die Kirchenmusik gedussert, sie sei mit der Zeit ver-
kommen und werde missbraucht, MARTIN LUTHER (vgl. Anm.
26), Bd. 5,S.98,37 und S. 651; Bd. 7, S. 734; Bd. 8, S. 621, 35 -
S. 622,12; Bd. 12, 208, 2-7; Bd. 13, S.189, 25. Positiv wertet
Luther die Musik als eine Kraft, die das Gemiit bewegt und mit
Psalmen dazu anleiten kann, dieses Leben zu verachten (Bd. 5,
S. 89, 22), zu erfreuen, den Teufel, Zorn, Wollust und Stolz zu
vertreiben und zum Gotteslob anzuleiten (Bd. 50, S. 368 —
S. 374; Bd. 50-2,1, S. 48). Sie ist eine Gabe Gottes ( Bd. 30-2,
S. 696; Bd. 31-2, S. 43, 30; Bd. 50, S. 369). Zusammengefasst hat
Luther gelehrt: Die Musik ist allen Kreaturen gegeben, auch
den vermeintlich stummen; sie bewegt und regiert das Herz zu
Tugend oder bei Missbrauch zum Laster. Dem Menschen ist sie
zusammen mit der Sprache zum Lobe Gottes geschenkt. So
kann Luther deutsche Lieder fiir den Gottesdienst fordern und
dichten und auch die polyphone Mottete zu geistlichen Texten
loben. Insbesondere hat er Josquin de Pres geschitzt; vgl.
MARTIN LUTHER (vgl. Anm. 26), Bd. 12, S. 218; Bd. 30-2, S. 683;
Bd. 31-1, S. 515, 21 - S. 516, 12; Bd. 50, S. 371 - S. 374, Bd.

270

30

31

32
33

34

35
36
37

38
39

41

42

43

44

45

50-2,1, S. 48. Nach der Theologie galt die Musik Luther als
hochste Kunst (Bd. 30-2, S. 696). Daraus allerdings mit Oskar
Sohngen und einer ganzen Schule nach ihm eine «Theologie
der Musik» abzuleiten, scheint dusserst gewagt. Was Luther
zur Musik sagt, entspricht spatmittelalterlichem Allgemeingut.
Basler Chroniken, hrsg. von der Historischen und Antiquari-
schen Gesellschaft in Basel, Basel/Leipzig 1872, Bd. 1, S. 411. —
ULRICH ZWINGLI (vgl. Anm. 12), Bd. 8, Nr. 466 und Nr. 518.
Vgl. WOLFGANG SUPPAN, Uber Singen, Musizieren und Tanzen
1528 in der Steiermark, in: Leitmotive. Kulturgeschichtliche
Studien zur Traditionsbildung. Festschrift fiir Dietz-Riidiger
Moser. Kallmiitz 1999, S. 449-452.

MARKUS JENNY (vgl. Anm. 15), S. 186.

Selbst da, wo die Psalmvorlage — wie im Lied Aus tiefer Not
schrei ich zu dir — das Ich in den Vordergrund stellt, wechselt
Luther in der letzten Strophe in die erste Person Mehrzahl.
JOHANN JAKOB HOTTINGER / HANS HEINRICH VOGELI (vgl.
Anm. 12), Bd. 2, S. 182. Vgl. MARKUS JENNY (vgl. Anm. 15),
S. 208-209.

HULDRYCH ZWINGLI (vgl. Anm. 16), S. 854, 35-38.

HULDRYCH ZWINGLI (vgl. Anm. 13), S. 88, 14-23, 86, 9-30.
Vgl. CHRISTINE CHRIST-VON WEDEL, Erasmus von Rotter-
dam. Anwalt eines neuzeitlichen Christentums, Miinster 2003,
S. 61-62.

MARTIN LUTHER (vgl. Anm. 26), Bd. 36, S. 340, 15-16.

Sein Sohn berichtet von Leo Jud: « [...] ein herrlicher und guo-
ter musicus, ein herrliche stimm zuo dem discant, den er so hill
sang, dass uns keiner vorthat. Es kammend vil zu im herr
Dietrich Wanner, pfarrer zuo Horgen, und herr Jacob Louw,
kirchherr zuo Thallwyl, und andre musici, asend allwegen mit
im, und daruff sangend sy miteinanderen. Er hat auch etliche
psalmen componiert, wie man noch im plalmenbiiechli findt /
als den: Dem Konig und Regenten dyn ec. Item Gotts Gnad
und syn Barmhertzigkeit ec. Sing man in S. Barten Lieds wys.
Item Dyn / dyn sol syn / das Hertze myn / ec. Er kont das hack-
brit schlachen / und die Luten ein weinig.», vgl. JOHANN JAKOB
ULRICH, Miscellanea Tigurina. Edita, inedita, vetera nova, theo-
logica, historica, &c., Ziirich, 1722-1724, Bd. 3,1, S. 62-63.
Niiw gsangbuechle von vil schonen Psalmen und geistlichen
liedern, (Froschauer) Ziirich 1540, S. 10 (Abbildung) und S. 60.
— MARKUS JENNY (vgl. Anm. 15), S. 211 und S. 213, hilt es fiir
wahrscheinlich, dass die Melodien von Zwingli stammen. Ich
sehe keinen Grund dafiir. Das Konstanzer Gesangbuch gibt
diese Melodien als Originalmelodien an, ebenso das Christen-
lich Gsangbuch [...] durch CONRADUM WOLFFHARDT / diener
der Kirchen zuo Basel, (Froschauer) Ziirich, 1559.

Vgl. auch die Melodie zu Ludwig Hétzers Lied im Niiw gsang-
buechle von vil schonen Psalmen und geistlichen liedern
(vgl. Anm. 40), S. 38.

Vgl. MARKUS ROMER, Musik in den Straflen, Hiusern und
Schulen in Ziirich im 16. Jahrhundert (= 167. Neujahrsblatt der
Allgemeinen Musikgesellschaft Ziirich), Ziirich 1983, bes. S. 30.
Vgl. REGINE KLINGSPORN, Melodien des Genfer Psalters, in:
«..das heilige Evangelion in Schwang bringen»: Das Gesang-
buch. Geschichte-Gestalt-Gebrauch, hrsg. von REINER NAGELE
et al., Stuttgart 1996, S. 77-86, hier S. 80.

Vgl. HANNES REIMANN (vgl. Anm. 15), S. 105. — Staatsarchiv
Ziirich, E 11 102.

Vgl. Anm. 48.

HEINRICH BULLINGER, In omnes apostolicas epistolas divi vide-
licet Pauli .../ commentarii Heinrychi Bullingeri ..., (Frosch-
auer) Ziirich, 1537, Bl. 175 r-v. HEINRICH BULLINGER, Uff
siben Klagartikel, so dieser Zyt mit grosser Ungestiime, Unwar-
heit, Unbescheidenheit ...Heinrychen Bullingers ... bescheidne
Verantwortung, (Froschauer) Ziirich 1575, 8r.



47
48

49

50

51
52

53

54

55

56

7

58

59

Vgl. HANNES REIMANN (vgl. Anm. 15), S. 113-120.

Zu den Collegien vgl. KARL NEF (vgl. Anm. 6) und Neujahrs-
geschenk an die ziircherische Jugend von der allgemeinen
Musikgesellschaft in Ziirich auf das Jahr 1856 und das Neu-
jahrsblatt der Aligemeinen Musik-Gesellschaft von 1912, bes.
S.5-8 und S. 10.

Vgl. CHRISTIAN BUNNERS, Kirchenmusik und Seelenmusik,
Gottingen 1966, bes. S. 94 und S. 102.

JOHANN ARNDT, Vom Wahren Christenthum, Schaffhausen
1845, Buch 2, Kap. 41, S. 473.

JOHANN ARNDT (vgl. Anm. 50), Buch 1, Kap. 4, S. 74-78.
HEINRICH MULLER, Geistliche Seelenmusik, Rostock 1659,
S. 141; nach CHRISTIAN BUNNERS (vgl. Anm.49), S. 139.

Vgl. CHRISTIAN BUNNERS, Zum Liturgischen Gebrauch von
Paul Gerhardts Liedern in deren Friihzeit besonders bei Johann
Georg Ebeling, in: HEINRICH RIEEM (Hrsg.), Festschrift fiir
Frieder Schulz. Freude am Gottesdienst, Heidelberg 1988,
S. 273-282.

JOHANN ANASTASIUS FREYLINGHAUSEN (Hrsg.), Geist=reiches
Gesang=Buch, den Kern Alter und Neuer Lieder, wie auch die
Noten der Unbekannten Melodeyen und dazu gehorige niitz-
liche Register in sich haltend [...], Halle 1704.

JOHANN ANASTASIUS FREYLINGHAUSEN (vgl. Anm. 54), Bl. a 3r
und a 9r-v.

«Allein ob wol an sich selbst wahr bleibet/ was von dem Singen
eines fleischlichen und unbuBfertigen Menschen gesaget wor-
den/ so ist doch nicht zu leugnen/ daB GOtt der HERR nach
seiner mannigfaltigen Weisheit und liebreichen Condescen-
denz auch bey solchen Leuten sich 6fters der Christlichen Lie-
der und Gesinge als eines Mittels gebrauche/ ihre Hertzen zu
rithren/ zu iiberzeugen und sie auf den besseren Weg zu brin-
gen, wie denn kein Zweifel ist , daB mancher boser Mensch/
indem er auch nur aus Gewohnheit/ ohne die geringste Absicht
auf seine Besserung / ein kriftiges und geistreiches Lied ent-
weder offentlich oder daheim singet/ einen solchen Stachel in
seinem Gewissen empfindet/ der ihm/ wo nicht zu seiner
Bekehrung/ doch gewi zu einem Zeugni/ dienen muf auf
jenen Tag. Um weBwillen denn dieselbe schlechterdings abzu-
schaffen nicht gerathen werden mag.», JOHANN ANASTASIUS
FREYLINGHAUSEN (vgl. Anm. 54), Bl. b 1 r-v.

HEINRICH PESTALOZZI, Werke, hrsg. von ADOLF A. STEINER,
Ziirich 1972, Bd. 1, S. 111. - Vgl. auch Ansprachen Pestalozzis
an die Kinder in der Anstalt zu Miinchenbuchsee, in: JOHANN
HEINRICH PESTALOZZISidmtliche Werke, hrsg. von WALTER
FEILCHENFELD / HERBERT SCHONEBAUM, Bd. 16, Berlin 1935,
S. 205-224, bes. S. 222-223.

Vgl. WOLFGANG MIERSEMANN, Auf dem Wege zu einer Hoch-
burg «geist=reichen» Gesanges: Halle und die Ansitze einer
pietistischen Liedkultur im Deutschland des ausgehenden 17.
Jahrhunderts, in: GUDRUN BUSCH / WOLFGANG MIERSEMANN
(Hrsg.), «Geist=reicher» Gesang. Halle und das pietistische
Lied (= Hallesche Forschungen 3), Tiibingen 1997, S. 11-80
und ebenda FRIEDRICH DE BOOR, Das Aufireten der «pietisti-
schen Sdngerin» Anna Maria Schuchart in Halle 1692, S. 81-122
sowie ebenda DIANNE MARIE MCMULLEN, Melodien geistlicher
Lieder und ihre Kontroverse Diskussion zur Bachzeit, S.
197-210. - Fiir die Schweiz vgl. WILHELM HADORN, Geschichte
des Pietismus in den Schweizerischen Reformierten Kirchen,
Konstanz [1901], S. 194 und S. 225.

JOHANN ANASTASIUS FREYLINGHAUSEN (vgl. Anm. 54), Aus-
gabe: Halle 1741, S. 708.

JOHANN SEBASTIAN BACH, Neue Ausgabe Simtlicher Werke,
Serie 3, Teil 1: Chorile und geistliche Lieder, hrsg. von FRIEDER
REmpp, Kassel 1991, S. 178.

61

62

63

65

66

67

68

69

70

7

2

73
74
75

76

71

78

79

80

Gesangbuch. In sich haltend Die ausferlefineste und fiirtreff-
lichste Lieder / Welche man hin und her in denen heutigen geist-
reichen Gesang=Biicheren findet / Allen Liebhabern Jesu zur
Erquickung, auff ein frisches in den Truck gegeben und mit
einem neuen Anhang vermehret, Bern 1711.

Anmuthiger Blumen=Kranz aus dem Garten der Gemeinde
Gottes; in sich fassend allerhand Géttliche Gnaden= und Lie-
bes=Wiirkungen / ausgedruckt in geistlichen lieblichen Liedern:
Zum Dienst Der Liebhabere des Lobes Gottes gesamlet, Ans
Licht gegeben Im Jahr 1712.

Singendes und Spielendes Vergniigen Reiner Andacht oder
Geistreiche Gesdnge, Nach der Wahl des Besten gesammlet,
Zur Erweckung des inneren Christenthums eingericht, und
mit Musikalischen Compositionen begleitet von JOHANNES
ScHMIDLIN, Pfarrer zu Wetzikon und Seegraben, Ziirich 1758,
S. 541.

Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte. Gott zu Ehre / und zu Ver-
mehrung der Freuden in Gott einer Ehr-Kunst und Tugend=lie-
benden Jugend in Ziirich / Von der Gesellschaft der Vocal- und
Instrumental-Music, ab dem Music-Sal daselbst zum anderen
mahl aufgelegt, Anno 1716, Neujahrsstiick 1695, S. 83.
Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs-
stiick 1696, S. 91.

Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl.
stiick 1709, S. 198.

Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl.
stiick 1701, S. 134.

Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl.
stiick 1695, S. 83.

Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl.
stiick 1744, S. 480.

Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl.
stiick 1717, S. 259.

«Das Land, wo ihre Segen alle

die segnende Natur vereint;

Still in dem Blumenthal, und laut im Wasserfalle

Herrlich, herrlich Gott erscheint.» Gesinge zur Beforderung
vaterlindischer Tugend. Neujahrsblitter ab dem Musiksaal an
die Ziircherische Jugend. Auf das Jahr 1791

HANs GEORG NAGELL, Vorlesungen iiber Musik, Stuttgart 1826
(Neudruck: Hildesheim 1980), S. 281-282.

HANs GEORG NAGELI (vgl. Anm. 72).

HaNs GEORG NAGELI (vgl. Anm. 72), S. 32.

HANs GEORG NAGELI (vgl. Anm. 72), S. 47 sowie S. 2; S. 20;
S. 55 und MicHAEL TRAUGOTT PFEIFFER / HANS GEORG
NAGELIL, Chorgesangsschule, Ziirich 1821, S. 17.

HaNs GEORG NAGELL, Christliches Gesangbuch fiir offent-
lichen Gottesdienst und hdausliche Erbauung, Ziirich 1828. Das
zweiteilige Werk ist erstaunlich selbstdndig. Umdichtungen
sind selten (vgl. Nr 29 und Nr. 74). Négeli beriicksichtigt das
Kirchenjahr, Sakramentshandlungen und Kasualien.

So am 18. Mirz 1828 im Konzert zum Andenken Beethovens.
Neujahrsblatt an die ziircherische Jugend der allg. Musik-
Gesellschaft in Ziirich auf das Jahr 1874, S. 13.

LUDWIG VAN BEETHOVEN Werke. Gesamtausgabe, hrsg. von
SIEGHARD BRANDENBURG et al., Abt. 12, Bd. 1, Miinchen 1990,
S. 58-60. Vgl. GUNTHER MASSENKEIL, Religiose Aspekte der
Gellert-Lieder Beethovens, in: WALTER WIORA (Hrsg.), Reli-
giose Musik in nicht-liturgischen Werken von Beethoven bis
Reger, Regensburg 1978, S. 93.

Vgl. KARL GUSTAV FELLERER, Beethoven und die liturgische
Musik seiner Zeit, in: Beethoven Symposion Wien 1970, Wien
1971. S. 61-82.

ERNST THEODOR AMADEUS HOFFMANN, Werke, hrsg. von
HANNSLUDWIG GEIGER, Bd. 1, S. 288.

Anm. 64), Neujahrs-

Anm. 64), Neujahrs-

Anm. 64), Neujahrs-

Anm. 64), Neujahrs-

Anm. 64), Neujahrs-

271



ZUSAMMENFASSUNG

Es werden drei Fragen gestellt: Haben sich neue Formen geist-
lichen Gesangs im weltlichen Rahmen etabliert, bevor sie in die
Kirchen eindrangen? Sind die Begriffe «weltlich» und «geistlich»
in der Hausmusik neu zu bestimmen? Wurden neue Formen geist-
licher Hausmusik durch finanzielle oder von der Kirche auferlegte
kiinstlerische Einschriankungen gefoérdert? Alle Fragen werden
positiv beantwortet. Zwingli hat die Beurteilung der Kirchenviiter
ibernommen, die vor der berauschenden Wirkung der Musik
warnten und die vermeintlich niichterne Gottesdienstpraxis der
apostolischen Kirche wieder einfithren wollten. Mit der Reforma-
tion setzt eine Bewegung ein, die die Welt und weltliche Musik-
pflege sakralisiert. Gegenldufige Tendenzen im Pietismus konnten
sie nicht aufhalten, zumal der Pietismus mit seinen «weltlichen
Rhythmen» daran teilhatte. Im Idealismus des frithen 19. Jahrhun-
derts wird jede Musikausiibung religids iiberhoht. Fiir den Ziircher
Hans Georg Négeli bildet sie die Verbindung von Gott und
Mensch ab.

RESUME

Larticle pose trois questions: les nouvelles formes de chant reli-
gieux se sont-elles imposées dans un contexte séculier avant d’étre
introduites dans les églises? Faut-il redéfinir les concepts de «sécu-
lier» et «religieux» dans la musique jouée dans le cercle familial?
De nouvelles formes de ce type de musique ont-elles été encoura-
gées par des restrictions d’ordre financier ou par des restrictions
d’ordre artistique imposées par I'Eglise? On peut répondre de
maniere affirmative a ces trois questions. Zwingli reprit le juge-
ment des Péres de I'Eglise, qui mettaient en garde contre les effets
enivrants de la musique et voulaient réintroduire la pratique du
culte de I’Eglise apostolique, supposé étre sobre. La Réforme mit
en marche un mouvement qui sacralisait le monde et I’exercice
temporel de la musique. Des tendances contraires au sein du pié-
tisme ne purent arréter ce mouvement, d’autant que ce courant
spirituel y prenait part avec ses «rythmes séculiers». L'idéalisme
des débuts du XIXc siecle confere a la pratique de toute musique
une élévation religieuse. Pour le Zurichois Hans Georg Négeli elle
représente le lien entre Dieu et ’homme.

272

RIASSUNTO

11 saggio pone tre domande: le nuove forme di canto spirituale
si sono affermate in ambito secolare prima di diffondersi nelle
chiese? I termini «secolare» e «spirituale» devono essere ridefiniti
per quanto riguarda la musica eseguita fra le mura domestiche?
Le nuove forme di musica spirituale eseguita fra le mura domestiche
sono state favorite da limitazioni di carattere finanziario o artistico
imposte dalla chiesa? Le risposte alle domande sono state afferma-
tive. Zwingli ha ripreso la valutazione dei padri della chiesa, i quali
mettevano in guardia dagli effetti inebrianti della musica e volevano
reintrodurre nelle funzioni religiose la prassi, apparentemente
sobria, della chiesa apostolica. Con la Riforma ebbe inizio un movi-
mento che rese sacro il mondo e la pratica della musica secolare.
Tendenze di natura opposta nel pietismo non riuscirono a fermarlo,
nella misura in cui il pietismo con i suoi «ritmi secolari» ne faceva
parte. Nellidealismo del primo XIX secolo si attribuisce ad ogni
forma di pratica musicale un significato religioso eccessivo. Per lo
zurighese Hans Georg Nigeli tale pratica costituiva la comunica-
zione tra Dio e I'uomo.

SUMMARY

Three questions are posed: Did new forms of spiritual music
acquire currency in a secular context before appearing in churches?
Are the concepts of “secular” and “spiritual” to be redefined in
reference to music making in the home? Were new forms of spiri-
tual music for the home reinforced by financial constraints or
ecclesiastically imposed artistic restrictions? All of these questions
must be answered positively. Zwingli adopted the judgement of the
church fathers who warned against the intoxicating effect of music
and wanted to reinstate the supposedly sober services of the apos-
tolic Church. The Reformation introduced a movement which gave
a sacred impulse to worldly affairs and the secular cultivation of
music. Opposition from the Pietists was of no avail especially since
Pietism also contributed with its “worldly rhythms”. In the ideal-
ism of the early 19" century all music making acquired religious
overtones. For Hans Georg Négeli from Ziirich, music was repre-
sentation of the link between God and man.



	Der Tempel im Haus : zur Bedeutung der geistlichen Hausmusik zwischen Reformation und Idealismus

