
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 4: Spiegelung des Sakralen im Profanen : bürgerliches Wohnen vom
15. bis zum 19. Jahrhundert

Artikel: Der Tempel im Haus : zur Bedeutung der geistlichen Hausmusik
zwischen Reformation und Idealismus

Autor: Christ-von Wedel, Christine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Tempel im Haus
Zur Bedeutung der geistlichen Hausmusik zwischen

Reformation und Idealismus

Von Christine Christ-von Wedel

Ausgehend von Fragen zu typischen Beispielen geistlicher
Hausmusik des Dresdner Hofkapellmeisters Heinrich
Schütz untersucht der Beitrag neuzeitliche ausserlitur-
gische Psalmvertonungen von Liederkomponisten der
Reformationszeit wie Huldrych Zwingli und Leo Jud, das

pietistische Liedgut von Anastasius Freylinghausen, das
von Johann Sebastian Bach aufgenommen wurde, und
Kompositionen zu geistlichen Texten von Vertretern der
Zürcher Aufklärung wie Ludwig Steiner und Johannes
Schmidlin bis hin zu Werken von Hans Georg Nägeli und
Ludwig van Beethoven. Er fragt nach dem Einfluss kirchlicher

Musikeinschränkungen auf die geistliche Hausmusik
und umgekehrt nach dem Einfluss der Hausmusik auf die
liturgische Musiksprache, im Besonderen aber nach der
sich wandelnden Neubestimmung der Begriffe «weltlich»
und «geistlich» und wird erweisen: Zu dieser Neubestimmung

hat Zwingli in Zürich entscheidende Impulse gegeben.

Er lehnte die kirchlichen Figuralchöre seiner Zeit als
geistlos ab und vertonte seine Gebete für das Haus in der
Musiksprache der weltlichen Hofweise. Geistlich wurden
sie weder durch einen bestimmten Kirchenstil noch durch
einen kultischen Gebrauch, sondern allein durch die innere
Haltung des Musikanten, durch sein geistliches Singen in
der Welt. Der Pietismus beanspruchte einen «geistreichen
Gesang» für sich und setzte ihn der als heillos verstandenen
Welt entgegen. Drei Jahrhunderte nach Zwingli machte
sich in Zürich Hans-Georg Nägeli anheischig, durch eine
«acht musikalische Bildung» die Welt zu erziehen «zur
lebendigsten und innigsten Verschmelzung einer heiligen
Stimmung und Gesinnung, zur Religiosität» (Abb. 1).

Geistliche Hausmusik von Heinrich Schütz

1628 vertonte Heinrich Schütz den Beckerschen Psalter,
eine deutsche Nachdichtung des gesamten biblischen Psalters.

Er wurde von Schütz ausdrücklich dem Hausgebrauch
gewidmet, «für meine HaussMusic / und zu deren untergebenen

Capellknaben frühe und AbendGebet».1 Melodien
wie die zu Psalm 147 «Zu Lob und Ehr mit Freuden» waren
denn auch für den Gemeindegesang durchaus ungewöhnlich

(Abb. 2).2
Schütz hätte es im Übrigen kaum gewagt, die überkommenen

Choralmelodien fast durchwegs durch neue zu
ersetzen, hätte er an ein Kirchengesangbuch gedacht. Hatten
doch im 17. Jahrhundert Luthers Melodien schon fast

m SS

9 >

\ MP

¥

Abb. 1 Hauskonzert. Flügel einer bunt bemalten Hausorgel aus
Schwellbrunn, Kt. Appenzell AR. 1811. Zürich, Schweizerisches
Landesmuseum.

kanonischen Charakter, und es bedurfte damals wie heute

grosser Geduld, neue Melodien in den Gemeinden
heimisch zu machen. Dennoch wurde der ungewöhnliche Psalter

von Schütz in einigen Kirchen aufgenommen.3 Einige
Melodien haben sich bis heute in evangelischen Gesangbüchern

gehalten.4 Hier taucht eine erste Frage auf: Haben
sich neue Formen geistlichen Gesangs oft erst im weltlichen

Rahmen etabliert, bevor sie in die Kirchen eindrangen?

Zeitschrift fur Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 61. Heft 4/04 257



Auch die kleinen geistlichen Konzerte wurden von Heinrich

Schütz für den Hausgebrauch geschrieben.5 Neben
Psalmworten vertonte Schütz darin subjektive Texte von
persönlicher Christusminne mit neuen weltlichen musikalischen

Mitteln. In den 30er-Jahren des 17. Jahrhunderts war
der überkommmene motettische Figuralgesang noch allein
herrschend und anerkannt für den liturgischen Gebrauch.
Es scheint darum fraglich, ob die geistlichen Konzerte von

Wird die Begriffsbestimmung von profan und religiös, von
weltlich und geistlich nicht gerade aufgebrochen?

Die kleinen geistlichen Konzerte hat Schütz während des

dreissigjährigen Kriegs geschrieben. Da waren die öffentlichen

Gelder knapp. Der Fürst konnte seinem Hofkapellmeister

keine professionelle Kapelle mehr zur Verfügung
stellen. Schütz musste sich auf private Möglichkeiten und
damit auf wenige Musiker beschränken. Dazu eine letzte

r-r-f r~r » r?
l.Ju tob uno <£br mit 5ttu=6cn fingt wn|etm<Pottbod)et • bo ben; òtnnts ift gat tin föfMia) Ding,

j 4 <d J J à J. i J 4 J j ^ jhU j j „j j i j. j j
tt

o * 3 »

ff ff ff f ^ r r r r f r r-rr
<5ott,un«|trn Jijet« ten, lo » ben. Drum laßt uno un*ftrm(Bon ju Pttie tme um òa« an « è« fin ¦ gin,

rfr fy y r r r r r r
fingt ti.ne flrift.li<f)5'a.flt.iDtÌ8,la6t^at.ftmfp«I6«innin.fltn, un-Ium©ottmu6gt.lin gtn.

^1 iilÀ ¦ j i j |r|||i i^.h j-Xjji
e | » | (De

' "e »OD« I

Abb. 2 Psalm 147 von Heinrich Schütz (1585-1672).

Schütz zu seinen Lebzeiten je in Gottesdiensten gesungen
wurden, sicher wurden sie ausserhalb des Gottesdienstes
häufig und auch in der reformierten Schweiz musiziert.6
Schütz übernimmt hier den neuen solistisch-konzertanten
Stil der italienischen Oper und weltlichen Kantate für den
geistlichen Gebrauch. Geistliche Texte werden mit
weltlichen musikalischen Stilmitteln vertont. Ein Wagnis von
grosser Tragweite! Hundert Jahre später hatte dieser Stil
mit den Kirchenkantaten einen festen Platz in den lutherischen

Gottesdiensten und er behielt ihn bis heute in allen
Konzertsälen.

Damit stellt sich die zweite, die wichtigste Frage dieses
Beitrages: Was ist von der Begriffsbestimmung «geistliche
Musik» für Hausmusik zu religiösen Texten zu halten?

dritte Frage: Wurden neue Formen geistlicher Hausmusik
gerade durch finanzielle oder von der Kirche auferlegte
künstlerische Einschränkungen gefördert?

Die reformatorische Diskussion um den Kirchengesang

Wenn dem so wäre, dann mussten Zürich und die von ihm
beeinflussten reformierten Gebiete ein besonders gutes
Beispiel sein. Denn in Zürich blieb die Musik nach der
Reformation aus dem Gottesdienst bis 1598 grundsätzlich
ausgeschlossen. Dann durften wieder Choräle erklingen,
Instrumentalmusik aber blieb verpönt. Sie konnte erst von
1768 an langsam eindringen. Eine Orgel wurde im Gross-

258



münster erst 1876 wieder eingebaut. Dagegen hat die
katholische Kirche zwar die gottesdienstliche Musik immer
wieder stilistisch eingeengt, aber nie ausgeschlossen, und
Luther förderte Gemeindegesänge durch eigene Dichtungen.

Zwar sind auch seine ersten Lieddichtungen 1523
zunächst für den Hausgebrauch entstanden. Schon im
folgenden Jahr aber wurde in Wittenberg ein kleines Gesangbuch

auch für den Gottesdienst geschaffen.
Es war nicht Zwingli, der im 16. Jahrhundert die Diskussion

um den Kirchengesang eröffnete. Das hatte vor ihm
Erasmus von Rotterdam getan. Er hatte erklärt, dass die
Urgemeinde kaum den einfachsten Sprechgesang zugelassen

hatte. Auch noch Augustin habe zwar die von Ambrosius

eingeführten Gesänge nicht verworfen, aber doch
einen einfachen Sprechgesang vorgezogen und gewarnt,
der Wohlklang der Stimme könne davon abhalten, dem
Sinn der Worte zu folgen.7 Erasmus verwies auf die
berauschenden Gesänge, mit denen die Heiden ihre Götzen
anriefen, und mahnte mit Epheser 5,19, die Christen sollten

anders, nicht wie die Trunkenen mit lautem Krach,
sondern innerlich, im Geist und im Herzen ihrem Gott singen.8
Damit nahm Erasmus die Kritik der Kirchenväter an der
enthusiastischen Musikpraxis der spätantiken Mysterienkulte

auf. Er forderte für seine Zeit einen moderaten
Kirchenstil. Das Wortverständnis sollte im Mittelpunkt
stehen. Vor allem laszive Melodien und Kontrafakturen
von Liebesliedern lehnte er ab. Im Blick auf Jesu Mahnung,
im stillen Kämmerlein zu beten und nicht viel zu plappern,
stellte Erasmus endlosen Mönchsgesang und langdauernde
und kostspielige Festmessen als unsozial in Frage.9 Solche
Hinweise von Erasmus wurden nicht überlesen. Besonders
der Befund, dass die Christen zur Zeit des Paulus nicht
gesungen hätten,10 erregte Aufsehen. In Zürich kämpfte
der spätere Wiedertäufer Konrad Grebel mit den neuen
Erkenntnissen gegen den Kirchengesang: Es gebe im
Neuen Testament kein Beispiel dafür. Der Mensch aber
solle nichts zum Wort Gottes dazutun.11 Er dürfte sich
gefreut haben, als 1524 in Zürich die Orgeln nicht mehr
gespielt werden durften.

Wie hat Zwingli die Massnahmen verteidigt? Leicht
dürfte ihm der Verzicht auf Musik im Gottesdienst nicht
gefallen sein, war seine Musikalität doch sprichwörtlich;
man machte sich ausserhalb Zürichs über den «lutheschla-
cher und evangelischen pfyffer» lustig. Zwingli wusste sich
zu wehren, wobei er viererlei betonte: Er warf 1. seinem
Gegner vor, der sei sich zu heilig für Scherze und Musik.
Zwingli selber hatte offenbar solche Berührungsängste
nicht. Er verwies 2. auf David, der vor Saul spielte, und
damit auf die Macht der Musik, die einen grossen Einfluss
auf das Gemüt der Menschen habe. Er wies 3. auf den
himmlischen Gesang und 4. auf die freien Künste mit dem
Fach Musik und auf Sokrates' Musikliebe, also auf eine
positive Bedeutung der Musik im weltlichem Rahmen. Von
David, als Psalmensänger, dessen Weisen im Tempel
gesungen wurden, ist keine Rede.12

Sonst hat Zwingli allerdings vom Psalmengesang gesprochen,

aber mit ganz anderen Vorzeichen: Der Psalmen¬

gesang, wie er in Kirchen und Klöstern betrieben werde, sei

abzuschaffen. Denn es gibt nach Zwingli im Neuen Testament

eine eindeutige Anweisung von Gott zum stillen
Beten, aber keine zum lauten Singen.13 Das ist ausschlaggebend.

Zwingli will den Gottesdienst nach neutestamentlichen

Vorschriften und neutestamentlichem Vorbild
gestalten. Der zünftigen Kirchenmusik wird darum als nicht
schriftgemäss grundsätzlich der Kampf angesagt. Ein
Gotteslob, das bezahlt wurde, war für Zwingli ohnehin
unannehmbar. Und auch wenn es unbezahlt dargebracht
wurde, lauerte das Laster der Eitelkeit. Spielten nicht viele
Musiker nur um des eigenen Ruhmes willen?14 Es geht
Zwingli nicht nur darum, den in seinen Augen durch und
durch entarteten mönchischen Psalmen- und kirchlichen
Chorgesang abzuschaffen, wie seit Markus Jenny immer
wieder behauptet wird.15 Richtig ist, dass es Zwingli auch
darum ging, alle Hoffnung, durch Psalmengesänge die
Seligkeit erkaufen zu können, zunichte zu machen.16

Ebenso wichtig war ihm freilich, aus dem Gottesdienst
alles Sinnliche herauszuhalten: Das gemeinsame Gebet der
Kirche «muss ein Gebet und nicht ein sinnenkitzelndes
Singen sein», so Zwingli 1525.171531 verteidigte der Reformator

seine Abendmahlsliturgie. Dabei rühmt er, die Sinne
werden von fleischlichen Begierden erlöst und befreit,
indem sie das Sakrament geistlich geniessen. Er geht
besonders auf das Gehör ein: «Das Gehör [geniesst geistlich],

indem es nicht mehr den Zusammenklang der Saiten
und die Harmonie der verschiedenen Stimmen hört,
sondern die himmlische Stimme», gemeint ist die Stimme
Gottes, die im Zuspruch nach Johannes 3,16 zusammengefasst

wird: «Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen

eingeborenen Sohn gab.»18 Haben also einfach auf Zwingli
die spätmittelalterlichen Hochämter mit ihrem reichen
Figuralgesang sinnenbetörend gewirkt und ihn abgehalten,
dem geistlichen Gehalt nachzuspüren?19 Oder geht es um
mehr? Ging es ihm mit den Kirchenvätern darum, eine
berauschende Wirkung der Musik auszuschliessen, jedem
schwärmerischen Enthusiasmus im Gottesdienst einen
Riegel zu schieben? Vieles spricht dafür, dass Zwingli hier
mit den Kirchenvätern spricht, schlägt er doch die gleiche
radikale Lösung vor wie sie: In der Kirche sei nur einfacher
Sprechgesang zu dulden.20 In einem Gutachten von 1526

heisst es ausdrücklich, man solle im Kloster Stein die
Gottesdienste und Ordnungen, die auch bei den alten
Christen in Gebrauch gewesen seien, einführen, wo möglich

auch nach christlicher Weise singen, so dass dem Volk
Gottes Wort vorgestellt werde.21 Was doch wohl nichts
anderes heissen kann, als wie die ersten Christen zu singen,
also in Form eines einfachen Sprechgesanges.

Jedenfalls begründete Zwingli den Ausschluss des

Gesangs aus dem Gottesdienst mit jenen Textstellen, bei
denen Erasmus auf die Sicht der Kirchenväter verwiesen
hatte: mit Matthäus 6,6,1. Korinther 14, Epheser 5,19 und
Kolosser 3,16.22 Zu den letzten beiden Parallelstellen
schrieb Zwingli: «Das Wort Christi soll reichlich unter euch
bleiben beziehungsweise wohnen in aller Weisheit, so dass

ihr euch [...] selbst lehrt und ermahnt mit Psalmen, Lobge-

259



sängen und geistlichen Liedern, die ihr dem Herrn in euren
Herzen voller Liebe singt. Hier lehrt uns Paulus nicht, in
den Kirchen zu brüllen und zu murmeln, sondern er zeigt
uns den wahren Gesang, der Gott wohlgefällig ist. [...] Das
geschähe aber dann, wenn wir miteinander Psalmen und
Loblieder besprächen.»23 Zwingli hört aus der Ermahnung
des Kolosserbriefes heraus, die Christen dürften in ihren
Versammlungen damals wie heute Gott nur im Herzen und
nicht mit dem Mund Psalmen singen. Darum soll man die
Psalmen sprechen.24

Für Luther war der Vers aus dem Kolosserbrief gerade
umgekehrt der Schlüsseltext, mit dem er den Kirchengesang

rechtfertigte: Paulus habe angeordnet und geboten
«von Herzen dem Herrn geistliche Lieder und Psalmen zu
singen, damit dadurch Gottes Wort und die christliche
Lehre auf allerlei Weise getrieben und geübt werde».25 Er
interpretiert das kleine Wörtchen «in» anders: Statt im
Herzen und also nicht mit dem Mund bedeutet es für ihn,
von Herzen, mit dem Herz zusammen, getrost und freudig.
Vordergründig also trennte Zwingli und Luther in ihrem
Verständnis des Kirchengesangs - wie in der Lehre des
Abendmahles - nur eine kleine Übersetzungsfrage. Dahinter

freilich stand vielmehr. Für Luther, der immer wieder
auf die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium
drängte, war es genug, wenn die Musik nicht als religiöse
Leistung aufgefasst wurde. Sie war für ihn ein Mittelding,
das gut oder schlecht genutzt werden konnte. Zwingli
drängte vor allem auf die Unterscheidung von Fleisch und
Geist. Darum konnte er im Gottesdienst nur einen
geistlichen, einen dem Wort untergeordneten Sprechgesang
zulassen. Gemeinsam aber lehnten Luther und Zwingli
Gottesdienstformen ab, die nicht im Neuen Testament
begründet waren. Luther war zwar bereit, um der schwachen
Gemeindeglieder willen grössere Kompromisse einzugehen
als Zwingli, wollte aber genauso wie der Zürcher Reformator

den deutschsprachigen Gottesdienst möglichst den Feiern

der ersten Christen angleichen. Darum musste Luther
eben auch die Texte aus Kolosser 3 und 1. Korinther 14

heranziehen, um den Gesang im Neuen Testament
festzumachen. Dass ihm dabei, er hatte eben nur eine unsichere
Textbasis, nicht ganz wohl war, zeigt seine Bemerkung: Wer
mit Ernst Christ sein wolle, bedürfe «nicht viel und gros
gesenges».26 Tatsächlich spielten die Lieder zunächst im
lutherischen Gottesdienst nur eine untergeordnete Rolle.27
Auch Luther konnte sich also der von Erasmus angeregten
Diskussion nicht entziehen. Grundsätzlich aber lag Luther
am Gesang, der so gut geeignet war, das Evangelium
voranzutreiben. Wenn er nur nicht gesetzlich verstanden
wurde, dann wollte Luther getrost singen lassen und gerade
so dem «Römischen Papst [...] grossen Schaden und
Abbruch» tun, wie er 1545 in der Vorrede zum Leipziger
Gesangbuch formulierte.28 Auf den Gesang als wirksames
Medium für die evangelische Botschaft konnte und wollte
er nicht verzichten.29 Ebenso wenig Johannes Oekolampad
in Basel, wo in der Martinskirche deutsche Psalmvertonungen

entgegen dem ausdrücklichen Verbot des Rates
angestimmt wurden.30 Tatsächlich wurden die neuen Lieder

auch ganz bewusst als Kampfgesänge gegen den alten
Glauben eingesetzt. In der Steiermark übertönte man mit
ihnen altgläubige Predigten.31 Zwingli aber verzichtete mit
den Kirchenvätern auf die mitreissende Werbekraft christlichen

Gemeindegesangs, um so sein reformatorisches Ideal
einer erneuerten, nüchtern ganz aus Gottes Geist lebenden
Gemeinde nicht zu gefährden. Die Zürcher Christen sollten

sich im Gottesdienst ohne allen Glanz und Sinnenkitzel
in Gottes Wort einüben, um draussen in der Welt ein
heiligmässiges Leben zu führen.

Geistliche Hausmusik im reformierten Zürich

Zum heiligmässigen Leben in der Welt gehörte auch der

gesungene Psalmengesang im eigenen Kämmerlein. Dort
durfte und sollte er nach den Regeln der Kunst getrieben
werden, und dort hat Zwingli ihn selber getrieben. So hat
er den 69. Psalm kunstvoll nachgedichtet und im Stil der
weltlichen Hofweise vertont (Abb. 3):

Der 69. Psalm

I Hilf, Gott, das Was - ser gaht mir bis an d'Seel.
Ich bin im tie -fen Meer, das Gwill zer-Schlacht

Im Kat steck ich und find keins Bo - dens Grund,
mich sehr; vom Gschrei ist wor - den müed min Mund.

Ich heis - ren fast; der Au - gen Glast

ich stets uf dich sichnimmt ab

und hoff. mir. Gott: der Haß ten Rott

die mich ohn Ur-sach focht, wohl ü - ber-tref fen

*
möcht die Haar mins Kopfs; die fai - sehen find

den sind. Das ich mt gemir viel ze-stark wor

nom-men hab, mueß ich al - les tra - - 8e

Abb. 3 Psalm 69 von Huldrych Zwingli (1484-1531).

260



«Hilff, Gott, das wasser gadt
mir biss an d'seel. Im kat

steck ich und find keins bodens grundt.»32

Dieses Zwingli-Lied ist eine sehr freie Psalmnachdichtung
und trägt bereits das wichtigste Merkmal aller späteren
geistlichen Hausmusik. Es vertont eine subjektive
Frömmigkeit. Es geht um das Ich vor Gott, um persönliche
Klage und Gnadenerfahrung. Noch eindeutiger ist das bei
Zwingiis berühmtem Pestlied der Fall, wohl dem ersten
Lied, das er gedichtet hat. Während Luther Gottes Heilstaten

besingt,33 besingt Zwingli seine persönliche Not, seine
eigene Errettung und seine Hoffnung auf Gott. Nur das

Kappeler-Lied schlägt einen weniger persönlichen Ton an.
Da ruft eine Wir-Gemeinschaft zu Gott. Aber auch dort
geht es nicht um Gottes objektive Heilstaten, die besungen
werden, es geht um Bitten der Gläubigen in einer ganz
bestimmten Situation. Bullinger berichtet, Zwingli habe
das Lied in Kappel gedichtet und von den Soldaten singen
lassen. Sollte die Nachricht stimmen, dann wäre das Lied
nicht für den Hausgebrauch, sondern für das Schlachtfeld
geschrieben worden. Das hinderte indessen nicht, dass es
auch, wie Bullinger ausdrücklich hervorhebt, mit den
anderen im Hause «von musicis gesungen wurde».34

Zwingiis Lieder sind Ausdruck eines direkten Gesprächs
mit seinem Gott. Sie wachsen aus dem Gebet des Herzens,
das Gott selber in Bewegung setzt. Es ist nach Zwingli
nicht wie die kultische Andacht an einen gewissen Ort oder
an eine gewisse Zeit gebunden ist. Gott lässt sich an allen
Orten anbeten. So zum Beispiel «während man den Pflug
führt, wenn man dabei der göttlichen Güte Dank sagt und
die Kraft des allmächtigen Gottes in der Erde und im
Samen verehrend bewundert».35 Das wahre Gebet verändert

den ganzen Menschen so, dass all sein Tun zum
Gottesdienst wird. Statt mit geistlichen Gesängen in den
Klöstern und Kirchen Zeit und Geld zu verschwenden,
wird der Mensch all sein Vertrauen auf Gott setzen, Gottes
Willen gehorchen und seinem Nächsten dienen.36 Mit
geistlicher Hausmusik wird für Zwingli nicht ein Stück
kultischen Vollzugs in das Haus geholt, sie lässt vielmehr im
geschützten Rahmen des Hauses die persönliche Herzensmusik,

das dauernde Zwiegespräch mit Gott laut werden.
Es ging also um viel mehr als um eine Spiegelung des
Religiösen im Profanen. Es ging Zwingli wie Erasmus und
Luther um die Sakralisierung der Welt. Die Welt wird zum
Tempel und das profane Leben zum Tempeldienst, wie es
Erasmus schon 1503 im Enchiridion gefordert hatte.37

Luther hat denselben Gedanken so ausgedrückt: Dann
«[...] wären alle Häuser voll Gottesdienst, und würden
aus allen Häusern eitel Kirchen, weil dort Gott gedient
würde».38

Jetzt wird klar, warum Zwingli sich seiner weltlichen
Musikfreuden nicht zu schämen brauchte und warum er für
seine geistlichen Lieder die Form der weltlichen Hofweise
wählte. Der Unterschied zwischen geistlich und weltlich
war aufgehoben zugunsten einer neuen Unterscheidung.
Es kam darauf an, alles geistlich statt fleischlich zu behan¬

deln. Das Pflügen konnte zum geistlichen Tun, das Messelesen

zum fleischlichen Werk werden, der gregorianische
Psalmton zum geistlosen Geplärr, die weltliche Hofweise
zum geistvollen Gebet.

Im reformatorischen Zürich wurden von 1533 an
erstaunlich viele Gesangbücher gedruckt. Das älteste erhaltene

stammt aus dem Jahre 1540. Es handelt sich um das

Konstanzer, zu dem - neben dem Kappeier Lied von
Zwingli - auch der Zürcher Pfarrer Leo Jud Lieder
beisteuerte. Im Hause Juds wurde viel musiziert. Jud selber

sang einen klaren Diskant und lud Freunde zum gemeinsamen

Singen ein.39 Es lohnt sich, Juds Lieder genauer
anzuschauen. Sie fallen aus dem Rahmen, was Text und
Melodie betrifft. Sie sind besonders kunstvoll, eine Mischform

zwischen der hochartifiziellen Hofweise mit ihren
rhythmischen Verschiebungen, wie Zwingli sie gewählt
hatte, und dem eingängigen Volkslied (Abb. 4).40

î S Pim* v=sS
0iro£frTttihcî>fin0<n/r0 garmcm b«r^m
3nfrôuoJmi4>trfpan0t5/3Ûbb fem Vlamtn

ton

P^f Hai5
a » » iS

mein:/'.
Vaniti 0e'n wunbm^1*«H«/»»!**mùfàn*

u £§SSl<>

&-4}

Abb. 4 Psalm 9 von Leo Jud (1482-1542), in: Nüw gsangbuechle
von vil schönen Psalmen, Zürich 1540, S. 10.

Offenbar hielt man in Zürich solche Melodien für leicht
singbar, so dass man sie zum Konstanzer Gesangbuch
beisteuerte, während aus Strassburg, Augsburg, Konstanz und
Wittenberg viel einfachere Melodien geliefert wurden.41 In
die Ausgabe von 1552, die besonders im Blick auf den
Schweizer Markt konzipiert worden war, wurden auch die

261



beiden anderen Lieder Zwingiis aufgenommen. Um sie zu
singen, brauchte es eine besondere Schulung, insbesondere
rhythmisch verlangten sie dem Sänger viel ab. In Zürich
wurde eine solche Schulung geboten. Während in den
lutherischen Städten die Musikausbildung weitgehend auf
das Einüben von einfachen einstimmigen Chorälen
beschränkt blieb, wurde in Zürich spätestens von 1549 an
durch Johannes Fries an der Lateinschule ein hochstehender

Musikunterricht erteilt. Im Übrigen wurde für den
Hausgebrauch das Psalmensingen in der Zürcher Kirchenordnung

von 1559 ausdrücklich empfohlen. Dass es
tatsächlich weit verbreitet war, hat Markus Römer schon 1983

überzeugend nachgewiesen.42
Die Zürcher Gesangbuchdrucke brechen nicht ab.

Besonders beliebt wurden gegen Ende des Jahrhunderts
die Lobwasser Psalmen. Es sind dies deutsche Nachdichtungen

des berühmten Genfer Psalters. Der Genfer Psalter
war die Antwort Calvins auf die Diskussion um die
Kirchenmusik im frühen 16. Jahrhundert. Calvin schuf mit
Clément Marot und Theodor Beza eine französische
Übersetzung der biblischen Psalmen zu einfachen Melodien der
Genfer Organisten Guillaume Franc, Loys Bourgeois und
Maître Pierre. Wie Zwingli lehnte Calvin die Figuralchöre
und Instrumentalmusik für den Gottesdienst ab. Ganz
jedoch wollte er, in Übereinstimmung mit Luther, nicht auf
die Wirkung des Gesangs verzichten. Aber Gewicht und
Würde müsse das Kirchenlied haben und sich ganz an die
biblischen Vorlagen, insbesondere die Psalmen, anlehnen.
Keineswegs dürfe es tänzerische Elemente aufweisen. Er
berief sich dafür ausdrücklich auf den Kirchenvater Augustin.

Die Genfer blieben auf die Psalmnachdichtungen
beschränkt und auch auf syllabische Rhythmen, auf Semi-
brevis und Minima. Sie verwandten also nur halbe und
Viertelnoten. Gerade diese Beschränkung aber hat die
Genfer Organisten zu besonderer Vielfalt und überzeugender

Rhythmik angeregt. Regine Klingsporn hat zwanzig
verschiedene rhythmische Modelle zur Vertonung eines
achtsilbigen Verses gezählt. Rhythmische Stauungen
machen den Reiz des Genfer Psalters aus, der sich bis heute
nicht totgelaufen hat. In jedem noch gültigen Gesangbuch
finden sich viele Genfer Melodien.43 Aus der Beschränkung

heraus, die bald auch auf einen Melodiekanon
hinauslief, dürfte der vierstimmige Gesang im Hause zu einer
hohen Blüte gekommen sein, die in ganz Europa bewundert

wurde. Die vierstimmigen Sätze von Loys Bourgeois
und Claude Goudimel haben sich in der Übertragung von
Antonius Lobwasser auch in allen deutschsprachigen
reformierten Gegenden durchgesetzt. So auch in Zürich,
obwohl der «Sax [der Sachse Lobwasser] so vil gesetzt, dass

unser viel [...] viles nit verstand», wie Hans Rudolf Thumysen

sich ausdrückte. Er habe sie dennoch in seinem Hause
schon seit Jahren gebraucht.44 Ein möglicherweise erst
dazu neugegründetes Collegium musicum musizierte sie

fleissig.45
Obwohl Heinrich Bullinger schon in den 30er-Jahren in

seinem Kommentar zu Epheser 5,18-20 zugestanden hatte,
es gehe da um Zusammenkünfte im Haus und nicht in

Kirchen, darum sei jede Gemeinde frei, Kirchengesang
einzuführen oder nicht, lehnte er für Zürich Kirchengesang
ab.46 Erst 1598 wurde nach langen Diskussionen der
Kirchengesang in Zürich wieder zugelassen. Die Argumente,
die für das Singen in der Kirche geltend gemacht wurden,
sind andere als bei Bullinger, nämlich genau die, die Luther
gebraucht hatte.47 Allerdings blieb es beim einstimmigen
Psalmengesang. Instrumentalmusik oder auch geistliche
Motetten und später die Kantaten und Oratorien blieben
im Gottesdienst verpönt. Ihrer haben sich die Collégien
angenommen, private Vereinigungen, die ein reiches
Musikleben in Zürich boten. Schon das erste Zürcher
Gesangbuch enthielt im Anhang «Etlich besondere bätt- und
haussgesäng». Geistliche Hausmusik war und blieb in
Zürich ein Anliegen. In den Collégien wurde jede Probe
mit einem Choral eröffnet und beendet.48 Die Musik-Colle-
gien wurden in Zürich früher gegründet als in den meisten
anderen deutschsprachigen Städten und spielten für die

Aufführung von geistlicher Musik eine viel grössere Rolle.
Die letzte anfänglich gestellte Frage lässt sich positiv
beantworten. Die kirchenmusikalischen Einschränkungen haben
in Zürich geistliche Hausmusik in allen Formen bis hin zum
halb öffentlichen Konzert gefördert.

Geist=reiche Lieder im Pietismus

Im Luthertum hatte die polyphone Motettenmusik im
Gottesdienst ihren festen Platz, ebenso das Orgelspiel. Der
neue italienische Stil aber, wie ihn Schütz im geistlichen
Konzert angewandt hatte, blieb umstritten, er bezöge die
Gemeinde nicht mit ein und diene der menschlichen Eitelkeit,

hiess es. Allgemein wurde davor gewarnt, «auf die
Melodey und süssen Klang der Stimme/ als auf den Text
und Worte selber» zu achten, ja Kunstmusik wurde
grundsätzlich in Frage gestellt.49 Immer mehr Fromme
zogen sich in den privaten Raum zurück. Sie suchten eine
Seelenmusik, die nur noch im stillen Kämmerlein oder in
einer ausgesuchten, gleichgestimmten Gemeinschaft zu
finden war. Johann Arndt mahnte: «St. Pauli Meynung ist /
dass es alles fein andächtig / geistlich und aus den Grund
des Hertzens gehen, nicht dass es nur ein äusserlicher
Schall oder Gepräng seyn solle»50 und er drang darauf, dem
Fleisch abzusterben, um durch den Geist erneuert zu
werden.51 Das erinnert an Zwingli. Doch machte das 17.
Jahrhundert aus den Paulusworten etwas ganz anderes. Mit
den mittelalterlichen Mystikern, aus denen man schöpfte,
wollte man der Welt absterben. Zwar gingen die Protestanten

nicht ins Kloster, aber sie zogen sich in der Welt in ein
geistliches Refugium zurück. Wohl wusste auch der lutherische

Erbauungsschriftsteller Heinrich Müller, dass man bei
jeder Arbeit zu Gott seufzen kann, ja dass das Leben, das
dem Nächsten dient, als ein ständiges Gotteslob bezeichnet
werden könne; dennoch forderte er, dass der Fromme
besondere, möglichst stundenlange Tagzeiten am Morgen,
am Abend und in der Nacht für Andacht und Gesang
aussparen solle, um inbrünstig zu beten. Die Sinne wurden

262



dabei nicht ausgeschlossen, im Gegenteil, man pflegte eine
hoch erotische Sprache: «Offt empfinden wir in der
Andacht eine heilige und kräfftige Liebesbrunst / so dass nicht
allein die Seele / sondern auch der Leib sich freuet in dem
lebendigen GOTT. Da gehets uns wie den verliebten / die
mögen ihre Flammen nicht verbergen / sondern / wann sie
alleine sind / so halten sie ein liebes Gespräch miteinander
/ schütten einander das Hertz in den Schooss / hertzen und
küssen einander: so feurig ist die andächtige Seele offt in
der Liebe Christi.»52 Im Haus versenkte man sich in innige
Christusliebe und liess sie im Gesang laut werden. Das ist
eine breite Bewegung, die sich durchaus auch im
landeskirchlichen Rahmen bewegte. Die geistlichen Konzerte
von Heinrich Schütz sind ebenso ein Beispiel dafür wie
viele Texte von Paul Gerhardt, die schon bald überall mit
den Melodien von Johann Crüger in den Häusern gesungen
wurden. Erst später fanden sie Eingang in die offiziellen
kirchlichen Gesangbücher.53

Der Schritt zum Separatismus war jedoch klein und von
Anfang an fliessend. Überall entstanden kleine
Hausgemeinden, die um die Wende zum 18. Jahrhundert im Halleschen

Pietismus und bei den Herrenhutern Rückhalt und
eine übergreifende Gemeinschaft fanden. In grossem Stil
wurde gerade durch Lieder die neue Geisteshaltung
verbreitet. 1704 erschien das Freylinghausensche Gesangbuch
in hohen Auflagen in Halle54 und wurde in den Singstunden
im Waisenhaus eingesetzt. Die Zöglinge erhielten einen
ausgiebigen Singunterricht. Denn sie sollten die neuen
Lieder selbständig erlernen und verbreiten können. Der
Pietismus verstand sich als eine Singgemeinschaft, in der
die Liedproduktion zum Zeichen der Geistwirkung
wurde.55 Das Lied bekam einen Eigenwert. Es ist nicht
mehr wie bei Luther ein Mittelding, das man gut oder
schlecht gebrauchen kann. Zwar dringt auch Freylinghausen

auf einen geistlichen Gebrauch, aber das Lied selber ist
bei ihm geistreich. So nennt er denn auch sein Gesangbuch:
Geist=reiches Gesang=Buch.

Das Lied hat eine eigene bekehrende Kraft und es wird
empfohlen, es einzusetzen, um die Gewissen zu beschämen
und zu überführen.56 Tatsächlich wurde das mehr und mehr
betrieben und hat später den Pietismus in Verruf gebracht.
Indessen stand er hier nicht allein. Auch in Heinrich Pestalozzis

Roman Lienhard und Gertrud von 1782 beschämt die
vortreffliche Hausmutter ihre Kinder in der Hausandacht.
Jedem werden da vor den anderen eingehend seine
Untaten vorgehalten.57 Was gut zwei Generationen später
noch einem so begnadeten Pädagogen wie Pestalozzi recht
war, war den Pietisten billig. Die Zeitgenossen warfen den
Pietisten nicht Gewissenszwang, sondern Enthusiasmus
vor. Die erotisierende Brautmystik, die chiliastische
Erlösungshoffnung und die berauschenden Melodien mit
ihren tänzerischen Rhythmen, insbesondere die beliebten
Dreiertakte wurden abgelehnt. Schien solch weltliche
musikalische Formensprache schon an sich fragwürdig für
geistliche Gesänge, so war für die Orthodoxie völlig
untragbar, wenn die neuen Lieder gezielt eingesetzt wurden,
um religiöse Ekstase hervorzurufen. Tatsächlich kam es

immer wieder nach ausgiebigem Singen zu ekstatischen
Phänomenen.58 Als tänzerisch galt zum Beispiel Johann
Anastasius Freylinghausens Melodie zu Die lieblichen
blicke, die Jesus mir giebt (Abb. 5).59

«
»«I l»T"—

43ir wmmmm

6 6 f

6 S

* î 4 3*

«? r\

^IfeiaîpSîll
ISilÉMiipl

4. 6
* 2 6 f 7 »I

7
6 f 6 t

!* f

9

il
M

» t 4 6 f

...m» «•¦uni ?iir§-riiZi .,|Yt'".l | Lui Tt~

t + I

Abb. 5 Die lieblichen Blicke, die Jesus mir giebt, Choral von
Johann Anastasius Freylinghausen (1670 bis 1739), in: Johann
Anastasius Freylinghausen (Hrsg.), Geist=reiches Gesang=
Buch, Halle 1741, S. 708.

Die neuen Pietistenlieder übernahmen zwar weltliche
Rhythmen, lehnten aber im Übrigen alle weltliche Musik
samt Tanz und Theater ab. Sie trennten die Bereiche weltlich

und geistlich wieder scharf und wussten genau anzugeben,

was weltlich, was geistlich sei. «Ihre» Gesänge waren
geistreich, klar zu unterscheiden von allen weltlichen
Vergnügungen. Doch trennten sie sich nicht, wie ihre katholischen

Brüder und Schwestern ganz von der Welt, sie gingen

263



nicht ins Kloster. Christian Richter dichtete im 1704
erstmals erschienen Lied Es glänzet der Christen inwendiges
Leben: «In leiblichen sachen / in schlaffen und wachen /
sieht man sie vor andern nichts sonderlichs machen / nur
dass sie die thorheit der welt=lust verlachen.» Innerlich
leben sie ein ganz anderes, eben ihr geistreiches Leben. So
entsteht eine neue Dialektik zwischen aussen und innen,
zwischen geistlich und weltlich. Dieses spannungsreiche

Sebastian Bach schrieb für das 1736 erschienene, der
Hausmusik gewidmete Schemellische Gesangbuch dazu einen
bewegten Generalbass, der kongenial die Spannung
zwischen aussen und innen aufnimmt (Abb. 6).60

Die Freylinghausischen Lieder setzten sich schnell durch.
Schon 1711 erschien in Bern ein Gesangbuch für das Haus,
das viele dieser Lieder übernahm;61 ein weiteres kam 1712

in Schaffhausen heraus.62 So sehr separatistische Kreise in

m
Es glän-zet der Chri-sten in
Was ifc - nen der Kö - mg des

uier\ - di - ges Le

Uim - mels ge - ge

ben,
ben.

ob

ist

4 H

gleich sie von
kei - nen als

au - Ben die
ih - nen• nur

Son - ne ver - brannt.
sel - ber be - kannt. Was nie - mand ver

5 2 6

spu - ret, was nie - mand be - ruh - ret, hat ih -re er - leuch - te - te

S 1 B » a s

Sin-nen ge - zie - ret und sie zu der gott-li - chen Wür - de gc - lüh-ret

6 16 6
b 6
* 5 J

Abb. 6 Nach Freylinghausens Melodie gesetzt von Johann Sebastian Bach (1685-1750).

Ineinander von äusserem Weltleben und innerlichem
geistlichem Rückzug, von äusserer Beschränkung und innerem
Reichtum entsprach dem Zeitgeist. Wer sollte sich nicht
nach innerem Rückzug sehnen, in dem von Kriegen zerrissenen

18. Jahrhundert, wer nicht nach innerer Freiheit
unter den absolutistischen Regierungen? Richters Lied
mit der Freylinghausischen Melodie wurde weitherum
gesungen. Selbst ein so orthodoxer Musiker wie Johann

den reformierten Kirchen der Schweiz bekämpft wurden,
so bereitwillig wurde doch pietistisches Liedgut von
landeskirchlichen Pfarrern zunächst für den Hausgebrauch
und später auch - weltliche Rhythmen hin oder her - in die
offiziellen Gesangbücher übernommen. Auch die erste
eingangs gestellte Frage lässt sich positiv beantworten. Neue
musikalische Formen setzten sich im Hause durch und wurden

dann in den liturgischen Gebrauch eingeführt. Der gut

264



landeskirchliche Wetzikoner Pfarrer Johannes Schmidlin
nahm die neuen Rhythmen in sein Singendes und spielendes

Vergnügen reiner Andacht auf, ja mehr noch, gar Lieder
des noch lange umstrittenen Mystikers Gerhard Terstee-

gen. Mit ihm liess er die Zürcher in ihren Häusern singen:

«Ich wills anders nun beginnen,
Fleisch, Vernunft, Natur und Sinnen

Sollen in den Tod hinein.
Meine Lust soll abgeschieden,

Nur mit meinem Gott zufrieden,
Ganz in Geist gekehret sein.»63

Aufgeklärter Geist in den Neujahrsblättern

Dass Pfarrer Schmidlin ein solch Vernunft verachtendes
Lied aufnahm, erstaunt um so mehr, als er ein tätiges
Mitglied der Zürcher Musikkollegien war, die einem
ausgesprochen aufgeklärten Geist huldigten. Die Neujahrsblätter

geben einen schönen Überblick: Da heisst der
Gegensatz nicht weltlich/geistlich, sondern lasterhaft und
tugendreich, und die Musik ist nicht ein Zeichen der Gnade
und der Inspiration durch den Heiligen Geist, sondern ein
Mittel, Tugend zu erlangen:

«Was findst'doch / Lieber mein / auch für Ergetzlichkeiten/
Bey faulem Müssiggang / bey Spielen Trunkenheiten?
Was findst' doch auch für Lust bei loser G'sellen Rott?

Komm / lehrn die Music=Kunst / und lobe mit mir Gott.»64

So heisst es schon 1695. «Fleisch= und Augen=Lust und
hoffärtiges Leben»65 sind wie bei den Pietisten verpönt,
aber es gilt nicht, die Welt zu verachten, es gilt vielmehr, in
den Lobpreis der Schöpfung mit einzustimmen. Da vertont
etwa im Neujahrsstück aus dem Jahre 1709 Ludwig Steiner
folgenden Text:

«Du grosser Bau der Allmachts-Händen /
Du unermässlich weite Welt!

Wie zierlich siht man aller Enden
In dir die Sachen angestellt!

Dein weiter Schoos umschlingt der schönsten Wunder
Scharen /

Dein Ordnung / Lauff und Sprach
Zeucht unsere Seelen nach /

Mit Halleluja-Thon zum Schöpfer aufzufahren!»66

Eine weltfreudige Moral wird gelehrt, die auf musikalischen

Prinzipien beruht. Gott hat die Welt harmonisch
gestaltet. Es gilt nur, ihre wunderbaren Kreise, das Auf und
Ab, das vordergründig Freude und Leid scheint, von einer
höheren Warte aus zu erfassen. Weil die Welt musikalisch
strukturiert ist, gilt auch umgekehrt: Die Musik spiegelt die
Welt ab, ja mehr noch, an ihr lernt der Mensch, wie seine
Welt eingerichtet sein sollte. Aber er lernt es nun nicht wie
aus einem Lehrbuch, er lernt es, indem er musiziert und

sich dem «süssen Klang»67 aussetzt. «Erlernte Music=Kunst
zurecht bringt und ergetzt»,68 heisst es und:

«O hörte unser Geist stets den Orpheum singen, /

Der alle Regung kann in gute Ordnung bringen! /

Ey! Würd ein solch Concert in jedem Stand getroffen! /
Welch sehr erwünschte Zeit war darvon nicht zu hoffen.»

«In Friede und Eintracht würde der Staat blühen.»69 Musik,
daran zweifeln die Zürcher nun nicht mehr, ist Gott
wohlgefällig:

«Die Musik / die schon längst den Sternen gleich erhoben /
Und bittre Sorgen treibt von Herzen / die betrübt;

Die Musik / die uns dient den Höchsten recht zu loben /
Ist bey dem grossen Gott / und Göttern selbst beliebt.»70

Darum schenken die aufgeklärten Musikliebhaber Zürichs
Jahr für Jahr der Jugend ein kleines Musikstück als

Neujahrsgabe, fördern allenthalben die Hausmusik und richten
mit viel Elan geistliche und weltliche Konzerte aus (Abb. 7).

:-.,¦

-¦-:-

(S

.1 Ì

rs.

»
<**#7

S**" ,v?<
-^fiiSiSfi 3.

77^4i T inv et Jecii-

Abb. 7 Allegorische Darstellung der «Musica deo et diis grata»,
der Musik, die Gott und Göttern wohlgefällt. Neujahrsgeschenk
der Gesellschaft ab dem Musiksaal aus dem Jahre 1717, in:
Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte. Gott zu Ehre / und zu Vermehrung
der Freuden in Gott einer Ehr-Kunst und Tugend=liebenden Jugend
in Zürich / Von der Gesellschaft der Vocal- und Instrumental-
Music, ab dem Music-Sal daselbst zum anderen mahl aufgelegt,
Anno 1716, S. 259.

265



Die weltlichen Töne werden immer stärker. Die Natur
selber wird heilig, die Uetlifahrt etwa wird zu einer Wallfahrt

«zum Tempel der Natur». Am Ende des 18. und zu
Beginn des 19. Jahrhunderts bleibt, wenn in den Neujahrsgaben

überhaupt etwas Religiöses anklingt, nur noch eine
vage Naturreligion übrig.71 Auch in den Konzertprogrammen

tritt die geistliche Musik zurück. Die Neujahrsblätter
enthalten viel Vaterländisches, viel Moralisches, aber keine
«geistliche» Musik mehr.

zum Himmel». Sie symbolisiert die höchste christliche
Wahrheit, das Niedersteigen Gottes zur Erde, «die Fleisch-
werdung des Wortes» und als Antwort darauf das Aufsteigen

des Menschen zu Gott.75
Von dieser Kunstauffassung getrieben, hat Hans Georg

Nägeli unermüdlich für eine musikalische Erziehung
gesorgt. Er schuf eine Gesangsbildungslehre nach Heinrich
Pestalozzis Grundsätzen, er gründete Chöre und liess sich

Hans Georg Nägeli und Ludwig van Beethoven

Von 1817 an beginnt Hans Georg Nägeli in Zürich zu
wirken. Der Pfarrerssohn aus Wetzikon nimmt das aufgeklärte
Erbe auf und verbindet es mit idealistischem Gedankengut.

So entsteht noch einmal eine nun durchreflektierte
Kunstauffassung, in der Musik den Menschen hinaufbildet
und mit dem Himmel vereint. Nägeli selber soll zu Wort
kommen: Die Kunst war ursprünglich «Plastik, so greifbar
wie möglich, gegen das Ziel der Menschheitsbildung hin
muss sie vorherrschend Musik werden, so fühlbar wie möglich,

bis der Mensch auch im Kunstgewand den grobem
Stoff abgestreift hat, bis die Kunst so zu einer höhern
Läuterung und Veredlung mit ihm hinabschreitet, bis in das
Reich Gottes hinein, das die Bibel verheisst, der Gläubige
hofft, der Begeisterte ahnt, und der Kunstbegabte, auch ein
Prophet, auch ein Apostel des Heils und der Gnade mit-
herbeyzuführen gewürdigt ist.

In solch universeller Bedeutung hat die Kunst, welche,
wie alle andere Cultur, im Orient ihren Aufgang hat, sich
in ihren höchsten Gebilden mit der Selbstdarstellung zu
gleich auch selbst symbolisiert. Ihr Ursymbol ist die
Pyramide, die ihr Fundament breit auf die Erde und tief in die
Erde gründet, und himmelansteigend in die Spitze ausläuft.
Ihr erhabenes Gegensymbol ist <die Stadt Gottes, die vom
Himmel herabsteigt;^ und es ist keine Vermessenheit, das
höchste poetisch=prophetische Bibelwort auch so
anzuwenden, da durch die ganze Apocalypse hindurch das
musikalische Princip in höchster Wesenhaftigkeit die
<neue Welt> auch als eine neue Tonwelt darstellt, worin
der Tonstrahl gleichkräftig und gleichmächtig, wie der
Lichtstrahl, Alles erfüllt und durchdringt.»72

Die Tonkunst beruht für Hans Georg Nägeli auf «ewigen
Schöpfungs- und Schönheitsgesetzen», die Schönheit und
Wahrheit zugleich beinhalten.73 Die Unterscheidung von
geistlich und weltlich wird hinfällig. Der Künstler wird zum
Propheten, er steht, so Beethoven, der Gottheit näher als
andere Menschen, um ihre Strahlen unter der Menschheit
zu verbreiten. Typisch für die zürcherische Form idealistischer

Kunstauffassung ist, dass sie weder mit Hegel ein
Ende der Religion, noch mit Schelling eine neue Mythologie

fordert, sondern von Nägeli eingebettet wird in eine
evangelische Theologie. Die Musik, die für Nägeli ein
freies bewegliches Spiel ist,74 bleibt mit ihrem Auf und Ab
ihrem Wesen nach ein «zwischen Himmel und Erde hin=
und herschweben. [...] ihr End=Effekt ist die Erhebung

Allegro ma non troppo

lÊ&7cmmr
«O-J". T7~7.SÄ-

f-3 -.=- i^M
m

\fi-..\-.

ken. £Gna-de fui-len, Gott. Va - ter der üarm-hei

freu - e mich— um de.-nes Na - mens wil-leö, du bis Gott Ja.

Laß de.7 7>-

Abb. 8: Zweiter Teil des Bussliedes von Ludwig van Beethoven
(1770-1827).

in den Erziehungsrat wählen, um an den Schulen Musikerziehung

voranzutreiben. Alle Musikerziehung und alle
Chorarbeit hatten das gleiche Ziel, nämlich: Geistliche
Musik. Nägeli selber hat unermüdlich komponiert. Denn
so sehr er die alten Meister, insbesondere Johann Sebastian
Bach, schätzte und verlegte, so sehr war er überzeugt, die
Vokalmusik käme erst in seiner Zeit zur Kunstblüte. Die
Komponisten bisher, der hochverehrte Ludwig van
Beethoven eingeschlossen, hätten von einer textgemässen
Vertonung nichts verstanden. Auch die überkommenen

266



Choräle hielt er für künstlerisch verfehlt. Er hat darum für
Haus und Kirche neue geschaffen und gesammelt.76 Die
Zürcher haben seine Chorarbeit mitgetragen und seine
Kompositionen gesungen, aber sie liessen sich nicht abhalten,

auch Beethovens Vokalwerke aufzuführen. 1828 im
Gedächtniskonzert für Beethoven wurde ausgerechnet die
Adelaide gesungen, für Nägeli, das Beispiel verkehrter
Vertonung.77

Die Gellertlieder von Beethoven sind nichtliturgische
Werke, für Haus und Konzertsaal komponiert, wie fast alle
bedeutenden geistlichen Werke des 19. Jahrhunderts. Dass
die grosse religiös-musikalische Kunst sich ausserhalb der
eigentlichen Kirchenmusik entwickelte, hat schon Karl
Gustav Feilerer für das 19. Jahrhundert festgestellt.79 Aber
sie drängte auch aus dem Haus in den öffentlichen
Konzertsaal. Die Musikkollegien waren zunächst Träger und

svce

rT I ¥~

m

mich dein hei lip Recht, dein hei-lirr Recht mich tag-lich

lach dei-neni Wohl - ge - fai - leu; du h

js^^^^^,^^^^^^»
Knecht

m

- le du

W^^TI

MC7Efifii7fi.fi 'y j/m=r ner barin. ffr

lEllplIliiii
m mfoES

Schrein. det Herr er - hört mein Me - hen und

»feä er ir F Qmmw^

g p f f rr ï r m mjr—iHerr er-hort meui Sdirein. der Herr er-hort mem Flehn-^ und

te s/

,.1,-fi-'. fi.

Ludwig van Beethoven hat in der Zeit einer grossen
persönlichen Krise geistliche Gelierttexte vertont. Das letzte,
das Busslied, verwendet eine bemerkenswerte musikalische
Sprache. Im ersten Teil steht es ganz in der protestantischen

Tradition der Wortausdeutung. Der zweite Teil aber
wendet eine neue Variationstechnik an, die den Schluss des
Liedes, die Erhörung, drastisch herausstreicht. Es ist ein
Wurf, eine Technik, die sofort Nachahmung findet, nicht
nur im Sololied, auch für die romantische Instrumentalmusik

wird sie prägend, ganz abgesehen von Beethovens
eigenen späteren Werken (Abb. 8).78

Vermittler von geistlicher Hausmusik, wobei meines Wissens

nicht erforscht ist, wie weit sie Noten oder gar auch die
angeschafften Instrumente an Frauen und Kinder zuhause
ausliehen. Dass in den Häusern auch Frauen und Kinder
musizierten, ist indessen gut belegt. Jedenfalls haben die
Kollegien im privaten Rahmen geistliche Musik getrieben,
mehr und mehr aber, schon im 18. Jahrhundert, haben sie
ihre Konzerte geöffnet; seit 1717 stand ihnen in Zürich
dazu ein Musiksaal zur Verfügung.

Seit dem 19. Jahrhundert war das Konzertwesen ein
öffentliches und der Berufsmusiker verdrängte den Dilet-

267



tanten. Nicht dass in den Häusern keine geistliche Musik
mehr gemacht worden wäre. Aber das Haus hat mit dem
Idealismus seine Bedeutung als Wegbereiter geistlicher
Musik mehr und mehr verloren. Musik an sich galt als

inspiriert. Der öffentliche Konzertsaal wurde zur Weihestätte
religiöser Erhebung. Nachdem die Dialektik zwischen
weltlicher und geistlicher Musik für die tonangebende
Elite endgültig aufgehoben war, hatten neue Ausdrucksformen

religiöser Musiksprache den Umweg über das
Haus nicht mehr nötig. So sehr Hausmusik dank dem
Erziehungseifer Hans Georg Nägelis und gleichgesinnter
Pädagogen für breitere Schichten überhaupt erst möglich
und weitherum betrieben wurde, so sehr bekam sie einen
rückwärts gewandten und biederen Charakter, der sich
schon mit Nägelis Kompositionen ankündigte. Jetzt galt

nicht mehr die andächtige Hausmusik als geist- und gehaltvoll

und die Kunstmusik als von Prunksucht und Eitelkeit
entstellt, jetzt kehrte sich das Verhältnis um. Die
Hausmusik bewahrte bestenfalls einen Abglanz der im Konzertsaal

zelebrierten göttlichen Kunst. Wie schrieb E.T.A.
Hoffmann doch in den Kreisleriana: «Etwas schlimmer
sieht es freilich oftmals mit dem sogenannten <Musik
machen> in den eleganten Zirkeln aus, aber auch dort, -
keine Saiten-, Flöten- und Stimmklänge sind ohne
göttlichen Hauch [...]. Und, was Du [...] von der Lust sagst,
welche Vater und Mutter in der stillen Haushaltung am
Klavierklimpern und Gesangsstümpern ihrer Kindlein
empfinden, - ich sage Dir, Johannes, da lautet wahr und
wahrhaftig ein wenig Engelsharmonie daraus hervor, allen
unreinen Erdentönen zum Trotz.»80

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Schweizerisches Landesmuseum, Zürich.
Abb. 2: Repro aus Heinrich Schütz (vgl. Anm. 1), S. 151.

Abb. 3: Repro aus Markus Jenny (vgl. Anm. 15), S. 186.
Abb. 4: Repro aus Nüw gsangbuechle von vil schönen Psalmen
(vgl. Anm. 40). S. 10.

Abb. 5: Repro aus Johann Anastasius Freylinghausen 1741

(vgl. Anm. 59), S. 708.
Abb. 6: Repro aus Johann Sebastian Bach (vgl. Anm. 60), S. 178.
Abb. 7: Zentralbibliothek Zürich, Graphische Abteilung.
Abb. 8: Repro aus Ludwg van Beethoven (vgl. Anm. 78), S. 58-60.

268



ANMERKUNGEN

1 Heinrich Schütz, Neue Ausgabe sämtlicher Werke, hrsg. im
Auftrag der internationalen Heinrich Schütz-Gesellschaft,
Bd. 6: Der Psalter, Kassel 1966, S. VII. - Vgl. Heinrich
Schütz, Gesammelte Briefe und Schriften, hrsg. von Erich H.
Müller, Regensburg 1931, S. 80.

2 Heinrich Schütz, Neue Ausgabe sämtlicher Werke (vgl.
Anm. 1), Bd. 6, S. 151.

3 Erst die Ausgabe von 1661 enthält ein Register mit der de
tempore Ordnung und einen Generalbass für die Orgel,
während die erste Ausgabe von 1628 nur Stimmbücher hat.
Zur Frage des liturgischen Gebrauchs von Schützens geistlichem

Werk vgl. Eberhardt Schmidt, Der Gottesdienst am
kurfürstlichen Hof zu Dresden, Göttingen 1961, hier S. 78 und
S. 195.

4 Allerdings haben sie neue Texte. Beckersche Texte haben
dagegen wieder die alten überkommenen Choralmelodien des
16. Jahrhunderts erhalten.

5 Schütz selber hat den ersten Teil einem Juristen gewidmet und
spricht da die Hoffnung aus, er würde sie unter anderen
«Recreationen» bisweilen gebrauchen. Heinrich Schütz,
Gesammelte Briefe und Schriften (vgl. Anm. 1), S. 136. Der
zweite Teil ist von ihm «zu männiglichem Gebrauch von mir
herrausser gegeben». Heinrich Schütz, Neue Ausgabe sämtlicher

Werke (vgl. Anm. 1), Bd. 10, Kassel 1963, S. XVII. Dass er
sie männiglich gebrauchte, belegen unzählige Abschriften.

6 Schütz selber hat nie seine Werke in Beziehung zur Liturgie
gebracht, und sie verraten auch kein liturgisches Ordnungsprinzip.

Vgl. dazu Leo Schrade, der allerdings an dem
gottesdienstlichen Gebrauch festhält: Leo Schrade, Das musikalische

Werk von Heinrich Schütz in der protestantischen Liturgie,
in: Walter Blankenburg (Hrsg.), Heinrich Schütz in seiner
Zeit, Darmstadt 1985, bes. S. 132. - Für die «Cantiones sacrae»
hat Heide Volckmar-Waschke überzeugend nachgewiesen,
dass sie als Tafelmusik beim Kaiserbesuch in Dresden musiziert

wurden. Sie sind Ulrich von Eggenberg, dem zweiten
Mann am katholischen kaiserlichen Hofe in Wien, während des

Dreissigjährigen Krieges gewidmet worden, und Schütz hoffte,
diese Werke, die Eggenberg 1617 gefallen hätten, werde er auch
jetzt gütig aufnehmen. Vgl. Heide Volckmar Waschke, Die
«Cantiones sacrae» von Heinrich Schütz, Kassel 2001, S. 9-15
und S. 284. - Vgl. auch Eberhard Schmidt (vgl. Anm. 3),
S. 190. - Für die Schweiz vgl. Karl Nef, Die Collegia Musica
in der deutschen reformierten Schweiz, St. Gallen 1896, S. 54 und
S. 132.

7 Desiderius Erasmus, Desidera Erasmi Roterodami Opera
omnia, hrsg. von Johannes Clericus, Leiden 1703, f. Bd. 9, c.
898 E.

8 Desiderius Erasmus (vgl. Anm. 7), Bd. 7. c. 986 C-D.
9 Desiderius Erasmus (vgl. Anm. 7), Bd. 6, c. 731 E und 732 B;

Bd. 9, c. 898 E und die Anmerkung zu Matthäus 6,6 in:
Desiderius Erasmus, Opera omnia Desidera Erasmi Roterodami,
Amsterdam 1969 ff, Bd. 6-5, S. 154, 52-73. - Dass Erasmus
sich nur auf einen einfachen Sprechgesang festgelegt hätte, wie
Markus Jenny, Zwingiis Stellung zur Musik im Gottesdienst,
Zürich 1966, S. 40, behauptet, ist nicht richtig. Wenn Erasmus
darauf hinwies, dass die ersten Christen nur einen einfachen
Sprechgesang kannten, dann hiess das für ihn nicht, es dürfe
seither keine musikalische Entwicklung mehr geben und auch
zu seiner Zeit sei nur Sprechgesang zu dulden. Die alte Kirche
konnte und sollte hier für ihn vorbildlich die Richtung zeigen,
in der zu reformieren sei, sie war ihm indessen nicht normativ
für seine Zeit. Jenny selber zitiert mit der langen Anmerkung
von Erasmus zu 1. Korinther 14 dessen Sicht: «Habeant sane

tempia solennes cantus, sed moderatos», Desiderius Erasmus
1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 6, c. 731 E und Bd. 9, c. 899 A-C.

10 Desiderius Erasmus 1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 6, c. 731 C-D.
11 Leonhard von Muralt / Walter Schmid (Hrsg.), Quellen

zur Geschichte der Täufer in der Schweiz, Bd. 1, Zürich 1952,
S. 14-15, Nr. 14.

12 «Du haltst mir ouch für, lieber Faber, hofluthen, gygen und
pfyffen. Sag ich, daß ich nüts uff hofluthen kan; du bist iro on
zwyfel bas bericht; [Faber wirkte am Bischofshof in Konstanz]
weiß nit, was es für ein musick ist; aber uff der luten und gygen,
ouch andren instrumenten, lernet ich etwa; kumpt mir yetz
wol, die kind ze schweygen. Aber du bist den schimpften
[Scherzen] und dingen ze heylig. Dorumb wüss, daß David gar
ein guoter harpffer gewesen, dem Saul die tüfelsucht gestündet
hatt [vgl. 1. Samuel 16,23]; also ouch du, verstündist du dich der
luten des himmelischen hofs, wurd dir die sucht der eeren, ja
des gelts und bluots vergon. Warumb schiltest du, daß du weist
in den siben fryen künsten, dero du ein meygister bist, eer und
namen haben, ouch von allen frommen nie gescholten sin?

Socrates, der alte huob erst an jungen, do er im alter lernet
harpffen. Nun hat doch din kilch nit allein die musick, sunder
ouch gloggenlüten für ein gotzdienst. Ich vererger mit miner
musick nieman.», vgl. Huldrych Zwingli, Über den unge-
sandten Sendbrief Fabers Zwingiis Antwort, 30. April 1526, in:
Huldreich Zwingiis sämtliche Werke, Bd. 5, Leipzig 1934, S. 54,
16 - S. 55,11. Bullinger war diese Antwort so wichtig, dass er
sie in seine Reformationsgeschichte aufnahm, vgl. Johann
Jakob Hottinger / Hans Heinrich Vögeli (Hrsg.), Heinrich
Bullingers Reformationsgeschichte, Frauenfeld 1840, S. 31.

13 «Hie hilfft ghein widerbefftzen mit dem korgsang der psalmen,
das der hundertest nit verstat, ich gschwig der sengelnurren,
der nonnen, die durch die gantzen weit hin nit einen verß der
psalmen, die sy mönend verstond. Sott es aber nit guot sin,
sprechend sy, das man da vor allen menschen gottes lob singt?
Antwurt: Zeyg mit an, das es guot sye, so wil ich dir glouben, es

sye guot. Gott ist allein guot und ein einiger bronn alles guoten
[Matthäus 19,17 / Jeremias 2,13]. Ist nun das psalmenmurmeln
guot, so muoß es von got kummen. Das zeig mir an, wo got
solch mönen, brögen und murmlen angesehen hab. Sich, so
stast wie die katz vor dem kürsiner [Kürschner]; denn du
findest das widerspil, das dich got in din kämerlin hat geheissen

gon, und da an eim heimlichen ort mit dinem himmelschen vatter

reden, der werde dich wol sehen, hören und gewären.»;
vgl. Matthäus 6,6. Huldrych Zwingli, Auslegung und Gründe
der Schlussreden, in: Huldreich Zwingiis sämtliche Werke,
Bd. 2, Leipzig 1908, S. 349,11-23.

14 Huldrych Zwingli (vgl. Anm. 13), S. 348, 20 - S. 354, 4.
15 Vgl. Hannes Reimann, Die Einführung des Kirchengesangs in

der Zürcher Kirche nach der Reformation, Winterthur 1959,
S. 14-20. - Markus Jenny, Luther, Zwingli, Calvin in ihren
Liedern, Zürich 1983, S. 175.

16 Huldrych Zwingli (vgl. Anm. 13), S. 157,25-32 und ders., De
vera et falsa religione commentarius, in: Huldreich Zwingiis
sämtliche Werke, Bd. 3, Leipzig 1913, S. 723, 1-10.

17 « [...], modo oretur, non cantu lascivia titilletur». Huldrych
Zwingli (vgl. Anm. 16), S. 854-855.

18 Huldrych Zwingli, Fidei expositio, in: Huldreich Zwingiis
sämtliche Werke, Bd. 6/5, Zürich 1991, S. 159, 6-5. Zwingli hat
also auch noch 1531 gegen Musik beim Abendmahl polemisiert,

das ist Jenny entgegenzuhalten. Vgl. Markus Jenny,
Zwingiis Stellung zur Musik im Gottesdienst, Zürich 1966, S. 12.

19 So die These Söhngens auch noch 1975. Vgl. Oskar Söhngen,
Erneuerte Kirchenmusik, Göttingen 1975, S. 77.

269



20 Zu den Kirchenvätern vgl. Johannes Quasten, Musik und
Gesang in den Kulten der heidnischen Antike und christlichen
Frühzeit, Münster 1930.

21 Huldrych Zwingli, Das Gutachten betreffend Abt David
von Winkelsheim von Stein am Rhein, in: Huldreich Zwingiis
sämtliche Werke, Bd. 4, Leipzig 1927, S. 771,1-10.

22 Erasmus schrieb zu Epheser 5,19: «Et haec opposuit ebriis
cantionibus.», Desiderius Erasmus 1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 6,
c. 854, An. 24, und: «Haec enim est felix ebrietas, quae vos
exstimulet non ad lascivas choreas, aut ineptas cantiunculas,
quibus Gentes Daemones suos inclamant, sed ad Psalmos, ad

Hymnos, ad Cantica spiritualia, quibus inter vos exsultetis, can-
tetis et psallatis Domino, non indecoris clamoribus, qui mos est
temulentorum, sed intus in animis et cordibus vestris. Haec est
voluptas, haec Caritas, haed comessatio digna Christianis, ne
Gentibus invideant sua temulenta convivia. Illorum temulenta
gaudia moeror excipit, nonunquam et corporis morbus. Vestra
jugis est voluptas.», Desiderius Erasmus 1703 (vgl. Anm. 7),
Bd. 7, c. 986 C-D. Zu Kolosser 3,16: «Psalmis, et Hymnis et
Canticis spiritualibus recinentes Domino laudes, ac sua beneficia:

recinentes autem non solum voce corporea, sed potis-
simum in corde vestro. Nam huius modi demum cantilenis
delectatur Deus, ne quis magnum existimet, ore superis obstre-
pere.», Desiderius Erasmus 1703 (vgl. Anm. 7), Bd. 7, c. 1013
E-F.

23 Huldrych Zwingli (vgl. Anm. 13), S. 349-350.
24 Einen responsorischen Sprechgesang im Gottesdienst favori¬

sierte er, drang aber beim Rat nicht damit durch. So blieb es
beim einfachen Deklamieren.

25 Nach Markus Jenny (vgl. Anm. 15), S. 39, Vorrede zum
Wittenberger Chorgesangbuch 1524.

26 Martin Luther, D. Martin Luthers Werke: kritische Gesamt¬
ausgabe, Weimar 1883 ff, Bd. 19, S. 73-75, bes. S. 75, 13. Vgl.
auch die Bemerkungen, dass die erste Messe, die Christus beim
Abendmahl hielt, ganz einfach war: «ohne alle Pracht mit
Kleidern, Gebärden, Gesängen und anderen Zeremonien». Es sei
alles abzutun, was menschlicher Eifer zur Stiftung Christi
hinzugefügt habe «Messgewänder, Zierrate, Gesänge, Gebete,
Orgeln, Lichter und die ganze Pracht der sichtbaren Dinge»,
Martin Luther (vgl. oben), Bd. 6, S. 523 und S. 512. Vgl. auch
Bd. 10-1, S. 646.

27 Christoph Krummacher, Musik als praxis pietatis. Zum
Selbstverständnis evangelischer Kirchenmusik, Göttingern
1994, S. 38.

28 Markus Jenny (vgl. Anm. 15), S. 170-171.
29 Insbesondere in den ersten Kampfjahren hat Luther sich nega¬

tiv über die Kirchenmusik geäussert, sie sei mit der Zeit
verkommen und werde missbraucht, Martin Luther (vgl. Anm.
26), Bd. 5, S. 98, 37 und S. 651; Bd. 7, S. 734; Bd. 8, S. 621, 35 -
S. 622,12; Bd. 12, 208, 2-7; Bd. 13, S.189, 25. Positiv wertet
Luther die Musik als eine Kraft, die das Gemüt bewegt und mit
Psalmen dazu anleiten kann, dieses Leben zu verachten (Bd. 5,
S. 89, 22), zu erfreuen, den Teufel, Zorn, Wollust und Stolz zu
vertreiben und zum Gotteslob anzuleiten (Bd. 50, S. 368 -
S. 374; Bd. 50-2,1, S. 48). Sie ist eine Gabe Gottes Bd. 30-2,
S. 696; Bd. 31-2, S. 43,30; Bd. 50, S. 369). Zusammengefasst hat
Luther gelehrt: Die Musik ist allen Kreaturen gegeben, auch
den vermeintlich stummen; sie bewegt und regiert das Herz zu
Tugend oder bei Missbrauch zum Laster. Dem Menschen ist sie

zusammen mit der Sprache zum Lobe Gottes geschenkt. So
kann Luther deutsche Lieder für den Gottesdienst fordern und
dichten und auch die polyphone Mottete zu geistlichen Texten
loben. Insbesondere hat er Josquin de Pres geschätzt; vgl.
Martin Luther (vgl. Anm. 26), Bd. 12, S. 218; Bd. 30-2, S. 683;
Bd. 31-1, S. 515, 21 - S. 516, 12; Bd. 50, S. 371 - S. 374, Bd.

50-2,1, S. 48. Nach der Theologie galt die Musik Luther als
höchste Kunst (Bd. 30-2, S. 696). Daraus allerdings mit Oskar
Söhngen und einer ganzen Schule nach ihm eine «Theologie
der Musik» abzuleiten, scheint äusserst gewagt. Was Luther
zur Musik sagt, entspricht spätmittelalterlichem Allgemeingut.

30 Basler Chroniken, hrsg. von der Historischen und Antiquari¬
schen Gesellschaft in Basel, Basel/Leipzig 1872, Bd. 1, S. 411. -
Ulrich Zwingli (vgl. Anm. 12), Bd. 8, Nr. 466 und Nr. 518.

31 Vgl. Wolfgang Suppan, Über Singen, Musizieren und Tanzen
1528 in der Steiermark, in: Leitmotive. Kulturgeschichtliche
Studien zur Traditionsbildung. Festschrift für Dietz-Rüdiger
Moser. Kallmütz 1999, S. 449-452.

32 Markus Jenny (vgl. Anm. 15), S. 186.
33 Selbst da, wo die Psalmvorlage - wie im Lied Aus tiefer Not

schrei ich zu dir - das Ich in den Vordergrund stellt, wechselt
Luther in der letzten Strophe in die erste Person Mehrzahl.

34 Johann Jakob Hottinger / Hans Heinrich Vögeli (vgl.
Anm. 12), Bd. 2, S. 182. Vgl. Markus Jenny (vgl. Anm. 15),
S. 208-209.

35 Huldrych Zwingli (vgl. Anm. 16), S. 854, 35-38.
36 Huldrych Zwingli (vgl. Anm. 13), S. 88,14-23, 86, 9-30.
37 Vgl. Christine Christ-von Wedel, Erasmus von Rotter¬

dam. Anwalt eines neuzeitlichen Christentums, Münster 2003,
S. 61-62.

38 Martin Luther (vgl. Anm. 26), Bd. 36, S. 340,15-16.
39 Sein Sohn berichtet von Leo Jud: « [...] ein herrlicher und guo¬

ter musicus, ein herrliche stimm zuo dem discant, den er so hall
sang, dass uns keiner vorthat. Es kämmend vil zu im herr
Dietrich Wanner, pfarrer zuo Horgen, und herr Jacob Löuw,
kirchherr zuo Thallwyl, und andre musici, äsend allwegen mit
im, und daruff sangend sy miteinanderen. Er hat auch etliche
psalmen componiert, wie man noch im plalmenbüechli findt /
als den: Dem König und Regenten dyn ec. Item Gotts Gnad
und syn Barmhertzigkeit ec. Sing man in S. Barten Lieds wys.
Item Dyn / dyn sol syn / das Hertze myn / ec. Er kont das hackbrät

schlachen / und die Luten ein weinig.», vgl. Johann Jakob
Ulrich, Miscellanea Tigurina. Edita, inedita, Vetera nova, theo-
logica, historica, &c, Zürich, 1722-1724, Bd. 3,1, S. 62-63.

40 Nüw gsangbuechle von vil schönen Psalmen und geistlichen
liedern, (Froschauer) Zürich 1540, S. 10 (Abbildung) und S. 60.

- Markus Jenny (vgl. Anm. 15), S. 211 und S. 213, hält es für
wahrscheinlich, dass die Melodien von Zwingli stammen. Ich
sehe keinen Grund dafür. Das Konstanzer Gesangbuch gibt
diese Melodien als Originalmelodien an, ebenso das Christenlich

Gsangbuch [...] durch Conradum Wolffhardt / diener
der Kirchen zuo Basel, (Froschauer) Zürich, 1559.

41 Vgl. auch die Melodie zu Ludwig Hätzers Lied im Nüw gsang¬
buechle von vil schönen Psalmen und geistlichen liedern
(vgl. Anm. 40), S. 38.

42 Vgl. Markus Römer, Musik in den Straßen, Häusern und
Schulen in Zürich im 16. Jahrhundert 167. Neujahrsblatt der

Allgemeinen Musikgesellschaft Zürich), Zürich 1983, bes. S. 30.
43 Vgl. Regine Klingsporn, Melodien des Genfer Psalters, in:

«...das heilige Evangelion in Schwang bringen»; Das Gesangbuch.

Geschichte-Gestalt-Gebrauch, hrsg. von Reiner Nägele
et al., Stuttgart 1996, S. 77-86, hier S. 80.

44 Vgl. Hannes Reimann (vgl. Anm. 15), S. 105. - Staatsarchiv
Zürich, E II102.

45 Vgl. Anm. 48.
46 Heinrich Bullinger, In omnes apostolicas epistolas divi vide¬

licet Pauli .../ commentarti Heinrychi Bullingeri (Froschauer)

Zürich, 1537, Bl. 175 r-v. Heinrich Bullinger, Uff
siben Klagartikel, so dieser Zyt mit grosser Ungestüme, Unwar-
heit, Unbescheidenheit ...Heinrychen Bullingers bescheidne
Verantwortung, (Froschauer) Zürich 1575, 8r.

270



47 Vgl. Hannes Reimann (vgl. Anm. 15), S. 113-120.
48 Zu den Collégien vgl. Karl Nef (vgl. Anm. 6) und Neujahrs¬

geschenk an die zürcherische Jugend von der allgemeinen
Musikgesellschaft in Zürich auf das Jahr 1856 und das
Neujahrsblatt der Allgemeinen Musik-Gesellschaft von 1912, bes.
S. 5-8 und S. 10.

49 Vgl. Christian Bunners, Kirchenmusik und Seelenmusik,
Göttingen 1966, bes. S. 94 und S. 102.

50 Johann Arndt, Vom Wahren Christenthum, Schaffhausen
1845, Buch 2, Kap. 41, S. 473.

51 Johann Arndt (vgl. Anm. 50), Buch 1, Kap. 4, S. 74-78.
52 Heinrich Müller, Geistliche Seelenmusik, Rostock 1659,

S. 141; nach Christian Bunners (vgl. Anm.49), S. 139.
53 Vgl. Christian Bunners, Zum Liturgischen Gebrauch von

Paul Gerhardts Liedern in deren Frühzeit besonders bei Johann
Georg Ebeling, in: Heinrich Riehm (Hrsg.), Festschrift für
Frieder Schulz, Freude am Gottesdienst, Heidelberg 1988,
S. 273-282.

54 Johann Anastasius Freylinghausen (Hrsg.), Geistreiches
Gesang=Buch, den Kern Alter und Neuer Lieder, wie auch die
Noten der Unbekannten Melodeyen und dazu gehörige nützliche

Register in sich haltend [...], Halle 1704.
55 Johann Anastasius Freylinghausen (vgl. Anm. 54), Bl. a 3r

und a 9r-v.
56 «Allein ob wol an sich selbst wahr bleibet/ was von dem Singen

eines fleischlichen und unbußfertigen Menschen gesaget worden/

so ist doch nicht zu leugnen/ daß GOtt der HERR nach
seiner mannigfaltigen Weisheit und liebreichen Condescen-
denz auch bey solchen Leuten sich öfters der Christlichen Lieder

und Gesänge als eines Mittels gebrauche/ ihre Hertzen zu
rühren/ zu überzeugen und sie auf den besseren Weg zu bringen,

wie denn kein Zweifel ist daß mancher böser Mensch/
indem er auch nur aus Gewohnheit/ ohne die geringste Absicht
auf seine Besserung / ein kräftiges und geistreiches Lied
entweder öffentlich oder daheim singet/ einen solchen Stachel in
seinem Gewissen empfindet/ der ihm/ wo nicht zu seiner
Bekehrung/ doch gewiß zu einem Zeugniß/ dienen muß auf
jenen Tag. Um weßwillen denn dieselbe schlechterdings
abzuschaffen nicht gerathen werden mag.», Johann Anastasius
Freylinghausen (vgl. Anm. 54), Bl. b 1 r-v.

57 Heinrich Pestalozzi, Werke, hrsg. von Adolf A. Steiner,
Zürich 1972, Bd. 1, S. 111. - Vgl. auch Ansprachen Pestalozzis
an die Kinder in der Anstalt zu Münchenbuchsee, in: Johann
Heinrich PESTALOZZi,Sämf/i'c/je Werke, hrsg. von Walter
Feilchenfeld / Herbert Schönebaum, Bd. 16, Berlin 1935,
S. 205-224, bes. S. 222-223.

58 Vgl. Wolfgang Miersemann, Auf dem Wege zu einer Hoch¬
burg «geist=reichen» Gesanges: Halle und die Ansätze einer
pietistischen Liedkultur im Deutschland des ausgehenden 17.
Jahrhunderts, in: Gudrun Busch / Wolfgang Miersemann
(Hrsg.), «Geistreicher» Gesang. Halle und das pietistische
Lied Hallesche Forschungen 3), Tübingen 1997, S. 11-80
und ebenda Friedrich de Boor, Das Auftreten der «pietistischen

Sängerin» Anna Maria Schuchart in Halle 1692, S. 81-122
sowie ebenda Dianne Marie McMullen, Melodien geistlicher
Lieder und ihre Kontroverse Diskussion zur Bachzeit, S.

197-210. - Für die Schweiz vgl. Wilhelm Hadorn, Geschichte
des Pietismus in den Schweizerischen Reformierten Kirchen,
Konstanz [1901], S. 194 und S. 225.

59 Johann Anastasius Freylinghausen (vgl. Anm. 54), Aus¬
gabe: Halle 1741, S. 708.

60 Johann Sebastian Bach, Neue Ausgabe Sämtlicher Werke,
Serie 3, Teil 1: Choräle und geistliche Lieder, hrsg. von Frieder
Rempp, Kassel 1991, S. 178.

61 Gesangbuch. In sich haltend Die ausßerleßneste und fürtreff¬
lichste Lieder / Welche man hin und her in denen heutigen
geistreichen Gesang=Bücheren findet / Allen Liebhabern Jesu zur
Erquickung, auff ein frisches in den Truck gegeben und mit
einem neuen Anhang vermehret, Bern 1711.

62 Anmuthiger Blumen=Kranz aus dem Garten der Gemeinde
Gottes; in sich fassend allerhand Göttliche Gnaden= und Lie-
bes=Würkungen / ausgedruckt in geistlichen lieblichen Liedern:
Zum Dienst Der Liebhabere des Lobes Gottes gesamlet, Ans
Licht gegeben Im Jahr 1712.

63 Singendes und Spielendes Vergnügen Reiner Andacht oder
Geistreiche Gesänge, Nach der Wahl des Besten gesammlet,
Zur Erweckung des inneren Christenthums eingericht, und
mit Musikalischen Compositionen begleitet von Johannes
Schmidlin, Pfarrer zu Wetzikon und Seegraben, Zürich 1758,
S. 541.

64 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte. Gott zu Ehre / und zu Ver¬

mehrung der Freuden in Gott einer Ehr-Kunst und Tugend=lie-
benden Jugend in Zürich /Von der Gesellschaft der Vocal- und
Instrumental-Music, ab dem Music-Sal daselbst zum anderen
mahl aufgelegt, Anno 1716, Neujahrsstück 1695, S. 83.

65 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs¬
stück 1696, S. 91.

66 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs¬
stück 1709, S. 198.

67 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs¬
stück 1701, S. 134.

68 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs¬
stück 1695, S. 83.

69 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs¬
stück 1744, S. 480.

70 Musicalische Neu=Jahrs-Gedichte (vgl. Anm. 64), Neujahrs¬
stück 1717, S. 259.

71 «Das Land, wo ihre Segen alle
die segnende Natur vereint;
Still in dem Blumenthal, und laut im Wasserfalle
Herrlich, herrlich Gott erscheint.» Gesänge zur Beförderung
vaterländischer Tugend. Neujahrsblätter ab dem Musiksaal an
die Zürcherische Jugend. Auf das Jahr 1791

72 Hans Georg Nägeli, Vorlesungen über Musik, Stuttgart 1826

(Neudruck: Hildesheim 1980), S. 281-282.
73 Hans Georg Nägeli (vgl. Anm. 72).
74 Hans Georg Nägeli (vgl. Anm. 72), S. 32.
75 Hans Georg Nägeli (vgl. Anm. 72), S. 47 sowie S. 2; S. 20;

S. 55 und Michael Traugott Pfeiffer / Hans Georg
Nägeli, Chorgesangsschule, Zürich 1821, S. 17.

76 Hans Georg Nägeli, Christliches Gesangbuch für öffent¬
lichen Gottesdienst und häusliche Erbauung, Zürich 1828. Das
zweiteilige Werk ist erstaunlich selbständig. Umdichtungen
sind selten (vgl. Nr 29 und Nr. 74). Nägeli berücksichtigt das

Kirchenjahr, Sakramentshandlungen und Kasualien.
77 So am 18. März 1828 im Konzert zum Andenken Beethovens.

Neujahrsblatt an die zürcherische Jugend der allg. Musik-
Gesellschaft in Zürich auf das Jahr 1874, S. 13.

78 Ludwig van Beethoven Werke. Gesamtausgabe, hrsg. von
Sieghard Brandenburg et al., Abt. 12, Bd. 1, München 1990,
S. 58-60. Vgl. Günther Massenkeil, Religiöse Aspekte der
Geliert-Lieder Beethovens, in: Walter Wiora (Hrsg.),
Religiöse Musik in nicht-liturgischen Werken von Beethoven bis
Reger, Regensburg 1978, S. 93.

79 Vgl. Karl Gustav Fellerer, Beethoven und die liturgische
Musik seiner Zeit, in: Beethoven Symposion Wien 1970, Wien
1971. S. 61-82.

80 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, Werke, hrsg. von
Hannsludwig Geiger, Bd. 1, S. 288.

271



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Es werden drei Fragen gestellt: Haben sich neue Formen
geistlichen Gesangs im weltlichen Rahmen etabliert, bevor sie in die
Kirchen eindrangen? Sind die Begriffe «weltlich» und «geistlich»
in der Hausmusik neu zu bestimmen? Wurden neue Formen
geistlicher Hausmusik durch finanzielle oder von der Kirche auferlegte
künstlerische Einschränkungen gefördert? Alle Fragen werden
positiv beantwortet. Zwingli hat die Beurteilung der Kirchenväter
übernommen, die vor der berauschenden Wirkung der Musik
warnten und die vermeintlich nüchterne Gottesdienstpraxis der
apostolischen Kirche wieder einführen wollten. Mit der Reformation

setzt eine Bewegung ein, die die Welt und weltliche Musikpflege

sakralisiert. Gegenläufige Tendenzen im Pietismus konnten
sie nicht aufhalten, zumal der Pietismus mit seinen «weltlichen
Rhythmen» daran teilhatte. Im Idealismus des frühen 19. Jahrhunderts

wird jede Musikausübung religiös überhöht. Für den Zürcher
Hans Georg Nägeli bildet sie die Verbindung von Gott und
Mensch ab.

Il saggio pone tre domande: le nuove forme di canto spirituale
si sono affermate in ambito secolare prima di diffondersi nelle
chiese? I termini «secolare» e «spirituale» devono essere ridefiniti
per quanto riguarda la musica eseguita fra le mura domestiche?
Le nuove forme di musica spirituale eseguita fra le mura domestiche
sono state favorite da limitazioni di carattere finanziario o artistico
imposte dalla chiesa? Le risposte alle domande sono state affermative.

Zwingli ha ripreso la valutazione dei padri della chiesa, i quali
mettevano in guardia dagli effetti inebrianti della musica e volevano
reintrodurre nelle funzioni religiose la prassi, apparentemente
sobria, della chiesa apostolica. Con la Riforma ebbe inizio un
movimento che rese sacro il mondo e la pratica della musica secolare.
Tendenze di natura opposta nel pietismo non riuscirono a fermarlo,
nella misura in cui il pietismo con i suoi «ritmi secolari» ne faceva

parte. Nell'idealismo del primo XIX secolo si attribuisce ad ogni
forma di pratica musicale un significato religioso eccessivo. Per lo
zurighese Hans Georg Nägeli tale pratica costituiva la comunicazione

tra Dio e l'uomo.

RESUME SUMMARY

L'article pose trois questions: les nouvelles formes de chant
religieux se sont-elles imposées dans un contexte séculier avant d'être
introduites dans les églises? Faut-il redéfinir les concepts de «séculier»

et «religieux» dans la musique jouée dans le cercle familial?
De nouvelles formes de ce type de musique ont-elles été encouragées

par des restrictions d'ordre financier ou par des restrictions
d'ordre artistique imposées par l'Eglise? On peut répondre de
manière affirmative à ces trois questions. Zwingli reprit le
jugement des Pères de l'Eglise, qui mettaient en garde contre les effets
enivrants de la musique et voulaient réintroduire la pratique du
culte de l'Eglise apostolique, supposé être sobre. La Réforme mit
en marche un mouvement qui sacralisait le monde et l'exercice
temporel de la musique. Des tendances contraires au sein du pié-
tisme ne purent arrêter ce mouvement, d'autant que ce courant
spirituel y prenait part avec ses «rythmes séculiers». L'idéalisme
des débuts du XIXe siècle confère à la pratique de toute musique
une élévation religieuse. Pour le Zurichois Hans Georg Nägeli elle
représente le lien entre Dieu et l'homme.

Three questions are posed: Did new forms of spiritual music

acquire currency in a secular context before appearing in churches?
Are the concepts of "secular" and "spiritual" to be redefined in
reference to music making in the home? Were new forms of spiritual

music for the home reinforced by financial constraints or
ecclesiastically imposed artistic restrictions? All of these questions
must be answered positively. Zwingli adopted the judgement of the
church fathers who warned against the intoxicating effect of music
and wanted to reinstate the supposedly sober services of the apostolic

Church. The Reformation introduced a movement which gave
a sacred impulse to worldly affairs and the secular cultivation of
music. Opposition from the Pietists was of no avail especially since
Pietism also contributed with its "worldly rhythms". In the idealism

of the early 19th century all music making acquired religious
overtones. For Hans Georg Nägeli from Zürich, music was
representation of the link between God and man.

272


	Der Tempel im Haus : zur Bedeutung der geistlichen Hausmusik zwischen Reformation und Idealismus

