Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 61 (2004)

Heft: 4: Spiegelung des Sakralen im Profanen : birgerliches Wohnen vom
15. bis zum 19. Jahrhundert

Artikel: Zur Sakularisierung religioser Empfindsamkeit
Autor: Imorde, Joseph
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Sékularisierung religioser Empfindsamkeit

von JOSEPH IMORDE

Um das Verhiltnis von Sakral und Profan in ein biirger-
liches Licht zu tauchen, bietet sich ein Beispiel an, das in
ironischer Weise zum Thema «Sékularisierung religioser
Empfindungen» Stellung nimmt, ein Bild mit dem Titel
«Die Sentimentale» des Malers Johann Peter Hasenclever
aus dem Jahr 1846 (Abb. 1). In dem Gemailde, das im
Kunstmuseum Diisseldorf aufbewahrt wird, hat eine junge,
leicht bekleidete Frau ihre Lektiire unterbrochen und
blickt mit Trédnen in den Augen auf den Mond, der voll iiber
einer Seenlandschaft steht. Auf einem Tisch im linken Vor-
dergrund erkennt man einen Brief adressiert an die «Innigst
geliebte Fanny», ein Portraitmedaillon sowie einige Biicher,
von denen Goethes «Werther» aufgeschlagen daliegt —
schrig dahinter, von einem Lampenschirm halb verdeckt,
eine Vase mit Rosen und Vergissmeinnicht. Auf der Fenster-
bank sieht man weitere Bande, wobei die Erzidhlung
«Mimili» des Dichters H. Clauren offenbar das Niveau der
gezeigten Sentimentalitét greifbar machen soll. Rechts an
der Wand héngt das Bildnis eines Husaren, darunter — in
semantischer Nidhe — das Bett der Frau.

Das Schlafzimmer der Sentimentalen wird von Hasen-
clever mit Versatzstiicken der Intimitdt ausgestattet. Der
Maler versammelt dort Simulacren der Empfindsamkeit in
parodistischer Absicht. Die Einsamkeit nichtlicher Stille
hat — danach sieht es aus — die «siissesten Erinnerungen der
Liebe» hervorgerufen.! Doch kann kein Zweifel bleiben,
dass die Anmutungen Fannys nur erlichen sind — denn
empfindsam lieben heisst auch hier ganz offenkundig,
Erfahrungen machen, von denen man zuvor durch Biicher
Kenntnis erhalten hat.?

Wihrend die so prominent gezeigten Dichtungen zu
exemplarischem Fiihlen anleiten sollen, stellen der Brief
wie auch das Portritmedaillon daneben die Substitute des
Abwesenden vor. Sie sind Anlass und Bedingung dazu, die
weltabgewandte Ruhe des Zimmers mit Liebesseufzern zu
durchbrechen. Erst in der Weltdistanz innerer Einkehr
kann sich das wahrhaft starke Fiihlen einstellen. An solch
ausgezeichneten Orten des Riickzugs und der Stille suchen
Pietismus und Empfindsamkeit nach einer spiirbaren Jen-
seitserfahrung. Die kontemplative Passivitit sehnt sich
sowohl beim Lesen heiliger Schriften, wie auch bei der
Lektiire modischer Romane nach dem «Eindruck» des
Uberweltlichen? Begriffe des Haptischen beginnen die
Seele zu bearbeiten. Die Metaphorik eines wie aus der
Ferne wirkenden Tastsinns ldsst sich nun héufiger den
Selbstzeugnissen und Briefwechseln entnehmen.* Der

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 4/04

empfindsamen Offenbarungshoffnung wird das Wort Riih-
rung zur Lieblingsvokabel> Da mochte man erschiittert
werden und sich aufwiihlen lassen, um dann wohlig zu zit-
tern und wolliistig zu beben. Die Feder des abwesenden
Geliebten kann zum langen Hebel werden, der die still-
stehenden Triebrdder und ruhenden Pumpen der bei
Hasenclever weiblichen Korpermaschine in mechanischen
Gang versetzt. Beim Lesen schldgt das Herz heftiger, die
Korpersifte verdiinnen sich, geraten in schnelleren Fluss
und begliickenden Umlauf.® Gefiihlige Wendungen bewe-
gen das Innere, tiefsinnige Verse veranlassen zum him-
melnden Blick, die Macht des Mondes zum Tridnenerguss.
Geheime Energien ziehen unerklérlich an, driicken oder
driangen - zielen dabei aber auf nichts anderes ab, als das
Herz aus seiner Ruhe zu bringen.’

Wo sich Gott im Pietismus zu wunderlich ekstatischer
Berauschung des menschlichen Gemiits vom gldubigen
Individuum — man mochte wohl sagen — herabnétigen lésst,
geht nun eine «sékularisierte» Einbildungkraft nicht weni-
ger selbstgerecht an die Werke der hohen und niederen
Dichtung heran. Alles Sinnen und auch alle Sinne werden
auf die Erzeugung und Vernahme von Gefiihlen gerichtet.
Egal nun ob im harten Kniestuhl oder auf der weichen
Ottomane, die Symptome innerer Bewegung dhneln sich
bis zur Ununterscheidbarkeit — da gilt: «Wahrer grosser
Seelengenuss besteht in der bestidndigen Abwechslung
einer flutenden Wonne und einer ebbenden Ruhe.»® So wie
die Anziehungskraft des Mondes die Sentimentale ergreift
und ihr daraufhin das Empfinden geradezu naturgeméss
aus den Augen flutet, hiipft dem inspirierten Beter in
meditativer Selbstversenkung das Herz im Leibe — himm-
lische Fernwirkung auch hier.” Der Koérper wird in den
unorthodoxen Andachtsiibungen des Pietismus durch Gott
selbst erschiittert.’® Es ist die hochste Gewalt, die dem
reuigen Fleisch «Liebes- und Buss-Trdnen» abpresst.!!
Der religiose Enthusiasmus iiberantwortet sich genussvoll
dem gleichsam ferngesteuerten Fiihlen und nimmt das
Andere im Selbst als glaubenskonstituierende Macht gni-
dig hin. «Der Glaube erweist sein Dasein durch ein leben-
diges, der Selbstwahrnehmung zugingliches Fiihlen.»'?
Dem religiosen Schwirmer dient das Weinen dabei als
Barometer der Offenbarung. An der Menge der vergosse-
nen Trdnen bemisst und erinnert der Fromme den herz-
lichen Druck der gottlichen Zuwendung.'® Das verhalt sich
bei dem Leser weltlich empfindsamer Dichtwerke kaum
anders. Auch dieser skaliert anhand seiner Trédnenbega-

237



Abb.1 Die Sentimentale, von Johann Peter Hasenclever, 1846. Ol auf Leinwand, 54X 48 cm. Diisseldorf,
Kunstmuseum.

238



bung den Grad eigener Empfindungsfihigkeit. Auch bei
ihm geht es darum, die inneren Erschiitterungen und
Bewegtheiten fithlend wahrzunehmen und sich in der riihr-
seligen Selbstbegegnung der eigenen Ausserordentlichkeit
zu versichern. Die Besinnung verliert sich in den seltsamen
und schwer benennbaren Anmutungen, geniesst die ge-
heimnisvolle Wirkmacht und nimmt den eigenen Leib als
Medium der unerklédrlichen Zuwendung. Uneinsehbar
bleibt dem Pietismus wie auch der Empfindsamkeit, woher
jene Kraft stammt, die das Herz in den tiefsten Tiefen
informiert, manchmal machtvoll, heftig und stark, dann
wieder zart, leise und sanft. Ungelost bleibt auch das
Problem, wie die wirksamen Eindriicke treffend wieder
zum Ausdruck gebracht werden konnen. Doch schmiilert
die immer wieder eingestandene Not, solche Erlebnisse in
rechte Worte zu bringen, nicht den Wunsch danach, dem
Innewerden der geheimnisvollen Rithrung Erkenntniswert
zuzuschreiben, denn hier — das fiihlt man — triumphiert die
subjektive Wahrheit iiber die starren Satzungen von Kirche
und Akademie.

Das Empfinden ist als anthropologische Universalie
eben «kein Vorrecht der Geburth und des Standes»,* son-
dern gehort allen in gleicher Weise. Doch da, wo um-
fassende Gemeinsamkeiten behauptet werden und diese
nun in liberaler Weise der Selbstgerechtigkeit des Sub-
jekts anheimfallen oder besser diesem iiberantwortet wer-
den — mit emphatischen Ausrufen wie: «Ich fiihle mich!
Ich bin!» -5 droht die Dignitét hierarchischer Unterschei-
dungen verloren zu gehen. Allein schon der Wunsch nach
selbstkonstituierenden Empfindungen destabilisiert die
religiosen und é&sthetischen Ordnungen. Nicht umsonst
versuchen die angegriffenen Institutionen das emanzipato-
rische Potential starker Gefiihle, wenn sie es nicht einholen
konnen, als Ddmonie zu verketzern oder als Seuche zu
denunzieren. Aufgrund der offenen Gegnerschaft zur
orthodoxen Lehre muss sich die empfindungsselige From-
migkeitspraxis des pietistischen Laienpriestertums zwangs-
laufig in den Kleinstseparatismus ldndlich-okkulter Kon-
ventikel fliichten. Und auch jene Forderung nach einer auf
die Kunst und Literatur beziehbaren Geschmacksauto-
nomie fiihrt dazu, dass sich das Subjekt mit den Versatz-
stiicken und Simulacren eigener Empfindungswahrheit ins
Private zuriickzieht. Dort haust es in grosstmoglicher Ent-
fernung zu einem offentlichen Kunstrichtertum und damit
in einer heimlichen Sphire intimer Unangreifbarkeit.'s Die
Vorstellung wahrhaftiger Emotionalitit gefillt sich in der
Versammlung von Stimmungsbildern und erinnert sich
der durchlebten Zustdnde anhand einer immer gleichen
Symptomatik sekretierter Eigentlichkeit. Da waltet senti-
mentalischer Autismus — ein wohlwollender Hang zum
Kitsch auch, der den rationalistischen Massstiben einer
scheinbar objektiven Theorie des Asthetischen mit Blick
auf die Dokumente des Eigenerlebens selbstsicher Hohn
spricht. Max Webers grosse Rede von der Entzauberung
der Welt ist — von dort her gesehen — eine Erfindung von
Kopfmenschen und Empfindungsverichtern,”” die den
«Zuwachs an Rationalitdt in den institutionellen Steue-

rungsmechanismen des sozialen Lebens und Handelns»
deshalb beschleunigen, um der triebhaft egomanen Unord-
nung das Regulativ einer verniinftigen und vor allem
gesellschaftsvertriglichen Selbstkontrolle entgegenzuset-
zen.!' Hier gilt aber: «Je reiner sich die technisch-wissen-
schaftliche Zivilisation in ihrer Eigengesetzlichkeit durch-
setzt, desto stirker wird der reaktive Wunsch, ihrer
Immanenz durch Selbstverpflichtung auf Ziele zu entkom-
men, die ihr transzendent sind.»"” So wie die private
Gefiihlsreligion der Pietisten die Offenbarungstechniken
der Kirche in Frage stellt und zur Sektiererei tendiert,
steht der hohen Kunst nun immer starker der eskapistische
Waunsch nach empfindsamer Popularkultur entgegen.

Schwirmerisches Fiihlen wird zum autogenen Training,
erfiillt sich im objektivierten Selbstgenuss.’ Das meint
aber nichts anderes, als dass die regelhafte Qualifizierung
aussenweltlicher Gegenstinde zugunsten eines selbstge-
filligen Wertens innerer Anmutungen suspendiert wird.
Dieser schonen «Unzucht mit sich selbst» unterstellt etwa
Friedrich Hegel den bewussten Mangel an Objektivitét.
Fiir ihn hingt der Gefiihlige dauernd am eigenen Subjekt,
ist fixiert auf die Reflexion seiner Personlichkeit und ewig
versunken in die forcierte Selbstbetrachtung. Der Emp-
findsame setzt «an die Stelle sittlicher Freiheit hochste
Peinlichkeit, sehnsiichtigen Egoismus und sittliche Siech-
heit».2! Was Hegel die individuelle Empfindung als Er-
kenntnismittel so verdichtig werden lésst, ist ihre Unkon-
trollierbarkeit. Denn da, wo jemand von seinen Gefiihlen
zu sprechen beginnt, muss sich gleich auch der Argwohn
einstellen, von dieser Rede getduscht zu werden. Wer vom
Unsichtbaren Kundschaft gibt, braucht den Glauben oder
das Gutdiinken seines Gegeniibers, muss den Leser oder
Betrachter von der Authentizitét der niedergelegten Emp-
findung iiberzeugen. Deshalb beteuern die Diaristen des
Pietismus immer und immer wieder, dass sie nur das auf-
zeichnen, was sie «in sich selbst / seinem Hertzen und
Gewissen / als dem allersichersten Buche / gelesen und
erfahren» haben.? Nur das, was man an seiner eigenen
Seele kriftig und wirklich empfunden hat, lohnt der Nie-
derschrift.?? Unniitz ist solchen Religiosen alles Dichten
und Singen, «das nicht aus dem Geist Gottes fleusset».?
Aufrichtigkeit wird da zur Pflicht sich selbst gegeniiber und
auch am Nichsten, das heisst aber nichts weniger, als dass
die Wiedergabe der empfundenen Wahrheit als Gottes-
dienst aufgefasst wird. In dieser egozentrischen Andacht
liegt die Moglichkeit, dem Sinnlosen die eigene Sinnlich-
keit entgegenzustellen, der Welt einen neuen Zauber zu
verleihen und damit den rationalistischen Sékularisie-
rungsbemiihungen mit dem Fiihlen des Anderen im Selbst
Einhalt zu gebieten.

Diese Selbstverpflichtung macht Johann Georg Sulzer
zur Grundlage seiner «Allgemeinen Theorie der Schénen
Kiinste». Den Kiinstler spannt er dort allerdings ins Ge-
schirr der Volksbildung, denn Maler und Dichter stehen fiir
ihn in keiner anderen Aufgabe als «alle niitzliche Kenntnis
und guten Gesinnungen unter den Menschen auszubrei-
ten».2> Wie dieses idealistische Predigtamt zu bewerkstelli-

239



gen ist, wird an einem generalisierenden Rekurs auf die
antike Dichtungstheorie verdeutlicht. Mit dem Hinweis auf
die Ars poetica des Horaz wird die Aufrichtigkeit der emo-
tionalen Mitteilung zur unhintergehbaren Bedingung einer
sittlich wirkenden Kunst erklirt: «Die Maxime, die Horaz
dem Dichter empfiehlt, dass er selbst erst weinen soll,
wenn er unsre Thrianen will fliessen sehen, lédsst sich auf
jedes Werk der Kunst anwenden. Alles, was wir durch die
Kunst empfinden sollen, muss vorher von dem Kiinstler
empfunden werden.»? Denn erst dann kann der «Dichter
ein Meister tiber die Herzen der Menschen» sein, wenn das
Wort, das aus dem Herzen entstanden ist, wieder in die
Herzen dringt.”” Der Erfolg des Kunst- oder Dichtwerks
entscheidet sich an der Fahigkeit, das wahrhaft Gefiihlte so
in Form zu bringen, dass es als ein Wahres nachempfunden
werden kann. Die Maxime lautet: «Wer nicht selbst leb-
haft fiihlet, wird schwerlich in andern ein vorziigliches
Gefiihl erwecken konnen.»?® Aufrichtiges Empfinden ist
das Mittel, die menschlichen Gemiiter zu lenken und
zum Guten zu bewegen, und deshalb steht der Kiinstler in
der Pflicht, seinen Mitbiirgern Lehrer und Fiihrer zu sein.?
Doch wird diesen Uberlegungen zur politischen Wirksam-
keit kiinstlerischer Herzensergiessungen,*® dieser Bestim-
mung eines begeistert fithlenden «Innewerdens» als der
zu vermittelnden «Wahrheit», gleich auch die folgende
Befiirchtung mitgegeben: «Die reizende Kraft der schénen
Kiinste kann leicht zum Verderben der Menschen gemiss-
braucht werden»,>! und eben deshalb soll es — nach Sulzer —
keinem Kiinstler erlaubt «seyn, seine Kunst zu treiben, bis
er ausser den Proben seiner Kunst, auch Proben von Ver-
stand und rechtschaffenen Gesinnungen gegeben» hat.?
Die hier zumindest angedeutete polizeiliche Uberwachung
der kreativen Geister,* und die damit versuchte Regulie-
rung des sich ausweitenden Kunstmarktes nach Massgabe
eines auf Gesittung griindenden Gefiihlsidealismus, war
allerdings auch damals schon realititsfern.

Der Warnung, doch bitte nicht den vielkopfigen Gotzen
namens Publikum anzubeten, stand die zunehmende Pro-
duktion von sogenannter Trivialliteratur entgegen.’* Eben
diese Sparte bediente der preussische Hofrat Carl Heun,
der unter dem Pseudonym und Anagramm H. Clauren
anziiglich-sentimentale® und vielleicht deshalb gern- und
vor allem vielgelesene Novellen verfasste. Sein erfolgreich-
stes Werk, «Mimili», das erstmals 1815 in einer Zeitschrift
erschien und sich dann als Buch immerhin neuntausendmal
verkaufte, erzdhlt von einem preussischen Offizier — wie
konnte dieser anders heissen als Wilhelm —, der ermiidet
von den Strapazen der Befreiungskriege in der seelen-
beriickenden Bergwelt der Schweiz Entspannung und
Ruhe sucht.’ Es verschldgt ihn auf seiner Wanderung in
die Berner Alpen, wo er auf die naiv-freiziigige aber gleich-
zeitig dusserst tugendhafte Naturschonheit Mimili trifft.
Zwischen beiden entwickelt sich gleich ein Liebesverhélt-
nis, das zwar platonisch bleibt, aber doch eine ordentliche
Portion an Pikanterie bereithélt, weil der Leser ununter-
brochen dem monologischen Kampf Wilhelms mit seinen
triebhaften Anwandlungen und liisternen Phantasien aus-

240

gesetzt wird.’’ In diesem Text fiir das breitere Publikum,
dem sich — offenbar — auch Hasenclevers Fanny lustvoll
hingegeben hat, wird ununterbrochen empfunden und
nicht wenig geweint. Wilhelm geniesst «das Tropfeln [...]
von den seidenen Wimpern» Mimilis, freut sich iiber «Thri-
nen in ihren grossen, blauen Augen», sieht dann aber auch,
wie dem Maidchen aus tiefster Empfindsamkeit ganze
Tranenstrome entstiirzen.® Auch hier werden die Gefiihle
durch iiberweltliche Kraft ans Tageslicht befordert. Die
Schrift durchwaltet eine Art Kryptoreligiositdt: Der Name
Gottes wird in allen nur denkbaren Zusammenhéngen
angerufen und auch Christus, die Engel und Heiligen hau-
figer beschworen. Clauren lédsst seine Helden gerne die
Hainde falten, sie beten ohne Unterlass und erfreuen sich
gegenseitig mit Reden vom ewigen Frieden, dem Paradies
und der immerwéhrenden Seligkeit. Adjektive wie himm-
lisch, heilig, gottlich, fromm und ihre vielen Composita
bilden im Handlungsverlauf einen konstanten Grundton.®
Die religiose Phrasenhdufung dient als Gegengewicht zu
der nur schwer geziigelten Triebhaftigkeit des méinnlichen
Ich-Erzéhlers. Der Text bietet eine hybride Kopplung von
naiv empfindsamer Religiositdt und deutlich wahrnehm-
barer sexueller Begehrlichkeit, ein trivialisierendes Motiv-
gemenge, das in dhnlicher und doch auch ganz anderer
Weise in Hasenclevers Gemaélde nachzuweisen ist. Im
Unterschied zu Clauren allerdings hat der Maler seine
Sentimentale nicht dazu erfunden, das Publikum mit vor-
dergriindiger Riithrung zu bewegen oder durch billige
Liisternheit zu erregen. Ihm geht es nicht um gewinnbrin-
gende Empathie, sondern um die Distanzierung vom
Bildinhalt, um die ironische Entlarvung eines modischen
Seelenzustandes als falsches Tun. Um dieses anschaulich
werden zu lassen, bedient sich Hasenclever eines Kunst-
griffs, er verschréankt geschickt das Weltliche mit dem Reli-
gidsen, indem er ein ikonographisches Muster christlicher
Kunst herbeizitiert und es dabei wortwortlich {iberzeich-
net. Die Sentimentale stellt in Haltung und Gebédrde den
Typus der biissenden Maria Magdalena nach. Der tridnen-
verhangene Blick wie der nackte Oberkorper gehoren
ebenso zum ikonographischen Repertoir des barocken
Bildformulars, wie die angezeigte Zuriickgezogenheit in
néichtlicher Stille. Das Schlafzimmer wandelt sich in solch
einer Betrachtung zu einem Romitorium, zu einem ausge-
wiesenen Ort der Busse, an dem die Passion des fernen
Geliebten nachempfunden wird, um fiir sich Siindenver-
gebung zu erflehen. Den abwesenden Christus lasst Hasen-
clever hier im Zeichen seines Todes auferstehen und sym-
bolisiert ihn in der offensichtlichen Verborgenheit des
Fensterkreuzes. Wiahrend der Blick der Sentimentalen auf
den Mond gerichtet ist, betrachtet die intendierte Biisserin
in deutlicher Zerknirschung das Leidenswerkzeug und
damit womoglich die eigene Verginglichkeit. Erst durch
diese allusive Verschrankung der Bedeutungen erhilt das
Bild seine ironische Spannung. Hasenclever gibt den
Gegenstidnden eine hermeneutische Tiefenschérfe, die im
Wechsel der Perspektive zur amiisanten Umdeutung und
Neubenennung einlddt. «Werther» und «Mimili» werden



da unversehens zu heiligen Schriften, die keusche Senti-
mentale mutiert zur reumiitigen Hure. Diese subversive
Semantik, die mit dem Verweis auf das religiose Exemplar
eine falsche Empfindsamkeit zu denunzieren versucht,
lasst auf ein rationales Kunstverstindis schliessen, das
durch Anspielungsreichtum narrative Unausdeutbarkeit
vorschiitzt.

Durch den Verweis auf das Triviale und Selbstgerechte
an der nur erlesenen Empfindelei wird wohl auch die idea-
listische Forderung nach emotionaler Aufrichtigkeit der
Kunst und des Kiinstlers ironisiert, vielleicht sogar verécht-
lich gemacht. Der Maler setzt an die Stelle persdnlichen
Ausdrucks den Rekurs auf die Geschichte der Kunst. Das
Bild ist nicht mehr Stellungnahme einer emotiven Selbst-
verpflichtung und damit Beleg sittlicher Aufrichtigkeit,
sondern distanziert sich gewissermassen von sich selbst,
nimmt seine Rechtfertigung aus Zitation und Kommentie-
rung. Der Kiinstler positioniert sich in ironischer Ent-
fernung zu seinem Gegenstand und lddt Kenner und
Kunstverstidndige dazu ein, mit ihm in eine wissende und
dadurch konspirative Kritik am riihrseligen Genre einzu-
treten. Und dies nicht ganz zu unrecht, so kénnte man
zumindest sagen, denn natiirlich hatte sich dieses Genre bis
zur Mitte des 19. Jahrhunderts dermassen in das Markt-
getriebe der Trivialisierung hineinsédkularisiert, dass die
Trénen zur geschmacklosen Alltagskost geworden waren.
Wihrend noch Johann Georg Sulzer den Versuch gemacht
hatte, die Emotionalitit als kreative Kraft in eine politische
Sphire einzubinden und damit fiir alle Kunstdusserungen

einen gesellschaftlichen Sinnzusammenhang zu stiften,
werden nun die poetologischen Systeme subjektiver «<Emp-
findungswahrheit» zur Disposition gestellt. Die «feine
Sinnlichkeit, welche mit der Trunkenheit sentimentaler
Verziickung zusammenfillt, jene Vermischung von Mag-
dalene und Pompadour»* 16st bei den Kritikern des Trivia-
len nur noch Argwohn aus. Johann Peter Hasenclever steht
mit seiner generellen Empfindungskritik am Beginn der
Moderne, die durch eine Depotentialisierung der Kunst
gekennzeichnet ist. Die emotionale Ansprache wird immer
mehr einer Kunst- und Kulturindustrie iiberlassen, die
ihr Geld mit der Herstellung subjektiver Wahrheit und
Ausserordentlichkeit verdient.* Und auf diesem Markt
herrscht bekanntermassen die apolitische Affirmation, weil
die subjektiven Zuwendungspotentiale den Ausschlag zur
Qualifizierung, das heisst zum Konsum eines Gegenstandes
geben. Das Gute und Schlechte, Kunst und Kitsch sind da
als normative Kategorien untauglich, auch wenn das
neuere Theorien zur Asthetik anders sehen und auch
Kiinstler, wie Hasenclever, dies nicht wahrhaben wollten.
Vielleicht wire mit Hans Robert Jauss — ich mochte sagen,
dem Sulzer unserer Tage — darauf hinzuweisen, dass der
«Anti-Aufklirung der Kulturindustrie eine neue Auf-
kldrung durch ésthetische Erfahrung entgegengesetzt wer-
den» sollte, welche die «<normbrechenden Formen verwei-
gerter oder ironisierter Identifikation in eine wieder
normbildende Funktion der Kunst iiberfithren» kann.*
Uber diesen Versuch der Desékularisierung von Empfin-
dungen sollte diskutiert werden!

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Repro aus: SABINE SCHULZE (Hrsg.), Innenleben. Die
Kunst des Interieurs. Von Vermeer bis Kabakov, Ostfildern-Ruit

1998.

241



ANMERKUNGEN

JOHANN GEORG ZIMMERMANN, Uber die Einsamkeit (4 Teile),
Leipzig 1784-1785, IV, S. 154: «Verliebte sind niergends so
gerne wie im Stillen. Sie suchen Ruhe an einsamen Orten, um
da dem einzigen Gedanken nachzuhingen, fiir den es sich
ihnen der Miihe verlohnet zu leben. [...] Die siissesten Erinne-
rungen der Liebe finden in der Einsamkeit ihre Auferstehung.»
ALBRECHT KOSCHORKE, Kdorperstrome und Schriftverkehr.
Mediologie des 18. Jahrhunderts, Miinchen 1999, S. 162. - Vgl.
GERHARD SAUDER, Empfindsamkeit. Tendenzen der For-
schung aus der Perspektive eines Betroffenen, in: Aufklirung.
Internationales Jahrbuch zur Erforschung des 18. Jahrhunderts
und seiner Wirkungsgeschichte 13, 2001, S. 307-338, hier
S. 325-330.

AUGUST LANGEN, Der Wortschatz des deutschen Pietismus,
Tiibingen 1954, S. 64-66.

WOLFGANG W. MICKEL, Der gefiithismiissig-religiose Wort-
schatz Klopstocks, insbesondere in seiner Beziehung zum Pie-
tismus. Ein Beitrag zur Sprache und Theologie des Dichters,
Diss., Frankfurt 1957, S. 183-196.

AUGUST LANGEN (vgl. Anm. 3), S. 37-38.

JAKOB MICHAEL REINHOLD LENZ, Meynungen eines Layen den
Geistlichen zugeeignet (1773), in: WOLFGANG DOKTOR / GER-
HARD SAUDER (Hrsg.), Empfindsamkeit. Theoretische und
kritische Texte, Stuttgart 1976, S. 95-101, hier S. 95: «Eine zarte
Schwingung und Zitterung unserer Nerven, die angenehme
Kiitzelung und Bewegung unserer Lebensgeister, der dadurch
beschleunigte, erleichterte, begliickte Umlauf unsers Gebliits —
alles, was uns die Arzte schones davon vorzusagen wissen, ist
Gefiihl, ist noch nicht Empfindung.»

CLAUS LAPPE, Studien zum Wortschatz empfindsamer Prosa,
Diss., Saarbriicken 1970, S. 101-112.

WOLFGANG BINDER, ,Genuss* in Dichtung und Philosophie des
17. und 18. Jahrhunderts, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 17,
1973, S. 66-92, hier S. 78.

Siehe die Selbstaussage des Johann Friedrich Rock
(1678-1749) bei OSKAR FOLLER, Pietismus und Enthusiasmus-
Streit unter Verwandten. Geschichtliche Aspekte der Einord-
nung und Beurteilung enthusiastisch-charismatischer Frommig-
keit (= Kirchengeschichtliche Monographien 4) Wuppertal
1998, S. 37: «Als nun das Lied gesungen wurde: O! JEsu Christ!
Mein schonste Licht u. so wurde meine Ruhe dardurch nicht
gestohret sondern vielmehr vermehret; und es ist dem HErrn
bekannt, wie mir alle Gesetze so lebendig in meinem Herzen
waren. Wir knieten darauf mit einander nieder: Und alsbald
hiipfete mein Hez im Leibe, dass der Leib dariiber erschiittert
wurde. Ich betete nicht selber, sondern ergotzte mich nur in der
sanften Liebe meines JEsu, wie solches ihme, vor dem ich
solches schreibe, am besten bekannt ist. Je mehr aber die Brii-
der beteten, je mehr wurde mein Herz angeziindet, dass ich
mich immer stirker bewegen musste: Ja ich legte mich gar auf
die Erde nieder, um es wo moglich, zu verbergen. Allein es
hube mich von der Erden auf, und kam ein solcher starcker
Othem aus dem Herzen durch die Nasen, dass ich mich selber
nicht genug dariiber verwundern konnte: Darauf ein fréhliches
Lachen folgete, und zu meiner grossen Befremdung ziemlich
lange anhielte; Dann es geschahe solches alles mit meinem
Wissen, obschon nicht durch mein eigen Wiircken: Und so oft
ich in mein Herz einkehrete, so hiipfete der Geist in mir, wie es
noch bis diese Stunde geschiehet, wann ich wachsam und sorg-
faltig tiber mein Herz bin.»

OSKAR FOLLER (vgl. Anm. 9), S. 43-44.

MATTHIAS BENAD, Ekstatische Religiositit und gesellschaftliche
Wirklichkeit. Eine Untersuchung zu den Motiven der Inspira-

242

21
22
23
24
25

tionserweckung unter den separatistischen Pietisten in der Wet-
terau 1714/15, in: Pietismus und Neuzeit. Ein Jahrbuch zur
Geschichte des neueren Protestantismus 8, 1982, S. 119-161,
hier S. 141.

WOLFGANG SCHMITT, Die pietistische Kritik der «Kiinste».
Untersuchungen iiber die Entstehung einer neuen Kunstauffas-
sung im 18. Jahrhundert, Diss., Koln 1958, S. 33.

So MICHAEL PLATTIG, Vom Trost der Trinen. Ignatius von
Loyola und die Gabe der Trinen, in: Studies in Spirituality 2,
1992, S. 148-199, hier S. 164.

WOLFGANG DOKTOR / GERHARD SAUDER (vgl. Anm. 6),
S. 115-117.

JOHANN GOTTFRIED HERDER, Zum Sinn des Gefiihls, in:
JURGEN BRUMMACK / MARTIN BOLLACHER, Johann Gottfried
Herder. Schriften zur Philosophie, Literatur, Kunst und Alter-
tum 1774-1787 (= Bibliothek deutscher Kalssiker 105), Frank-
furt am Main 1994, S. 233-242, hier S. 236.

Dazu die Analysen von OTTO F. BEST, Das verbotene Gliick.
Kitsch und Freiheit in der deutschen Literatur, Miinchen/Ziirich
1978, S. 122-127.

MAX WEBER, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapi-
talismus, in: MAX WEBER, Gesammelte Aufsitze zur Religions-
soziologie 1, Tiibingen 1988, S. 17-206, hier S. 114-116.
HERMANN LUBBE, Sikularisierung. Geschichte eines ideenpoli-
tischen Begriffs, Freiburg/Miinchen 1965, S. 68-69.

HERMANN LUBBE (vgl. Anm. 18), S. 70.

THEODOR LippS, Einfiihlung und dsthetischer Genuss, in: EMIL
Utitz, Asthetik (= Quellenhandbiicher der Philosophie),
Berlin 19242 | S. 152-167, hier S. 152: ,,Es gibt drei Arten,
genauer gesagt, drei Richtungen des Genusses. Ich geniesse
das eine Mal einen von mir unterschiedenen dinglichen oder
sinnlichen Gegenstand, zum Beispiel: den Geschmack einer
Frucht. Die zweite Moglichkeit ist die: Ich geniesse mich selbst,
zum Beispiel: meine Kraft oder meine Geschicklichkeit. Ich
fithle mich etwa stolz im Hinblick auf eine That, in der ich
solche Kraft oder Geschicklichkeit an den Tag gelegt habe.
Zwischen diesen beiden Moglichkeiten aber steht, beide in
eigenartiger Weise verbindend, die dritte: Ich geniesse mich
selbst in einem von mir unterschiedenen sinnlichen Gegen-
stand. Dieser Art ist der dsthetische Genuss. Er ist objektivier-
ter Selbstgenuss.*

Zitiert nach WOLFGANG BINDER (vgl. Anm. 8), S. 81.
WOLFGANG SCHMITT (vgl. Anm. 12), S. 34.

WOLFGANG SCHMITT (vgl. Anm. 12), S. 34.

WOLFGANG SCHMITT (vgl. Anm. 12), S. 20.

JOHANN GEORG SULZER, Allgemeine Theorie der Schonen
Kiinste in einzeln, nach alphabetischer Ordnung der Kunstwor-
ter auf einander folgenden, Artikeln abgehandelt,2 Bde. Leipzig
1774, Bd. 1, S. 464: ,Es wird an einem andern Orte dieses
Werks deutlich gezeiget, dass die schonen Kiinste eines der
vornehmsten Mittel sind, alle niitzliche Kenntnis und guten
Gesinnungen unter den Menschen auszubreiten, jede niitzliche
Wahrheit und jede gute Empfindung, als eine lebendige und
wiirksame Kraft in seine Seele zu pflanzen. Ein Schriftsteller
von Geschmak stellt jede gemeinniitzige Wahrheit auf das
begreiflichste und lebhafteste vor Augen, und weiss sie in der
angenehmsten Form dem Geiste so einzupfropfen, dass sie
darin wichst und Friichte trégt. Die ganze Cultur der Vernunft
wird durch ihn beférdert, weil er den niitzlichsten Wahrheiten
die wahre Fasslichkeit und Kraft geben kann. Dem guten
Geschmak philosophischer, moralischer und politischer Schrift-
steller ist es zu zuschreiben, dass ein Volk vor dem andern
einen hohern Grad der Erkenntnis und Vernunft besitzt. Eben



27

28
29

dieses gilt auch von der sittlichen Empfindung, die vom
Geschmak ihre Reize bekommt.

JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 2, S. 628-629.
JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 1, S. 251-252:
«Wenn nach einer sehr alten sehr richtigen Bemerkung das
Wort, das aus dem Herzen entstanden ist, wieder in die Herzen
dringt, so ist der Dichter ein Meister iiber die Herzen der Men-
schen. Nicht nur die Gedanken und Bilder selbst, die er vor-
legt, tragen das Gepridge eines empfindsamen Herzens; auch
der Ausdruk und der Ton der ganzen Rede bestitigen es, und
lassen es uns unmittelbar empfinden. Die unerforschliche Tiefe
des menschlichen Herzens zeiget sich auch darin, dass biswei-
len Vorstellungen, die sehr oft ohne alle Wiirkung vor uns
voriibergegangen, blos durch eine gliickliche Wendung, selbst
nur durch den Ton der Worte, in denen sie uns wieder vorkom-
men, die Kraft gewinnen, sich der ganzen Seele zu bemichti-
gen. Lieder, die nichts enthalten, als was man schon tausend-
mal ohne Kraft gedacht und empfun- [252] den hat, thun oft
eine erstaunliche Wiirkung, blos weil sie den Ton getroffen
haben, der alle Sayten der Seele in Bewegung bringt. Keine
Ueberlegung, keine Kunst ist vermogend, uns die Vorstellun-
gen an die Hand zu geben, die in jedem besonderen Fall in dem
Gemiithe das bewiirken, was wir zu bewiirken wiinschen. Aber
der Dichter, dessen tieffiihlendes Herz izt von einem Gegen-
stand durchdrungen ist, dussert seinen Gemiithszustand auf
eine Weise, die uns in dieselben Empfindungen setzet. Der
Dichter, der itzt selbst einen uniiberwindlichen Muth fiihlet,
stosst auch uns ihn ein. Ist er von harten Schléigen des Schick-
sals getroffen standhaft, so werden wirs mit ihm; fiihlet er
warme Empfindungen der Rechtschaffenheit, so wirmet er
auch unsere Herzen mit derselben Gluth; sehen wir ihn mit der
freudigsten Erwartung dem Tod entgegen gehen, so erloscht
auch in uns die Liebe zum Leben. Also kann die Poesie jede
Triebfeder der Seele in Wiirksamkeit setzen, und mit zauberi-
scher Kraft iiber die Herzen der Menschen herrschen. Diese
Wiirkung hat sie nicht nur denn, wenn sie von feiner Kunst und
tiefforschender Kritik unterstiitzt wird: blos Natur und Genie
sind dazu schon hinldnglich.»

JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 2, S. 628.

JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 1, S. 315: «Da es
das eigentliche Werk der Kiinstler ist, die Gegenstinde der
Empfindungen und die Empfindungen selbst auf das lebhafte-
ste zu schildern, beydes aber wichtigen Einfluss auf die Bildung
der Gemiither haben kann, so steht es offenbar bey ihnen jede
Empfindung zu erweken, wenn sie nur nicht ganz unempfind-
liche Menschen vor sich haben. Der Kiinstler also, der seines
Berufs eingedenk, seine Krifte fiihlet, weyhet sich selbst zum
Lehrer und Fiihrer seiner Mitbiirger. Mit dem Aug eines Philo-
sophen und Patrioten, erforscht er ihren Charakter und ihre
Gesinnungen; er kennt darin die Quellen und Ursachen des
gegenwirtigen oder zukiinftigen Wolstandes oder Verfalls ein-
zeler Hauser und der ganzen Gesellschaft. Dann begeistert ihn

30

31
32
33
34
35

36

37

38
39
40

41

42

sein Eyfer fiir Ordnung und Recht, seine Begierde rechtschaf-
fene und auch gliikliche Menschen zu sehen; er entflammt die
noch nicht jedem Gefiihl der Rechtschaffenheit abgestorbenen
Herzen mit neuen Empfindungen; unterhélt und verstirket das
Feuer derselben, wo es noch nicht erloschen ist.»

Vergleiche ANNA TUMARKIN, Der Asthetiker Johann Georg
Sulzer (= Die Schweiz im deutschen Geistesleben 79-80),
Frauenfeld/Leipzig 1933, S. 114-116, die auf Sulzers Festrede
zum Geburtstag des Konigs in der Akademie hinweist, gehalten
1757. Titel: «Gedanken iiber den Ursprung und die verschiede-
nen Bestimmungen der Wissenschaften und schonen Kiinste».
Darin Sitze wie der folgende: «Ein geschickter Kiinstler ist auf
gewisse Weise Meister iiber das menschliche Herz; er weiss
sich dessen durch das vergniigen, das er verbreitet, zu beméch-
tigen ... Die Vernunft rithret nur schwach, und die sanften
Reize der einfachen Wahrheit sind ohnmaéchtig, einen sinnli-
chen Menschen an sich zu ziehen. Nur der Dichter und andere
Diener der Musen konnen ihr die Herzen gewinnen.»

JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 2, S. 614.

JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 2, S. 614-615.
JOHANN GEORG SULZER (vgl. Anm. 25), Bd. 2, S. 614-615.
Ot10 F. BEST (vgl. Anm. 16), S. 123.

URSULA FRITZEN-WOLF, Trivialisierung des Erzihlens. Clau-
rens «Mimili» als Epochenphinomen (= Europaische Hoch-
schulschriften: Reihe 1, Deutsche Literatur und Germanistik
198), Frankfurt am Main/Bern/Las Vegas 1977, S. 79.
HERMANN BAUSINGER, Zu Kontinuitit und Geschichtlichkeit
trivialer Literatur, in: Festschrift fiir Klaus Ziegler, hrsg. von
EcKEHARD CATHOLY / WINFRIED HELLMANN, Tiibingen 1968,
S. 385-410, S. 391.

H. CLAUREN, Schriften von H. Clauren, Neun und vierzigstes
Bindchen. Stuttgart, bei A. F. Macklot 1828, S. 60-61: «[...] Sie
sagt dir ja selbst mit klaren Worten, dass sie ihn [den Riegel]
nicht vorgeschoben, dass du kommen sollst. <Geh’, versdume
den siissen Augenblick nicht.» Mimili, das lieblichste Alpen-
kind des ganzen Erdenrundes, ¢ffnet die Thiire, Herz und
Mieder. So wogte ich hin und her; ich glithte und fror; ich
wollte und wollte nicht; [...] <Nein>, sagte ich endlich, und legte
mich, miide, als hitte ich mit einem Giganten gekdmpft,
zu Bette, mein, das muss anders werden>.[...]» Vgl. URsULA
FRITZEN-WOLF (vgl. Anm. 35), S. 194-195.

Nach UrsuLA FRITZEN-WOLF (vgl. Anm. 35), S. 232.

URSULA FRITZEN-WOLF (vgl. Anm. 35), S. 241-251.
FRIEDERICH THEODOR VISCHER, Kritische Ginge, 2 Bde.,
Tiibingen 1844, Bd. 1, S. 187-188.

SIEGFRIED J. SCHMIDT / BRIGITTE SPIESS, Die Kommerzialisie-
rung der Kommunikation. Fernsehwerbung und sozialer Wan-
del 1956-1989 (= suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1281),
Frankfurt am Main 1997, S. 356.

HANs ROBERT JAUSS, Kleine Apologie der Asthetischen Erfah-
rung. Mit kunstgeschichtlichen Bemerkungen von Max Imdahl
(= Konstanzer Universititsreden 59), Konstanz 1972, S. 47-48.

243



ZUSAMMENFASSUNG

Um das Verhiltnis von Sakral und Profan in ein biirgerliches Licht
zu tauchen, bietet sich ein Beispiel an, das in ironischer Weise
zum Thema «Sidkularisierung religioser Empfindungen» Stellung
nimmt, ein Bild mit dem Titel «Die Sentimentale» des Malers
Johann Peter Hasenclever aus dem Jahr 1846. Hasenclever gibt
den Gegenstinden des Bildes eine hermeneutische Tiefenschiirfe,
die im Wechsel der Perspektive zur amiisanten Umdeutung und
Neubenennung einlddt. «Werther» und «Mimili» werden da unver-
sehens zu heiligen Schriften, die keusche Sentimentale mutiert zur
reumiitigen Hure. Durch den Verweis auf das Triviale und Selbst-
gerechte an der nur erlesenen Empfindelei wird die idealistische
Forderung nach emotionaler Aufrichtigkeit der Kunst und des
Kiinstlers ironisiert, vielleicht sogar veréchtlich gemacht. Der
Maler setzt an die Stelle personlichen Ausdrucks, den Rekurs auf
die Geschichte der Kunst. Das Bild ist nicht mehr Stellungnahme
einer emotiven Selbstverpflichtung und damit Beleg sittlicher Auf-
richtigkeit, sondern distanziert sich gewissermassen von sich selbst,
nimmt seine Rechtfertigung aus Zitation und Kommentierung.

RESUME

Le rapport entre sacré et profane est illustré, dans une optique
bourgeoise, par un exemple qui jette un regard ironique sur le sujet
de la «sécularisation des sentiments religieux»: il s’agit d’un
tableau intitulé «La sentimentale», réalisé par le peintre Johann
Peter Hasenclever en 1846. Hasenclever confere aux objets du
tableau une profondeur herméneutique qui, dans un renversement
de perspective, invite 2 une amusante interprétation et désignation
nouvelle. «Werther» et «Mimili» deviennent par mégarde les
Saintes Ecritures, la chaste sentimentale se transforme en prosti-
tuée repentante. En renvoyant au c6té banal et prétentieux de la
sensiblerie recherchée, la revendication idéalisée d’une sincérité
pleine d’émotion de I’art et de I’artiste est traitée avec ironie, voire
peut-étre avec dédain. Le peintre remplace I’expression person-
nelle par le recours a I’histoire de I’art. Le tableau ne possede plus
ce caractere d’émotivité réflexive prouvant sa droiture morale,
mais se distancie en quelque sorte de lui-méme en trouvant sa
justification dans la citation et le commentaire.

244

RIASSUNTO

Per esaminare il rapporto tra sacro e profano in un’ottica bor-
ghese, abbiamo un esempio che, ironicamente, prende posizione
sulla questione della «secolarizzazione delle sensibilita religiose»,
ovvero il dipinto intitolato «La sentimentale», eseguito nel 1846
dal pittore Johann Peter Hasenclever. Hasenclever ritrae gli
oggetti presenti con una profondita di campo ermeneutica, che
nell’ambito del cambio della prospettiva invita ad una divertente
reinterpretazione e ad una nuova denominazione. «Werther» e
«Mimili» si trasformano improvvisamente in testi sacri, mentre la
casta donna sentimentale diventa la prostituta pentita. Eviden-
ziando gli aspetti triviali e boriosi di una sensibilita acquisita attra-
verso la lettura, ’'opera tratta con ironia se non addirittura con
disprezzo la rivendicazione idealistica di una rettitudine emozio-
nale nell’arte da parte dell’artista, il quale privilegia invece il
ricorso alla storia dell’arte a scapito dell’espressione personale. 11
dipinto non equivale pill ad una presa di posizione in favore di un
impegno emotivo da parte dell’autore e, quindi, ad una prova di
onesta morale, ma, in un certo qual modo. prende le distanze da sé
stesso e cerca una sua giustificazione nelle citazioni e nei com-
menti.

SUMMARY

A fruitful point of departure in exploring the relationship of the
sacred and profane in a bourgeois light is found in a painting that,
ironically, addresses the subject of the “secularisation of religious
sensations”. Entitled “The Sentimental”, it was painted by Johann
Peter Hasenclever in 1846. Hasenclever lends the objects in his
composition an astute, hermeneutic depth that invites through a
change of perspective an entertaining reinterpretation and renam-
ing. “Werther” and “Mimili” suddenly become holy scriptures and
the chaste sentimental maiden mutates into the repentant whore.
By pointing out the triviality and self-righteousness of bookish
affectation, the painting ironically undermines and perhaps even
derides the idealistic call for emotional integrity on the part of art
and artists. Instead of emphasising personal expression, the painter
takes recourse to the history of art. The painting is no longer a
statement of emotional obligation and a confirmation of moral
decency but rather takes a detached view of itself and finds its
justification in quotation and comment



	Zur Säkularisierung religiöser Empfindsamkeit

