
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 4: Spiegelung des Sakralen im Profanen : bürgerliches Wohnen vom
15. bis zum 19. Jahrhundert

Artikel: Entzauberung der Bilder? : Zur Ausstattung bürgerlicher Wohnungen
zwischen Renaissance und Barock

Autor: Roeck, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entzauberung der Bilder?
Zur Ausstattung bürgerlicher Wohnungen

zwischen Renaissance und Barock1

von Bernd Roeck

Die ökonomischen Hintergründe der Kunstpatronage des
ausgehenden Mittelalters und der frühen Neuzeit sind zwar
im Einzelnen nur wenig erforscht. Doch kann kaum ein
Zweifel daran bestehen, dass wenigstens in den Händen
der bürgerlichen Eliten und der Aristokratie viel
Investitionskapital vorhanden war. Die These lässt sich mit dem
Hinweis auf die verheerenden Seuchen der ersten Hälfte
des 14. Jahrhunderts begründen, die ihren Höhepunkt mit
dem Schwarzen Tod 1347/48 erreichten. Durch die Epidemien

wurden zwar Menschen getötet, nicht aber Kapital
und Güter vernichtet. Das Geld der Toten wurde vererbt,
es fand sich wieder in den Kassen der Überlebenden.

Die Mortalitätskrisen hatten zugleich den Effekt, dass
es in weiten Teilen Europas zu einer Landflucht grossen
Stils kam. Die Menschen zogen in die entvölkerten Städte,
deren ökonomische und politische Bedeutung daher
wuchs. Mit den Menschen kamen Steuern, mit den Steuern
und den Vermögen der Führungsschichten gab es Aufträge:
durch die Kommune, durch private Patrone, durch die
Fürsten. All das bildete die sozialen und ökonomischen
Voraussetzungen jenes kulturellen «Treibhausklimas», das
mit dem letzten Drittel des 14. Jahrhunderts in vielen
Städten Europas spürbar wird.

Die krisenhafte Entwicklung des späten Mittelalters
begünstigte offenbar nicht nur die ökonomische Seite der
Kunstpatronage. Indem sie soziale Dynamik bewirkte,
sahen sich die Eliten dazu gedrängt, ihren neu gewonnenen
Status sichtbar zu formulieren. Es liegt in der Logik des

Ringens um soziale Differenzierung, dass sich die Distink-
tionsmuster gelegentlich bis zur UnUnterscheidbarkeit
einander anglichen. Vielleicht liegt hier eine Erklärung
für eine der rätselhaftesten Entwicklungen der Kunstgeschichte,

für die Genese des autonomen Porträts in der
bürgerlichen Lebenswelt: Indem es sich höfischer Stilelemente
bediente, um die dargestellte Person zu erhöhen, wurde
es zu einem dialektischen Widerpart der aristokratischen
Bilder.

Ein wichtiger Punkt ist, dass sich das Spektrum der
Fragen, mit dem sich Philosophie und Kunst beschäftigen,
allmählich verbreitert und differenziert.2 Primäre Faktoren,
die hier wirksam wurden, sind die Forcierung der Rezeption

der Kunst und Literatur der Antike, die zum Kern der
humanistischen Bewegung wird und ihrerseits einen Bezug
zur Zeiterfahrung hat. Doch ist auch an Entwicklungen
innerhalb der philosophischen Systeme zu erinnern,
insbesondere an den Nominalismus, der durch die Leugnung der

Erkennbarkeit von Universalien seinerseits neue Perspektiven

auf die «realen» Dinge der Welt eröffnete.3 Dies
könnte den Trend zum Naturalismus in der Kunst gefördert
haben, wenngleich es schwer fällt zu beweisen, dass die
Maler und Bildhauer jener Epoche Kenner der
spätscholastischen Philosophie waren.

Quantitativ lässt sich diese Diskursrevolution an
Bibliothekskatalogen und Nachlassverzeichnissen ablesen; sie

geht der ersten Medienrevolution, der Erfindung des

Buchdrucks mit beweglichen Lettern, voraus und dürfte
wesentlich zum Erfolg der Innovation Gutenbergs
beigetragen haben. Immer mehr Schriften zu weltlichen Themen
drängen sich vor: antike und zeitgenössische poetische und
historische Werke, Texte über Ackerbau, Geographie - die
mit den neuen Entdeckungen zu einer regelrechten Mode
wird - Jurisprudenz, und dann die autobiographische
Reflexion. Der Verbildlichung der Stadt geht ihre literarische

Entdeckung voraus: die spätmittelalterliche
Städtelob-Literatur mit Leonardo Brunis Laudatio florentinae
urbis als berühmtestem, wenngleich keineswegs frühestem
Beispiel. Auch die Entstehung der neuzeitlichen
Kunsttheorie in Gestalt der Schriften Lorenzo Ghibertis und
vor allem Leon Battista Albertis ist Ausdruck der
Diskursrevolution. Kein Jahrhundert vor dem Cinquecento kennt
etwas, was dem Journalismus Pietro Aretinos oder Pietro
Bembos auch nur annähernd vergleichbar wäre.

Schliesslich sind die Kunstwerke selbst Quellen dieses
Strukturwandels des Redens, Lesens und Schauens. Deutliche

Spuren hat er in den Raumdispositionen mancher
Villen und Schlösser des Quattro- und des Cinquecento
hinterlassen: Mit dem «studiolo», der Bibliothek und der
Kunstkammer entsteht eine Privatsphäre und wird dem
Diskurs um Gott und die Welt der architektonische Rahmen

gegeben.4
Dann die Bildthemen: So werden ebenfalls im 15.

Jahrhundert immer häufiger mythologische Darstellungen
greifbar; die Historienmalerei, die sich bisher weitgehend
in der Sphäre kleinformatiger Buchmalerei entwickelt
hatte, dringt auf Bildtafeln und Wände vor. Auch die
«Karrieren» von Porträt und Selbstporträt, die dezidierte
Konstruktion geschlechtlicher Alterität5 und die Anfänge
der neuzeitlichen Landschaftsmalerei gehören in diesen
Kontext. Wissenschaftliche Paradigmenwechsel deuten
sich in einer Sammlung von hunderten realistisch gestalteter

Pflanzenstudien an, die der französische Hofmaler Jean
Bourdichon kurz nach 1500 fertigte.6

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 61. Heft 4/04 205



Schon in der Kunst der Niederländer des frühen 15.
Jahrhunderts und in der Malerei des Internationalen Stils
sind Bildgattungen wie Genre und Stilleben angelegt;
Ensembles von Gegenständen - Früchte, Geschirr, kostbare

Vasen - sind auf Wandvertäfelungen und in vielen
Bildern des Spätmittelalters enthalten. Sie werden sich erst
nach der Reformation als selbständige Gattungen etablieren;

und doch, auch im Bemühen um virtuos inszenierte
Nebensachen äussert sich eine neue Einstellung zur Kunst.

Die Entwicklung, die diese Inkunabeln und Keime neuer
Bildgattungen andeuten, konnte der Kulturhistoriker Peter
Burke auch quantitativ fassen. Er zeigte anhand eines
«samples», dass zwischen 1480 und 1489 nur fünf Prozent
der Bilder weltliche Themen hatte; in der Dekade von 1530
und 1539 war der Anteil auf zweiundzwanzig Prozent
angestiegen.7 Man kann über die Aussagekraft dieser
Stichproben sicher diskutieren, auch die Frage nach der
sozialhistorischen Dimension stellt sich - also danach, wer
eigentlich profane Themen vorzieht und wer nicht. Deutlich

wird, wie aufschlussreich die schieren Quantitäten
sind. Nicht nur das eine oder andere Bild transportiert
historische Befunde, es sind Zahlenverhältnisse, massenhafte

Daten, deren Interpretation auf sozial- und
mentalitätsgeschichtliche Zusammenhänge führt. Inwieweit dies
alles in den von Max Weber postulierten Prozess der «okzi-
dentalen Rationalisierung» oder in ein zivilisationstheoretisches

Modell passt, ist eine offene Frage.
Die Säkularisierung der Bildthemen dürfte allerdings

nicht in erster Linie auf einen Bedeutungsverlust des
Religiösen verweisen, sondern auf einen Strukturwandel des

Kunstmarktes, auf dem eben die Fürstenhöfe, dazu der
neue Käufertypus des Sammlers immer mehr hervortreten.
Seinen Prototyp hat der kultivierte Connaisseur in dem
Florentiner Niccolò Niccoli. Zu seinem Habitus gehörte
nicht nur ein weiss gedeckter Tisch und gepflegtes Äusseres:

Er liebte es, sich mit schönen Dingen, Weltkarten, antiken

Gemmen etwa, zu umgeben. Leute wie er, Vertreter
des wohlhabenden Bürgertums und der Aristokratie, dürften

in erster Linie zu den Käufern mythologischer Darstellungen

und anderer Kunstwerke mit profaner Thematik
gezählt haben, die im 15. und 16. Jahrhundert immer häufiger

werden; auffällig ist auch eine nun immer deutlicher
hervortretende Wertschätzung von Zeichnungen, die zu
eigenständigen Sammelobjekten werden.

Unchristlich waren solche «Kunstfreunde» keineswegs.
Peter Burkes oben zitierte Statistik zeigt: Religion und
Konfession bleiben in der frühen Neuzeit wichtige Faktoren

der Kunstproduktion. Ergänzend wäre noch daran zu
erinnern, dass sich auch innerhalb der religiösen Kunst
Differenzierungen vollziehen, die unter das Stichwort
«Diskursrevolution» passen: So die nun in der monumentalen
Kunst immer häufiger werdenden Darstellungen von
Szenen aus der Passion Christi - einschliesslich des um die
Mitte des 15. Jahrhunderts immer beliebteren Sujets des
«Ecce homo» - und allen möglichen «Historien» nach der
Bibel und apokryphen Texten, die den Gläubigen über die
Bilder näher gebracht werden. Man kann sagen, dass weit¬

aus die meisten überlieferten Kunstwerke des Mittelalters
und der beginnenden Neuzeit religiöse Themen behandeln,
und das hat nicht nur damit zu tun, dass die Erhaltungschancen

in Kirchen und Klöstern besser waren, als im
profanen Ambiente: Allein dieser in den Museen der Welt
augenfällige Befund verweist auf die Realität von
Gesellschaften, in denen dem Religiösen grosse Bedeutung
zugebilligt wurde.

Die reformatorische Bilderkritik und im Besonderen die
ikonoklastischen Bewegungen richteten sich nicht gegen
Kunst an sich, sondern gegen Kunst, die sich aus der Sicht
der Reformatoren am falschen Ort befand und - vor allem

- falsche Funktionen hatte. Was im profanen Bereich möglich

war, konnte in sakralen Räumen auf entschiedenen
Widerspruch stossen.

Wo die Grenze zwischen diesen Sphären verlief,
bestimmten der Staat und, im Zusammenwirken mit ihm, die
Kirche. Bis ins 17. Jahrhundert bleibt ein Charakteristikum
der religiösen Auseinandersetzungen, dass die sakralen
«Kernzonen», insbesondere die Kirchenräume, nicht klar
gegenüber der profanen Welt abgegrenzt sind; der
Glaubensstreit stimuliert den Eifer der Priester, das dem
religiösen Reglement unterliegende Territorium möglichst
auszudehnen, bis in die Schlafzimmer, ja bis in die Herzen
der Menschen. Die staatlichen Gewalten tragen dies häufig
mit. Sie überwachen, oft mit Hilfe von Spitzeln, die Moral,
den christlichen Lebenswandel der Menschen; sorgen sich
darum, dass nicht Verfehlungen Einzelner den Zorn
Gottes über das Gemeinwesen, über Stadt und Staat bringen.

Es ist dieser Vorgang der Fundamentaldisziplinierung,
der Christianisierung und Konfessionalisierung umfasst
und ein zentraler Aspekt der frühneuzeitlichen
Gesellschaftsgeschichte ist. Die Errichtung des Gottesstaates auf
Erden wird nicht allein in Genf versucht, es ist eine
allgemeine Tendenz der Epoche, mit gravierenden, wenngleich
im Einzelnen schwer abschätzbaren Folgen für die
Menschen.8

Die Theologen und Pamphletisten der sich formierenden
Konfessionsgruppen versuchten denn auch, sich ihrer eigenen

Dogmatik zu vergewissern und sie gegen die der
Kontrahenten abzugrenzen. Sie legen fest, was in den Künsten
statthaft sein soll und was nicht, und versuchen, das dort,
wo sie disponieren können, auch durchzusetzen. Die Bilder
sehen sich innerhalb der sakralen «Kernzonen» verschärfter

Reglementierung ausgesetzt, bald auch dort, wo der
alte Glaube erhalten bleibt; eigene Bewertungen verdienten

in diesem Zusammenhang Sonderströmungen wie
Jansenismus oder Pietismus.

Andererseits, und das war die wichtigste Konsequenz der
konfessionellen Kämpfe für die Geschichte der Kunst und
ist für die Fragestellung des Kolloquiums von Interesse,
öffneten sich ihr jenseits der sakralen Sphären weitere
Räume. Dazu trägt die Bilderkritik beider Konfessionen
bei. Giovanni Battista Armenini, ein auch als Maler aktiver
Priester, unterschied in diesem Zusammenhang öffentliche
und private Kunst und solche, die zur Ergötzlichkeit oder
der frommen Andacht dienen sollten. Die Situation kurz

206



nach dem Konzil von Trient wird durch einen fiktiven Dialog

in Raffaele Borghinis Riposo von 1584 auf den Punkt
gebracht. Darin wird ein Engel auf Agnolo Bronzinos
Auferstehung in der Florentiner Kirche SS. Annunziata als so
lasziv, «tanto lascivo», kritisiert, dass es eine Schande sei:
«Wenn ich diese Figur in meinem Haus hätte», entgegnet
der Dialogpartner, «würde ich sie sehr schätzen und würde
davon eine hohe Meinung haben, weil dies eine der feinsten

und zartesten Figuren ist, die man sehen kann.»9
Auch in den protestantischen Niederlanden lassen sich

entsprechende Differenzierungen beobachten. Selbst im
reformierten Dordrecht hatte einer der Kirchenältesten
ein Tafelbild mit der Darstellung der Muttergottes und
eine «Verkündigung» in seinem Privatbesitz.10 Offenbar
schätzte er diese Bilder als Kunstwerke. Andererseits
wurde vor dem Kirchenrat Dordrechts 1629 der Fall eines
öffentlich - «voor de deure» - sichtbaren Christus-Bildes
verhandelt und beschlossen, den Bürgermeister darauf
anzusprechen:

«De kerkenraet het goetgevonden den heer burgemee-
ster aenspreecken ende te versoecken dat het bort
ingetrocken werde dewijle het seer ergerlijck is, ook voor die

gene die van buijten comen ende over sulcks in een gere-
formeerde Stadt niet behoorde getollereert te werden.»11

Man sollte das Bild also in das Haus bringen: In der
privaten Sphäre war die Darstellung Christi tolerierbar. Das
galt auch für die Darstellung einer «nackten» Gestalt, die
ein Kirchenältester in seinen «besten Räumen im ersten
Stock» hängen hatte.12

In dieser Privatheit der Bürgerhäuser und der Paläste der
Fürsten gewinnt die moderne Kunst ihre Inkubationsräume.

Indem ihre Räume klarer definiert waren, konnte
sich die Kunst ihre Themen jenseits des Sakralen unbefangener

aneignen. Ausserhalb der Orte des Heiligen nahm
ihr Spiel damit immer vielfältigere Gestalt an. Der
sogenannte «Manierismus» hat als Ganzes eine nicht weniger
wichtige Voraussetzung in dieser durch Reformation und
Gegenreformation bewirkten, deutlicheren Abgrenzung
des Profanen vom Sakralen, wie das Vordringen neuer
Bildgattungen. Die Heiligen, die sich bisher unbekümmert
in der Welt der Menschen aufgehalten haben, verlassen
die Bilder, und das nicht nur in reformierten Milieus. Es
bleiben als Motive die profanen Wohnstuben, die bukolischen

Landschaften und die wohlgebauten Städte. Die
antiken Götter und Heroen betreten Szenerien, deren
Dignität darin liegt, dass sie «schön» sein wollen. Hier wird
die «andere Seite» der Konfessionalisierung sichtbar:
Die Künste dokumentieren eindrücklich die allmähliche
Freisetzung eines Säkularisierungspotentials, eine der
folgenreichsten Entwicklungen der frühneuzeitlichen
Geschichte.

Nachdem Heiligendarstellungen in weiten Teilen des

protestantischen Europas obsolet geworden waren, mussten

sich die Künstler neu orientieren. Manche, wie Hans
Holbein der Jüngere, verliessen bilderfeindliche
Umgebungen und machten an Fürstenhöfen Karriere. Andere
reagierten auf die nachreformatorische Situation, indem

sie ihre Themen wechselten und so auf die veränderte
Marktsituation reagierten; das wurde für Hans Baldung
Grien nachgewiesen.13

Belege für einen Strukturwandel des Kunstmarktes nach
der Reformation bieten die von Peter Burke mitgeteilten
Zahlen. Für das ausgehende 16. und das 17. Jahrhundert
liegen einige weitere Statistiken vor, die es ermöglichen,
die Trends weiterzuverfolgen und in konfessioneller
und sozialgeschichtlicher Hinsicht zu differenzieren. So

beobachtete Lucien Febvre, dass sich in Nachlassinventa-

ren der Stadt Amiens bis zur Mitte des 16. Jahrhunderts
fast keine Bilder mit profanen Themen finden. Das ändert
sich erst ab etwa 1560. Was wir «Diskursrevolution» nannten,

hat eine soziale und eine zunehmend konfessionelle
Dimension: Sie macht sich in den Haushalten der Bürgerinnen

und Bürger offensichtlich verzögert bemerkbar.
Die Analyse ostmitteleuropäischer Hauseinrichtungen

zeigte, dass eine Korrelation zwischen ökonomischem
Status und Differenziertheit des Bilderbesitzes bestand. Je

wohlhabender ein Bürger war, desto grösser war in seiner
Sammlung gewöhnlich der Anteil an Bildern mit
weltlichen Themen. Ausserdem zeigen sich konfessionell
bedingte Unterschiede. Die Katholiken scheinen prozentual
weit mehr religiöse Bilder besessen zu haben als die
Bewohner protestantischer Städte; ähnliche Ergebnisse
erbrachten Untersuchungen von Inventaren aus den Städten

Amsterdam und Metz.14

Die Befunde bestätigen, was die Schriftquellen über die
Frömmigkeitspraktiken der Konfessionsgruppen mitteilen:
hier eine an Wort und Schrift orientierte Glaubenspraxis,
dort Formen, die Bilder und Skulpturen als Stimulanz der
Andacht verwenden. Aber John M. Montias' Analyse von
Amsterdamer Inventaren brachte auch ans Licht, dass das

Interesse der Katholiken an Landschaftsdarstellungen ab

der Mitte des 17. Jahrhunderts sprunghaft zunahm - ein
Indiz für das Ende des konfessionellen Zeitalters? In
dieselbe Richtung weist der Rückgang moralisierender Sujets
zur selben Zeit.15 John Loughman und John M. Montias
beobachteten, dass in Dordrecht Darstellungen mit
religiösen Themen ungeniert neben mythologischen Sujets
plaziert wurden.16 So hing im «voorhuis» des Katholiken
Jochim van Aras 1665 eine Darstellung der Heiligen Familie

von Gerard van den Eeckhout neben einem Herkules
auf einem Brunnen von Thomas Wijck und einer gerahmten

Zeichnung eines Cupido. Und Antony de Bruì plazierte

- nach einem Inventar von 1653 - ein Marienbild Jan van
Scorels neben einer Aktdarstellung Cornelis van Haar-
lems.

Geht man auf der sozialen Skala weiter «nach unten»
und berücksichtigt auch ländliche Verhältnisse, stellen sich
die Dinge wieder anders dar.17 Bis ins späte 18. Jahrhundert
dominieren in Einblattdrucken der französischen Provinz,
die für den massenhaften Konsum bestimmt waren,
religiöse Themen; sie machten noch immer über die Hälfte der
Produktion aus. Nur zögernd dringen neue Produkte wie
illustrierte Kalender und Darstellungen mit politischer
Ikonographie vor: Hier hatte die für das 18. Jahrhundert

207



postulierte «déchristianisation» also deutliche Grenzen.
Allein in Paris gehen die religiösen Themen deutlich
zurück.

Das sind nur punktuelle Befunde, die aber das Potential
von Bildquellen für mentalitätsgeschichtliche Analysen
demonstrieren. Inwieweit die statistisch greifbare Entwicklung

tatsächlich mit gesellschaftlichem Wandel korrespondiert,

ist für jeden Einzelfall zu klären.
Dass es nicht allein die Reformation ist, die für die

Verbreiterung des Themenspektrums in den Künsten sorgt, ist
unbestreitbar. In manchen Gegenden scheinen die
Aufträge für sakrale Kunst schon vor der Reformation merklich

zurückgegangen zu sein.18 Sie forcierte nur einen
Prozess, der schon mit der humanistischen Diskursrevolution
Kontur gewonnen hatte: Ähnlich dramatische Veränderungen

wie im Bereich der Porträtkunst vollziehen sich in
anderen Gattungen. Das 15. Jahrhundert hatte zwar bereits
das «autonome Stadtporträt» erfunden; das 16. Jahrhundert

aber wird nicht nur einige wenige, sondern Tausende
von Porträts identifizierbarer Stadtindividualitäten erleben.

Und es wird immer neue Perspektiven auf die Stadt
konstruieren. Die erste Vogelschauvedute ist vorreforma-
torisch, nämlich Jacopo de Barbaris' Venedig-Ansicht von
1500. Aber bereits die zweite, Jörg Selds Augsburg-Plan
(1521), stammt aus der Zeit nach dem Auftreten Luthers.

Auch die «autonome Landschaft» ist in der Kunst des
15. Jahrhunderts sozusagen schon mit Händen zu greifen,
löst sich aber noch nicht aus dem religiösen oder mythologischen

Kontext: Man denke an die Pionierleistungen von
Melchior Broederlam, Konrad Witz oder an die
bezaubernden Landschaftshintergründe auf Bildern des Geert-
gen tot Sint Jans, etwa auf seinem Bildnis Johannes des
Täufers (1485-90, Berlin). Zum ersten Mal wurde der
Begriff «Landschaftsmaler» (anscheinend durch Albrecht
Dürer) auf den Niederländer Joachim Patinir angewandt.
Er verbreitete sich dann mit Carel van Manders Schilder-
Boeck (1608).19

Technisch war die Entwicklung mit der Perfektionierung
der Luftperspektive durch Leonardo da Vinci - sein
berühmtes «sfumato»! - bereits völlig ausgereift.20 Albrecht
Dürers exzeptionelle Stadt- und Landschaftsaquarelle,
dann die Aussenseiten eines Triptychons von Gerard David
(1505/10, Den Haag, Mauritshuis) machen den Anfang;
letztere sind indes noch auf die religiöse Darstellung des
Inneren des Altars bezogen. Um 1526/28 entsteht das erste
Ölgemälde, das eine Landschaft zeigt - und nur eine
Landschaft: Albrecht Altdorfers Donaulandschaft mit Schloss
Wörth. Das Bild ist Präludium zur Blüte der Landschaftsmalerei,

die schon im 16. Jahrhundert als Domäne des Nordens

angesehen wurde. So schreibt Giorgio Vasari in einer
oft zitierten Briefstelle von 1547, es gebe kein Haus eines
Schuhflickers, in dem nicht «deutsche» Landschaften
(wobei er an Niederländer denkt) hingen. Das 17. Jahrhundert

dann kennt unzählige autonome Landschaften; dazu
entstehen Spezialformen wie Seestücke oder Marinebilder.
Ein Sammler, der etwa ein Stilleben mit Fischen, eine
Landschaft bei Mondschein oder eine Wirtshausszene

kaufen wollte, wusste genau, bei welchem Spezialisten
dergleichen zu haben war.21

Ganz ähnliche Aussagen liessen sich über weitere
Bildgattungen machen. Mythologische Darstellungen und
Historienbilder im engeren Sinn, Erzählungen profaner
historischer Ereignisse, entfalten sich vor allem in der
italienischen, französischen und spanischen Kunst. Auch
diese Bildgattungen sind nicht erst Erfindungen der Zeit
nach der Reformation. Doch steigt ihre Zahl mit dem
16. Jahrhundert exponentiell an. Dasselbe gilt für
autonome Stillleben: Die Nebensachen der spätmittelalterlichen

Bilder bringen es zu Hauptdarstellern. Um 1490

malt Hans Memling auf die Rückseite eines «Privatporträts»

ein kunstvolles «Stilleben», eine Majolika-Vase mit
Lilien und Iris (Madrid, Museum Thyssen - Bornemisza);
wenig später entsteht Jacopo de Barbaris' Arrangement
eines Rebhuhns mit Eisenhandschuhen und Armbrustbolzen

von 1504 (München). Aber war es wirklich als

selbständiges Bild gedacht? Das erste unbestritten «reine»
Stilleben seit der Antike stammt aus den 90er-Jahren des

Cinquecento: Caravaggios Fruchtkorb (Ambrosiana,
Mailand).22

Ihre spektakulärste Ausdifferenzierung findet die
nachreformatorische Diskursrevolution in der Kunst der
Niederländer des 16. und 17. Jahrhunderts. Genre, Landschaft,
Seestück - all das sind wenn nicht niederländische
Erfindungen, so doch Gattungen, die hier ihre grosse Blüte erleben,

ganz zu schweigen vom Porträt und Selbstporträt;
friedliche Interieurs werden allerdings erst nach Verbriefung

der staatlichen Unabhängigkeit im Jahre 1648 wirklich
häufig.

Warum es dazu kam, ist ein eigenes Forschungsproblem.
Man wird zunächst auf die grosse Tradition der
altniederländischen Malerei überhaupt verweisen können; dann auf
den wirtschaftlichen Aufstieg durch die Ausweitung des

Seehandels, durch den auch das für Kunstkäufe erforderliche

Kapital zusammenkam; schliesslich auf die
konfessionelle Situation. Sie förderte in den Niederlanden die
besonders dezidierte Erweiterung einer Sphäre «profaner»
Kunst, den Verlust der traditionellen religiösen Sujets, der
Heiligen- und Wunderdarstellungen. Bezeichnenderweise
hielt Calvin selbst gerade die Darstellungen von
Landschaften, Tieren, Städten, Historien und Porträts für
unbedenklich, da sie nur dem «plaisir» dienten.23 Dabei dachte
er natürlich an Kunst ausserhalb sakraler Bereiche.

Die Differenz zum jeweils Anderen bildete sich mit der
Zeit über die Adaption spezifischer Bildthemen heraus.
Katholische Hausbesitzer liessen ihre Fassaden mit Heiligen,

und besonders oft mit Darstellungen der Muttergottes
und dem Jesuskind freskieren. Die Protestanten ziehen
gemäss der Empfehlung Luthers biblische Historien,
mythologische Szenen und Bilder aus der antiken
Geschichte vor, daneben Bilder «guter Helden» und berühmter

Männer; über Jubiläumsbilder versichern sie sich der
Tradition ihres Bekenntnisses.24

Gelegentlich werden Annäherungen der kulturellen Stile
sichtbar - wie man überhaupt die Unterschiede nicht

208



immer scharf konturieren darf. Amsterdamer Inventare
zeigen biblische Historien in Haushalten unterschiedlicher
Konfession; das Alte Testament hat bei den Protestanten
nur eine leichte Präferenz.25

Dass sich die verschiedenen Konfessionen oft eines
durchaus ähnlichen künstlerischen Vokabulars bedienten,
wird schon in der Anfangszeit der Reformation nachweisbar.

So benutzten die Anhänger Luthers die gegnerische
Bildsprache, um ihren Helden zu feiern. Luther wird durch
Hans Baldung Grien und Lukas Cranach mit Nimbus wie
ein vom Geist Gottes inspirierter Evangelist oder Kirchenvater

gezeigt.26 Noch 1586 schrieb Theodor de Bèze im
Vorwort zu seinen Icônes, welche die Bilder berühmter
Reformatoren beinhalteten, er fühle sich angesichts dieser
Darstellungen zu frommen Gedanken bewegt: eine
frappierende Analogie zur Rechtfertigung frommen
Bildgebrauchs durch den nachtridentinischen Katholizismus.
Genau das wurde schon im 16. Jahrhundert als Problem
empfunden.27

Die deutlichsten Konvergenzen zwischen den kulturellen
Stilen der Konfessionen werden in Kontaktzonen
nachweisbar, dort, wo man sich auf engem Raum begegnete.
Der Historiker Etienne François, der das Phänomen am
Fall des gemischtkonfessionellen Augsburg des 17. und 18.

Jahrhunderts untersucht hat, sprach von regelrechtem
«désir mimétique».28 Aber auch die erwähnte steigende
Wertschätzung, die Amsterdamer Katholiken Landschaftsbildern

entgegenbrachten, könnte auf eine Angleichung
der Konfessionskulturen hindeuten. Schliesslich ist daran
zu erinnern, dass die «Konfessionalisierung» keineswegs
ein flächendeckend wirksamer Vorgang war. Zwischen den
Fronten gingen viele ihren eigenen Weg, blieben Räume
der Hétérodoxie und der Irenik. Schon gar nicht lässt sich
Kunst - wie etwa die Verhältnisse in den konfessionell sehr

heterogen strukturierten Niederlanden zeigen29 - immer
völlig aus religiösen Mentalitäten ableiten.

ANMERKUNGEN
1 Der folgende Beitrag basiert in wesentlichen Teilen auf Aus¬

führungen in meinem Buch: Bernd Roeck, Das historische
Auge. Kunstwerke als Zeugen ihrer Zeit. Von der Renaissance
zur Revolution, Göttingen 2004.

2 Zum Zusammenhang zwischen beidem vgl. Michael Baxandall,

Giotto and the Orators. Humanist Observers of Painting
in Italy and the Discovery ofPictorial Composition 1350-1450,
Oxford 1971.

3 Vgl. Gottfried Boehm, Bildnis und Individuum, München
1985, S. 16-18.

4 Über Galerien, Wunderkammern und «studioli»: Wolfram
Prinz, Die Entstehung der Galerie in Frankreich und Italien,
Berlin 1970. - Wolfgang Liebenwein, Studiolo. Die
Entstehung eines Raumtyps und seine Entwicklung bis um 1600,
Berlin 1977. - Krysztof Pomian, Collectors and Curiosities,
(1987), Cambridge 1990. - Horst Bredekamp, Antikensehnsucht

und Maschinenglauben: Die Geschichte der Kunstkammer
und die Zukunft der Kunstgeschichte, Berlin 1993. - Arthur
MacGregor. Die besonderen Eigenschaften der «Kunstkammer»,

in: Andreas Grote (Hrsg.), Macrocosmos in
microcosmo: die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammeins 1450
bis 1800 Berliner Schriften zur Museumskunde 10). Opladen
1994, S. 61-106. - Harriet Roth, Der Anfang der Museumslehre

in Deutschland. Das Traktat «Inscriptiones vel Tituli Thea-
tri Amplissimi» von Samuel Quiccheberg, Berlin 2000. - Klaus
Minges, Das Sammlungswesen in der frühen Neuzeit. Kriterien
der Ordnung und Spezialisierung, Münster 1998. - Claudia
Rutsche, Die Kunstkammer in der Zürcher Wasserkirche.
Öffentliche Sammeltätigkeit einer gelehrten Bürgerschaft im
17. und 18. Jahrhundert aus museumsgeschichtlicher Sicht, Bern
1997.

5 Vgl. Brigitte Buettner, Dressing and Undressing Bodies in
Late Medieval Images, in: Thomas Gaehtgens (Hrsg.),
Künstlerischer Austausch, Akten des XXVIII. Internat. Kongress für
Kunstgeschichte, Berlin 1992, Bd. 2, S.383-392, hier S. 387.

6 Eberhard König / Christiane Schön, Stilleben, Berlin 1996,
S. 43, zum Folgenden S. 17-19, 50.

7 Peter Burke, Die Renaissance in Italien. Sozialgeschichte
einer Kultur zwischen Tradition und Erfindung, Frankfurt am
Main 1984. S. 285.

8 Vgl. Bernd Roeck, Randgruppen, Minderheiten, Aussenseiter.
Fremde im Deutschland der frühen Neuzeit, Göttingen 1993,
S. 16-21.

9 Thomas Frangenberg, Der Betrachter. Studien zur florentini¬
schen Kunstliteratur des 16. Jahrhunderts, Berlin 1990, S. 90.

10 John Loughman / John Michael Montias, Public and
Private Spaces. Works of Art in Seventeenth-Century Dutch
Houses, Zwolle 2000, S. 48.

11 John Loughman / John Michael Montias (vgl. Anm. 10),
S. 184.

12 John Loughman / John Michael Montias (vgl. Anm. 10),
S.49.

13 Tom A. Brady, The Social Place of a German Renaissance

Artist: Hans Baldung Grien (1484/85 -1545) at Strasbourg, in:
Central European History 8,1975, S. 295 - 315. - Allgemein -
mit Zahlen: Carl C. Christensen, The Reformation and the
Decline of German Art, in: Central European History 6, 1973,
S. 207-232.

14 Jan Harasimowicz, Das Kunstmäzenatentum der ostmittel¬

europäischen Städte in der frühen Neuzeit, in: Thomas W
Gaehtgens (vgl. Anm. 5), S. 221-232, S. 223. - Rudolf
SchlöGL, Geschmack und Interesse. Privater Bildbesitz in
rheinisch-westfälischen Städten vom 18. bis zum beginnenden
19. Jahrhundert, in: Hans-Ulrich Thamer (Hrsg.), Bürgertum
und Kunst in der Neuzeit, Köln/Weimar 2002, S. 125-157. - Zu
Amsterdam und Metz: John Loughman / John Michael
Montias (vgl. Anm. 10). - Philip Benedict, Towards the

Comparative Study of the Popular Market for Art: The Ownership

of Paintings in Seventeenth-Century Metz, in: Past and
Present 109,1985, S. 108-112.

15 Lyckle de Vries, The Changing Face of Realism, in: David
Freedberg / Lyckle de Vries (Hsrg.J, Art History. History in
Art. Studies in Seventeeth-Century Dutch Culture, Santa
Monica 1991, S. 209-244, 229.

16 John Loughman / John Michael Montias (vgl. Anm. 10),
S.50.

17 Nach Pierre Goubert / Daniel Roche, Les Français et
l'Ancien Régime, Bd. 2: Culture et Société, Paris 1984, S.

275-279. - Michel Vovelle, Piété baroque et déchristianisation

en Provence au XVIIT siècle. Les attitudes devant la mort

209



d'après les clauses des testaments, Paris 1973. - Lorne Campbell,

The Art Market in the Southern Netherlands in the 15'h

Century, in: The Burlington Magazine 118,1976, S. 188-198.
18 Max Hasse, Maler, Bildschnitzer und Vergolder in den Zünften

des späten Mittelalters, in: Jahrbuch der Hamburger
Kunstsammlungen 21,1976, S. 31^12, hier S. 39.

19 Vgl. Werner Busch (Hrsg.), Landschaftsmalerei, Berlin 1997.

- Alexander Perrig (Hrsg.), Landschaft. Entstehung -
Gestaltung - Darstellung, Trier 1994. - Nils Büttner, Die
Erfindung der Landschaft. Kosmographie und Landschaftskunde

im Zeitalter Bruegels, Göttingen 2000.
20 Moshe Barash, Light and Color in the Italian Renaissance

Theory ofArt, New York 1978, S. 73-76.
21 Lyckles de Vries (vgl. Anm. 15), S. 216.
22 Norbert Schneider, Stilleben. Realität und Symbolik der

Dinge. Die Stillebenmalerei der frühen Neuzeit, Köln 1994. -
Eberhard König / Christiane Schön (vgl. Anm. 6). -
Sybille Ebert-Schifferer, Die Geschichte des Stillebens,
München 1998 und noch immer Charles Sterling, La nature
morte de l'antiquité à nos jours, Paris 31985.

23 Reindert Falkenburg, Calvinism and the Emergence of
Dutch Landscape Art. An Evaluation, in: Paul Corbey
Finney (Hrsg.), Seeing Beyond the Word. Visual Arts and the
Calvinistic Tradition, Grand Rapids 1999, S. 343-368, hier
S. 345.

24 Jan Harasimowicz in: Thomas W Gaehtgens (vgl. Anm.
14), S. 223. - Vgl. Siegfried Müller / Annelore Rieke-
Müller, Konfession, Bildverständnis und die Welt der Dinge:
Überlegungen zu einem Problemfeld, in: Archiv für
Reformationsgeschichte 93, 2002, S. 369-390, hier S. 375. - Jubi¬

läumsbilder: Thomas Packeiser, Zum Austausch von Konfes-
sionalisierungsforschung und Kunstgeschichte, in: Archiv
für Reformationsgeschichte 93, 2002, 317-338, hier S. 330,
Anm. 50.

25 Gabriel M. Pastoor, Biblische Historienbilder im Goldenen
Zeitalter in Privatbesitz, in: Christian Tümpel (Hrsg.), Im
Lichte Rembrandts. Das Alte Testament im Goldenen Zeitalter
der niederländischen Kunst, München/Berlin 1994, S. 122-133,
hier S. 122. - Vgl. auch Andreas Tacke, Der katholische
Cranach. Zu zwei Großaufträgen von Lucas Cranach d.Ä.,
Simon Franck und der Cranach-Wertstatt (1520-1540), Mainz
1992.

26 Vgl. Hans Ulrich Hofmann, Luther und die Johannes-Apo¬
kalypse. Dargestellt im Rahmen der Auslegungsgeschichte des

letzten Buches der Bibel und im Zusammenhang der
theologischen Entwicklung des Reformators Beiträge zur
Geschichte der biblischen Exegese 24), Tübingen 1982, S.

153-159. - Martin Warnke, Cranachs Luther. Entwürfe einer
Image, Frankfurt am Main 1984.

27 Vgl. Paul Boesch, Der Zürcher Apelles. Neues zu den Refor¬
matorenbildnissen von Hans Asper, in: Zwingliana 9, 1949,
S. 16-50. - Mary G Winkler, A Divided Heart: Idolatry and
the Portraiture ofHans Asper, in: Sixteenth Century Journal 18,
1987, S. 213-230. - Mary G Winkler, Calvin's Portrait:
Representation, Image, or Icon?, in: Paul Corby Finney (vgl. Anm.
23), S. 243-251, S. 244.

28 Etienne François, Die unsichtbare Grenze. Protestanten und
Katholiken in Augsburg 1648-1806, Sigmaringen 1991.

29 Gary Schwartz, Rembrandt: His Life, His Paintings, New
York 1985, S. 31.

ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Der Beitrag analysiert die Positionierung und Funktion sakraler
und profaner Bildwerke in bürgerlichen Wohnungen insbesondere
des Heiligen Römischen Reiches und der Niederlande im 16. und
17. Jahrhundert. Ausserhalb der Privatsphären waren die Kunstwerke

seit dem Konzil von Trient und den darauf folgenden
reformatorischen Gegenbewegungen verschärfter Reglementierung
ausgesetzt; im Inneren, dem privaten Bereich, wurde möglich, was
«aussen», in öffentlichen Räumen, zusehends weniger statthaft
war. Insgesamt glichen sich die Bildbestände der Konfessionen
offensichtlich immer mehr einander an. Dazu entwickelte sich eine
zunehmende Gattungsdifferenzierung in Freiräumen, die von den
religiösen Reglementierungen nicht erfasst wurden.

Il contributo esamina la collocazione e la funzione dei dipinti sacri
e profani nelle case borghesi, in particolare in quelle del Sacro
Romano Impero e dei Paesi bassi durante il XVI e il XVII Secolo.
In seguito al Concilio di Trento e al successivo movimento
controriformatore, le opere esposte in ambito pubblico erano soggette a

regolamentazioni alquanto severe, mentre in ambito privato rimaneva

permessa l'esposizione di opere i cui contenuti venivano
sempre meno tollerati «all'esterno», ossia nello spazio pubblico.
Complessivamente le opere eseguite nell'ambito delle due confessioni,

la cattolica e la protestante, erano soggette ad una crescente
uniformità. Per contro, generi di pittura più variati venivano
sviluppati all'interno degli spazi privati, i quali non erano contemplati

dalla regolamentazione religiosa.

RESUME SUMMARY

L'article analyse la position et la fonction de peintures sacrées et
profanes dans les habitations bourgeoises notamment du Saint
Empire romain et des Pays-Bas au XVIe et au XVIIe siècle. En
dehors de la sphère privée, les œuvres d'art étaient soumises à une
réglementation plus stricte depuis le Concile de Trente et les
mouvements réformateurs opposés qui avaient suivi. A l'intérieur, dans
le domaine privé, on admettait ce qui, dans les espaces publics,
était visiblement moins toléré. Dans l'ensemble, les images véhiculées

par les différentes confessions révélaient une tendance
évidente à l'uniformisation. Une différenciation accrue des genres
se développa dans les domaines qui n'étaient pas marqués de
l'empreinte des préceptes religieux.

The article analyses the role and function of sacred and profane
paintings in bourgeois homes, especially of the Holy Roman
Empire and the Netherlands in the 16th and 17th centuries. After
the Council of Trent and the ensuing reformatory counter
movements, works of art were subjected to more stringent regulations.
However, these regulations did not affect the art displayed in the
privacy of the home. While the visual inventory of religious confessions

became increasingly similar, the distinction among the genres
grew markedly in areas that were not governed by religious regulations.

210


	Entzauberung der Bilder? : Zur Ausstattung bürgerlicher Wohnungen zwischen Renaissance und Barock

