Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum
Band: 61 (2004)

Heft: 4: Spiegelung des Sakralen im Profanen : birgerliches Wohnen vom
15. bis zum 19. Jahrhundert

Artikel: "Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit" : zur Sakralisierung des privaten
Ruckzugs in Kunst und Literatur des Spatmittelalters

Autor: Wehrli-Johns, Martina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169717

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit»:
Zur Sakralisierung des privaten Riickzugs in Kunst und Literatur
des Spatmittelalters

von MARTINA WEHRLI-JOHNS

Unsere Wahrnehmung des mittelalterlichen Lebens erfolgt
in nicht geringem Masse iiber das Medium der religiésen
Kunst. Das gilt auch fiir die Architektur und Ausstattung
biirgerlicher Innenrdume, denen man nach frithen An-
sdtzen in der italienischen Malerei des Trecento erstmals
seit etwa 1430 in der Kunst der altniederléndischen Meister
begegnet. Wie aber sind diese realistisch anmutenden
Interieurdarstellungen auf den Verkiindigungsbildern ei-
nes Robert Campin und seines Schiilers Rogier van der
Weyden zu deuten? Inwieweit sind sie, um die bekannte
These von Erwin Panofsky zu wiederholen, Triger eines
verborgenen religiosen Symbolismus, inwieweit nach der
von Hans Belting formulierten Gegenposition Ausdruck
einer neuen, biirgerlichen Weltsicht?!

Eng verbunden mit der Frage nach dem Sinn dieser
Malerei ist auch die Frage nach dem Einfluss der religiésen
Erbauungsliteratur auf die Mentalitit der Kiinstler und
Auftraggeber. Welchen Beitrag haben diese Texte zur Ent-
deckung des privaten Innenraums als Ort der personlichen
Andacht geleistet? An wen richteten sie sich? Wer sind die
Trager und Rezipienten dieser Literatur?

Anhand einiger Beispiele aus der Erbauungsliteratur
des ausgehenden 14. und 15. Jahrhunderts werde ich ver-
suchen, aus Sicht der Ordensgeschichte einige Uberlegun-
gen zu diesem Problemkreis vorzutragen. Dass es dazu den
erginzenden Blick der Kunstgeschichte, der Literatur-
wissenschaft und der Sozialgeschichte braucht, darf als
selbstverstidndlich vorausgesetzt werden.

Absage an die spekulative Mystik

Den Anfang bildet ein kleiner Traktat aus dem Umkreis
der Strassburger Gottesfreunde, bekannt unter dem Na-
men Schiirebrand. IThm ist die Trias der mystischen Begriffe
«Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit» entnommen, die
als roter Faden meine Uberlegungen begleiten wird. Die
alteste Fassung des Schiirebrand ist zusammen mit anderen
erbaulichen Texten der sogenannten Gottesfreundliteratur
im Briefbuch des Johanniterhauses zum Griinen Worth aus
der Zeit um 1390-1402 iiberliefert.2 Das Griine Worth war
eine Stiftung des 1382 verstorbenen Strassburger Patriziers
Rulman Merswin, der 1367 ein verfallenes Benediktiner-
kloster erworben hatte, um fiir sich selber und andere
Angehorige des Strassburger Patriziats die Moglichkeit zu
schaffen, vom Weltleben Abschied zu nehmen. 1371 iiber-

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 4/04

gab Rulman Merswin das Haus den Johannitern, um unter
ihrer geistlichen Leitung als Laie ein religioses Leben fiih-
ren zu konnen.? Zur Zeit der Abfassung des Briefbuches
befand sich das Griine Worth in einer Phase des Um-
bruches. Seine urspriingliche Zweckbestimmung und vor
allem die Stellung der aus dem Laienstand kommenden
Pfleger des Hauses mussten neu befestigt werden. Im
Briefbuch sollte deshalb dem verstorbenen Stifter Rulman
Merswin ein literarisches Denkmal gesetzt und sein geisti-
ges Vermichtnis, beziehungsweise dasjenige des ihn be-
ratenden «Gottesfreundes im Oberland», als Richtschnur
fiir die spirituelle Ausrichtung des Johanniterhauses ge-
nommen werden.* Es ist der Forschung bis heute nicht
gelungen, die Gestalt des geheimnisvollen Gottesfreundes
im Oberland eindeutig zu kldren. Sehr wahrscheinlich
handelt es sich aber um eine literarische Fiktion, die mog-
licherweise von den Johannitern selber in Umlauf gebracht
wurde. Die im Briefbuch versammelten Schriften richteten
sich nicht ausschliesslich an die als Gottesfreunde bezeich-
neten Laienmitglieder des Griinen Worth, sondern auch an
auswirtige Klosterleute. Allen Texten gemeinsam ist der
Waunsch nach Reform, einer Reform des Klosterlebens und
einer Reform des Weltlebens gemiss den Vorstellungen
der Gottesfreunde. Da die Johanniter zur gleichen Zeit
engen Kontakt zu Vertretern der Observanzbewegungen
der Dominikaner und Franziskaner pflegten,’ kann ver-
mutet werden, dass das Reformprogramm der Gottes-
freundliteratur von dieser Seite her beeinflusst wurde.

Im Schiirebrand wendet sich der anonyme Autor an zwei
junge Klarissen, die gerade ihr Noviziat abgeschlossen
haben und nun in Form eines literarischen Sendbriefes An-
weisungen zum geistlichen Leben in einem Kloster unter
franziskanischer Leitung erhalten. Mit dem Wort Schiire-
brand, das heisst «schiire den Brand», ist gemeint, dass der
allenthalben lau gewordene Minnebrand, den der Heilige
Geist seit Anbeginn in der menschlichen Seele entziin-
det hat, zu neuer Glut entfacht werden soll.® Dies ist die
Aufgabe des «obersten Minners» Jesus Christus,” dem die
beiden als Brédute Christi angetraut sind.® Gleich den
klugen Jungfrauen der Parabel im Matthdus-Evangelium
(Matthdus 25, 1-13) sollen sich die Angesprochenen fiir
den Empfang des Bréautigams bereit machen.’ Dazu gehort
nicht allein die strenge Einhaltung der Ordensgeliibde
Keuschheit, Armut und Gehorsam, sondern auch ein
Leben in klosterlicher Abgeschiedenheit: «mit grosseme
flisse siillent ir dch halten abegescheiden, lidig, innig und

189



einig».'* In Anlehnung an Heinrich Seuses Ausfithrungen
zum «innerlichen Leben» im Biichlein der Ewigen Weisheit
und im Horologium Sapientiae'' werden «abgescheidene
innigkeit und einikeit» als die hochste Schule der Weisheit
gepriesen und zugleich mit dem Eremitenleben der
Wiistenmonche in Verbindung gebracht. Nur im Schutz
eines beschlossenen Klosters ist es der Klarissin moglich,
ledig zu werden aller Vorbilder der kreatiirlichen Welt,
«umbe daz got alleine ir bilder und gegenwurf si».!

Der Schiirebrand ist ein Beispiel dafiir, wie zentrale
Inhalte der spekulativen Mystik in der religiosen Erbau-
ungsliteratur des ausgehenden 14. Jahrhunderts entschérft
und im Sinne traditionellen monastischen Denkens umge-
formt werden. So wird hier der Terminus Abgeschieden-
heit mit Klosteraskese gleichgesetzt und nicht mehr wie bei
Meister Eckhart mit dem Zustand eines «leer sein(s) aller
Kreatur», die den Menschen, soweit dies einer Kreatur
moglich ist, Gott gleich werden lésst.”* Auch die mit dem
Begriff «Innigkeit» ausgedriickte Dimension der Innerlich-
keit bezieht sich nur noch andeutungsweise auf den «inne-
ren, edlen Menschen» nach der Lehre Eckharts, «in den
Gottes Same und Gottes Bild eingedriickt und eingesét
ist».1 Ebenso bezeichnet das Wort «Einigkeit» nicht mehr
im Sinne der negativen Theologie das Wesen der Gottheit
und das Eins-sein mit Gott in seinem gottlichen
Ursprung,’ sondern bleibt im Schiirebrand fokussiert auf
die Einheit mit dem geminnten Bréautigam.'®

Die Absage an die spekulative Mystik war eine Folge der
Hiresie-Vorwiirfe gegen die Beginen und Begarden seit
dem Konzil von Vienne (1311/12). Auch die Dominikaner
waren nach dem Eckhartprozess von 1327/28 zur Auf-
fassung gelangt, dass die Schriften Eckharts fiir nicht theo-
logisch gebildete Klosterfrauen, Beginen und Laien un-
geeignet seien.”” Die Gottesfreundliteratur triagt dieser
Entwicklung bereits Rechnung, denn auch der Kreis um
die Gottesfreunde im Griinen Worth musste sich vor sol-
chen Anschuldigungen in Acht nehmen.!®

Reform des inneren Menschen

In deutlicher Abgrenzung zu diesen als gefdhrlich einge-
stuften Tendenzen der Mystik des 14. Jahrhunderts be-
schreitet die geistliche Erbauungsliteratur der spatmittel-
alterlichen Reformbewegungen deshalb neue Wege. Am
konsequentesten die Devotio moderna mit ihrem umfang-
reichen Schrifttum zur geistlichen Anleitung ihrer Mitglie-
der in den beiden Zweigen der Bewegung, den regulierten
Chorherren und Chorfrauen von Windesheim sowie den
semireligiosen Briidern und Schwestern vom gemeinsamen
Leben. Fiir diese laikale Anhdngerschaft, zu der auch die
Wohltiter gezédhlt wurden, hatten die Devoten den Begriff
«spirituelle Laien» geprégt. Die Devotio moderna war also
in strengem Sinn keine Laienbewegung. Ihre Schriften
wurden aber zusammen mit anderer Erbauungsliteratur
aus dem Milieu der Kartéduser und der observanten Mendi-

190

kanten und Benediktiner ebenso in Kreisen des Adels und
des Biirgertums gelesen."

Die neuere Forschung zum geistlichen Schrifttum der
Devotio moderna nennt als Hauptziel der Bewegung die
personliche Reform des inneren Menschen.?’ Angestrebt
wurde die Selbstvervollkommnung und Personlichkeits-
bildung des religiosen Individuums durch Lektiire, Medi-
tation und Selbstreflexion. Die christliche Anthropologie
der Devoten beruhte im Wesentlichen auf der verbreiteten
paulinischen Unterscheidung zwischen dem dusseren und
dem inneren Menschen (Romer 7, 22). Dieses Modell
wurde im Sinne der psychologischen Trinitédtslehre Au-
gustins ausgelegt, wonach der innere Mensch, nach Paulus
der neue Mensch (2. Korinther 4,16), in den drei obersten
Seelenkriften «intellectus», «xmemoria» und «voluntas» die
trinitarisch ausgefaltete Gottebenbildlichkeit der mensch-
lichen Seele widerspiegelt.?! So beabsichtigt Gerhard Zer-
bolt mit seinem Handbuch der inneren Reform (7ractatus
devotus de reformacione virium anime) eine Anleitung zur
Reform der drei obersten Seelenkriafte Verstidndnis,
Gedichtnis und Wille, die infolge des Siindenfalls ihre
Gewalt iiber den Menschen verloren haben.?? Mittel dazu
sind die rigorose Selbstpriifung und die Meditation. In dem
sich der Mensch seiner eigenen Unzuldnglichkeit und
Schwachheit bewusst wird, gelangt er zur Kenntnis seiner
selbst und wird durch innere Umkehr und Busse in seinem
Willen gestiarkt. Durch eine Lektiire gestiitzte Meditation
des Lebens Jesu wird die Memoria, die Erinnerung an
die Heilstat Christi wach gehalten, wodurch es gelingt,
schlechte Anwandlungen aus dem Gedéchtnis zu tilgen
und durch gute Gedanken zu ersetzen. Ziel des ganzen
Reformprogramms ist fiir Gerhard Zerbolt die «Reinheit
des Herzens» und die Entziindung der Gottesliebe.?

Nachfolge Christi

Obwohl der Terminus «Innigkeit» auf die innere Formung
der Personlichkeit bezogen bleibt, wird das «innerliche
Leben» der Devoten doch auch verbunden mit dem
Gedanken eines rdaumlichen Riickzuges in die Einsamkeit
der Klosterzelle. Dies geht hervor aus dem wohl am meis-
ten verbreiteten Erbauungsbuch der Bewegung, das dem
Augustinerchorherren Thomas Hemerken von Kempen
(1379/1380-1471) zugeschrieben wird und den Titel De
imitatione Christi (Von der Nachfolge Christi) trdgt. Das
auf lateinisch abgefasste, 1427 abgeschlossene Werk, das
1441 als Autograph des Thomas von Kempen dem Basler
Konzil zur Begutachtung vorgelegen hatte, wurde sehr bald
ins Niederldndische, Mitteldeutsche und Oberdeutsche
iibersetzt und in mehreren Frithdrucken verbreitet. Im
Gegensatz zu den meisten Erbauungsbiichern wurde es
spater auch in reformierten Gebieten eifrig gelesen — 1539
erschien in Ziirich in der Offizin von Augustin Friess
eine neue Druckausgabe — und erlebte im protestantischen
Pietismus eine eigentliche Renaissance.?*



Das Werk gibt in vier Biichern eine Anleitung zum geist-
lichen Leben. Im ersten Buch wendet sich der Autor an die
«Anfénger» im geistlichen Leben, womit er alle Christen in
und ausserhalb der Kloster meint, die ein frommes, geist-
liches Leben fithren wollen.” Eine seiner Ermahnungen
lautet: «Der gute und fromme Mann, der sich seinem Gott
ganz geweiht hat, ordnet zuerst im Inwendigen alles, was er
nachher draussen zustande bringen muss.»?® Dieses Ziel
wird erreicht durch ein stetes Ein- und Ausiiben guter
Vorsitze und verlangt einen Lebenswandel, bei dem sich
innere Sammlung und dusseres Tun gegenseitig erginzen.
«Wenn du dich nicht immer in dir sammeln kannst, so
sammle dich doch hier und da, wenigstens einmal im Tage,
am frithen Morgen oder am Abend. Am Morgen erwecke
dich zu einem guten Vorsatz; am Abend durchforsche dei-
nen Wandel, wie den Tag iiber deine Gedanken, deine
Worte, deine Handlungen beschaffen gewesen sind. [...] Sei
nie ganz miissig, sondern lies oder schreib, oder bete, oder
betrachte, oder arbeite etwas zum Nutzen der Gemeinde.
[...] Erst wenn du die Pflichten, welche dir mit anderen
gemein sind, genau und treu erfiillt hast, dann gehorst du
ganz dir und magst, wenn noch Zeit iibrig ist, dich deiner
besonderen Andacht iiberlassen.»? Ein ganzes Kapitel ist
diesen Momenten der Stille gewidmet: «Suche dir oft eine
schickliche Zeit aus, wo du ganz allein zu Hause sein
kannst. Und dann iiberdenk das Gute, das du von der Hand
Gottes empfangen hast. Lass liegen, was die Neugier reizt.
Lies immer wieder in solchen Biichern, die dein Herz
zu Busse aufschliessen, lieber als in jenen, die deine Ge-
danken nach allen vier Winden zerstreuen.»? In der Stille
erfihrt der Mensch Reue und innere Umkehr, dort er-
schliessen sich ihm auch die Geheimnisse der Heiligen
Schrift: «Soll dein harter Sinn zerschlagen werden, so geh
in deine Kammer und lass den Tumult der Welt nicht her-
ein, wie die Schrift (Psalm 4, 5) sagt: Auf euerm Lager redet
mit euerm Herzen. In der Zelle wirst du finden, was du
draussen so oft verlierst. Wenn du oft darin bist, so wirst du
gern darin sein. Gewohne dich gleich im Anfange deiner
Besserung, die Zelle fleissig zu hiiten; dann wird sie nach
und nach eine liebe Freundin und ein lieblicher Trost wer-
den.»®

Das zweite Buch erteilt Ermahnungen zum inneren
Leben. Sie gipfeln darin, dass der Mensch, der zum inneren
Frieden und zur Reinheit des Herzens zuriickgefunden hat,
Christus in seiner Seele eine Wohnstatt bereiten und ihm
im Leiden am Kreuz nachfolgen soll. Im dritten Buch redet
Jesus im Innersten der gldubigen Seele und spendet ihr
Trost. Die angesprochene Seele antwortet mit der Bitte um
die Gnade des Gebets, worauf sich Gott auf ein Zwie-
gesprich einldsst, das dem Menschen den Weg zur Gottes-
liebe und zur ewigen Freude im Jenseits weist. Das vierte
und letzte Buch schliesslich enthilt eine Anweisung zum
wiirdigen Empfang des Sakraments der Eucharistie. Aus
ihm wird ersichtlich, dass der Empfang Christi in der
menschlichen Seele bei Thomas von Kempen als ein glei-
chermassen sakramentaler wie inkarnatorischer Akt ge-
dacht wird, der gleichgesetzt wird mit der Verkiindigung an

Maria: «<Mein Herr und mein Gott, mein Schopfer und
mein Erloser, empfangen mochte ich dich heute mit so-
viel Empfindung, Ehrerbietung und Lobpreisung deines
Namens, mit soviel Dankgefiihl und Liebe, mit all der inne-
ren Wiirdigkeit, mit soviel Glauben, Hoffnung und Liebe,
mit welcher dich deine Mutter Maria, die ehrwiirdige Jung-
frau, ersehnt und empfangen hat, als ihr der Engel das
Geheimnis der Menschwerdung kundmachte, und sie voll
Andacht und Demut antwortete: Siehe ich bin eine Magd
des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte.»*

Eine Malerei der Inkarnation

Kehren wir zuriick zu den Bildern. Felix Thiirlemann hat
die niederlindische Malerei einmal als eine «Malerei der
Inkarnation» bezeichnet, weil ihrem Bildkonzept als zen-
trale Aussage der Gedanke zugrunde liegt, dass «Gott [...]
dadurch, dass Maria Christus empfangen und geboren hat,
seine Wohnung unter den Menschen genommen» hat.’!
Diese Interpretation wird durch die Erbauungsliteratur der
Devoten zweifelsohne gestiitzt. Einen anderen Ansatz
wihlt Hans Belting in seinem Essay Die Erfindung des
Gemiildes.®® Thn interessieren die Verfahren, mit Hilfe
derer in der niederlidndischen Malerei das Problem von
Aussen und Innen gelost wurde, das heisst bei Riumen das
Verhiltnis von Aussen- und Innenrdumen, bei der Darstel-
lung des Menschen die dussere korperliche Physiognomie
und die unsichtbare seelische Innenwelt. Hans Belting
zufolge resultiert daraus eine zweifache Ansicht des Ge-
mildes: eine empirische Aussenansicht und eine Innen-
ansicht der inneren Vorstellung.** Obwohl Hans Belting
dezidiert einen Einfluss der Devotio moderna ablehnt,3
erscheint mir gerade seine Deutung mit dem Innerlich-
keitskonzept der Devoten kongruent zu sein. Auch dort
wird der Mensch zum Riickzug in die Innerlichkeit aufge-
fordert, ohne sein #dusseres Dasein aufzugeben, denn Ziel
ist der innerlich gesammelte Mensch, der von innen heraus
sein #usseres Leben gestaltet. Und wie in den Marien-
bildern von Robert Campin, Rogier van der Weyden und
Jan van Eyck ist der Innenraum der Seele in der Vorstel-
lung der Maler Wohnstitte Gottes, Ort der Verkiindigung,
Ort der Zwiesprache zwischen Gott und Mensch. Robert
Campin und seine Schule haben diesen Innenraum der
Seele als biirgerliches Interieur gestaltet (Abb. 1). Deshalb
muss diese Malerei aber nicht zwingend als biirgerliche
Selbstdarstellung verstanden werden, finden wir doch das
gleiche Dekor der Verkiindigung auch auf Bildern nicht-
biirgerlicher Auftraggeberschaft, wie etwa beim Verkiin-
digungstriptychon Rogier van der Weydens (datiert vor
1450), dessen Mittelteil mit der Verkiindigung sich heute
im Louvre in Paris befindet, wihrend die Seitenfliigel mit
der Stifterfigur eines Klerikers zur Rechten in Turin stehen
(Abb. 2). Auch bei den Werl-Fliigeln im Prado in Madrid
(datiert 1438) wird auf der Stiftertafel der Kolner Franzis-
kanerprovinzial Heinrich von Werl in einer Klosterzelle,
seiner realen Umwelt, gezeigt, wie er auf eine (verlorene)

191



Abb.1 Triptychon mit der Verkiindigung an Maria, Mérode-Triptychon, von Robert Campin, Rogier van der Weyden, um 1425-1435 /
nach 1450. Holz, 64,1 X 63,2 cm (Mitteltafel), 64,5 X 27,3 cm (Fliigel). New York, The Metropolitan Museum of Art.

Abb.2 Triptychon mit der Verkiindigung an Maria, von Rogier van der Weyden, vor 1450. Holz, 86 X 92 cm (Mitteltafel), 86 X 36 cm
(Fliigel). Der Stifterfliigel wurde verschiedentlich iibermalt. Paris, Louvre (Mitteltafel); Turin, Galleria Sabauda (Fliigel).

192



Abb.3 Zwei Fliigel des Altars fiir den Franziskaner Heinrich von Werl, von Rogier van der Weyden, 1438. Holz, je 10147 cm.
Der Kopf des Stifterfliigels ist iibermalt. Madrid, Museo del Prado.

193



Darstellung der Gottesmutter blickt. Thm gegeniiber ist die
lesende heilige Barbara in einer biirgerlichen Wohnstube
abgebildet, die derjenigen des Mérode Triptychons nach-
empfunden ist (Abb. 3).35 Die eigentliche Innensicht folgt
also einem normativen Konzept, das fiir Laien wie fiir
Geistliche gleichermassen verbindlich war: Es zeigt Maria
in demutsvoller Haltung beim Empfang Christi. Die
Aktualisierung des Geschehens in einem zeitgenossischen
Dekor bedeutet, dass alle, der Stifter und die Betrachter
des Bildes, die im Hier und Jetzt das Sakrament der Eucha-
ristie in der gleichen Haltung wie Maria empfangen, auf
das Erbarmen Gottes hoffen diirfen und fiir den Stifter des
Bildes Fiirbitte leisten.*

Der Evangelist Lukas als Maler der Inkarnation

Heinrich von Werl (um 1400-1464) versah von 1432-1462
das Amt des Ministers der Kolner Ordensprovinz, zu der
auch die siidniederldndisch-burgundischen Franziskaner-
kloster gehorten. Er vertrat als Theologe die Lehre von der
Unbefleckten Empfangnis Mariens und galt, zumindest in
jingeren Jahren, als das Stifterbild in Auftrag gegeben
wurde, als ein Anhénger der franziskanischen Observanz.?’
Die burgundischen Herzoge, und vor allem Isabella von
Portugal, die dritte Gattin Philipps des Guten, unterhielten
enge Beziehungen zum Kreis der franziskanischen Obser-
vanz.® Fast gleichzeitig wie die Werl-Fliigel malte Rogier
van der Weyden 1439-40 in der Kirche der Minoriten zu
Briissel eine vom Herzogspaar gestiftete Altartafel.® In
Briissel, wo Rogier van der Weyden nach seinem Weggang
aus der Werkstatt von Robert Campin als Stadtmaler
wirkte,** war die Devotio moderna prisent in dem Au-
gustiner-Chorherrenstift von Groenendaal siidostlich von
Briissel. Groenendaal war eine Griindung des brabanti-
schen Mystikers Jan van Ruusbroec (1293-1381). 1412
hatte sich das Kapitel von Groenendaal mit seinen sieben
brabantischen Héusern der Kongregation von Windesheim
angeschlossen.*’ Der burgundische Herzog Philipp der
Gute unterstiitzte Groenendaal in den Jahren seiner Herr-
schaft in Brabant mit zahlreichen Zuwendungen und Privi-
legien und gewihrte Hilfe, als das Priorat 1435 durch
Brand zerstort wurde.*> Auch Rogier van der Weyden stand
in regem Austausch mit Groenendaal.*® Ganz spezielle
Beziehungen verbanden den Maler mit dem Kanonikerstift
St. Gudula,* unter dessen Jurisdiktion sich das Fraterhaus
Nazareth in Briissel befand.* Sowohl St. Gudula wie auch
St. Jacob op Coudenberge, wo Rogier van der Weyden
1464 eine Jahrzeitstiftung errichtete,* gaben Biicherauf-
trage an die Devoten.’ Diese wenigen Hinweise mogen
geniigen, um zu zeigen, dass die Malerei der frithen

194

Niederldnder durchaus im Einflussbereich der Devotio
moderna stand. Die devote Spiritualitdt hatte in den bur-
gundischen Niederlanden tiber den engeren Bereich der
Windesheimer und der Fraterhduser auch auf die Kartdu-
ser und die Kanonikerstifte gewirkt und so eine beachtliche
Breitenwirkung erreicht. Inwieweit sie auch die Frommig-
keitshaltung des burgundischen Hofes bestimmte, wire
noch genauer zu untersuchen.”® Gewiss aber ist es kein
Zufall, wenn Rogier van der Weyden den Evangelisten
Lukas als «Maler der Inkarnation» in der fiir St. Gudula

Abb. 4 Der Evangelist Lukas malt die Madonna, von Rogier van
der Weyden, vor 1450. Holz, 137,7 X 110,8 cm. Boston, Museum of
Fine Arts.

bestimmten Altartafel der Maler-Gilde im Gewand eines
vornehmen Kanonikers zeigen wollte (Abb. 4),* denn die
von Hans Belting beschworene «Erfindung des Gemildes»
beruht auf einem geistigen Entwurf, der die Welt zum
Kloster machen wollte.>



ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Repro aus FELIX THURLEMANN (vgl. Anm. 1), S. 58-59,

Abb. 42.

Abb. 2: Repro aus FELIX THURLEMANN (vgl. Anm. 1), S. 186,

Abb. 195.

Abb. 3: Repro aus HANs BELTING / CHRISTIANE KRUSE (vgl.

Anm. 1), Tafel 80 und 81.

Abb. 4: Repro aus HANS BELTING / CHRISTIANE KRUSE (vgl.

Anm. 1), Tafel 61.

ANMERKUNGEN

Zu dieser Diskussion vgl. ERWIN PANOFsKY, Early Netherlan-
dish Painting. Its Origins and Character, Cambridge/Mass.
1953, hier zitiert nach der First Icon Edition, New York 1971,
Vol. 1, S. 131-148. —- OtT0 PACHT, Van Eyck. Die Begriinder der
altniederlindischen Malerei, Miinchen 32002, S. 56, 64-67. —
HANS BELTING / CHRISTIANE KRUSE, Die Erfindung des Ge-
mildes. Das erste Jahrhundert der niederlindischen Malereli,
Miinchen 1994, S. 9-21, 33-42. — FELIX THURLEMANN, Robert
Campin. Eine Monographie mit Werkkatalog, Miinchen 2002,
S. 92-108.

Zu diesem Traktat vgl. KURT RUH, Schiirebrand, in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Auf-
lage, hrsg. von KURT RUH, Bd. 8, Berlin 1992, Sp. 876-880. —
Zur Datierung und Anlage des Briefbuches vgl. KARL RIEDER,
Der Gottesfreund vom Oberland. Eine Erfindung des Strass-
burger Johanniterbruders Nikolaus von Léwen, Innsbruck
1905, S. 50-62, 235-244. — Der Traktat ist gedruckt bei PHILIPP
STRAUCH (Hrsg.), Schiirebrand. Ein Traktat aus dem Kreise der
Strassburger Gottesfreunde (= Festgabe der germanistischen
Abteilung der 47. Versammlung deutscher Philologen und
Schulménner in Halle zur Begriissung dargebracht), Halle
1903, S. 1-82. — PHILIPP STRAUCH, Zum Tractat «Schiirebrand»,
in: Zeitschrift fiir deutsches Altertum 57, 1920, S. 223-247.
Vgl. KARL RIEDER (vgl. Anm. 2), S. 130-149. - GEORG STEER,
Merswin, Rulman, in: Verfasserlexikon (vgl. Anm. 2) 26, 1987,
Sp. 420-442.

Vgl. KARL RIEDER (vgl. Anm. 2), S. 244-248. Nach Rieder
handelt es sich beim Briefbuch um eine Fiktion des Johanniter-
bruders Nikolaus von Lowen, eines engen Vertrauten von
Rulman Merswin.

Auf mogliche Verbindungen zur siidniederldandischen Reform-
bewegung um Jan Ruusbroec weist KARL RIEDER (vgl. Anm.
2), S. 268. In Strassburg ist fiir die Jahre 1390/91 im Inquisi-
tionsprozess gegen Johannes Malkaw ein Zusammengehen
von Johannitern des Griinen Worth und Exponenten der
Bettelorden erwiesen. Der dort involvierte Franziskanerlektor
Nikolaus von Blaufelden wird im Schiirebrand als Redaktor
des Traktats aufgefiihrt, vgl. MICHAEL TOENSING, Johannes
Malkaw aus Preussen (ca. 1360-1416). Studien und Quellen zu
einem Streiter fiir die romische Obdodienz wiihrend des Grossen
Abendlindischen Schismas, Teil 1: Darstellung, Diss. Konstanz
1995, S. 141-152.

PHILIPP STRAUCH (vgl. Anm. 2), S. 4 (1.).

PHILIPP STRAUCH (vgl. Anm. 2), S. 5 (2.).

PHILIPP STRAUCH (vgl. Anm. 2), S. 5-6 (3.).

PHILIPP STRAUCH (vgl. Anm. 2), S. 6-7 (5.).

PHILIPP STRAUCH (vgl. Anm. 2), S. 26 (21.).

Biichlein der Ewigen Weisheit, Kap. 22, in: HEINRICH BIHL-
MEYER (Hrsg.), Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart
1907, S. 288-290. Das entsprechende Kapitel in Seuse’s Horo-
logium, 11, 3, ist iiberschrieben mit «Formula compendiosa
vitae spiritualis», siche Prus KUNzLE OP (Hrsg.), Heinrich
Seuses Horologium Sapientiae (= Spicilegium Friburgense 23),
Freiburg/Schweiz 1977, S. 540-547.

PHILIPP STRAUCH (vgl. Anm. 2), S. 35 (52.).

Vgl. Eckharts Traktat Von abegescheidenheit, in: JOSEF
QuINT (Hrsg.), Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen
Werke. Die Deutschen Werke, Bd. 5: Meister Eckharts Traktate,
Stuttgart 1963, S. 377-468, hier zitiert nach der Ubersetzung,
S. 542.

Vgl. Eckharts Traktat Von dem edeln Menschen, in: JOSEF
QUINT (vgl. Anm. 13), S. 106-136, Ubersetzung, S. 500.

Vgl. HEINRICH SEUSE, Das Buch der Wahrheit: Mittelhoch-
deutsch-Deutsch, hrsg. von LORIS STURLESE / RUDIGER BLUM-
RICH (= Philosophische Bibliothek Bd. 458), Hamburg 1993,
S.9-12.

Vgl. PHILIPP STRAUCH, S. 35 (52.).

Zu diesen Vorwiirfen und zur Reaktion der Dominikaner auf
den Prozess gegen Meister Eckhart siche MARTINA WEHRLI-
JoHNs, Mystik und Inquisition. Die Dominikaner und die
sogenannte Hiiresie des Freien Geistes, in: WALTER HAUG /
WOLFRAM SCHNEIDER-LASTIN (Hrsg.), Deutsche Mystik im
abendlindischen Zusammenhang. Neu erschlossene Texte, neue
methodische Ansiitze, neue theoretische Konzepte, Kolloquium
Kloster Fischingen 1998, Tiibingen 2000, S. 223-251. Auf-
schlussreich dafiir ist das «Leben Seuses», das erstmals in einer
Handschrift des Griinen Worth iiberliefert ist und insofern
ebenfalls zur sogenannten Gottesfreundliteratur zdhlt. Dort
warnt der Diener der Ewigen Weisheit in Kap. 33 vor den
Gefahren einer Beschiftigung mit der Lehre Eckharts fiir
ungeiibte junge Schwestern, sieche HEINRICH BIHLMEYER
(vgl. Anm. 11), S. 98.

Im Briefbuch werden Gefahrdungen durch hiretische Ein-
fliisse erwihnt, vgl. KARL RIEDER (vgl. Anm. 2), S. 145%.
THoMAS Kock, Theorie und Praxis der Laienlektiire im Ein-
flussbereich der Devotio moderna, in: THOMAS Kock / RITA

195



20

21
22

23

24

29
26
27
28
29
30
31

32
33
34

SCHLUSEMANN (Hrsg.), Laienlektiire und Buchmarkt im spiiten
Mittelalter (= Gesellschaft, Kultur und Schrift, Medivistische
Beitrige 5), Frankfurt am Main u. a. 1997, S. 199-220. — Niko-
LAUS STAUBACH, Gerhard Zerbolt von Zutphen und die Apo-
logie der Laienlektiire in der Devotio moderna, in: THOMAS
Kock / RITA SCHLUSEMANN (vgl. oben), S. 221-289. Zum
Begriff «laici spirituales» vgl. S. 225. — THoMAS Kock, Die
Buchkultur der Devotio moderna. Handschriftenproduktion,
Literaturversorgung und Bibliotheksaufbau im Zeitalter des
Medienwechsels (= Tradition — Reform — Innovation, Bd. 2),
Frankfurt am Main 22002, S. 186-224.

Vgl. NIKOLAUS STAUBACH, Pragmatische Schriftlichkeit im Be-
reich der Devotio moderna, in: Frithmittelalterliche Studien 25,
1991, S. 418461, hier S. 428-434. — THOM MERTENS, Texte der
modernen Devoten als Mittler zwischen kirchlicher und persén-
licher Reform, in: Niederdeutsches Wort 33, 1993, S. 63-74. —
THoMAS Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 10-12, 317-324.

Vgl. NIKOLAUS STAUBACH 1991 (vgl. Anm. 20), S. 430.
GERARD ZERBOLT DE ZUTPHEN, Manuel de la réforme
intérieure. Tractatus devotus de reformacione virium anime,
introd. par JOSE VAN AELST, éd. par FRANCIS JOSEPH LEGRAND,
Turnhout 2001, S. 28-35.

GERARD ZERBOLT DE ZUTPHEN (vgl. Anm. 22), S. 103. 109, 111,
151, 183, 233.

Vgl. PAUL VAN GEEST / ERIKA BAUER / BURKART WACHINGER,
Thomas Hemerken von Kempen, in: Verfasserlexikon (vgl.
Anm. 2) 29, 1995, Sp. 862-882. — UWE NEDDERMEYER, Radix
Studii et Speculum Vitae. Verbreitung und Rezeption der >Imi-
tatio Christi< in Handschriften und Drucken bis zur Reforma-
tion, in: JOHANNES HELMRATH et al. (Hrsg.), Studien zum 15.
Jahrhundert. Festschrift Erich Meuthen, Bd. 1, Miinchen 1994,
S. 457-481. — Ich zitiere hier nach der bei Reclam erschienenen
Ubersetzung: Das Buch von der Nachfolge Christi. Aus dem
Lateinischen des THOMAS VON KEMPEN. Die Ubersetzung J. M.
Sailers bearbeitet von WALTER KROBER (= Universalbibliothek
Nr. 7663), Stuttgart 1980.

THOMAS VON KEMPEN (vgl. Anm. 24), S. 35 (I, 19).

THOMAS VON KEMPEN, S. 13 (I, 3.3.).

THOMAS VON KEMPEN, S. 35 (I, 19. 4./5.).

THOMAS VON KEMPEN, S. 37 (I, 20.1).

THOMAS VON KEMPEN, S. 58 (I, 5.).

THOMAS VON KEMPEN, S. 226 (IV, 17.2.).

FELIX THURLEMANN, Eine Malerei der Inkarnation. Zu Sinn
und Genese des niederlindischen Bildkonzeptes, in: Literatur
und Kunst, Wochenendbeilage zur Neuen Ziircher Zeitung
15./16. Dezember 1990, Nr. 292. Der Aufsatz ist leicht ver-
dndert wieder aufgenommen in: FELIX THURLEMANN 2002
(vgl. Anm. 1), S. 92-96.

HANS BELTING / CHRISTIANE KRUSE (vgl. Anm. 1), S. 33-93.
HANS BELTING / CHRISTIANE KRUSE (vgl. Anm. 1), S. 51-71.
HANs BELTING / CHRISTIANE KRUSE (vgl. Anm. 1), S. 21:
«Ansonsten spielt die Laienbewegung der >Devotio Mo-
derna< auf diesem Terrain immer noch eine umstrittene Rolle,
da sie, jedenfalls in den Texten der Zeit, am meisten von sich
reden macht, aber uns andererseits wenig niitzt, wenn sie schon
die Bilder als solche fiir einen gefdhrlichen Luxus hielt. Des-
halb mussten die Versuche scheitern, in der damaligen Malerei
die Spuren dieses hohen religidsen Ideals wiederzufinden, das
wir so gerne mit dem kiinstlerischen Ideal versohnt sehen wiir-
den.» Dennoch hilt Belting, S. 51, «diese Literatur fiir uns auf-
schlussreich, weil sie zu dem doppelten Blick auffordert, den
wir auf die Portraits werfen sollen, wie sehr diese sonst auch
die physische Realitédt beschworen mogen.»

Zum Mérode-Triptychon und seiner Wirkung auf die Ge-
schichte der Malerei siche FELIX THURLEMANN (vgl. Anm. 1),

196

36

37

38

39

40

41

42

43

45
46

47
48

49

S. 58-76, 269-272, zum Verkiindigungstriptychon von Rogier
van der Weyden vgl. FELIX THURLEMANN, S. 186-187, zu den
Werl-Fliigeln, die neuerdings Rogier van der Weyden zuge-
schrieben werden, vgl. HANS BELTING / CHRISTIANE KRUSE
(vgl. Anm. 1), S. 175-176 und FELIX THURLEMANN, S. 246-250,
302-303. Zu vergleichen wire hier auch das Rogier van der
Weyden zugeschriebene Diptychon (London National Gal-
lery), das nach FELIX THURLEMANN, S. 327, das Portrait eines
Franziskanermonchs zeigt, der nach rechts auf eine Marien-
szene in einer biirgerlichen Wohnstube blickt.

Man vergleiche dazu die Ausfithrungen im Buch von der Nach-
folge Christi des THOMAS VON KEMPEN (vgl. Anm. 24),
S.226-228 (1V, 17.). Dies wiirde auch die héufigen Ubermalun-
gen der Stifterfliigel und die Austauschbarkeit der einzelnen
Teile eines Triptychons erkldren, die Erwin Panofsky beim
Verkiindungstriptychon Rogier van der Weydens annimmt,
vgl. ERWIN PANOFSKY (vgl. Anm. 1), S. 300-301.

Vgl. Kurt RuH, Heinrich von Werl, in: Verfasserlexikon
(vgl. Anm. 2) 23, 1981, Sp. 919-923.

MONIQUE SOMME, Le testament d’Isabelle de Portugal et la
dévotion moderne, in: JEAN-MARIE CAUCHIES (Ed.), La dévo-
tion moderne dans les pays bourguignons et rhénans des origi-
nes a la fin du XVI° siecle, Rencontres de Colmar-Strasbourg
(29 septembre au 2 octobre 1988), Neuchatel 1989, S. 27-37,
hier S. 29.

Vgl. ELISABETH DHANENS / JELLIE DUKSTRA Roger de le
Pasture / van der Weyden. Introduction a 'euvre. Relecture des
sources, Tournai 1999, S. 158.

Vgl. ELISABETH DHANENS / JELLIE DUKSTRA (vgl. Anm. 39),
S.109-112.

Zu diesem brabantischen Zweig der Devotio moderna vgl.
JOHN VAN ENGEN, A Brabantine Perspective on the Origins
of the Modern Devotion: the First Book of Petrus Impens’s
«Compendium decursus temporum monasterii Christifere
Bethleemitice puerpere», in: WERNER VERBEKE et al. (Hrsg.),
Serta Devota in memoriam Guillelmi Lourdaux, Pars Prior:
Devotio Windeshemensis (= Mediaevalia Lovaniensia Series 1,
Studia 20), Lowen 1992, S. 2-74.

Vgl. Jan van Ruusbroec 12931381 (= Ausstellungskatalog),
Briissel 1981, S. 437, 454-455.

Vgl. ELISABETH DHANENS / JELLIE DUKSTRA (vgl. Anm. 39),
S. 114, 142,152, 179.

Vgl. ELISABETH DHANENS / JELLIE DUKSTRA (vgl. Anm. 39),
S. 161, 165.

Vgl. THoMAS Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 120, Anm. 245.
Vgl. ELISABETH DHANENS / JELLIE DJIKSTRA (vgl. Anm. 40),
S. 165.

Vgl. THoMAs Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 119.

Vgl. zur burgundischen Frommigkeit MYRIAM CHEYNS-
CONDE, Expression de la piété des duchesses de Bourgogne au
XVe siécle dans la vie quotidiennne et dans I'art. Essai de syn-
these, in: JEAN-MARIE CAUCHIES (vgl. Anm. 38), S. 47-63. —
LISELOTTE E. SAURMA-JELTSCH, Burgund als Quelle hofischen
Prestiges und Hort avantgardistischer Kunstfertigkeit. Zur Ent-
faltung der «ars nova» am Oberrhein, in: KONRAD KRIMM /
RAINER BRUNING (Hrsg.), Zwischen Habsburg und Burgund.
Der Oberrhein als europdische Landschaft im 15. Jahrhundert
(= Oberrheinische Studien 21), Sigmaringen 2003, S. 61-111.
Zu dieser Tafel sieche HANS BELTING / CHRISTIANE KRUSE
(vgl. Anm. 1), S.29-32, S. 161.

Vgl. THoMAS Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 9: «Gemeinsam ist
den unterschiedlichen monastischen oder semireligiosen For-
men der «neuen Frommigkeit», die Gesellschaft insgesamt als
eine Religiosengemeinschaft, die Welt als Kloster formen zu
wollen.»



ZUSAMMENFASSUNG

Die spatmittelalterliche Erbauungsliteratur kennzeichnet eine
Abkehr von der spekulativen Mystik und eine Neubesinnung auf
altere monastische Traditionen. Besonders die Devotio moderna
unterstiitzte eine auf innerliche Selbstreinigung und Sammlung
bedachte personliche Form der Christusnachfolge, die den inneren
Riickzug forderte, ohne die tdgliche Arbeit zu behindern. Diese
Dialektik von Innen und Aussen bestimmte auch das Bildkonzept
der burgundisch-niederldndischen Stifterbilder. Wie der devoten
Literatur liegt dieser Malerei der theologische Gedanke der
Inkarnation des gottlichen Wortes in der menschlichen Seele
zugrunde, reprasentiert durch die Verkiindigung an Maria. Der
zeitgenossische Dekor der Verkiindigungsszene diente dabei we-
niger der biirgerlichen Selbstdarstellung als der Aufforderung zur
Fiirbitte fiir den Stifter. Inwieweit dieses normative Konzept die
Frommigkeitshaltung des burgundischen Hofes widerspiegelt,
wire noch genauer zu untersuchen.

RESUME

La littérature édifiante du Bas Moyen Age marque un éloignement
de la mystique spéculative et une nouvelle réflexion sur les
anciennes traditions monastiques. En particulier, la Devotio
moderna soutenait une forme personnelle d’imitation de Jésus-
Christ tournée vers une autopurification et un recueillement inté-
rieurs, qui encourageaient I'introspection sans pour autant entra-
ver le travail quotidien. Cette dialectique entre I'intérieur et
I’extérieur influenga également la conception iconique des images
représentant les fondateurs dans le territoire bourguignon-néerlan-
dais. A l'instar de la littérature dévote, cette peinture était basée
sur la réflexion théologique de I'incarnation de la parole divine
dans I’ame humaine, symbolisée par I’Annonciation. D’ailleurs, le
décor associé, a I’époque, a la scéne de I’Annonciation servait
moins a une autoreprésentation bourgeoise qu’a un appel a inter-
céder en faveur du fondateur. Encore faudrait-il analyser de plus
prés dans quelle mesure ce concept normatif reflete Iattitude
pieuse de la cour bourguignonne.

197



198

RIASSUNTO

La letteratura devozionale tardomedievale si contraddistingue per
I’abbandono della mistica speculativa e per il recupero di tradizioni
monastiche piu antiche. La Devotio moderna, in particolare, soste-
neva una forma personale dell’essere cristiani, basata sulla catarsi
e sul raccoglimento, la quale promuoveva il ritiro nella vita inte-
riore senza pero ostacolare la vita lavorativa quotidiana. Questa
dialettica fra mondo interiore ed esteriore ha determinato anche
la concezione alla base delle raffigurazioni commissionate dai
donatori borgognoni ed olandesi. Analogamente alla letteratura
devota, questo tipo di pittura poggia sul pensiero teologico dell’in-
carnazione del verbo divino nell’anima dell’essere umano, evento
rappresentato dall’annuncio dell’Arcangelo a Maria. La decora-
zione tipica dell’epoca della scena dell’annunciazione non serviva
tanto a raffigurare il donatore dell’opera quanto a perorare la
sua causa affinché si intercedesse in suo favore nelle preghiere.
Sarebbe interessante studiare pill approfonditamente fino a che
punto questa concezione normativa riflettesse effettivamente
'atteggiamento di devozione assunto dalla corte borgognone.

SUMMARY

Religious writing in the late Middle Ages is marked by a shift from
speculative mysticism toward a revaluation of older monastic tra-
ditions. The Devotio moderna in particular encouraged a personal
form of worship, of inner self-purification, meditation and retreat
that did not interfere with daily work. This dialectic of inner and
outer life defines the pictorial concept of paintings of patrons from
the Burgundian Netherlands. As in the devotional literature, this
painting is based on the theological idea of the incarnation of the
Divine Word in the human soul, as represented through the
Annunciation. Therefore, the contemporary decoration of scenes
of the Annunciation did not serve merely to honour the patrons
but rather to intercede for them. The extent to which this norma-
tive concept mirrors the devotional attitude of the Burgundian
court merits further investigation.



	"Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit" : zur Sakralisierung des privaten Rückzugs in Kunst und Literatur des Spätmittelalters

