
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 4: Spiegelung des Sakralen im Profanen : bürgerliches Wohnen vom
15. bis zum 19. Jahrhundert

Artikel: "Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit" : zur Sakralisierung des privaten
Rückzugs in Kunst und Literatur des Spätmittelalters

Autor: Wehrli-Johns, Martina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit»:
Zur Sakralisierung des privaten Rückzugs in Kunst und Literatur

des Spätmittelalters
von Martina Wehrli-Johns

Unsere Wahrnehmung des mittelalterlichen Lebens erfolgt
in nicht geringem Masse über das Medium der religiösen
Kunst. Das gilt auch für die Architektur und Ausstattung
bürgerlicher Innenräume, denen man nach frühen
Ansätzen in der italienischen Malerei des Trecento erstmals
seit etwa 1430 in der Kunst der altniederländischen Meister
begegnet. Wie aber sind diese realistisch anmutenden
Interieurdarstellungen auf den Verkündigungsbildern
eines Robert Campin und seines Schülers Rogier van der
Weyden zu deuten? Inwieweit sind sie, um die bekannte
These von Erwin Panofsky zu wiederholen, Träger eines
verborgenen religiösen Symbolismus, inwieweit nach der
von Hans Belting formulierten Gegenposition Ausdruck
einer neuen, bürgerlichen Weltsicht?1

Eng verbunden mit der Frage nach dem Sinn dieser
Malerei ist auch die Frage nach dem Einfluss der religiösen
Erbauungsliteratur auf die Mentalität der Künstler und
Auftraggeber. Welchen Beitrag haben diese Texte zur
Entdeckung des privaten Innenraums als Ort der persönlichen
Andacht geleistet? An wen richteten sie sich? Wer sind die
Träger und Rezipienten dieser Literatur?

Anhand einiger Beispiele aus der Erbauungsliteratur
des ausgehenden 14. und 15. Jahrhunderts werde ich
versuchen, aus Sicht der Ordensgeschichte einige Überlegungen

zu diesem Problemkreis vorzutragen. Dass es dazu den
ergänzenden Blick der Kunstgeschichte, der
Literaturwissenschaft und der Sozialgeschichte braucht, darf als
selbstverständlich vorausgesetzt werden.

Absage an die spekulative Mystik

Den Anfang bildet ein kleiner Traktat aus dem Umkreis
der Strassburger Gottesfreunde, bekannt unter dem
Namen Schürebrand. Ihm ist die Trias der mystischen Begriffe
«Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit» entnommen, die
als roter Faden meine Überlegungen begleiten wird. Die
älteste Fassung des Schürebrand ist zusammen mit anderen
erbaulichen Texten der sogenannten Gottesfreundliteratur
im Briefbuch des Johanniterhauses zum Grünen Wörth aus
der Zeit um 1390-1402 überliefert.2 Das Grüne Wörth war
eine Stiftung des 1382 verstorbenen Strassburger Patriziers
Rulman Merswin, der 1367 ein verfallenes Benediktinerkloster

erworben hatte, um für sich selber und andere
Angehörige des Strassburger Patriziats die Möglichkeit zu
schaffen, vom Weltleben Abschied zu nehmen. 1371 über¬

gab Rulman Merswin das Haus den Johannitern, um unter
ihrer geistlichen Leitung als Laie ein religiöses Leben führen

zu können.3 Zur Zeit der Abfassung des Briefbuches
befand sich das Grüne Wörth in einer Phase des
Umbruches. Seine ursprüngliche Zweckbestimmung und vor
allem die Stellung der aus dem Laienstand kommenden
Pfleger des Hauses mussten neu befestigt werden. Im
Briefbuch sollte deshalb dem verstorbenen Stifter Rulman
Merswin ein literarisches Denkmal gesetzt und sein geistiges

Vermächtnis, beziehungsweise dasjenige des ihn
beratenden «Gottesfreundes im Oberland», als Richtschnur
für die spirituelle Ausrichtung des Johanniterhauses
genommen werden.4 Es ist der Forschung bis heute nicht
gelungen, die Gestalt des geheimnisvollen Gottesfreundes
im Oberland eindeutig zu klären. Sehr wahrscheinlich
handelt es sich aber um eine literarische Fiktion, die
möglicherweise von den Johannitern selber in Umlauf gebracht
wurde. Die im Briefbuch versammelten Schriften richteten
sich nicht ausschliesslich an die als Gottesfreunde bezeichneten

Laienmitglieder des Grünen Wörth, sondern auch an
auswärtige Klosterleute. Allen Texten gemeinsam ist der
Wunsch nach Reform, einer Reform des Klosterlebens und
einer Reform des Weltlebens gemäss den Vorstellungen
der Gottesfreunde. Da die Johanniter zur gleichen Zeit
engen Kontakt zu Vertretern der Observanzbewegungen
der Dominikaner und Franziskaner pflegten,5 kann
vermutet werden, dass das Reformprogramm der
Gottesfreundliteratur von dieser Seite her beeinflusst wurde.

Im Schürebrand wendet sich der anonyme Autor an zwei
junge Klarissen, die gerade ihr Noviziat abgeschlossen
haben und nun in Form eines literarischen Sendbriefes
Anweisungen zum geistlichen Leben in einem Kloster unter
franziskanischer Leitung erhalten. Mit dem Wort Schürebrand,

das heisst «schüre den Brand», ist gemeint, dass der
allenthalben lau gewordene Minnebrand, den der Heilige
Geist seit Anbeginn in der menschlichen Seele entzündet

hat, zu neuer Glut entfacht werden soll.6 Dies ist die
Aufgabe des «obersten Minners» Jesus Christus,7 dem die
beiden als Bräute Christi angetraut sind.8 Gleich den

klugen Jungfrauen der Parabel im Matthäus-Evangelium
(Matthäus 25, 1-13) sollen sich die Angesprochenen für
den Empfang des Bräutigams bereit machen.9 Dazu gehört
nicht allein die strenge Einhaltung der Ordensgelübde
Keuschheit, Armut und Gehorsam, sondern auch ein
Leben in klösterlicher Abgeschiedenheit: «mit grosseme
flisse süllent ir üch halten abegescheiden, lidig, innig und

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 4/04 189



einig».10 In Anlehnung an Heinrich Seuses Ausführungen
zum «innerlichen Leben» im Büchlein der Ewigen Weisheit
und im Horologium Sapientiaen werden «abgescheidene
innigkeit und einikeit» als die höchste Schule der Weisheit
gepriesen und zugleich mit dem Eremitenleben der
Wüstenmönche in Verbindung gebracht. Nur im Schutz
eines beschlossenen Klosters ist es der Klarissin möglich,
ledig zu werden aller Vorbilder der kreatürlichen Welt,
«umbe daz got alleine ir bilder und gegenwurf si».12

Der Schürebrand ist ein Beispiel dafür, wie zentrale
Inhalte der spekulativen Mystik in der religiösen
Erbauungsliteratur des ausgehenden 14. Jahrhunderts entschärft
und im Sinne traditionellen monastischen Denkens umgeformt

werden. So wird hier der Terminus Abgeschiedenheit
mit Klosteraskese gleichgesetzt und nicht mehr wie bei

Meister Eckhart mit dem Zustand eines «leer sein(s) aller
Kreatur», die den Menschen, soweit dies einer Kreatur
möglich ist, Gott gleich werden lässt.13 Auch die mit dem
Begriff «Innigkeit» ausgedrückte Dimension der Innerlichkeit

bezieht sich nur noch andeutungsweise auf den «inneren,

edlen Menschen» nach der Lehre Eckharts, «in den
Gottes Same und Gottes Bild eingedrückt und eingesät
ist».14 Ebenso bezeichnet das Wort «Einigkeit» nicht mehr
im Sinne der negativen Theologie das Wesen der Gottheit
und das Eins-sein mit Gott in seinem göttlichen
Ursprung,15 sondern bleibt im Schürebrand fokussiert auf
die Einheit mit dem geminnten Bräutigam.16

Die Absage an die spekulative Mystik war eine Folge der
Häresie-Vorwürfe gegen die Beginen und Begarden seit
dem Konzil von Vienne (1311/12). Auch die Dominikaner
waren nach dem Eckhartprozess von 1327/28 zur
Auffassung gelangt, dass die Schriften Eckharts für nicht
theologisch gebildete Klosterfrauen, Beginen und Laien
ungeeignet seien.17 Die Gottesfreundliteratur trägt dieser
Entwicklung bereits Rechnung, denn auch der Kreis um
die Gottesfreunde im Grünen Wörth musste sich vor
solchen Anschuldigungen in Acht nehmen.18

kanten und Benediktiner ebenso in Kreisen des Adels und
des Bürgertums gelesen.19

Die neuere Forschung zum geistlichen Schrifttum der
Devotio moderna nennt als Hauptziel der Bewegung die
persönliche Reform des inneren Menschen.20 Angestrebt
wurde die Selbstvervollkommnung und Persönlichkeitsbildung

des religiösen Individuums durch Lektüre, Meditation

und Selbstreflexion. Die christliche Anthropologie
der Devoten beruhte im Wesentlichen auf der verbreiteten
paulinischen Unterscheidung zwischen dem äusseren und
dem inneren Menschen (Römer 7, 22). Dieses Modell
wurde im Sinne der psychologischen Trinitätslehre
Augustins ausgelegt, wonach der innere Mensch, nach Paulus
der neue Mensch (2. Korinther 4,16), in den drei obersten
Seelenkräften «intellectus», «memoria» und «voluntas» die
trinitarisch ausgefaltete Gottebenbildlichkeit der menschlichen

Seele widerspiegelt.21 So beabsichtigt Gerhard Zer-
bolt mit seinem Handbuch der inneren Reform (Tractatus
devotus de reformacione virium anime) eine Anleitung zur
Reform der drei obersten Seelenkräfte Verständnis,
Gedächtnis und Wille, die infolge des Sündenfalls ihre
Gewalt über den Menschen verloren haben.22 Mittel dazu
sind die rigorose Selbstprüfung und die Meditation. In dem
sich der Mensch seiner eigenen Unzulänglichkeit und
Schwachheit bewusst wird, gelangt er zur Kenntnis seiner
selbst und wird durch innere Umkehr und Busse in seinem
Willen gestärkt. Durch eine Lektüre gestützte Meditation
des Lebens Jesu wird die Memoria, die Erinnerung an
die Heilstat Christi wach gehalten, wodurch es gelingt,
schlechte Anwandlungen aus dem Gedächtnis zu tilgen
und durch gute Gedanken zu ersetzen. Ziel des ganzen
Reformprogramms ist für Gerhard Zerbolt die «Reinheit
des Herzens» und die Entzündung der Gottesliebe.23

Nachfolge Christi

Reform des inneren Menschen

In deutlicher Abgrenzung zu diesen als gefährlich
eingestuften Tendenzen der Mystik des 14. Jahrhunderts
beschreitet die geistliche Erbauungsliteratur der spätmittelalterlichen

Reformbewegungen deshalb neue Wege. Am
konsequentesten die Devotio moderna mit ihrem umfangreichen

Schrifttum zur geistlichen Anleitung ihrer Mitglieder

in den beiden Zweigen der Bewegung, den regulierten
Chorherren und Chorfrauen von Windesheim sowie den
semireligiösen Brüdern und Schwestern vom gemeinsamen
Leben. Für diese laikale Anhängerschaft, zu der auch die
Wohltäter gezählt wurden, hatten die Devoten den Begriff
«spirituelle Laien» geprägt. Die Devotio moderna war also
in strengem Sinn keine Laienbewegung. Ihre Schriften
wurden aber zusammen mit anderer Erbauungsliteratur
aus dem Milieu der Kartäuser und der observanten Mendi-

Obwohl der Terminus «Innigkeit» auf die innere Formung
der Persönlichkeit bezogen bleibt, wird das «innerliche
Leben» der Devoten doch auch verbunden mit dem
Gedanken eines räumlichen Rückzuges in die Einsamkeit
der Klosterzelle. Dies geht hervor aus dem wohl am meisten

verbreiteten Erbauungsbuch der Bewegung, das dem
Augustinerchorherren Thomas Hemerken von Kempen
(1379/1380-1471) zugeschrieben wird und den Titel De
imitatione Christi (Von der Nachfolge Christi) trägt. Das
auf lateinisch abgefasste, 1427 abgeschlossene Werk, das
1441 als Autograph des Thomas von Kempen dem Basler
Konzil zur Begutachtung vorgelegen hatte, wurde sehr bald
ins Niederländische, Mitteldeutsche und Oberdeutsche
übersetzt und in mehreren Frühdrucken verbreitet. Im
Gegensatz zu den meisten Erbauungsbüchern wurde es

später auch in reformierten Gebieten eifrig gelesen - 1539
erschien in Zürich in der Offizin von Augustin Friess
eine neue Druckausgabe - und erlebte im protestantischen
Pietismus eine eigentliche Renaissance.24

190



Das Werk gibt in vier Büchern eine Anleitung zum
geistlichen Leben. Im ersten Buch wendet sich der Autor an die
«Anfänger» im geistlichen Leben, womit er alle Christen in
und ausserhalb der Klöster meint, die ein frommes,
geistliches Leben führen wollen.25 Eine seiner Ermahnungen
lautet: «Der gute und fromme Mann, der sich seinem Gott
ganz geweiht hat, ordnet zuerst im Inwendigen alles, was er
nachher draussen zustande bringen muss.»26 Dieses Ziel
wird erreicht durch ein stetes Ein- und Ausüben guter
Vorsätze und verlangt einen Lebenswandel, bei dem sich
innere Sammlung und äusseres Tun gegenseitig ergänzen.
«Wenn du dich nicht immer in dir sammeln kannst, so
sammle dich doch hier und da, wenigstens einmal im Tage,
am frühen Morgen oder am Abend. Am Morgen erwecke
dich zu einem guten Vorsatz; am Abend durchforsche
deinen Wandel, wie den Tag über deine Gedanken, deine
Worte, deine Handlungen beschaffen gewesen sind. [...] Sei
nie ganz müssig, sondern lies oder schreib, oder bete, oder
betrachte, oder arbeite etwas zum Nutzen der Gemeinde.
[...] Erst wenn du die Pflichten, welche dir mit anderen
gemein sind, genau und treu erfüllt hast, dann gehörst du
ganz dir und magst, wenn noch Zeit übrig ist, dich deiner
besonderen Andacht überlassen.»27 Ein ganzes Kapitel ist
diesen Momenten der Stille gewidmet: «Suche dir oft eine
schickliche Zeit aus, wo du ganz allein zu Hause sein
kannst. Und dann überdenk das Gute, das du von der Hand
Gottes empfangen hast. Lass liegen, was die Neugier reizt.
Lies immer wieder in solchen Büchern, die dein Herz
zu Busse aufschliessen, lieber als in jenen, die deine
Gedanken nach allen vier Winden zerstreuen.»28 In der Stille
erfährt der Mensch Reue und innere Umkehr, dort
erschliessen sich ihm auch die Geheimnisse der Heiligen
Schrift: «Soll dein harter Sinn zerschlagen werden, so geh
in deine Kammer und lass den Tumult der Welt nicht herein,

wie die Schrift (Psalm 4,5) sagt: Auf euerm Lager redet
mit euerm Herzen. In der Zelle wirst du finden, was du
draussen so oft verlierst. Wenn du oft darin bist, so wirst du
gern darin sein. Gewöhne dich gleich im Anfange deiner
Besserung, die Zelle fleissig zu hüten; dann wird sie nach
und nach eine liebe Freundin und ein lieblicher Trost
werden.»29

Das zweite Buch erteilt Ermahnungen zum inneren
Leben. Sie gipfeln darin, dass der Mensch, der zum inneren
Frieden und zur Reinheit des Herzens zurückgefunden hat,
Christus in seiner Seele eine Wohnstatt bereiten und ihm
im Leiden am Kreuz nachfolgen soll. Im dritten Buch redet
Jesus im Innersten der gläubigen Seele und spendet ihr
Trost. Die angesprochene Seele antwortet mit der Bitte um
die Gnade des Gebets, worauf sich Gott auf ein
Zwiegespräch einlässt, das dem Menschen den Weg zur Gottesliebe

und zur ewigen Freude im Jenseits weist. Das vierte
und letzte Buch schliesslich enthält eine Anweisung zum
würdigen Empfang des Sakraments der Eucharistie. Aus
ihm wird ersichtlich, dass der Empfang Christi in der
menschlichen Seele bei Thomas von Kempen als ein
gleichermassen sakramentaler wie inkarnatorischer Akt
gedacht wird, der gleichgesetzt wird mit der Verkündigung an

Maria: «Mein Herr und mein Gott, mein Schöpfer und
mein Erlöser, empfangen möchte ich dich heute mit
soviel Empfindung, Ehrerbietung und Lobpreisung deines

Namens, mit soviel Dankgefühl und Liebe, mit all der inneren

Würdigkeit, mit soviel Glauben, Hoffnung und Liebe,
mit welcher dich deine Mutter Maria, die ehrwürdige Jungfrau,

ersehnt und empfangen hat, als ihr der Engel das

Geheimnis der Menschwerdung kundmachte, und sie voll
Andacht und Demut antwortete: Siehe ich bin eine Magd
des Herrn, mir geschehe nach deinem Worte.»30

Eine Malerei der Inkarnation

Kehren wir zurück zu den Bildern. Felix Thürlemann hat
die niederländische Malerei einmal als eine «Malerei der
Inkarnation» bezeichnet, weil ihrem Bildkonzept als
zentrale Aussage der Gedanke zugrunde liegt, dass «Gott [...]
dadurch, dass Maria Christus empfangen und geboren hat,
seine Wohnung unter den Menschen genommen» hat.31

Diese Interpretation wird durch die Erbauungsliteratur der
Devoten zweifelsohne gestützt. Einen anderen Ansatz
wählt Hans Belting in seinem Essay Die Erfindung des

Gemäldes?2 Ihn interessieren die Verfahren, mit Hilfe
derer in der niederländischen Malerei das Problem von
Aussen und Innen gelöst wurde, das heisst bei Räumen das

Verhältnis von Aussen- und Innenräumen, bei der Darstellung

des Menschen die äussere körperliche Physiognomie
und die unsichtbare seelische Innenwelt. Hans Belting
zufolge resultiert daraus eine zweifache Ansicht des
Gemäldes: eine empirische Aussenansicht und eine
Innenansicht der inneren Vorstellung.33 Obwohl Hans Belting
dezidiert einen Einfluss der Devotio moderna ablehnt,34
erscheint mir gerade seine Deutung mit dem
Innerlichkeitskonzept der Devoten kongruent zu sein. Auch dort
wird der Mensch zum Rückzug in die Innerlichkeit
aufgefordert, ohne sein äusseres Dasein aufzugeben, denn Ziel
ist der innerlich gesammelte Mensch, der von innen heraus
sein äusseres Leben gestaltet. Und wie in den Marienbildern

von Robert Campin, Rogier van der Weyden und
Jan van Eyck ist der Innenraum der Seele in der Vorstellung

der Maler Wohnstätte Gottes, Ort der Verkündigung,
Ort der Zwiesprache zwischen Gott und Mensch. Robert
Campin und seine Schule haben diesen Innenraum der
Seele als bürgerliches Interieur gestaltet (Abb. 1). Deshalb
muss diese Malerei aber nicht zwingend als bürgerliche
Selbstdarstellung verstanden werden, finden wir doch das

gleiche Dekor der Verkündigung auch auf Bildern
nichtbürgerlicher Auftraggeberschaft, wie etwa beim Verkün-
digungstriptychon Rogier van der Weydens (datiert vor
1450), dessen Mittelteil mit der Verkündigung sich heute
im Louvre in Paris befindet, während die Seitenflügel mit
der Stifterfigur eines Klerikers zur Rechten in Türin stehen

(Abb. 2). Auch bei den Werl-Flügeln im Prado in Madrid
(datiert 1438) wird auf der Stiftertafel der Kölner Franzis-

kanerprovinzial Heinrich von Werl in einer Klosterzelle,
seiner realen Umwelt, gezeigt, wie er auf eine (verlorene)

191



J

¦^st

I
>

Mpa

: : ^

Abb. 1 Triptychon mit der Verkündigung an Maria, Mérode-Triptychon, von Robert Campin, Rogier van der Weyden, um 1425-1435 /
nach 1450. Holz, 64,1 X 63,2 cm (Mitteltafel). 64,5 X 27,3 cm (Flügel). New York, The Metropolitan Museum of Art.

\

Abb. 2 Triptychon mit der Verkündigung an Maria, von Rogier van der Weyden, vor 1450. Holz, 86 X 92 cm (Mitteltafel), 86 X 36 cm
(Flügel). Der Stifterflügel wurde verschiedentlich übermalt. Paris, Louvre (Mitteltafel); Turin, Galleria Sabauda (Flügel).

192



fet

¦ fi
wm¦.fi ¦

*s&

/i

fit- -fi

AY 7.f

Abb. 3 Zwei Flügel des Altars für den Franziskaner Heinrich von Werl, von Rogier van der Weyden, 1438. Holz, je 101 X 47 cm.
Der Kopf des Stifterflügels ist übermalt. Madrid, Museo del Prado.

193



Darstellung der Gottesmutter blickt. Ihm gegenüber ist die
lesende heilige Barbara in einer bürgerlichen Wohnstube
abgebildet, die derjenigen des Mérode Triptychons
nachempfunden ist (Abb. 3).35 Die eigentliche Innensicht folgt
also einem normativen Konzept, das für Laien wie für
Geistliche gleichermassen verbindlich war: Es zeigt Maria
in demutsvoller Haltung beim Empfang Christi. Die
Aktualisierung des Geschehens in einem zeitgenössischen
Dekor bedeutet, dass alle, der Stifter und die Betrachter
des Bildes, die im Hier und Jetzt das Sakrament der Eucharistie

in der gleichen Haltung wie Maria empfangen, auf
das Erbarmen Gottes hoffen dürfen und für den Stifter des
Bildes Fürbitte leisten.36

Der Evangelist Lukas als Maler der Inkarnation

Heinrich von Werl (um 1400-1464) versah von 1432-1462
das Amt des Ministers der Kölner Ordensprovinz, zu der
auch die südniederländisch-burgundischen Franziskanerklöster

gehörten. Er vertrat als Theologe die Lehre von der
Unbefleckten Empfängnis Mariens und galt, zumindest in
jüngeren Jahren, als das Stifterbild in Auftrag gegeben
wurde, als ein Anhänger der franziskanischen Observanz.37
Die burgundischen Herzöge, und vor allem Isabella von
Portugal, die dritte Gattin Philipps des Guten, unterhielten
enge Beziehungen zum Kreis der franziskanischen Observanz.38

Fast gleichzeitig wie die Werl-Flügel malte Rogier
van der Weyden 1439-40 in der Kirche der Minoriten zu
Brüssel eine vom Herzogspaar gestiftete Altartafel.39 In
Brüssel, wo Rogier van der Weyden nach seinem Weggang
aus der Werkstatt von Robert Campin als Stadtmaler
wirkte,40 war die Devotio moderna präsent in dem
Augustiner-Chorherrenstift von Groenendaal südöstlich von
Brüssel. Groenendaal war eine Gründung des brabanti-
schen Mystikers Jan van Ruusbroec (1293-1381). 1412
hatte sich das Kapitel von Groenendaal mit seinen sieben
brabantischen Häusern der Kongregation von Windesheim
angeschlossen.41 Der burgundische Herzog Philipp der
Gute unterstützte Groenendaal in den Jahren seiner
Herrschaft in Brabant mit zahlreichen Zuwendungen und
Privilegien und gewährte Hilfe, als das Priorat 1435 durch
Brand zerstört wurde.42 Auch Rogier van der Weyden stand
in regem Austausch mit Groenendaal.43 Ganz spezielle
Beziehungen verbanden den Maler mit dem Kanonikerstift
St. Gudula,44 unter dessen Jurisdiktion sich das Fraterhaus
Nazareth in Brüssel befand.45 Sowohl St. Gudula wie auch
St. Jacob op Coudenberge, wo Rogier van der Weyden
1464 eine Jahrzeitstiftung errichtete,46 gaben Bücheraufträge

an die Devoten.47 Diese wenigen Hinweise mögen
genügen, um zu zeigen, dass die Malerei der frühen

Niederländer durchaus im Einflussbereich der Devotio
moderna stand. Die devote Spiritualität hatte in den
burgundischen Niederlanden über den engeren Bereich der
Windesheimer und der Fraterhäuser auch auf die Kartäuser

und die Kanonikerstifte gewirkt und so eine beachtliche
Breitenwirkung erreicht. Inwieweit sie auch die
Frömmigkeitshaltung des burgundischen Hofes bestimmte, wäre
noch genauer zu untersuchen.48 Gewiss aber ist es kein
Zufall, wenn Rogier van der Weyden den Evangelisten
Lukas als «Maler der Inkarnation» in der für St. Gudula

k

-

Abb. 4 Der Evangelist Lukas malt die Madonna, von Rogier van
der Weyden, vor 1450. Holz, 137,7 X 110,8 cm. Boston, Museum of
Fine Arts.

bestimmten Altartafel der Maler-Gilde im Gewand eines
vornehmen Kanonikers zeigen wollte (Abb. 4),49 denn die
von Hans Belting beschworene «Erfindung des Gemäldes»
beruht auf einem geistigen Entwurf, der die Welt zum
Kloster machen wollte.50

194



ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Repro aus Felix Thürlemann (vgl. Anm. 1), S. 58-59,
Abb. 42.

Abb. 2: Repro aus Felix Thürlemann (vgl. Anm. 1), S. 186,
Abb. 195.
Abb. 3: Repro aus Hans Belting / Christiane Kruse (vgl.
Anm. 1), Tafel 80 und 81.
Abb. 4: Repro aus Hans Belting / Christiane Kruse (vgl.
Anm. 1), Tafel 61.

ANMERKUNGEN

Zu dieser Diskussion vgl. Erwin Panofsky, Early Netherlandish

Painting. Its Origins and Character, Cambridge/Mass.
1953, hier zitiert nach der First Icon Edition, New York 1971,
Vol. 1, S. 131-148. - Otto Pacht, Van Eyck. Die Begründer der
altniederländischen Malerei, München 32002, S. 56, 64-67. -
Hans Belting / Christiane Kruse, Die Erfindung des
Gemäldes. Das erste Jahrhundert der niederländischen Malerei,
München 1994, S. 9-21, 33^12. - Felix Thürlemann, Robert
Campin. Eine Monographie mit Werkkatalog, München 2002,
S. 92-108.
Zu diesem Traktat vgl. Kurt Ruh, Schürebrand, in: Die
deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexikon, 2. Auflage,

hrsg. von Kurt Ruh, Bd. 8, Berlin 1992, Sp. 876-880. -
Zur Datierung und Anlage des Briefbuches vgl. Karl Rieder,
Der Gottesfreund vom Oberland. Eine Erfindung des
Strassburger Johanniterbruders Nikolaus von Löwen, Innsbruck
1905, S. 50-62, 235-244. - Der Traktat ist gedruckt bei Philipp
Strauch (Hrsg.), Schürebrand. Ein Traktat aus dem Kreise der
Strassburger Gottesfreunde Festgabe der germanistischen
Abteilung der 47. Versammlung deutscher Philologen und
Schulmänner in Halle zur Begrüssung dargebracht), Halle
1903, S. 1-82. - Philipp Strauch, Zum Tractat «Schürebrand»,
in: Zeitschrift für deutsches Altertum 57,1920, S. 223-247.
Vgl. Karl Rieder (vgl. Anm. 2), S. 130-149. - Georg Steer,
Merswin, Rulman, in: Verfasserlexikon (vgl. Anm. 2) 26, 1987,
Sp. 420-442.
Vgl. Karl Rieder (vgl. Anm. 2), S. 244-248. Nach Rieder
handelt es sich beim Briefbuch um eine Fiktion des Johanniterbruders

Nikolaus von Löwen, eines engen Vertrauten von
Rulman Merswin.
Auf mögliche Verbindungen zur südniederländischen
Reformbewegung um Jan Ruusbroec weist Karl Rieder (vgl. Anm.
2), S. 268. In Strassburg ist für die Jahre 1390/91 im Inquisi-
tionsprozess gegen Johannes Matkaw ein Zusammengehen
von Johannitern des Grünen Wörth und Exponenten der
Bettelorden erwiesen. Der dort involvierte Franziskanerlektor
Nikolaus von Blaufelden wird im Schürebrand als Redaktor
des Traktats aufgeführt, vgl. Michael Toensing, Johannes
Malkaw aus Preussen (ca. 1360-1416). Studien und Quellen zu
einem Streiter für die römische Obödienz während des Grossen
Abendländischen Schismas, Teil 1: Darstellung, Diss. Konstanz
1995, S. 141-152.
Philipp Strauch (vgl. Anm. 2), S. 4 (1.).

Philipp Strauch (vgl. Anm. 2), S. 5 (2.).
Philipp Strauch (vgl. Anm. 2), S. 5-6 (3.).
Philipp Strauch (vgl. Anm. 2), S. 6-7 (5.).
Philipp Strauch (vgl. Anm. 2), S. 26 (21.).
Büchlein der Ewigen Weisheit, Kap. 22, in: Heinrich Bihl-
meyer (Hrsg.), Heinrich Seuse. Deutsche Schriften, Stuttgart
1907, S. 288-290. Das entsprechende Kapitel in Seuse's
Horologium, II, 3, ist überschrieben mit «Formula compendiosa
vitae spiritualis», siehe Pius Künzle OP (Hrsg.), Heinrich
Seuses Horologium Sapientiae Spicilegium Friburgense 23),
Freiburg/Schweiz 1977, S. 540-547.
Philipp Strauch (vgl. Anm. 2), S. 35 (52.).
Vgl. Eckharts Traktat Von abegescheidenheit, in: Josef
Quint (Hrsg.), Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen
Werke. Die Deutschen Werke, Bd. 5: Meister Eckharts Traktate,
Stuttgart 1963, S. 377^168, hier zitiert nach der Übersetzung,
S. 542.

Vgl. Eckharts Traktat Von dem edeln Menschen, in: Josef
Quint (vgl. Anm. 13), S. 106-136, Übersetzung, S. 500.

Vgl. Heinrich Seuse, Das Buch der Wahrheit:
Mittelhochdeutsch-Deutsch, hrsg. von Loris Sturlese / Rüdiger Blum-
rich Philosophische Bibliothek Bd. 458), Hamburg 1993,
S. 9-12.
Vgl. Philipp Strauch, S. 35 (52.).
Zu diesen Vorwürfen und zur Reaktion der Dominikaner auf
den Prozess gegen Meister Eckhart siehe Martina Wehrli-
Johns, Mystik und Inquisition. Die Dominikaner und die

sogenannte Häresie des Freien Geistes, in: Walter Haug /

Wolfram Schneider-Lastin (Hrsg.), Deutsche Mystik im
abendländischen Zusammenhang. Neu erschlossene Texte, neue
methodische Ansätze, neue theoretische Konzepte, Kolloquium
Kloster Fischingen 1998, Tübingen 2000, S. 223-251.
Aufschlussreich dafür ist das «Leben Seuses», das erstmals in einer
Handschrift des Grünen Wörth überliefert ist und insofern
ebenfalls zur sogenannten Gottesfreundliteratur zählt. Dort
warnt der Diener der Ewigen Weisheit in Kap. 33 vor den
Gefahren einer Beschäftigung mit der Lehre Eckharts für
ungeübte junge Schwestern, siehe Heinrich Bihlmeyer
(vgl. Anm. 11), S. 98.

Im Briefbuch werden Gefährdungen durch häretische
Einflüsse erwähnt, vgl. Karl Rieder (vgl. Anm. 2), S. 145*.
Thomas Kock, Theorie und Praxis der Laienlektüre im
Einflussbereich der Devotio moderna, in: Thomas Kock / Rita

195



Schlusemann (Hrsg.), Laienlektüre und Buchmarkt im späten
Mittelalter Gesellschaft, Kultur und Schrift, Mediävistische
Beiträge 5), Frankfurt am Main u. a. 1997, S. 199-220. - Nikolaus

Staubach, Gerhard Zerbolt von Zutphen und die Apologie

der Laienlektüre in der Devotio moderna, in: Thomas
Kock / Rita Schlusemann (vgl. oben), S. 221-289. Zum
Begriff «laici spirituales» vgl. S. 225. - Thomas Kock, Die
Buchkultur der Devotio moderna. Handschriftenproduktion,
Literaturversorgung und Bibliotheksaufbau im Zeitalter des
Medienwechsels Tradition - Reform - Innovation, Bd. 2),
Frankfurt am Main 22002, S. 186-224.

20 Vgl. Nikolaus Staubach, Pragmatische Schriftlichkeit im Be¬

reich der Devotio moderna, in: Frühmittelalterliche Studien 25,
1991, S. 418-461, hier S. 428^134. - Thom Mertens, Texte der
modernen Devoten als Mittler zwischen kirchlicher und persönlicher

Reform, in: Niederdeutsches Wort 33, 1993, S. 63-74. -
Thomas Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 10-12,317-324.

21 Vgl. Nikolaus Staubach 1991 (vgl. Anm. 20), S. 430.
22 Gérard Zerbolt de Zutphen, Manuel de la réforme

intérieure. Tractatus devotus de reformacione virium anime,
introd. par José van Aelst, éd. par Francis Joseph Legrand,
Turnhout 2001, S. 28-35.

23 Gérard Zerbolt de Zutphen (vgl. Anm. 22), S. 103.109,111,
151,183, 233.

24 Vgl. Paul van Geest / Erika Bauer / Burkart Wachinger,
Thomas Hemerken von Kempen, in: Verfasserlexikon (vgl.
Anm. 2) 29, 1995, Sp. 862-882. - Uwe Neddermeyer, Radix
Studii et Speculum Vitae. Verbreitung und Rezeption der imitatio

Christi< in Handschriften und Drucken bis zur Reformation,

in: Johannes Helmrath et al. (Hrsg.), Studien zum 15.
Jahrhundert. Festschrift Erich Meuthen, Bd. 1, München 1994,
S. 457^181. - Ich zitiere hier nach der bei Reclam erschienenen
Übersetzung: Das Buch von der Nachfolge Christi. Aus dem
Lateinischen des Thomas von Kempen. Die Übersetzung J. M.
Sailers bearbeitet von Walter Kröber Universalbibliothek
Nr. 7663), Stuttgart 1980.

25 Thomas von Kempen (vgl. Anm. 24), S. 35 (1,19).
26 Thomas von Kempen, S. 13 (I, 3.3.).
27 Thomas von Kempen, S. 35 (1,19. 4./5.).
28 Thomas von Kempen, S. 37 (1,20.1).
29 Thomas von Kempen, S. 58 (I, 5.).
30 Thomas von Kempen, S. 226 (IV, 17.2.).
31 Felix Thürlemann, Eine Malerei der Inkarnation. Zu Sinn

und Genese des niederländischen Bildkonzeptes, in: Literatur
und Kunst, Wochenendbeilage zur Neuen Zürcher Zeitung
15716. Dezember 1990, Nr. 292. Der Aufsatz ist leicht
verändert wieder aufgenommen in: Felix Thürlemann 2002
(vgl. Anm. 1), S. 92-96.

32 Hans Belting / Christiane Kruse (vgl. Anm. 1), S. 33-93.
33 Hans Belting / Christiane Kruse (vgl. Anm. 1), S. 51-71.
34 Hans Belting / Christiane Kruse (vgl. Anm. 1), S. 21:

«Ansonsten spielt die Laienbewegung der >Devotio Mo-
derna< auf diesem Terrain immer noch eine umstrittene Rolle,
da sie, jedenfalls in den Texten der Zeit, am meisten von sich
reden macht, aber uns andererseits wenig nützt, wenn sie schon
die Bilder als solche für einen gefährlichen Luxus hielt. Deshalb

mussten die Versuche scheitern, in der damaligen Malerei
die Spuren dieses hohen religiösen Ideals wiederzufinden, das
wir so gerne mit dem künstlerischen Ideal versöhnt sehen
würden.» Dennoch hält Belting, S. 51, «diese Literatur für uns
aufschlussreich, weil sie zu dem doppelten Blick auffordert, den
wir auf die Portraits werfen sollen, wie sehr diese sonst auch
die physische Realität beschwören mögen.»

35 Zum Mérode-Triptychon und seiner Wirkung auf die Ge¬
schichte der Malerei siehe Felix Thürlemann (vgl. Anm. 1),

S. 58-76, 269-272, zum Verkündigungstriptychon von Rogier
van der Weyden vgl. Felix Thürlemann, S. 186-187, zu den
Werl-Flügeln, die neuerdings Rogier van der Weyden
zugeschrieben werden, vgl. Hans Belting / Christiane Kruse
(vgl. Anm. 1), S. 175-176 und Felix Thürlemann, S. 246-250,
302-303. Zu vergleichen wäre hier auch das Rogier van der
Weyden zugeschriebene Diptychon (London National
Gallery), das nach Felix Thürlemann, S. 327, das Portrait eines
Franziskanermönchs zeigt, der nach rechts auf eine Marienszene

in einer bürgerlichen Wohnstube blickt.
36 Man vergleiche dazu die Ausführungen im Buch von der Nachfolge

Christi des Thomas von Kempen (vgl. Anm. 24),
S. 226-228 (IV, 17.). Dies würde auch die häufigen Ubermalungen

der Stifterflügel und die Austauschbarkeit der einzelnen
Teile eines Triptychons erklären, die Erwin Panofsky beim
Verkündungstriptychon Rogier van der Weydens annimmt,
vgl. Erwin Panofsky (vgl. Anm. 1), S. 300-301.

37 Vgl. Kurt Ruh, Heinrich von Werl, in: Verfasserlexikon
(vgl. Anm. 2) 23,1981, Sp. 919-923.

38 Monique Sommé, Le testament d'Isabelle de Portugal et la
dévotion moderne, in: Jean-Marie Cauchies (Ed.), La dévotion

moderne dans les pays bourguignons et rhénans des origines

à la fin du XVT siècle, Rencontres de Colmar-Strasbourg
(29 septembre au 2 octobre 1988), Neuchâtel 1989, S. 27-37,
hier S. 29.

39 Vgl. Elisabeth Dhanens / Jellie Dijkstra Roger de le
Pasture / van der Weyden. Introduction à l'œuvre. Relecture des

sources, Tournai 1999, S. 158.
40 Vgl. Elisabeth Dhanens / Jellie Dijkstra (vgl. Anm. 39),

S. 109-112.
41 Zu diesem brabantischen Zweig der Devotio moderna vgl.

John van Engen, A Brabantine Perspective on the Origins
of the Modern Devotion: the First Book of Petrus Impens's
«Compendium decursus temporum monasterii Christifere
Bethleemitice puerpere», in: Werner Verbeke et al. (Hrsg.),
Serta Devota in memoriam Guilielmi Lourdaux, Pars Prior:
Devotio Windeshemensis Mediaevalia Lovaniensia Series 1,
Studia 20), Löwen 1992, S. 2-74.

42 Vgl. Jan van Ruusbroec 1293-1381 Ausstellungskatalog),
Brüssel 1981, S. 437, 454-^155.

43 Vgl. Elisabeth Dhanens / Jellie Dijkstra (vgl. Anm. 39),
S. 114,142,152,179.

44 Vgl. Elisabeth Dhanens / Jellie Dijkstra (vgl. Anm. 39),
S. 161,165.

45 Vgl. Thomas Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 120, Anm. 245.
46 Vgl. Elisabeth Dhanens / Jellie Djikstra (vgl. Anm. 40),

S. 165.
47 Vgl. Thomas Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 119.
48 Vgl. zur burgundischen Frömmigkeit Myriam Cheyns-

CondÉ, Expression de la piété des duchesses de Bourgogne au
XVe siècle dans la vie quotidiennne et dans l'art. Essai de
synthèse, in: Jean-Marie Cauchies (vgl. Anm. 38), S. 47-63. -
Liselotte E. Saurma-Jeltsch, Burgund als Quelle höfischen
Prestiges und Hort avantgardistischer Kunstfertigkeit. Zur
Entfaltung der «ars nova» am Oberrhein, in: Konrad Krimm /
Rainer Brüning (Hrsg.), Zwischen Habsburg und Burgund.
Der Oberrhein als europäische Landschaft im 15. Jahrhundert

Oberrheinische Studien 21), Sigmaringen 2003, S. 61-111.
49 Zu dieser Tafel siehe Hans Belting / Christiane Kruse

(vgl. Anm. 1), S. 29-32, S. 161.
50 Vgl. Thomas Kock 2002 (vgl. Anm. 19), S. 9: «Gemeinsam ist

den unterschiedlichen monastischen oder semireligiösen
Formen der «neuen Frömmigkeit», die Gesellschaft insgesamt als
eine Religiosengemeinschaft, die Welt als Kloster formen zu
wollen.»

196



ZUSAMMENFASSUNG

Die spätmittelalterliche Erbauungsliteratur kennzeichnet eine
Abkehr von der spekulativen Mystik und eine Neubesinnung auf
ältere monastische Traditionen. Besonders die Devotio moderna
unterstützte eine auf innerliche Selbstreinigung und Sammlung
bedachte persönliche Form der Christusnachfolge, die den inneren
Rückzug förderte, ohne die tägliche Arbeit zu behindern. Diese
Dialektik von Innen und Aussen bestimmte auch das Bildkonzept
der burgundisch-niederländischen Stifterbilder. Wie der devoten
Literatur liegt dieser Malerei der theologische Gedanke der
Inkarnation des göttlichen Wortes in der menschlichen Seele

zugrunde, repräsentiert durch die Verkündigung an Maria. Der
zeitgenössische Dekor der Verkündigungsszene diente dabei
weniger der bürgerlichen Selbstdarstellung als der Aufforderung zur
Fürbitte für den Stifter. Inwieweit dieses normative Konzept die
Frömmigkeitshaltung des burgundischen Hofes widerspiegelt,
wäre noch genauer zu untersuchen.

RESUME

La littérature édifiante du Bas Moyen Age marque un éloignement
de la mystique spéculative et une nouvelle réflexion sur les
anciennes traditions monastiques. En particulier, la Devotio
moderna soutenait une forme personnelle d'imitation de Jésus-
Christ tournée vers une autopurification et un recueillement
intérieurs, qui encourageaient l'introspection sans pour autant entraver

le travail quotidien. Cette dialectique entre l'intérieur et
l'extérieur influença également la conception iconique des images
représentant les fondateurs dans le territoire bourguignon-néerlandais.

A l'instar de la littérature dévote, cette peinture était basée

sur la réflexion théologique de l'incarnation de la parole divine
dans l'âme humaine, symbolisée par l'Annonciation. D'ailleurs, le
décor associé, à l'époque, à la scène de l'Annonciation servait
moins à une autoreprésentation bourgeoise qu'à un appel à
intercéder en faveur du fondateur. Encore faudrait-il analyser de plus
près dans quelle mesure ce concept normatif reflète l'attitude
pieuse de la cour bourguignonne.

197



RIASSUNTO

La letteratura devozionale tardomedievale si contraddistingue per
l'abbandono della mistica speculativa e per il recupero di tradizioni
monastiche più antiche. La Devotio moderna, in particolare, sosteneva

una forma personale dell'essere cristiani, basata sulla catarsi
e sul raccoglimento, la quale promuoveva il ritiro nella vita
interiore senza però ostacolare la vita lavorativa quotidiana. Questa
dialettica fra mondo interiore ed esteriore ha determinato anche
la concezione alla base delle raffigurazioni commissionate dai
donatori borgognoni ed olandesi. Analogamente alla letteratura
devota, questo tipo di pittura poggia sul pensiero teologico
dell'incarnazione del verbo divino nell'anima dell'essere umano, evento
rappresentato dall'annuncio dell'Arcangelo a Maria. La decorazione

tipica dell'epoca della scena dell'annunciazione non serviva
tanto a raffigurare il donatore dell'opera quanto a perorare la
sua causa affinché si intercedesse in suo favore nelle preghiere.
Sarebbe interessante studiare più approfonditamente fino a che

punto questa concezione normativa riflettesse effettivamente
l'atteggiamento di devozione assunto dalla corte borgognone.

SUMMARY

Religious writing in the late Middle Ages is marked by a shift from
speculative mysticism toward a revaluation of older monastic
traditions. The Devotio moderna in particular encouraged a personal
form of worship, of inner self-purification, meditation and retreat
that did not interfere with daily work. This dialectic of inner and
outer life defines the pictorial concept of paintings of patrons from
the Burgundian Netherlands. As in the devotional literature, this
painting is based on the theological idea of the incarnation of the
Divine Word in the human soul, as represented through the
Annunciation. Therefore, the contemporary decoration of scenes
of the Annunciation did not serve merely to honour the patrons
but rather to intercede for them. The extent to which this normative

concept mirrors the devotional attitude of the Burgundian
court merits further investigation.

198


	"Abgeschiedenheit, Innigkeit, Einigkeit" : zur Sakralisierung des privaten Rückzugs in Kunst und Literatur des Spätmittelalters

