
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 3

Artikel: Die Spur führte nach Uznach : drei spätgotischen Silberplastiken gelingt
die Rückkehr an ihren angestammten Platz

Autor: Neuhaus, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Spur führte nach Uznach: Drei spätgotischen Silberplastiken
gelingt die Rückkehr an ihren angestammten Platz

von Reiner Neuhaus

Abb. la-c Dreiteiliges Figuren-Ensemble: heiliger Antonius Eremita, Maria mit
dem Kind, heiliger Gallus, «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild» (Jörg), Zug, um
1610. Silber, feuervergoldet, gegossen, Höhe 6,2 cm, 7,8 cm und 6,2 cm. Bayern,
Privatbesitz.

Eine kleine gegossene, silbervergoldete Figur des heiligen
Antonius Eremita (Abb. la) sollte ursprünglich an dieser
Stelle als Anlass dienen, sowohl über das medizin- und
kunsthistorisch gleichermassen faszinierende Wirken des
Ordens und zahlreicher Bruderschaften, die mit dem
Namen des Eremiten verbunden sind, zu berichten als auch
die in diesem Zusammenhang im Laufe des 13.-18.
Jahrhunderts entstandenen Kunstwerke zu beleuchten. Als sich
aber herausstellte, dass diese Antonius-Figur Teil eines

dreiteiligen Ensembles war und mit dem heiligen Gallus
Eremita (Abb. lc) eine Maria mit dem Kind assistierte

(Abb. lb), da erwachte, gerade weil es eigentlich aussichtslos

schien, der Detektiv, Hauptantrieb vieler Kunsthistoriker,

«den Täter (der am Bild [hier: an der Entstehung der
Figurengruppe] schuldig ist) mittels Indizien, die dem Aus-
senstehenden unsichtbar bleiben», zu entdecken;1 sprich,
herauszufinden, wer diese äusserst qualitätsvollen Figuren
wann und wofür geschaffen hatte.

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 3/04 163



Antonius, Antoniusfeuer und Antoniterorden

Antonius, der Eremit, nach dem hl. Athanasius auch der
Grosse genannt, wurde zwischen 250 und 260 n. Chr. im
oberägyptischen Dorf Qeman (Koma) geboren. Er
verschenkte sein reiches Erbe an die Armen, entsagte der
Welt und suchte die Einsamkeit in der Wüste. Als
regelrechte Wallfahrten zu ihm einsetzten, zog er sich noch
tiefer in ihr Inneres zurück. Er starb der Legende nach
356 n. Chr. Obwohl sein Grab lange geheim gehalten
wurde, gelangten seine Gebeine als Reliquien 532 nach
Alexandria, dann, als Ägypten 635 vom Kalifen Omar
erobert worden war, nach Konstantinopel in die Hagia Sophia.
Im Jahr 1070 gab der byzantinische Kaiser Romanus IV.
Diogenes dem Edelmann Galin II. aus der Dauphine die
Erlaubnis, die Reliquien in dessen Heimat mitzuführen.
Dort fanden sie im Dorf St-Didier-de-la-Motte ihre neue
Ruhestätte. Der Legende nach beginnt die Gründungsgeschichte

des Antoniterordens 1089 mit einer schweren
Ergotismus-Epidemie.2 Das Antoniusfeuer, auch «ignis
sacer», ist die Folge einer Vergiftung mit dem Mutterkorn,3
der Dauerform des Schlauchpilzes Claviceps purpurea
Tulasne, einem übergrossen spornartigen Roggenkorn von
hell- bis violettbrauner Farbe. In Hungerjahren assen die
Armen auch die Kornreste, die beim Sieben des Getreides
als Abfall anfielen. Von den zahlreichen pharmakologischen

Wirkungen der in ihm enthaltenen Alkaloide - mit
dem Ergotamin als Hauptanteil - sind nur zwei für die
Entstehung der Epidemien verantwortlich. Sie präsentieren
sich im insgesamt wesentlich selteneren, in seiner Entstehung

bis heute nicht ganz geklärten konvulsiven Typ und
im gangränösen Typ des Ergotismus. Wenigstens das
klinische Bild des letzteren muss in den Anmerkungen kurz
beschrieben werden, galt seinen Überlebenden doch die
ganze Pflege und Fürsorge des Antoniterordens und
beherrschte später die Inhalte der von seinen Präzeptoren
an Schongauer, Grünewald, Bosch, Breughel d. Ä. und
andere vergebenen Aufträge zur Ausstattung ihrer
Hospitalkirchen in ganz Mitteleuropa.4 Bis in die 70er-Jahre
des 20. Jahrhunderts herrschten in den Viten, der
Ikonographie der Heiligen, in Arbeiten, die sich sowohl mit ihren
Trachten und Attributen als auch mit der kunsthistorischen
Würdigung der Bildwerke beschäftigten, äusserst verworrene

Vorstellungen über die Natur und den Ursprung des
Antoniusfeuers. Das Spektrum der Erklärungen dieser
Krankheit reichte von der Pest5 über Rotlauf und Syphilis6
bis zur Lepra.7 Erst Veit Harald Bauer räumte 1973 alle
diese Unklarheiten beiseite, stellte den Ergotismus als
Krankheitsentität und Ursache der Epidemien - befreit
von allem Ballast - in den medizinhistorisch richtigen
Kontext.8

In der Folge der Epidemie von 1089 fluteten ganze
Pilgerströme zu den Antonius-Reliquien in den kleinen
Weiler St-Didier-de-la-Motte, so dass hier ein Hospital
entstand, um die Kranken zu versorgen. Die Gründer des

Spitals und der damit verbundenen Bruderschaft, Gaston
und Gérin, Herren von Valaise, spendeten nach der Ge¬

nesung Gérins von der Krankheit ihr ganzes Vermögen
und widmeten sich hinfort der Pflege der mit dem
höllischen Feuer befallenen Kranken. Aus dieser Bruderschaft
ging der Orden der Antoniter hervor, der 1095 von Papst
Urban II. auf der Synode von Clermont-Ferrand bestätigt
und 1217 durch Bonifaz VIII. in Regulierte Chorherren
umgewandelt wurde. Vom Ausmass der Folgen dieser
Erkrankung im Mittelalter zeugten um 1400, vor allem in
Mittel- und Südeuropa, 369 Niederlassungen, in denen -
von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen - ausschliesslich
am Ergotismus akut Erkrankte gepflegt, hauptsächlich
aber die Verstümmelten nach überstandener Vergiftung
auf Dauer versorgt wurden. Denn die ihrer Gliedmassen
beraubten, sonst aber wieder gesundeten Opfer konnten
mit ihrer «Hände (und Füsse) Arbeit» weder sich,
geschweige denn eine Familie ernähren und waren als
Sozialfälle des Mittelalters ganz auf die Versorgung in den
Antoniterspitälern angewiesen. Im späten Mittelalter und
in der beginnenden Neuzeit des 16. und 17. Jahrhunderts
nahmen die Epidemien, die ganze Landstriche entvölkert
hatten, langsam immer mehr ab und gleichzeitig verringerte

sich auch die Zahl der Ordensleute und ihrer Spitäler.
Die Mehrzahl der Präzeptoreien, wie ihre Niederlassungen
hiessen, wurden im 17. Jahrhundert aufgelassen, die Spitäler
oft in städtischer Regie weitergeführt.9

Ungleich geringer ist - weil regional begrenzt - die
Bedeutung der Wirkungen, die mit dem heiligen Gallus als

Glaubensboten und Eremit verbunden sind. Um 550 in
Irland geboren und im Kloster Bangor erzogen, ging er als

Begleiter des heiligen Kolumban 590 nach Frankreich und,
von dort vertrieben, 610 nach Alemannien. Fieberkrank
blieb er hier zurück, als Kolumban 612 nach Italien weiterzog.

Nach seiner Genesung baute er sich an der Quelle
der Steinach eine Einsiedelei, die Keimzelle des späteren
Klosters St. Gallen. Seine hohe Wertschätzung zu Lebzeiten

wird daran erkennbar, dass man ihn vergeblich zum Abt
in Luxeuil und Bischof in Konstanz zu gewinnen suchte. Er
blieb Eremit und starb zwischen 627 und 645.10

Die drei Silberplastiken

Antonius
Aufgrund ihrer Tracht und Attribute sind die beiden
Eremitenfiguren relativ leicht zu bestimmen. Antonius
erscheint im Westen gewöhnlich in der Tracht des nach ihm
benannten Ordens (Abb. la): Ein faltiger, gegürteter Rock
mit mittelweiten Ärmeln reicht bis zu den Füssen, das

breite Skapulier darüber bedeckt mit zwei Stoffbahnen
Rücken und Vorderseite. Die vorne offene, mit einer
Kapuze ausgestattete Kappa komplettiert die Tracht. Von
den neun möglichen Attributen des Heiligen, die nie alle
zugleich vorkommen, sind fünf unserer Antoniusfigur
beigegeben. Ein übermannshoher Stab, den der Heilige in
der linken Hand hält, schliesst oben mit einem Tau-Kreuz
ab, an dessen Querbalken endständig je ein Glöckchen
hängt. In der rechten Hand hält er ein geschlossenes Buch,

164



ein Schweinchen begleitet ihn zu seiner Rechten. Der T-
förmige Stab kennzeichnet den Heiligen individuell als

heiligen Abt Antonius. Die Ikonographie der Attribute ist
umfangreich.11 Die Glöckchen sind Hinweis auf das den
Antonitern verliehene Privileg, unbeschränkt Almosen für
den Betrieb der zahllosen von ihnen gegründeten und
betreuten Spitäler sammeln zu dürfen. Zu diesem Zweck
machten sich die Ordensbrüder beim Betreten einer
Ortschaft mit ihrem Läuten weithin vernehmlich bemerkbar.
Das Buch in der rechten Hand enthält wohl die Ordenssatzungen.

Gleich einem Hündchen begleitet schliesslich ein
kleines Schwein als individuelles Attribut kameradschaftlich

den heiligen Antonius. Es ist nicht als Symbol der
Versuchungen zu deuten, von denen der Eremit zeitlebens so
häufig heimgesucht worden sein soll. Vielmehr steht es für
eine weitere privilegierte Quelle, die den Unterhalt und die
Betreuung der Kranken in den Spitälern sicherstellte: Die
mit dem Antoniuskreuz, dem griechischen Buchstaben Tau
gebrandmarkten Schweine - die wichtigsten Protein- und
Fettlieferanten des Mittelalters - durften in den Gemeinden

frei umherlaufen und sich von Abfällen, aber auch
Feldfrüchten, straflos ernähren. Da eine gewisse Ähnlichkeit

bestand zwischen den roten Flecken der an
Schweinerotlauf erkrankten Tiere und den feurigen Rötungen an
Armen und Beinen der Ergotismuskranken, lag es nahe,
das Antoniusfeuer auch auf die Schweine auszudehnen
und sie dem Schutz des Heiligen zu unterstellen.12

Gallus
Der heilige Gallus ist - wie in der Regel - in Benediktiner-
Kleidung mit weitärmeliger, ringsum geschlossener Flocke
(dem flauschigen Rock) mit Kapuze dargestellt (Abb. lc).
Als generelles Attribut hält er einen Abtsstab in der linken
Hand, als individuelles begleitet ihn hier ein Bärchen, das
auf seinen Hinterbeinen tappend, auf den Vordertatzen
einen Holzkloben trägt. Der Legende nach wollte sich der
Bär an den Essensresten des ersten Nachtlagers des Heiligen

gütlich tun. Auf dessen Befehl hin hatte er jedoch
zunächst Feuerholz und Holzbalken zum Bau der
Einsiedlerklause herbeizuschaffen, ehe er mit einem Brot belohnt
wurde, dem Brot, das Gallus hier in der rechten Hand
bereit hält.13

Maria
Wie in der Gotik bevorzugt, wird Maria, die das Christuskind

auf dem Arm hält, stehend dargestellt (Abb. lb).
Über dem Kleid im Renaissancestil, das die Figur der
schönen, jungen Frau betont, trägt sie - wie üblich - den
weiten und eleganten, bis zu den Füssen reichenden
Herrschermantel. Mit dem grossen Zepter in der rechten Hand
und der Krone auf dem Haupt ganz als Himmelskönigin
charakterisiert, steht Maria versonnen und in sich gekehrt
da, ohne auf die Betrachter oder den etwa zweijährigen
Jesusknaben zu schauen, als ob sie wusste, dass der Erlöser
mit seiner Geste der ausgebreiteten Ärmchen unbewusst
das Bild des späteren Kreuzestods vorwegnimmt.

Verwendungszweck, Datierung und Herkunft der Figuren

Die Oberflächen der drei Silberplastiken sind in allen
Einzelheiten rundum äusserst sorgfältig durchgearbeitet (Abb.
2a-c). Der schimmernde Brokat des Marienkleides, das mit
Gold- oder Silberdrähten reich bestickte Skapulier des

heiligen Antonius oder das flauschig gebürstete Ordenskleid
des heiligen Gallus kommen detailgenau zur Darstellung.

fcgtf*.v-|

f. ¦•'jlm.f\'
.i,?iJf. '

Abb. 2a-c Rückenansichten von Abb. la-c.

Die exakt profilierten Kleiderfalten gliedern die Figuren,
verleihen ihnen Schwung und Eleganz und korrespondieren

in ihrem Verlauf- im Gegensatz zur Gotik - realistisch
mit den anatomischen Gegebenheiten der stehenden
Personen. Minutiöse Aufmerksamkeit schenkte der
Goldschmied den Haartrachten. Kaskadengleich fliessen die

gelockten Haare Marias weit über den Rücken hinab. Die
Eremiten präsentiert der Künstler mit gepflegten lockigen
Vollbärten, für die er die gleiche Sorgfalt aufwendete wie
für das lange Haupthaar des Antonius und die
Benediktiner-Tonsur des Gallus.

Aus alledem lässt sich zwingend ableiten, dass die
Heiligenfiguren an ihrem ursprünglichen Standort freistehend
von allen Seiten betrachtet werden sollten. Die unter den
Fussplatten der Kleinplastiken vorgesehenen Steck- und
Schraubverbindungen deuten darauf hin, dass sie vor
allem zwei kirchlich genutzte Architekturgebilde des

katholischen Ritus geschmückt haben können: entweder
ein Hausältärchen14 oder eine Turmmonstranz.15

165



Aufgrund ihres Erscheinungsbildes und ohne Beschau-
und Meistermarken als Datierungshilfe zur Hand zu haben,
galt es zunächst als wahrscheinlich, dass die Arbeiten um
1580, eventuell unter Verwendung älterer Formen, entstanden

sein könnten. Bei näherer Betrachtung weisen aber
gewisse Details der Figuren und der zu ihnen passenden
Kultgeräte viel mehr in die Spätrenaissance, in die Zeit der
ersten Neogotik um 1600, so dass ihre Entstehung eher zu
Anfang des 17. Jahrhunderts anzunehmen ist.

Wegen der zum beschriebenen Ensemble gehörenden
Heiligenfigur des Gallus, aus dessen Einsiedelei ja das
Kloster St. Gallen hervorging und dessen Verehrungsgebiet

später in Oberschwaben, der Ostschweiz und im
Elsass nicht wesentlich über das Einflussgebiet des mächtigen

Klosters hinausreichte, gelangte 1983 die Figurengruppe

- nicht unerwartet - unter der Herkunftsbezeichnung

«Bodenseegebiet» aus dem Kölner Kunsthandel in
Privatbesitz.16 In diesem geographischen Umkreis suchte
man in der Folge nach dem «Heimatort» der Figuren, einem
Ort, an dem einerseits der heilige Gallus verehrt wurde und
wo sich gleichzeitig auch eine Antoniterpräzeptorei,
beziehungsweise ein Antoniterhospital befunden hatte. Die
Nachfrage in der Stiftsbibliothek des Klosters St. Gallen
ergab, dass dafür nur das Städtchen Uznach am Ostufer des
Zürichsees in Frage kam. Aufmerksam gemacht von
Angelo Steccanella, dem profunden Kenner der Kirchenkunst

der Ostschweiz, fand sich das Weitere nun scheinbar
mühelos im vierten Band der Kunstdenkmäler des Kantons
St. Gallen, in welchem alles Wissenswerte über Uznach
sorgfältig ausgebreitet ist.17

Gallus und die Antoniter in Uznach

Bereits 856 wird hier erstmals die Eigenkirche St. Gallus,
die spätere Kreuzkirche erwähnt, da das Gebiet um
Uznach zunächst dem Kloster St. Gallen zugeschlagen
und ihr Lehen war. Am Anfang des 13. Jahrhunderts
gelangte Uznach an die Grafen von Toggenburg. Graf Kraft
III. gründete in der Stadt 1317 eine Kapelle zu Ehren der
Heiligen Michael und Gallus. 1373 wurde diese Kapelle
mit all ihren Einkünften den «Antöniern» geschenkt,
verbunden mit dem Recht, ein Kloster samt Hospital zu
bauen. Seit 1469 gehörte Uznach zu Schwyz und Glarus.
Die Schwyzer verhinderten in der Reformationszeit mit
Gewalt das Eindringen der neuen Lehre in ihr Gebiet, womit

Uznach auch nach den Glaubenswirren des 16.
Jahrhunderts katholisch blieb. 1803 kam die Stadt endgültig
zum Kanton St. Gallen.

1470 erwarben die Antoniter das Patronatsrecht über die
Pfarrkirche Heiligkreuz. Obwohl die Niederlassung relativ
klein blieb - sie erreichte offensichtlich nie die für eine
geregelte Klostergemeinschaft nötige Zahl von Geistlichen
- verstand sie es, durch geschickte Verhandlungen und
dank der Förderung durch die Grafen von Toggenburg und
der Verleihung umfangreicher Privilegien, die Sammeltätigkeit

betreffend, im 15. Jahrhundert eine Bedeutung

zu erlangen, die deutlich über Uznach hinausreichte.181533
wurde das Antoniusstift aufgelöst, angeblich in Folge der
Reformationswirren. Der eigentliche Grund für die
Aufhebung mögen aber eher der Rückgang der Ergotismus-
Vergiftungen und die damit verbundene Abnahme der
davon betroffenen Invaliden gewesen sein, die zu pflegen
und zu versorgen ausschliessliches Ziel der Ordenssatzung
gewesen war. Das Anfang des 17. Jahrhunderts errichtete
Stiftsgebäude blieb aber weiterhin Spital. Dem Stadtbrand
von 1762 fielen unter anderem auch die Antoniuskirche
und das Antoniusspital zum Opfer. Aber nur die Kirche
wurde wieder aufgebaut. Die im Kern immer noch gotische
Kirche wurde schliesslich 1867 abgebrochen und in den
zwei folgenden Jahren durch einen Neubau im neugotischen

Stil ersetzt.

Die Uznacher Turmmonstranz

Die erste Stelle im umfangreichen Kirchenschatz der
Uznacher Pfarrkirche der Unbefleckten Empfängnis, wie
sie heute heisst, nimmt eine silbervergoldete spätgotische
Turmmonstranz von 81cm Höhe ein, die im erwähnten
Kunstdenkmälerband von 1966 einem damals noch nicht
näher identifizierten Zuger Goldschmied um 1600-1620
zugeschrieben wurde. Sein Meisterzeichen wird als «Nagel
auf Dreiberg im Schild» beschrieben. Im Weiteren wird
festgehalten, die Monstranz sei «neugotisch umgearbeitet
und bereichert um 1870».19 Eine erste Beschreibung aus
dem Jahr 1948 charakterisiert sie als «ein Gemisch von
alten und neuen Teilen».20 Während in der Beurteilung
dieser früheren Publikation kaum ein Teil der Monstranz
ohne neugotische Zutaten geblieben wäre, nahm sich der
Verfasser des Kunstdenkmälerbandes (Bernhard Anderes)
dazu deutlich zurück. Der gestufte Sechspassfuss mit je
drei tropfenförmigen Buckeln, der sechseckige Schaft mit
einem Knauf, gebildet als Kugelkranz mit Puttenköpfchen,
und auch die drei wimperggekrönten Baldachine des
Turmaufbaus, deren mittlerer das Gehäuse überhöht, sind seiner
Meinung nach in der Struktur spätgotisch. Sicherlich alt
seien die flankierenden Blumenvasen, die Baldachingesprenge

mit den Puttenköpfchen, das durchbrochene
Rahmenwerk am oberen Baldachin sowie die Lunula mit
der emaillierten Rose von Uznach. Neugotischen
Ursprung verrieten dagegen der Zierrat der Baldachine, der
Umbau des Gehäuses mit ehemals rundem Glaszylinder in
einen hochrechteckigen Kasten und die unvergoldeten
Figuren Gottvater in der oberen Nische sowie die beiden
Apostelfürsten Petrus und Paulus in den seitlichen
Nischen, die das Sakramentshäuschen flankieren.

Sollten diese Figuren 1870 vielleicht an die Stelle von
Antonius, Maria und Gallus gesetzt worden sein? Diese
aufregende Frage war anhand der kleinen im
Kunstdenkmäler-Band abgedruckten Schwarzweiss-Abbildung von
nur 3 cm Breite und knapp 10 cm Höhe nicht ohne weiteres
zu beantworten. Vor allem waren die später eingesetzten
Figuren in den Nischen im Vergleich zur Gesamthöhe der

166



' " V • UÀ*.'.

Abb. 3a Turmmonstranz (Detail), Meister Jörg («Meister
Nagel auf Dreiberg im Schild»), Zug, um 1610, Silber, teilvergoldet,

getrieben, gegossen, ziseliert; Email, Höhe 81 cm.
Uznach, Kanton St. Gallen, Pfarrkirche der Unbefleckten
Empfängnis, Sakristei.

Abb. 3b Turmmonstranz - wie Abb. 3a - als Gesamtansicht
mit den eingefügten Originalfiguren des Meisters Jörg.

:¦¦¦-

-i

•%• *s v*
îfcuHi:^ '¦> sii..&•»¦Â&*r~-zy,

-y"-' sax
*w

r^te

167



Monstranz proportional offensichtlich deutlich grösser als
Maria und die beiden Eremiten. Andererseits passten letztere

in allen Einzelheiten stilistisch überzeugend besser
unter die Baldachine der Monstranz. Hoffnungsfroh stimmte
auch, dass der barocke Schrein einer weiteren Monstranz
auf spätgotischem Fuss und Schaft, als Nr. 2 des Kirchenschatzes

ebenfalls abgebildet, oberhalb des ovalen Gehäuses

unter einem Baldachin zentral eine Madonnenstatuette
beherbergt und links und rechts davon die beiden Eremiten
Gallus und Antonius heiligen Flankenschutz geben, so dass

*s

t'-i

Abb. 4 Maria mit dem Kind
(Abb. lb) an ihrem angestammten

Platz unter dem zentralen
Baldachin der Turmmonstranz
(Abb. 3b).

Abb. 5 Maria mit dem
Kind unter zentralem Baldachin

in spätgotischer
Turmmonstranz, «Meister Nagel
auf Dreiberg im Schild»,
Zug, 1608. 79 cm. Cham,
Pfarrkirche, Sakristei.

also auf dem Schrein der zweiten Monstranz das Bildprogramm

der spätgotischen Monstranz möglicherweise als
Vorbild übernommen, aber barockem Empfinden angepasst

worden war.21

Mochten alle diese Argumente die Herkunft der hier
vorgestellten drei Silberplastiken sehr wahrscheinlich
machen, so konnte der Beweis für die Richtigkeit der
Annahmen nur in situ geführt werden, mit dem praktischen

Versuch, ob die Figuren tatsächlich in die Nischen
der Uznacher Monstranz aus dem Anfang des 17. Jahrhunderts

passten. Nach der Inspektion und der fotografischen
Dokumentation ihres jetzigen Zustands (Abb. 3a) war die

zusammengeschraubte Monstranz bald in ihre Einzelteile
zerlegt und der Austausch der Figuren sowie der Wiederaufbau

erfolgt (Abb. 3b). Wie vorauszusehen war, füllten
Gallus und Antonius ihre Nischen nicht annähernd aus,
und eine feste Verbindung mit den kleinen Volutenpodesten,

auf denen sie nun standen, liess sich nicht herstellen.
Den Beweis, dass die Figuren aber dennoch nach mehr als
130 Jahren an ihren Herkunftsort zurückgefunden hatten,
lieferte die mühelose Montage Marias unter den zentralen
Baldachin. Da hier die deutlich voluminösere Figur
Gottvaters in der üblichen sitzenden Position untergebracht
worden war, hatte man das originale spulenförmige Podest
belassen können. Die Steckverbindung passte millimetergenau,

die Madonna schaute von ihrem angestammten
Platz aus auf die glücklichen Mitglieder der dreiköpfigen
Expedition und den gleichmütigen Küster der Uznacher
Kirche (Abb. 4).

Die gründliche Untersuchung aller Teile der Monstranz
ergab, dass, im Gegensatz zu den oben genannten
Beschreibungen, offensichtlich kaum Veränderungen
vorgenommen worden waren. Erkennbar war dies an der
identischen Feuervergoldung aller Teile mit gleichem
Abnutzungsgrad sowie bei dem dank der Zerlegung in die
Einzelteile möglichen direkten Vergleich von deren
Herstellungstechniken sowie anhand der stilistischen
Einzelheiten. Die Änderungen umfassen den Umbau des

zylindrischen in ein hochrechteckiges Gehäuse unter
ausschliesslicher Verwendung alter Teile, den Ersatz der
Figuren und eventuell der Podeste in den beiden seitlichen
Nischen. Eine weitere Turmmonstranz des gleichen Meisters

zeigt in den drei Flügeln des Turmaufbaus auf kleinen
Podesten montierte Heiligenfiguren, die auch hier ihre
Nischen nicht annähernd ausfüllen, im Gegensatz zur
zentralen Figur der Maria, die mit Sicherheit aus der gleichen
Form entstanden ist, wenn auch mit anderen Attributen
versehen (Abb. 5).22

Es konnte also vorkommen, dass die aus immer wieder
verwendeten kostbaren Formen hergestellten Figuren
nicht immer in die in ihrer Grösse vorgegebenen Nischen
der Turmmonstranzen passten. Hinzu kommt, dass die
Gläubigen das ausgestellte oder auf Prozessionen mitgeführte

Altarsakrament in seinem kostbaren Gehäuse weit
über ihren Köpfen in der Regel aus der Untersicht betrachten

und anbeten konnten und sich mithin der freie Raum
zwischen Heiligenfiguren und Baldachin optisch verkürzte.
Für unsere Rekonstruktion hätten, bei nachträglicher
Betrachtung, die Podeste, deren Voluten denen des Baldachins

exakt entsprechen, einfach umgedreht werden müssen,
da ihre grossen Standplatten nur für die neuen Heiligen
benötigt wurden.

Meister «Nagel aufDreiberg» - Meister Jörg von Zug

Inzwischen konnte der bislang mit der vorläufigen, sich auf
die Goldschmiedemarke beziehenden Bezeichnung «Nagel
auf Dreiberg» benannte Goldschmiedemeister als Mitglied

168



der seit dem Ende des 14. Jahrhunderts nachweisbaren und
Anfang des 18. Jahrhunderts ausgestorbenen Zuger Familie

Jörg identifiziert werden. Ihr Wappen zeigt im blauen
Schild einen weissen Nagel über einem Dreiberg.23 Damit
war klar, dass die Vermutung Linus Birchlers, es handle
sich um ein Mitglied des Geschlechtes Spitznagel aus
Menzingen, nicht zutreffen konnte,24 denn dessen Wappen zeigt
in Rot einen weissen, senkrecht gestellten Nagel ohne
Dreiberg.25

In seiner Dissertation «Die Zuger Goldschmiedekunst
bis 1830» weist Johannes Kaiser - noch unter der notdürftigen

Bezeichnung «Unbekannter Meister mit der Marke:
Nagel auf Dreiberg» - auf eine Reihe «guter Arbeiten»
unseres Goldschmieds Jörg hin.26 In der Beschreibung der
vasa sacra von seiner Hand kennzeichnet er ihn zunächst
als «einen Meister, der zwar mit grosser technischer Sicherheit

arbeitet, der aber Altes und Neues nicht in vollen
Einklang zu bringen versteht. [...] Es galt dem Meister noch
als unumstössliches Gesetz, dass für die Monstranz nur
der gotische Turmaufbau möglich sei». An anderer Stelle
äussert er: «[...] zeigt ein zähes Festhalten an der gotischen
Form des Gefässes [Ziborium], während das Ornament
bereits fortgeschrittene Barockbewegung aufweist», und meint
schliesslich: «Der Meister betrachtet es noch immer als eine
unumstössliche Regel, dass die Turmmonstranz im Silberglanze

erstrahlen müsse.»27

Der letzte Punkt der Kritik Kaisers an Meister Jörg wird
durch die hier vorgestellte vergoldete Uznacher Monstranz
widerlegt. Dass aber an den von ihm beschriebenen profanen

Arbeiten des Meisters gotisierende Tendenzen völlig
fehlen, ist ihm keine Zeile wert, obwohl gerade daran
erkennbar wird, dass nicht extremer Traditionalismus für
die starken gotischen Anteile an vielen kirchlichen Arbeiten

des Meisters verantwortlich sein kann, sondern allein
der Wille und die Absichten seiner Auftraggeber. Denn mit
dem Stilmittel dieser ersten Neogotik und einem verstärkten

Marianismus inszeniert sich gezielt die durch die Jesuiten

vorangebrachte Gegenreformation dieser Zeit! Dies
gilt - wie am Ende dieses Beitrags gezeigt wird - auch für
die Uznacher Monstranz.

Ohne positivistisch zu werden, kann die Kritik Kaisers
an der szenischen Treibarbeit auf der gefussten Trinkschale
mit dem Urteil Salomos, die sich im Schweizerischen
Landesmuseum in Zürich befindet, nicht nachvollzogen
werden. Kaisers Aussage zufolge seien die Figurengruppen
links und rechts neben dem Thron zu stark an den Rand
gerückt und unschön überschnitten.28 Während von Jörg
im kirchlichen Bereich Beispiele für alle möglichen Typen
überliefert sind, scheint er sich beim profanen Silber ganz
auf den Typus der gefussten Trinkschalen (Tazzas) von ganz
hervorragender Qualität spezialisiert zu haben. Seine sechzehn

derzeit bekannten Arbeiten weisen ihn nicht nur als
bedeutendsten Meister seiner Zeit, sondern wohl auch als
besten Zuger Goldschmied überhaupt aus.29

Obwohl sich Jörgs Tätigkeit anhand seiner datierten
Werke über die Zeitspanne eines vollen Vierteljahrhun-
derts (1608-1630/32) belegen lässt, blieben alle Anstren¬

gungen Josef Grünenfelders von der Denkmalpflege Zug,
die Biographie des Meisters zu erhellen, bisher weitgehend
vergeblich.30 Im Mitgliederverzeichnis der Lukasbruderschaft,

angefangen 1602, kommt kein Goldschmied, ja
überhaupt kein Mitglied mit dem Namen Jörg vor. Die
erhaltenen Taufbücher von St. Michael setzen erst 1607 ein,
sind mithin nicht als Quelle verwendbar. Die Publikation
der Jahrzeitbücher von St. Michael lässt ausgerechnet die
«7. bis 10. Hand» mit den Einträgen ab 1612 unberücksichtigt.31

Die wenigen Namen des Geschlechts der Jörg im
entsprechenden Zeitraum - der 1604 genannte Wolfgang
Jörg (vgl. Anm. 23) und ein Thomas Jörg im Eheregister,
der 1611 eine Maria Wickart (aus der Goldschmiedefamilie
Wickart?) heiratet, beziehungsweise ein «Thommen Jörg»,
«Burger von Zug» (handelt es sich um denselben?) - 32

werden nicht von einer Berufsangabe begleitet, so dass

keiner von ihnen endgültig mit dem Goldschmied Jörg
identifiziert werden kann, umso weniger als dessen
Vornamen bis heute nicht bekannt sind.

Auch die Frage, welcher Künstler (Bildhauer) wohl die
Modelle schuf, auf die die Formen der Figürchen
zurückzuführen sind, kann zum gegenwärtigen Zeitpunkt nicht
beantwortet werden. Was die Figur des heiligen Antonius
angeht, so sind ikonographische Zusammenhänge mit dem
bedeutenden Antonius-Holzschnitt des Hans Wechtlin
(Wächtlin) (1480/85 Strassburg - 1526 nachgewiesen) in
Hans von Gersdorffs «Feldtbuch der Wundtartzney»,
Strassburg 1517 und späteren Ausgaben bis 1551, unübersehbar.

Der Helldunkelschnitt des Zeichners ist bewegter,
szenischer in der Darstellung des wehenden Bartes, des

expressiven Faltenverlaufs seines Skapuliers, des

aufgeschlagenen Buchs in seiner linken Hand, in dem er liest,
und vor allem mit der Zutat des verstümmelten Ergotis-
muskranken zu seiner Rechten, der dem Heiligen den
linken Arm flehend entgegen streckt; das Schweinchen
wechselt in dieser Komposition auf die linke Seite von
Antonius hinüber. Im Gegensatz zum Holzschnitt wirkt die

Silberplastik als Demonstrationsfigur statischer, geschlossener.

Antonius soll in dieser Funktion nicht lesen, sondern
vielmehr die Fürbitten der Gläubigen entgegennehmen.
Trotzdem verweisen die Gesichtsform, von Haarlocke und
gelocktem Bart umgeben, die Körperhaltung, die Kleidung
und der Tau-Stab mit den beiden Glöckchen deutlich auf
das graphische Vorbild.

Die Umgestaltung der Uznacher Monstranz um 1870

Warum ist die Monstranz im 19. Jahrhundert überhaupt
verändert worden? Schadhaftigkeit kann nicht der Grund
gewesen sein, denn ihr Erhaltungszustand ist selbst heute
exzellent. Hing die Umgestaltung etwa mit dem Neubau
der Kirche in den Jahren 1868-1870 zusammen? Wenn man
schon anstelle der alten, im Kern gotischen Kirche eine

neugotische errichtet, mag es nur konsequent erscheinen,
auch die vorhandene spätgotische Monstranz - wie man es

damals verstand - noch gotischer erscheinen zu lassen; zu-

169



mal es einem das gotische Mittelalter verklärenden Blick
doch nicht verborgen bleiben konnte, dass die Monstranz
auch Details aufwies, die dieser Epoche nicht eigen sind.
Sie selbst war ja zur Zeit ihrer Entstehung schon das
Produkt einer ersten frühen «Neugotik», jenes Stils der
damals bewusst als Instrument genutzt wurde im Sinne der
nachtridentinischen Gegenreformation, deren Bestreben,
«das frühe Christentum wieder in den Blick zu bekommen,
zu neuen Leistungen in der Darstellung des Antonius
führte».33

unvergoldet blieben, um sich dadurch bewusst der
Unterordnung in den spätgotischen Rahmen der Monstranz zu
entziehen und sich stattdessen provokant in den Vordergrund

zu drängen.
Auch wenn sich trotz umfangreicher Recherchen schriftliche

Belege nicht finden liessen,34 beantwortet sich die
Frage nach dem Grund des Umbaus und nach dem
Auftraggeber dazu von alleine, betrachtet man die religions-
und machtpolitische Situation dieser Jahre. Vom 8.

Dezember 1869 bis zum 20. Oktober 1870 wurde in Rom das

Y

."

>/:

r.
'; >7M7i
,1W ê r'

Abb. 6a-c Dreiteiliges Figuren-Ensemble: heiliger Paulus, Gott Vater, heiliger Petrus in Uznacher
Turmmonstranz des Meisters Jörg, Zug (Abb. 3a), Meister Reimund Hotz, Konstanz, um 1870. Silber,
gegossen. Uznach, Kanton St. Gallen, Pfarrkirche der Unbefleckten Empfängnis, Sakristei.

Betrachtet man aber die um 1870 neu geschaffenen
Ersatzfiguren, die einzige, wirklich ins Auge fallende
Veränderung der Monstranz, näher, leuchtet das Argument
der «grösseren gotischen Nähe» nicht mehr ein (Abb. 6a-c).
In Aufbau und Gestus wollen die Silberplastiken
zeittypisch-modern sein: Petrus und Paulus monumental im Stil
der späten Nazarener, der grimmige Gottvater in
spätromantisch altdeutscher Manier eines Moritz von Schwind.
Der Betrachter gewinnt den Eindruck, dass die Figuren
absichtlich grösser, voluminöser und ebenso absichtlich

Vaticanum I, das 20. ökumenische Konzil, unter Papst Pius
IX. abgehalten. Im Vordergrund der Aufgaben dieser
Versammlung stand die Definition der Unfehlbarkeit des

Papstes, die schon vor dem Konzil betrieben wurde und
Unruhe bei vielen Regierungen auslöste. Das Konzil
konnte aber nur einen geringen Teil seiner Aufgaben erfüllen

und wurde vertagt. Denn Rom war anlässlich des
Ausbruchs des Deutsch-Französischen Krieges von italienischen

Truppen am 20. September 1870 besetzt worden, was
zugleich das Ende des Kirchenstaates bedeutete. Doch

170



wurden zwei dogmatische Konstitutionen verkündet, deren
zweite, «Über die Kirche Christi», mit dem Universalepiskopat

des Papstes und dem vorweggenommenen
Abschnitt über dessen Unfehlbarkeit bei Definitionen der
Glaubens- und Sittenlehre, gegen den Widerstand einer
beachtlichen Minderheit durchgesetzt worden war. Der
grösste Teil dieser Minderheit verliess vor der entscheidenden

feierlichen 4. Sitzung im Juli das Konzil, dessen
Beschlüsse eine Steigerung der Macht des päpstlichen Amtes
bedeuteten. Daraus folgte mit der Bewegung der Altkatholiken

ein weiteres kleines Schisma innerhalb der katholischen

Kirche sowie eine Verschärfung des «Kulturkampfes»,
das heisst des Kampfes zwischen dem preussischen

Staat (1871-87) beziehungsweise der Schweiz (1873-83)
und der katholischen Kirche. Dass gerade diese beiden
Länder zu den Hochburgen der sich 1870 von Rom
losgesagten Religionsgemeinschaft der Altkatholiken zählten,
ist nicht verwunderlich.

Die Geistlichkeit dieser Länder aber musste klar Stellung

beziehen und sich entscheiden. Mit Blick auf diese
Zusammenhänge liegt es auf der Hand, den damaligen
Pfarrer der neu erbauten Uznacher Kirche als Auftraggeber

zum Austausch der Figuren zu sehen. Vor dem
Hintergrund eines ohnehin laxen Umgangs mit den über die
Zeiten geretteten alten Kirchengeräten, die nicht nach
dem Kunstwert, sondern allein nach ihrer Praktikabilität
beurteilt wurden, hatten unwissende Geistliche überall,
auch im Kanton St. Gallen, in diesen Jahrzehnten unschätzbare

Werte vernichtet oder verschleudert.
In Uznach nun liess der Pfarrer die Monstranz nicht

zerstören, sondern nutzte sie 1870 zur weithin sichtbaren
Verkündigung seiner persönlichen kirchenpolitischen
Entscheidung für die Beschlüsse des Ersten Vatikanischen
Konzils, der seine Gemeinde wohl willig gefolgt ist. Er liess
die Madonna und die Eremiten, die seit Jahrhunderten die
Schutzpatrone des Ortes gewesen waren, entfernen und
unterstrich mit dem Einbau der grösseren, absichtlich nicht
vergoldeten Figuren Gottvaters und der Apostel Petrus
und Paulus die Machtsteigerung des Stuhles Petri und
betonte provokant seine Entscheidung für das Dogma der
päpstlichen Unfehlbarkeit.

Für das zweite und dritte Quartal des 19. Jahrhunderts
ist ein reger Austausch zwischen den Gemeinden im Ein¬

flussgebiet des Stiftes St. Gallen und Konstanz quellen-
mässig gut belegt, wenn es um Ankauf, Verkauf, Reparatur
oder Umbau alter oder neuer Kirchengeräte ging.35 Mit
grosser Wahrscheinlichkeit erhielt dort die Monstranz -
wie schon lange vermutet - ihre neuen Figuren in der
Werkstatt des Meisters Reimund Hotz (gest. 1888).36 In dieser

Zeit sind silbervergoldete vasa sacra et non sacra sowie

profane Geräte des Mittelalters und der Renaissance
bereits äusserst begehrte Kunstobjekte, man denke an den
Aufbau der Rothschild-Sammlungen. Dem Konstanzer
Goldschmied, nicht dem Pfarrer, dürfte das wohl bekannt

gewesen sein. Statt die drei Silberplastiken für die neuen
Figuren einzuschmelzen, hat er mit ihrem Verkauf im
Ensemble sicherlich ein sehr gutes Geschäft gemacht. Ihr
weiteres Schicksal danach konnte nicht ermittelt werden.

Die Monstranz besitzt im Zeremoniell der katholischen
Gemeinde die grösste Demonstrationswirkung. Die
Inszenierung des Altarsakraments in einem kostbaren Gehäuse
selbst und in Hinsicht auf seine Assistenzfiguren kann nicht
als akzidentielles Dekorum kirchenpolitischer Handlungen
begriffen werden, sondern als Zeichensystem, das katholische

Machtpositionen in Zeit und Raum vor Augen führt.
Wie schon ihre Entstehung zu Beginn des 17. Jahrhunderts
im Zeichen der Gegenreformation steht und dies mit den
Mitteln der Besinnung auf die «gotische» Zeit «einer
katholischen Kirche» mit ihren Heiligen und einem
verstärkten Marianismus verdeutlicht, so wird die Monstranz
1870 durch den Ersatz der alten durch gänzlich andere
Figuren zu einem erhellenden Beispiel der Umordnung
von Rangpositionen und der Neuformulierung von
Herrschaftsansprüchen in der katholischen Kirche.37

Seit 20 Jahren befinden sich die drei Silberplastiken nun
in süddeutschem Privatbesitz. Sie werden dort wohl bleiben,

denn die Uznacher Gemeinde bekundete bisher kein
Interesse an einer Heimkehr der Figuren. Trotz oft grosser
Anstrengungen gelingt es nur selten und mit viel Glück,
dass die Teile eines so lange Zeit auseinander gerissenen
Ensembles von solch eindrucksvoller kunst- und
kulturhistorischer Bedeutung wieder virtuell und - wenn auch

nur für wenige Stunden - physisch zusammenfinden und in
ihrer ursprünglichen Gesamtheit betrachtet werden kön-

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. la-c, 2a-c: Autor.
Abb. 3a, b: Angelo Steccanella, CH 9425 Thal.
Abb. 4, 6a-c: Angelo Steccanella, CH 9425 Thal/Autor.
Abb. 5: Kunstdenkmälerinventar des Kantons Zug, Cham
Monstranz, Inventar 73.

171



ANMERKUNGEN

1 Carlo Ginsburg, Spurensicherung. Über verborgene Ge¬

schichte, Kunst und soziales Gedächtnis, Berlin 1983, unter
Hinweis auf die Methoden des Sherlock Holmes.

2 Ergot - Hahnensporn: articulus - artiglio - argot (altfranzö¬
sisch).

3 Mutterkorn - nach der mythologisch-tellurischen Gestalt der
Kornmutter (Kornmuhme), die durch die Felder gegangen sei.

4 Begleitet von einer chronischen Magen-Darm-Entzündung
und grosser Mattigkeit erkalteten die betroffenen, zunächst rot
verfärbten Gliedmassenanteile infolge der Ergotamin-beding-
ten Verschlüsse der Blut zuführenden Schlagadern (Arterien)
und wurden empfindungslos. Die Blutleere verursachte dann
entsetzlich brennende Schmerzen (Antoniusfeuer, ignis sacer),
so dass das Geschrei der Kranken weithin zu hören war. Es
folgte der Zerfall des Gewebes (Gangrän) und schliesslich der
Abfall von Füssen und Händen unter Einschluss mehr oder
weniger grosser Anteile von Unterschenkeln und -armen.

5 Joseph Braun, Trachten und Attribute der Heiligen in der deut¬
schen Kunst, Stuttgart 1943, S. 88.

6 Karl Künstle, Ikonographie der Heiligen, Freiburg 1926,
S. 68 und 70.

7 Gustel Fraenger / Ingeborg Baier-Fraenger (Hrsg.),
Matthias Grünewald / von Wilhelm Fraenger, München 1983,
S.U.

8 Veit Harold Bauer, Das Antonius-Feuer in Kunst und Medi¬
zin, Diss., Berlin Heidelberg New York 1973. Von kunsthistorischer

Seite wurde diese Arbeit bis heute nicht zur Kenntnis
genommen.

9 Die karitativen Aufgaben übernahmen im 17. Jahrhundert neu
gegründete Antonius-Bruderschaften für Adlige und/oder
Bürger, aus denen im norddeutschen Raum und den Niederlanden

die bis heute existierenden Antonius-Schützenbruderschaften

hervorgingen. Die bis zu ihrer Säkularisierung 1803
überdauernden Klosterspitäler des Antoniterordens, z.B. in
Rossdorf-Höchst (heute ein Stadtteil Frankfurts am Main),
nahmen allgemeine seelsorgerische Aufgaben in den
umliegenden Gemeinden wahr und nutzten das Spital als Altersheim
(vgl. Rudolf Schäfer, Der Antoniterorden und ihr Haus
Rossdorf-Höchst, in: Höchster Geschichtshefte 32/33, Frankfurt
a.M./Höchst 1979).

10 Joseph Braun (vgl. Anm. 5), S. 174. - Karl Künstle (vgl.
Anm. 6), S. 258. - Lexikon der christlichen Ikonographie,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 1968, Sonderausgabe Freiburg 1994,
Bd. 6, Sp. 345.

11 Zum einen soll eine ritterlich-mönchische Gemeinschaft, eine
Art kriegerischer Mönchsorden, Ende des 4. Jahrhunderts in
Äthiopien zur Bekämpfung der Arianer (Anhänger des
Presbyters Arius in Alexandria [f 336], der in seiner Lehre die
Wesensgleichheit Christi mit Gott dem Vater verneinte, vgl.
Lingen-Lexikon, Bd. 1, Köln 1973, S. 200), die der athanasiani-
schen Lehre gefährlich zu werden drohten, das T-Kreuz als
Abzeichen getragen haben in Erinnerung an ein Wort des

Antonius, seine Anhänger sollten so gezeichnet sein wie die
Auserwählten Israels (Hesekiel 9, 4 und 6). Zum anderen
stamme es vom ägyptischen Henkelkreuz ab, der Anch-Hiero-
glyphe, einem Lebenssymbol. Auch stelle es eine symbolische
Krücke dar, der sich die vom Antoniusfeuer Verstümmelten
bedienten. Und schliesslich sei Antonius deswegen der Schutzpatron

der Papiermacher, weil sie sich zum Schöpfen des

Papierbreies eines Werkzeugs in Form eines T bedienten, vgl.
Veit Harold Bauer (vgl. Anm. 8), S. 71, Anm. 177.

12 Karl Künstle (vgl. Anm. 6), S. 67/68. - Joseph Braun (vgl.
Anm. 5), S. 88-93. - Lexikon der christlichen Ikonographie
(vgl. Anm. 10), Bd. 5, Sp. 207.

13 Karl Künstle (vgl. Anm. 6), S. 258, Abb. 119, Gallus. - Rein¬

hardt Hootz, Kunstdenkmäler in der Schweiz: Ein Bildhandbuch,

Bd. I, München 1969, Abb. 210, Himmelfahrt Mariens
und der hl. Gallus mit dem Bären. - Auf der Elfenbeintafel
Tutilos, um 900, in der Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. 53, ist
der aufrecht stehende Bär ungleich realistischer, nämlich
mannshoch dargestellt. - Joseph Braun (vgl. Anm. 5), S. 274. -
Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 10), Bd. 6,

Sp. 345.
14 Helmut Seling, Die Kunst der Augsburger Goldschmiede

1529-1868, München 1980, Bd. 2, Nummern 41, 43, 44, siehe
die figurenreichen Beispiele von der Hand des Augsburger
Goldschmieds Matthäus Wallbaum zwischen 1600 und 1605.

15 Helmut Seling (vgl. Anm. 14), Bd. 2, Nummer 10, Monstranz
des Augsburger Meisters Philipp Brenner, um 1613-1615.

16 Kunst und Antiquitäten 6, 1983, vgl. die Abbildung auf S. 101,
Höhe der Maria 7,8 cm, der beiden Heiligen je 6,2 cm.

17 Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, 4: Der Seebezirk,
von Bernhard Anderes, Basel 1966, S. 538-610.

18 Zitiert nach Veit Harold Bauer (vgl. Anm. 8), S. 61, Anm.
137: Anselm Schubiger, Die Antonier und ihr Ordenshaus zu
Uznach, im ehemaligen Bisthum Constanz, in: Der Geschichtsfreund

34,1879, S. 89-310, sowie Johannes Stumpf, Gemeiner
loblicher Eydgenossenschaft Stetten, Landen und Völckeren
Chronick wirdiger thaaten beschreybung [...], Zürich 1548.

19 Vgl. Johannes Kaiser, Die Zuger Goldschmìedekunst bis
1830, Diss., Zug 1927, S. 30-36. - Bernhard Anderes (vgl.
Anm. 17), S. 560.

20 Dora Fanny Rittmeyer, Die Kirchenschätze im St. Galler
Linthgebiet, Uznach 1948, S. 31.

21 Die Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen (vgl. Anm. 17),
S. 560-61, Abb. 650, 651.

22 Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug, 1. Halbband: Zug-
Land, von Linus Birchler, Basel 1934, S. 135-136, Abb. 91:

Spätgotische Turmmonstranz; Höhe 79 cm, Meister «Nagel auf
Dreiberg» (Spitznagler?), Cham, Pfarrkirche, Sakristei.

23 Zu verdanken ist das einer Notiz des Familienkundlers und
Wappenspezialisten, Pfarrer Albert Iten, eingeklebt in S. 31

seines Handexemplars von Johannes Kaisers Dissertation
(vgl. Anm. 19) (Privatbesitz J. Grünfelder): «Die Meistermarke

Nagel auf Dreiberg entspricht dem Wappen der Jörg,
einer zahlreichen Stadtzuger Familie. Siegel eines Obervogtes
im Klosterarchiv Frauenthal. Ebenso als Intarsie auf einer
Truhe im Schweizerischen Landesmuseum Zürich (Allianz-
Hauptmann Anton II. Zurlauben mit s[einer] 2. Frau Barbara
Jörg, LM 856): Wolfgang Jörg war von der Stadt bestellter
Klostervogt über Frauenthal 1604, könnte zeitlich mit einem
Goldschmied übereinstimmen.» - Albert Iten / Ernst
Zumbach, Wappenbuch des Kantons Zug, Heraldik und
Familiengeschichte, Wappenzeichnungen von Anton Wettlach und
Eugen Hotz, 2. Aufl., Zug 1974, S. 91.

24 Die Kunstdenkmäler des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), z.B.
S. 135, Abb. 91 und S. 234. - Und so übernommen in:
Allgemeines Lexikon der bildenden Künstler von der Antike bis zur
Gegenwart, 31/32, S. 393-394.

25 Ernst Zumbach, Die Zugerischen Neubürger seit 1814, in:
Heimat-Klänge, 37, 1937, S. 157, 161. - Albert Iten / Ernst
Zumbach (vgl. Anm. 23), S. 161.

172



26 Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 30-36, sowie Taf. 6.
27 Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 32, 33 bzw. 34.
28 Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 35. - Alain Gruber,

Weltliches Silber Sammlungskatalog), Zürich 1977, S. 125,
Nr. 201: Fussschale, Zug, datiert 1630, Schweizerisches
Landesmuseum Zürich (Inventar LM-Dep. 464), Depositum der
Ortsbürgergemeinde Bremgarten.

29 Werkverzeichnis Meister Jörg,
a) datiert:
Kelch, Galluskapelle Beromünster, 1608.
Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 32. - In: Die Kunstdenkmäler

des Kantons Luzern, 4, Das Amt Sursee, von Adolf
Reinle, Basel 1956 nicht erwähnt.
Turmmonstranz. Cham, Pfarrkirche, Sakristei (Inventar 73),
1608. Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 31. - Die
Kunstdenkmäler des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), S. 136.

Reliquienmonstranz des heiligen Silvanus (Fuss), Pfarrkirche
Baar, Kirchenschatz (Inventar 7), 1620.
Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 34. - Die Kunstdenkmäler
des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), S. 59-60.
Trinkschale (Tazza) mit Teils Apfelschuss, Schweizerisches
Landesmuseum Zürich (Inventar LM-Dep. 463), 1620. Die
Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, 4: Bezirk Bremgarten,
von Peter Felder, Basel 1967, S. 128, Abb. 128 und 130.
Trinkschale (Tazza) mit Salomos Urteil, Schweizerisches
Landesmuseum Zürich (Inventar LM-Dep. 464), 1630. Die
Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, 4: Der Bezirk Bremgarten,
von Peter Felder, Basel 1967, S. 128-129, Abb. 129. - Alain
Gruber (vgl. Anm. 28), S. 125, Nr. 201.
Becher (Pokal), Pfarrkirche Menzingen (Inventar 18), 1630.
Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 36. - Die Kunstdenkmäler
des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), S. 234.
Weihrauchschiffchen, Klosterkirche Muri, 1632? Die
Kunstdenkmäler des Kantons Aargau, 5: Der Bezirk Muri, von
Georg Germann, Basel 1967, S. 312, Abb. 226.
b) undatiert:
Kelch. Pfarrkirche Weesen, 1. Viertel 17. Jahrhundert. Die
Kunstdenkmäler des Kantons St. Gallen, 5: Der Bezirk Gaster,
von Bernhard Anderes, Basel 1970, S. 317-318, Abb. 337.

Trinkschalen-Paar (Tazzas), Schweizerisches Landesmuseum
Zürich (Inventar LM-Dep. 458), um 1620-1630. Johannes
Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 36. - Die Kunstdenkmäler des Kantons

Aargau, 4: Der Bezirk Bremgarten, von Peter Felder,
Basel 1967, S. 129.

Kelch, Pfarrkirche Eggenwil, um 1620-1630. Die Kunstdenkmäler

des Kantons Aargau, 4: Der Bezirk Bremgarten, von
Peter Felder, Basel 1967, S. 192, Abb. 189.

Kelch, Pfarrkirche Aristau, um 1620. Die Kunstdenkmäler des

Kantons Aargau, 5: Der Bezirk Muri, von Georg Germann,
Basel 1967, S. 19, Abb. 13.

Trinkschale (zugeschrieben), Pfarrkirche Unterägeri (Inventar
37), 1. Viertel 17. Jahrhundert. Johannes Kaiser (vgl. Anm.
19), S. 36.

Ziborium, Liebfrauenkapelle Zug, 1. Viertel 17, Jahrhundert?
Johannes Kaiser (vgl. Anm. 19), S. 33-34.
Kelch, Privatbesitz Zug, 1620-1630? Johannes Kaiser (vgl.
Anm. 19), S. 32-33.
Stadt- und Kantonsbibliothek Zug, T Msc 245 A.
Eugen Gruber, Die Jahrzeitbücher von St. Michael in Zug,
Zug 1957, Einleitung S. 30.

Staatsarchiv Zug, Gültensammlung Nr. 1102 und 1335.

Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 10), Bd. 5,

Spalte 312.

Dora Fanny Rittmeyer (vgl. Anm. 20), S. 31, Anm. 1: «Nach
Angabe von HH. Stiftsbibliothekar Dr. Josef Müller, Ehrenkanonikus

in St. Gallen, aus Uznach, sowie seines Bruders
Goldschmied Theodor Müller in Uznach, wurde die Monstranz zum
damaligen neugotischen Kirchenbau um 1868/70 in Konstanz
hergestellt. Schriftliche Belege liessen sich nicht finden.»
Mündliche Mitteilung Herr Angelo Steccanella.
1881 wurde eine gotische Monstranz für den Münsterschatz
von Konstanz in einer Ausstellung in Karlsruhe gezeigt. Vgl.
Marc Rosenberg / G. Kachel (Hrsg.), Katalog der Badischen
Kunst- und Kunst-Gewerbe-Ausstellung, Karlsruhe 1881,
Abt. II Kat. Nr. 124. - Marc Rosenberg, Der Goldschmiede
Merkzeichen. R3, 2. Bd., Frankfurt 1923, S. 227, Lf. Nr. 2946.
Thomas Rahn, Herrschaft der Zeichen, in: Hans
Ottomayer / Michaela Völkel (Hrsg.), Die öffentliche Tafel,
Tafelzeremoniell in Europa 1300-1900 Ausstellungskatalog),
Wolfratshausen 2002, S. 22-31.

173



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Ein silbervergoldetes Figuren-Ensemble, Maria mit dem Kind,
begleitet von den Heiligen Antonius Eremita und Gallus,
rechtfertigte der hohen Qualität wegen die Nachforschungen über seine
Herkunft. Als Ort, in dem beide Heiligen gleichermassen verehrt
worden waren, kam nur Uznach mit seiner Pfarrkirche infrage.
Diese war zunächst dem heiligen Gallus geweiht, diente dann dem
Antoniterorden als Klosterkirche und wurde zwischen 1867 und
1870 im neugotischen Stil wiedererrichtet. Ihre grosse silbervergoldete,

spätgotische Turmmonstranz, um 1610 von einem Zuger
Goldschmied hergestellt, erhielt 1870 mit Gott Vater, Paulus und
Petrus eine neue Figurengruppe. Dass Maria und ihre Begleiter
ursprünglich zur Uznacher Monstranz gehörten, konnte mit einer
vorübergehenden Remontage zweifelsfrei nachgewiesen werden.
Die Auswechslung der Figuren war eine Folge des Ersten
Vatikanischen Konzils und ist als demonstratives Votum des damaligen
Pfarrers für die Stärkung des Papsttums zu verstehen. Der
Notname des Zuger Goldschmiedes, «Meister Nagel auf Dreiberg im
Schild», konnte aufgegeben werden. Er wurde als ein Mitglied der
Familie Jörg identifiziert. Trotz seines grossen Werkverzeichnisses
von Rang, das ihn wohl zum bedeutendsten Goldschmied Zugs
macht, fehlen bisher weitere biographische Daten.

L'alta qualità di un gruppo di figure in oro e argento, raffiguranti
la Vergine con l'Infante, accompagnata da Sant'Antonio eremita
e da San Gallo, giustifica le ricerche compiute per stabilirne la

provenienza. Uznach con la sua chiesa parrocchiale era, infatti,
l'unica località in cui i due Santi erano venerati in ugual misura.
Detta chiesa era stata dapprima consacrata a San Gallo. Poi fu
utilizzata dall'ordine di Sant'Antonio quale chiesa conventuale e

fu poi ricostruita in stile gotico tra il 1867 e il 1870. Realizzato
attorno al 1610 da un orafo di Zugo, nel 1870 il suo grande ostensorio

tardogotìco, a forma di torre, in oro e argento, fu dotato di
un gruppo di figure nuovo, che rappresenta Dio affiancato da San

Pietro e San Paulo. Rimontando provvisoriamente la Vergine ed i
suoi due accompagnatori è stato possibile provare definitivamente
che tale gruppo di figure costituiva uno degli elementi decorativi
originali dell'ostensorio di Uznach della. La rimozione della Vergine

dall'ostensorio è avvenuta nel periodo successivo al Primo
Concilio Vaticano e va interpretata quale voto dimostrativo del

parroco dell'epoca in favore di un rafforzamento del Papato.
Inoltre, è stato individuato chi si celava sotto lo pseudonimo
dell'orafo di Zugo «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild». Infatti,
l'artista è stato identificato in un membro della famiglia Jörg,
autore di molte importanti opere che lo consacrano probabilmente
fra i maggiori orafi della città di Zugo, anche se, a nostra
conoscenza, non sussistono al momento altre indicazioni biografiche.

RESUME SUMMARY

La grande qualité d'un ensemble de figures en argent doré,
représentant la Vierge à l'Enfant accompagnée des saints Gali et
Antoine l'ermite, a motivé les investigations sur son origine.
Uznach, avec son église paroissiale, semble être la seule localité où
les deux saints aient été vénérés sur un plan d'égalité. Cet édifice
avait d'abord été dédié à saint Gall, avait ensuite servi d'église
conventuelle à l'ordre des Antonites et avait enfin été reconstruit
en style néogothique entre 1867 et 1870. Son grand ostensoir à

tourelles, réalisé vers 1610 par un orfèvre de Zoug, reçut en 1870

un nouveau groupe de figures, composé de Dieu le Père, Paul et
Pierre. Le fait que la Vierge et ses accompagnateurs appartenaient
à l'origine à l'ostensoir d'Uznach pouvait sans doute être démontré
par leur remontage provisoire. Le remplacement des figures,
conséquence du Concile Vatican I, doit être interprété comme un
soutien démonstratif au renforcement de la papauté de la part du
curé de l'époque. On abandonna le nom de fortune de l'orfèvre
zougois, «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild», que l'on identifia
comme étant un membre de la famille Jörg. Malgré le répertoire
considérable d'œuvres de valeur réalisées par cet artisan, promu
sans doute au rang de principal orfèvre de Zoug, pour l'heure nous
ne disposons pas d'autres données biographiques à son sujet.

A gilded silver ensemble of figures, the Virgin with child accompanied

by St. Anthony the Hermit and St. Gallus, merits research
into its provenance due to its exceptional quality. Uznach with its
parish church is the only plausible place of origin because both
saints were venerated there. The church was initially dedicated
to St. Gallus, then became the monastery church of the order of
St. Anthony, and was renovated in the new Gothic style between
1867 and 1870. The large gilded silver High Gothic monstrance,
created around 1610 by a goldsmith from Zug, was embellished
with a new group of figures in 1870: God the Father, St. Peter and
St. Paul. A temporary re-montage proves conclusively that the

Virgin and her companions originally belonged to the monstrance
in Uznach. The then parish priest had removed the original figures
in demonstrative support of a strengthened papacy following the
first Vatican Council. It has been possible to abandon the use of the
nomer «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild» for the goldsmith
from Zug, since he has now been identified as a member of the Jörg
family. Nothing more is known about him despite a substantial and

impressive oeuvre indicating that he was one of the most important
goldsmiths in Zug.

174


	Die Spur führte nach Uznach : drei spätgotischen Silberplastiken gelingt die Rückkehr an ihren angestammten Platz

