Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 3

Artikel: Die Spur fihrte nach Uznach : drei spatgotischen Silberplastiken gelingt
die Ruckkehr an ihren angestammten Platz

Autor: Neuhaus, Reiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Spur fiihrte nach Uznach: Drei spatgotischen Silberplastiken
gelingt die Riickkehr an ihren angestammten Platz

von REINER NEUHAUS

Abb. la— Dreiteiliges Figuren-Ensemble: heiliger Antonius Eremita, Maria mit
dem Kind, heiliger Gallus, «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild» (Jorg), Zug, um
1610. Silber, feuervergoldet, gegossen, Hohe 6,2 cm, 7,8 cm und 6,2 cm. Bayern,

Privatbesitz.

Eine kleine gegossene, silbervergoldete Figur des heiligen
Antonius Eremita (Abb. 1a) sollte urspriinglich an dieser
Stelle als Anlass dienen, sowohl iiber das medizin- und
kunsthistorisch gleichermassen faszinierende Wirken des
Ordens und zahlreicher Bruderschaften, die mit dem
Namen des Eremiten verbunden sind, zu berichten als auch
die in diesem Zusammenhang im Laufe des 13.-18. Jahr-
hunderts entstandenen Kunstwerke zu beleuchten. Als sich
aber herausstellte, dass diese Antonius-Figur Teil eines

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 3/04

dreiteiligen Ensembles war und mit dem heiligen Gallus
Eremita (Abb. 1c) eine Maria mit dem Kind assistierte
(Abb. 1b), da erwachte, gerade weil es eigentlich aussichts-
los schien, der Detektiv, Hauptantrieb vieler Kunsthisto-
riker, «den Téter (der am Bild [hier: an der Entstehung der
Figurengruppe] schuldig ist) mittels Indizien, die dem Aus-
senstehenden unsichtbar bleiben», zu entdecken;! sprich,
herauszufinden, wer diese dusserst qualitdtsvollen Figuren
wann und wofiir geschaffen hatte.

163



Antonius, Antoniusfeuer und Antoniterorden

Antonius, der Eremit, nach dem hl. Athanasius auch der
Grosse genannt, wurde zwischen 250 und 260 n. Chr. im
oberdgyptischen Dorf Qeman (Koma) geboren. Er ver-
schenkte sein reiches Erbe an die Armen, entsagte der
Welt und suchte die Einsamkeit in der Wiiste. Als regel-
rechte Wallfahrten zu ihm einsetzten, zog er sich noch
tiefer in ihr Inneres zuriick. Er starb der Legende nach
356 n. Chr. Obwohl sein Grab lange geheim gehalten
wurde, gelangten seine Gebeine als Reliquien 532 nach
Alexandria, dann, als Agypten 635 vom Kalifen Omar er-
obert worden war, nach Konstantinopel in die Hagia Sophia.
Im Jahr 1070 gab der byzantinische Kaiser Romanus IV.
Diogenes dem Edelmann Galin II. aus der Dauphiné die
Erlaubnis, die Reliquien in dessen Heimat mitzufiihren.
Dort fanden sie im Dorf St-Didier-de-la-Motte ihre neue
Ruhestétte. Der Legende nach beginnt die Griindungs-
geschichte des Antoniterordens 1089 mit einer schweren
Ergotismus-Epidemie.? Das Antoniusfeuer, auch «ignis
sacer», ist die Folge einer Vergiftung mit dem Mutterkorn,?
der Dauerform des Schlauchpilzes Claviceps purpurea
Tulasne, einem iibergrossen spornartigen Roggenkorn von
hell- bis violettbrauner Farbe. In Hungerjahren assen die
Armen auch die Kornreste, die beim Sieben des Getreides
als Abfall anfielen. Von den zahlreichen pharmakolo-
gischen Wirkungen der in ihm enthaltenen Alkaloide — mit
dem Ergotamin als Hauptanteil — sind nur zwei fiir die Ent-
stehung der Epidemien verantwortlich. Sie prisentieren
sich im insgesamt wesentlich selteneren, in seiner Entste-
hung bis heute nicht ganz geklarten konvulsiven Typ und
im gangréanosen Typ des Ergotismus. Wenigstens das kli-
nische Bild des letzteren muss in den Anmerkungen kurz
beschrieben werden, galt seinen Uberlebenden doch die
ganze Pflege und Fiirsorge des Antoniterordens und
beherrschte spéter die Inhalte der von seinen Priazeptoren
an Schongauer, Griinewald, Bosch, Breughel d. A. und
andere vergebenen Auftrige zur Ausstattung ihrer Hos-
pitalkirchen in ganz Mitteleuropa.* Bis in die 70er-Jahre
des 20. Jahrhunderts herrschten in den Viten, der Ikono-
graphie der Heiligen, in Arbeiten, die sich sowohl mit ihren
Trachten und Attributen als auch mit der kunsthistorischen
Wiirdigung der Bildwerke beschiftigten, dusserst verwor-
rene Vorstellungen iiber die Natur und den Ursprung des
Antoniusfeuers. Das Spektrum der Erklirungen dieser
Krankheit reichte von der Pest® iiber Rotlauf und Syphilis®
bis zur Lepra.” Erst Veit Harald Bauer rdumte 1973 alle
diese Unklarheiten beiseite, stellte den Ergotismus als
Krankheitsentitdt und Ursache der Epidemien - befreit
von allem Ballast — in den medizinhistorisch richtigen
Kontext.®

In der Folge der Epidemie von 1089 fluteten ganze
Pilgerstrome zu den Antonius-Reliquien in den kleinen
Weiler St-Didier-de-la-Motte, so dass hier ein Hospital
entstand, um die Kranken zu versorgen. Die Griinder des
Spitals und der damit verbundenen Bruderschaft, Gaston
und Gérin, Herren von Valaise, spendeten nach der Ge-

164

nesung Gérins von der Krankheit ihr ganzes Vermdgen
und widmeten sich hinfort der Pflege der mit dem holli-
schen Feuer befallenen Kranken. Aus dieser Bruderschaft
ging der Orden der Antoniter hervor, der 1095 von Papst
Urban II. auf der Synode von Clermont-Ferrand bestatigt
und 1217 durch Bonifaz VIIIL. in Regulierte Chorherren
umgewandelt wurde. Vom Ausmass der Folgen dieser Er-
krankung im Mittelalter zeugten um 1400, vor allem in
Mittel- und Stideuropa, 369 Niederlassungen, in denen —
von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen — ausschliesslich
am Ergotismus akut Erkrankte gepflegt, hauptséchlich
aber die Verstimmelten nach iiberstandener Vergiftung
auf Dauer versorgt wurden. Denn die ihrer Gliedmassen
beraubten, sonst aber wieder gesundeten Opfer konnten
mit ihrer «<Hénde (und Fiisse) Arbeit» weder sich, ge-
schweige denn eine Familie erndhren und waren als So-
zialfdlle des Mittelalters ganz auf die Versorgung in den
Antoniterspitdlern angewiesen. Im spiten Mittelalter und
in der beginnenden Neuzeit des 16. und 17. Jahrhunderts
nahmen die Epidemien, die ganze Landstriche entvolkert
hatten, langsam immer mehr ab und gleichzeitig verrin-
gerte sich auch die Zahl der Ordensleute und ihrer Spitéler.
Die Mehrzahl der Prézeptoreien, wie ihre Niederlassungen
hiessen, wurden im 17. Jahrhundert aufgelassen, die Spitéler
oft in stddtischer Regie weitergefiihrt.’

Ungleich geringer ist — weil regional begrenzt — die
Bedeutung der Wirkungen, die mit dem heiligen Gallus als
Glaubensboten und Eremit verbunden sind. Um 550 in
Irland geboren und im Kloster Bangor erzogen, ging er als
Begleiter des heiligen Kolumban 590 nach Frankreich und,
von dort vertrieben, 610 nach Alemannien. Fieberkrank
blieb er hier zuriick, als Kolumban 612 nach Italien weiter-
zog. Nach seiner Genesung baute er sich an der Quelle
der Steinach eine Einsiedelei, die Keimzelle des spiteren
Klosters St. Gallen. Seine hohe Wertschétzung zu Lebzei-
ten wird daran erkennbar, dass man ihn vergeblich zum Abt
in Luxeuil und Bischof in Konstanz zu gewinnen suchte. Er
blieb Eremit und starb zwischen 627 und 645.1°

Die drei Silberplastiken

Antonius

Aufgrund ihrer Tracht und Attribute sind die beiden Ere-
mitenfiguren relativ leicht zu bestimmen. Antonius er-
scheint im Westen gewohnlich in der Tracht des nach ihm
benannten Ordens (Abb. 1a): Ein faltiger, gegiirteter Rock
mit mittelweiten Armeln reicht bis zu den Fiissen, das
breite Skapulier dariiber bedeckt mit zwei Stoffbahnen
Riicken und Vorderseite. Die vorne offene, mit einer
Kapuze ausgestattete Kappa komplettiert die Tracht. Von
den neun moglichen Attributen des Heiligen, die nie alle
zugleich vorkommen, sind fiinf unserer Antoniusfigur bei-
gegeben. Ein iibermannshoher Stab, den der Heilige in
der linken Hand hilt, schliesst oben mit einem Tau-Kreuz
ab, an dessen Querbalken endstdndig je ein Glockchen
hangt. In der rechten Hand hélt er ein geschlossenes Buch,



ein Schweinchen begleitet ihn zu seiner Rechten. Der T-
formige Stab kennzeichnet den Heiligen individuell als
heiligen Abt Antonius. Die Ikonographie der Attribute ist
umfangreich.!! Die Glockchen sind Hinweis auf das den
Antonitern verliehene Privileg, unbeschrinkt Almosen fiir
den Betrieb der zahllosen von ihnen gegriindeten und
betreuten Spitdler sammeln zu diirfen. Zu diesem Zweck
machten sich die Ordensbriider beim Betreten einer Ort-
schaft mit ihrem Liuten weithin vernehmlich bemerkbar.
Das Buch in der rechten Hand enthélt wohl die Ordenssat-
zungen. Gleich einem Hiindchen begleitet schliesslich ein
kleines Schwein als individuelles Attribut kameradschaft-
lich den heiligen Antonius. Es ist nicht als Symbol der Ver-
suchungen zu deuten, von denen der Eremit zeitlebens so
hiufig heimgesucht worden sein soll. Vielmehr steht es fiir
eine weitere privilegierte Quelle, die den Unterhalt und die
Betreuung der Kranken in den Spitilern sicherstellte: Die
mit dem Antoniuskreuz, dem griechischen Buchstaben Tau
gebrandmarkten Schweine — die wichtigsten Protein- und
Fettlieferanten des Mittelalters — durften in den Gemein-
den frei umherlaufen und sich von Abfillen, aber auch
Feldfriichten, straflos erndhren. Da eine gewisse Ahnlich-
keit bestand zwischen den roten Flecken der an Schwei-
nerotlauf erkrankten Tiere und den feurigen Rétungen an
Armen und Beinen der Ergotismuskranken, lag es nahe,
das Antoniusfeuer auch auf die Schweine auszudehnen
und sie dem Schutz des Heiligen zu unterstellen.!2

Gallus

Der heilige Gallus ist — wie in der Regel — in Benediktiner-
Kleidung mit weitdrmeliger, ringsum geschlossener Flocke
(dem flauschigen Rock) mit Kapuze dargestellt (Abb. 1c).
Als generelles Attribut hilt er einen Abtsstab in der linken
Hand, als individuelles begleitet ihn hier ein Birchen, das
auf seinen Hinterbeinen tappend, auf den Vordertatzen
einen Holzkloben trégt. Der Legende nach wollte sich der
Bir an den Essensresten des ersten Nachtlagers des Heili-
gen giitlich tun. Auf dessen Befehl hin hatte er jedoch
zunéchst Feuerholz und Holzbalken zum Bau der Einsied-
lerklause herbeizuschaffen, ehe er mit einem Brot belohnt
wurde, dem Brot, das Gallus hier in der rechten Hand be-
reit halt.!?

Maria

Wie in der Gotik bevorzugt, wird Maria, die das Christus-
kind auf dem Arm hélt, stehend dargestellt (Abb. 1b).
Uber dem Kleid im Renaissancestil, das die Figur der
schonen, jungen Frau betont, trigt sie — wie iiblich — den
weiten und eleganten, bis zu den Fiissen reichenden Herr-
schermantel. Mit dem grossen Zepter in der rechten Hand
und der Krone auf dem Haupt ganz als Himmelskonigin
charakterisiert, steht Maria versonnen und in sich gekehrt
da, ohne auf die Betrachter oder den etwa zweijdhrigen
Jesusknaben zu schauen, als ob sie wiisste, dass der Erloser
mit seiner Geste der ausgebreiteten Armchen unbewusst
das Bild des spiteren Kreuzestods vorwegnimmt.

Verwendungszweck, Datierung und Herkunft der Figuren

Die Oberfldchen der drei Silberplastiken sind in allen Ein-
zelheiten rundum #usserst sorgfiltig durchgearbeitet (Abb.
2a—c). Der schimmernde Brokat des Marienkleides, das mit
Gold- oder Silberdrihten reich bestickte Skapulier des hei-
ligen Antonius oder das flauschig gebiirstete Ordenskleid
des heiligen Gallus kommen detailgenau zur Darstellung.

Abb. 2a—¢ Riickenansichten von Abb. la—c.

Die exakt profilierten Kleiderfalten gliedern die Figuren,
verleihen ihnen Schwung und Eleganz und korrespondie-
ren in ihrem Verlauf- im Gegensatz zur Gotik — realistisch
mit den anatomischen Gegebenheiten der stehenden Per-
sonen. Minutiose Aufmerksamkeit schenkte der Gold-
schmied den Haartrachten. Kaskadengleich fliessen die
gelockten Haare Marias weit tiber den Riicken hinab. Die
Eremiten prisentiert der Kiinstler mit gepflegten lockigen
Vollbirten, fiir die er die gleiche Sorgfalt aufwendete wie
fiir das lange Haupthaar des Antonius und die Benedikti-
ner-Tonsur des Gallus.

Aus alledem lasst sich zwingend ableiten, dass die Heili-
genfiguren an ihrem urspriinglichen Standort freistehend
von allen Seiten betrachtet werden sollten. Die unter den
Fussplatten der Kleinplastiken vorgesehenen Steck- und
Schraubverbindungen deuten darauf hin, dass sie vor
allem zwei kirchlich genutzte Architekturgebilde des
katholischen Ritus geschmiickt haben konnen: entweder
ein Hausiltdrchen' oder eine Turmmonstranz.'s

165



Aufgrund ihres Erscheinungsbildes und ohne Beschau-
und Meistermarken als Datierungshilfe zur Hand zu haben,
galt es zunéchst als wahrscheinlich, dass die Arbeiten um
1580, eventuell unter Verwendung dlterer Formen, entstan-
den sein konnten. Bei ndherer Betrachtung weisen aber
gewisse Details der Figuren und der zu ihnen passenden
Kultgeréte viel mehr in die Spétrenaissance, in die Zeit der
ersten Neogotik um 1600, so dass ihre Entstehung eher zu
Anfang des 17. Jahrhunderts anzunehmen ist.

Wegen der zum beschriebenen Ensemble gehorenden
Heiligenfigur des Gallus, aus dessen Einsiedelei ja das
Kloster St. Gallen hervorging und dessen Verehrungs-
gebiet spiter in Oberschwaben, der Ostschweiz und im
Elsass nicht wesentlich iiber das Einflussgebiet des mich-
tigen Klosters hinausreichte, gelangte 1983 die Figuren-
gruppe — nicht unerwartet — unter der Herkunftsbezeich-
nung «Bodenseegebiet» aus dem Kolner Kunsthandel in
Privatbesitz.!® In diesem geographischen Umkreis suchte
man in der Folge nach dem «Heimatort» der Figuren, einem
Ort, an dem einerseits der heilige Gallus verehrt wurde und
wo sich gleichzeitig auch eine Antoniterprizeptorei, be-
ziehungsweise ein Antoniterhospital befunden hatte. Die
Nachfrage in der Stiftsbibliothek des Klosters St. Gallen
ergab, dass dafiir nur das Stadtchen Uznach am Ostufer des
Ziirichsees in Frage kam. Aufmerksam gemacht von
Angelo Steccanella, dem profunden Kenner der Kirchen-
kunst der Ostschweiz, fand sich das Weitere nun scheinbar
miihelos im vierten Band der Kunstdenkmiler des Kantons
St. Gallen, in welchem alles Wissenswerte iiber Uznach
sorgfiltig ausgebreitet ist.!”

Gallus und die Antoniter in Uznach

Bereits 856 wird hier erstmals die Eigenkirche St. Gallus,
die spitere Kreuzkirche erwihnt, da das Gebiet um
Uznach zunichst dem Kloster St. Gallen zugeschlagen
und ihr Lehen war. Am Anfang des 13. Jahrhunderts ge-
langte Uznach an die Grafen von Toggenburg. Graf Kraft
III. griindete in der Stadt 1317 eine Kapelle zu Ehren der
Heiligen Michael und Gallus. 1373 wurde diese Kapelle
mit all ihren Einkiinften den «Ant6niern» geschenkt, ver-
bunden mit dem Recht, ein Kloster samt Hospital zu
bauen. Seit 1469 gehorte Uznach zu Schwyz und Glarus.
Die Schwyzer verhinderten in der Reformationszeit mit
Gewalt das Eindringen der neuen Lehre in ihr Gebiet, wo-
mit Uznach auch nach den Glaubenswirren des 16. Jahr-
hunderts katholisch blieb. 1803 kam die Stadt endgiiltig
zum Kanton St. Gallen.

1470 erwarben die Antoniter das Patronatsrecht iiber die
Pfarrkirche Heiligkreuz. Obwohl die Niederlassung relativ
klein blieb — sie erreichte offensichtlich nie die fiir eine
geregelte Klostergemeinschaft notige Zahl von Geistlichen
— verstand sie es, durch geschickte Verhandlungen und
dank der Forderung durch die Grafen von Toggenburg und
der Verleihung umfangreicher Privilegien, die Sammel-
titigkeit betreffend, im 15. Jahrhundert eine Bedeutung

166

zu erlangen, die deutlich iber Uznach hinausreichte.!® 1533
wurde das Antoniusstift aufgelost, angeblich in Folge der
Reformationswirren. Der eigentliche Grund fiir die Auf-
hebung mogen aber eher der Riickgang der Ergotismus-
Vergiftungen und die damit verbundene Abnahme der
davon betroffenen Invaliden gewesen sein, die zu pflegen
und zu versorgen ausschliessliches Ziel der Ordenssatzung
gewesen war. Das Anfang des 17. Jahrhunderts errichtete
Stiftsgebdude blieb aber weiterhin Spital. Dem Stadtbrand
von 1762 fielen unter anderem auch die Antoniuskirche
und das Antoniusspital zum Opfer. Aber nur die Kirche
wurde wieder aufgebaut. Die im Kern immer noch gotische
Kirche wurde schliesslich 1867 abgebrochen und in den
zwei folgenden Jahren durch einen Neubau im neugoti-
schen Stil ersetzt.

Die Uznacher Turmmonstranz

Die erste Stelle im umfangreichen Kirchenschatz der
Uznacher Pfarrkirche der Unbefleckten Empféingnis, wie
sie heute heisst, nimmt eine silbervergoldete spétgotische
Turmmonstranz von 81 cm Hohe ein, die im erwdhnten
Kunstdenkmaélerband von 1966 einem damals noch nicht
naher identifizierten Zuger Goldschmied um 1600-1620
zugeschrieben wurde. Sein Meisterzeichen wird als «Nagel
auf Dreiberg im Schild» beschrieben. Im Weiteren wird
festgehalten, die Monstranz sei «neugotisch umgearbeitet
und bereichert um 1870»." Eine erste Beschreibung aus
dem Jahr 1948 charakterisiert sie als «ein Gemisch von
alten und neuen Teilen».? Wihrend in der Beurteilung
dieser fritheren Publikation kaum ein Teil der Monstranz
ohne neugotische Zutaten geblieben wire, nahm sich der
Verfasser des Kunstdenkmailerbandes (Bernhard Anderes)
dazu deutlich zuriick. Der gestufte Sechspassfuss mit je
drei tropfenformigen Buckeln, der sechseckige Schaft mit
einem Knauf, gebildet als Kugelkranz mit Puttenkpfchen,
und auch die drei wimperggekronten Baldachine des Turm-
aufbaus, deren mittlerer das Gehéuse iiberhoht, sind seiner
Meinung nach in der Struktur spétgotisch. Sicherlich alt
seien die flankierenden Blumenvasen, die Baldachin-
gesprenge mit den Puttenkopfchen, das durchbrochene
Rahmenwerk am oberen Baldachin sowie die Lunula mit
der emaillierten Rose von Uznach. Neugotischen Ur-
sprung verrieten dagegen der Zierrat der Baldachine, der
Umbau des Gehéduses mit ehemals rundem Glaszylinder in
einen hochrechteckigen Kasten und die unvergoldeten
Figuren Gottvater in der oberen Nische sowie die beiden
Apostelfiirsten Petrus und Paulus in den seitlichen
Nischen, die das Sakramentshiduschen flankieren.

Sollten diese Figuren 1870 vielleicht an die Stelle von
Antonius, Maria und Gallus gesetzt worden sein? Diese
aufregende Frage war anhand der kleinen im Kunstdenk-
méiler-Band abgedruckten Schwarzweiss-Abbildung von
nur 3 cm Breite und knapp 10 cm Hohe nicht ohne weiteres
zu beantworten. Vor allem waren die spiter eingesetzten
Figuren in den Nischen im Vergleich zur Gesamthohe der



St (4 M
R4 L2 nal £
» \" ,.ﬁ.v. iy ‘%ﬂww.n

Silber, teilver-
Hohe 81 cm.

)

.

Wm%n 2

Email

Uznach, Kanton St. Gallen, Pfarrkirche der Unbefleckten Emp-

fangnis, Sakristei.

um 1610,

g

Meister Jorg («Meister

Zug,

)

ziseliert;
Abb. 3b Turmmonstranz — wie Abb. 3a — als Gesamtansicht

mit den eingefiigten Originalfiguren des Meisters Jorg.

Nagel auf Dreiberg im Schild»)
goldet, getrieben, gegossen,

Abb. 3a Turmmonstranz (Detail)

167



Monstranz proportional offensichtlich deutlich grosser als
Maria und die beiden Eremiten. Andererseits passten letz-
tere in allen Einzelheiten stilistisch iiberzeugend besser
unter die Baldachine der Monstranz. Hoffnungsfroh stimmte
auch, dass der barocke Schrein einer weiteren Monstranz
auf spatgotischem Fuss und Schaft, als Nr. 2 des Kirchen-
schatzes ebenfalls abgebildet, oberhalb des ovalen Gehéu-
ses unter einem Baldachin zentral eine Madonnenstatuette
beherbergt und links und rechts davon die beiden Eremiten
Gallus und Antonius heiligen Flankenschutz geben, so dass

Abb. 4 Maria mit dem Kind
(Abb. 1b) an ihrem angestamm-
ten Platz unter dem zentralen
Baldachin der Turmmonstranz
(Abb. 3b).

Abb. 5 Maria mit dem
Kind unter zentralem Balda-
chin in spétgotischer Turm-
monstranz, «Meister Nagel
auf Dreiberg im Schild»,
Zug, 1608. 79 cm. Cham,
Pfarrkirche, Sakristei.

also auf dem Schrein der zweiten Monstranz das Bildpro-
gramm der spétgotischen Monstranz moglicherweise als
Vorbild iibernommen, aber barockem Empfinden ange-
passt worden war.?!

Mochten alle diese Argumente die Herkunft der hier
vorgestellten drei Silberplastiken sehr wahrscheinlich
machen, so konnte der Beweis fiir die Richtigkeit der
Annahmen nur in situ gefiihrt werden, mit dem prakti-
schen Versuch, ob die Figuren tatsdchlich in die Nischen
der Uznacher Monstranz aus dem Anfang des 17. Jahrhun-
derts passten. Nach der Inspektion und der fotografischen
Dokumentation ihres jetzigen Zustands (Abb. 3a) war die

168

zusammengeschraubte Monstranz bald in ihre Einzelteile
zerlegt und der Austausch der Figuren sowie der Wieder-
aufbau erfolgt (Abb. 3b). Wie vorauszusehen war, fiillten
Gallus und Antonius ihre Nischen nicht annidhernd aus,
und eine feste Verbindung mit den kleinen Volutenpodes-
ten, auf denen sie nun standen, liess sich nicht herstellen.
Den Beweis, dass die Figuren aber dennoch nach mehr als
130 Jahren an ihren Herkunftsort zuriickgefunden hatten,
lieferte die miithelose Montage Marias unter den zentralen
Baldachin. Da hier die deutlich voluminosere Figur Gott-
vaters in der {iiblichen sitzenden Position untergebracht
worden war, hatte man das originale spulenformige Podest
belassen konnen. Die Steckverbindung passte millimeter-
genau, die Madonna schaute von ihrem angestammten
Platz aus auf die gliicklichen Mitglieder der dreikopfigen
Expedition und den gleichmiitigen Kiister der Uznacher
Kirche (Abb. 4).

Die griindliche Untersuchung aller Teile der Monstranz
ergab, dass, im Gegensatz zu den oben genannten
Beschreibungen, offensichtlich kaum Verdnderungen vor-
genommen worden waren. Erkennbar war dies an der
identischen Feuervergoldung aller Teile mit gleichem Ab-
nutzungsgrad sowie bei dem dank der Zerlegung in die
Einzelteile moglichen direkten Vergleich von deren Her-
stellungstechniken sowie anhand der stilistischen Ein-
zelheiten. Die Anderungen umfassen den Umbau des
zylindrischen in ein hochrechteckiges Gehduse unter
ausschliesslicher Verwendung alter Teile, den Ersatz der
Figuren und eventuell der Podeste in den beiden seitlichen
Nischen. Eine weitere Turmmonstranz des gleichen Meis-
ters zeigt in den drei Fliigeln des Turmaufbaus auf kleinen
Podesten montierte Heiligenfiguren, die auch hier ihre
Nischen nicht annidhernd ausfiillen, im Gegensatz zur zen-
tralen Figur der Maria, die mit Sicherheit aus der gleichen
Form entstanden ist, wenn auch mit anderen Attributen
versehen (Abb. 5).22

Es konnte also vorkommen, dass die aus immer wieder
verwendeten kostbaren Formen hergestellten Figuren
nicht immer in die in ihrer Grosse vorgegebenen Nischen
der Turmmonstranzen passten. Hinzu kommt, dass die
Glaubigen das ausgestellte oder auf Prozessionen mitge-
fiihrte Altarsakrament in seinem kostbaren Gehéuse weit
iiber ihren Kopfen in der Regel aus der Untersicht betrach-
ten und anbeten konnten und sich mithin der freie Raum
zwischen Heiligenfiguren und Baldachin optisch verkiirzte.
Fiir unsere Rekonstruktion hitten, bei nachtriglicher Be-
trachtung, die Podeste, deren Voluten denen des Balda-
chins exakt entsprechen, einfach umgedreht werden miissen,
da ihre grossen Standplatten nur fiir die neuen Heiligen
benostigt wurden.

Meister «Nagel auf Dreiberg» — Meister Jorg von Zug
Inzwischen konnte der bislang mit der vorldufigen, sich auf

die Goldschmiedemarke beziehenden Bezeichnung «Nagel
auf Dreiberg» benannte Goldschmiedemeister als Mitglied



der seit dem Ende des 14. Jahrhunderts nachweisbaren und
Anfang des 18. Jahrhunderts ausgestorbenen Zuger Fami-
lie Jorg identifiziert werden. IThr Wappen zeigt im blauen
Schild einen weissen Nagel iiber einem Dreiberg.? Damit
war klar, dass die Vermutung Linus Birchlers, es handle
sich um ein Mitglied des Geschlechtes Spitznagel aus Men-
zingen, nicht zutreffen konnte,? denn dessen Wappen zeigt
in Rot einen weissen, senkrecht gestellten Nagel ohne
Dreiberg.?

In seiner Dissertation «Die Zuger Goldschmiedekunst
bis 1830» weist Johannes Kaiser — noch unter der notdiirf-
tigen Bezeichnung «Unbekannter Meister mit der Marke:
Nagel auf Dreiberg» — auf eine Reihe «guter Arbeiten»
unseres Goldschmieds Jorg hin.?® In der Beschreibung der
vasa sacra von seiner Hand kennzeichnet er ihn zunichst
als «einen Meister, der zwar mit grosser technischer Sicher-
heit arbeitet, der aber Altes und Neues nicht in vollen Ein-
klang zu bringen versteht. [...] Es galt dem Meister noch
als unumstossliches Gesetz, dass fiir die Monstranz nur
der gotische Turmaufbau moglich sei». An anderer Stelle
dussert er: «[...] zeigt ein zéhes Festhalten an der gotischen
Form des Gefisses [Ziborium], wihrend das Ornament be-
reits fortgeschrittene Barockbewegung aufweist», und meint
schliesslich: «Der Meister betrachtet es noch immer als eine
unumstossliche Regel, dass die Turmmonstranz im Silber-
glanze erstrahlen miisse.»?’

Der letzte Punkt der Kritik Kaisers an Meister J6rg wird
durch die hier vorgestellte vergoldete Uznacher Monstranz
widerlegt. Dass aber an den von ihm beschriebenen profa-
nen Arbeiten des Meisters gotisierende Tendenzen véllig
fehlen, ist ihm keine Zeile wert, obwohl gerade daran
erkennbar wird, dass nicht extremer Traditionalismus fiir
die starken gotischen Anteile an vielen kirchlichen Arbei-
ten des Meisters verantwortlich sein kann, sondern allein
der Wille und die Absichten seiner Auftraggeber. Denn mit
dem Stilmittel dieser ersten Neogotik und einem verstirk-
ten Marianismus inszeniert sich gezielt die durch die Jesui-
ten vorangebrachte Gegenreformation dieser Zeit! Dies
gilt — wie am Ende dieses Beitrags gezeigt wird — auch fiir
die Uznacher Monstranz.

Ohne positivistisch zu werden, kann die Kritik Kaisers
an der szenischen Treibarbeit auf der gefussten Trinkschale
mit dem Urteil Salomos, die sich im Schweizerischen
Landesmuseum in Ziirich befindet, nicht nachvollzogen
werden. Kaisers Aussage zufolge seien die Figurengruppen
links und rechts neben dem Thron zu stark an den Rand
geriickt und unschon iiberschnitten.® Wihrend von Jorg
im kirchlichen Bereich Beispiele fiir alle méglichen Typen
liberliefert sind, scheint er sich beim profanen Silber ganz
auf den Typus der gefussten Trinkschalen (Tazzas) von ganz
hervorragender Qualitét spezialisiert zu haben. Seine sech-
zehn derzeit bekannten Arbeiten weisen ihn nicht nur als
bedeutendsten Meister seiner Zeit, sondern wohl auch als
besten Zuger Goldschmied tiberhaupt aus.?

Obwohl sich Jorgs Tétigkeit anhand seiner datierten
Werke iiber die Zeitspanne eines vollen Vierteljahrhun-
derts (1608-1630/32) belegen ldsst, blieben alle Anstren-

gungen Josef Griinenfelders von der Denkmalpflege Zug,
die Biographie des Meisters zu erhellen, bisher weitgehend
vergeblich.*® Im Mitgliederverzeichnis der Lukasbruder-
schaft, angefangen 1602, kommt kein Goldschmied, ja
iiberhaupt kein Mitglied mit dem Namen Jorg vor. Die er-
haltenen Taufbiicher von St. Michael setzen erst 1607 ein,
sind mithin nicht als Quelle verwendbar. Die Publikation
der Jahrzeitbiicher von St. Michael ldsst ausgerechnet die
«7. bis 10. Hand» mit den Eintrdgen ab 1612 unberiick-
sichtigt.’! Die wenigen Namen des Geschlechts der Jorg im
entsprechenden Zeitraum — der 1604 genannte Wolfgang
Jorg (vgl. Anm. 23) und ein Thomas Jorg im Eheregister,
der 1611 eine Maria Wickart (aus der Goldschmiedefamilie
Wickart?) heiratet, beziehungsweise ein «Thommen Jorg»,
«Burger von Zug» (handelt es sich um denselben?) —
werden nicht von einer Berufsangabe begleitet, so dass
keiner von ihnen endgiiltig mit dem Goldschmied Jorg
identifiziert werden kann, umso weniger als dessen Vor-
namen bis heute nicht bekannt sind.

Auch die Frage, welcher Kiinstler (Bildhauer) wohl die
Modelle schuf, auf die die Formen der Figiirchen zurtick-
zufithren sind, kann zum gegenwértigen Zeitpunkt nicht
beantwortet werden. Was die Figur des heiligen Antonius
angeht, so sind ikonographische Zusammenhénge mit dem
bedeutenden Antonius-Holzschnitt des Hans Wechtlin
(Wichtlin) (1480/85 Strassburg — 1526 nachgewiesen) in
Hans von Gersdorff’s «Feldtbuch der Wundtartzney»,
Strassburg 1517 und spéteren Ausgaben bis 1551, uniiber-
sehbar. Der Helldunkelschnitt des Zeichners ist bewegter,
szenischer in der Darstellung des wehenden Bartes, des
expressiven Faltenverlaufs seines Skapuliers, des aufge-
schlagenen Buchs in seiner linken Hand, in dem er liest,
und vor allem mit der Zutat des verstiimmelten Ergotis-
muskranken zu seiner Rechten, der dem Heiligen den
linken Arm flehend entgegen streckt; das Schweinchen
wechselt in dieser Komposition auf die linke Seite von
Antonius hiniiber. Im Gegensatz zum Holzschnitt wirkt die
Silberplastik als Demonstrationsfigur statischer, geschlos-
sener. Antonius soll in dieser Funktion nicht lesen, sondern
vielmehr die Firbitten der Glaubigen entgegennehmen.
Trotzdem verweisen die Gesichtsform, von Haarlocke und
gelocktem Bart umgeben, die Kérperhaltung, die Kleidung
und der Tau-Stab mit den beiden Glockchen deutlich auf
das graphische Vorbild.

Die Umgestaltung der Uznacher Monstranz um 1870

Warum ist die Monstranz im 19. Jahrhundert iiberhaupt
verdndert worden? Schadhaftigkeit kann nicht der Grund
gewesen sein, denn ihr Erhaltungszustand ist selbst heute
exzellent. Hing die Umgestaltung etwa mit dem Neubau
der Kirche in den Jahren 1868-1870 zusammen? Wenn man
schon anstelle der alten, im Kern gotischen Kirche eine
neugotische errichtet, mag es nur konsequent erscheinen,
auch die vorhandene spétgotische Monstranz — wie man es
damals verstand — noch gotischer erscheinen zu lassen; zu-

169



mal es einem das gotische Mittelalter verklirenden Blick
doch nicht verborgen bleiben konnte, dass die Monstranz
auch Details aufwies, die dieser Epoche nicht eigen sind.
Sie selbst war ja zur Zeit ihrer Entstehung schon das
Produkt einer ersten frithen «Neugotik», jenes Stils der
damals bewusst als Instrument genutzt wurde im Sinne der
nachtridentinischen Gegenreformation, deren Bestreben,
«das frithe Christentum wieder in den Blick zu bekommen,
zu neuen Leistungen in der Darstellung des Antonius
fiihrte».

unvergoldet blieben, um sich dadurch bewusst der Unter-
ordnung in den spitgotischen Rahmen der Monstranz zu
entziehen und sich stattdessen provokant in den Vorder-
grund zu drédngen.

Auch wenn sich trotz umfangreicher Recherchen schrift-
liche Belege nicht finden liessen,* beantwortet sich die
Frage nach dem Grund des Umbaus und nach dem Auf-
traggeber dazu von alleine, betrachtet man die religions-
und machtpolitische Situation dieser Jahre. Vom 8. De-
zember 1869 bis zum 20. Oktober 1870 wurde in Rom das

Abb. 6a— Dreiteiliges Figuren-Ensemble: heiliger Paulus, Gott Vater, heiliger Petrus in Uznacher
Turmmonstranz des Meisters Jorg, Zug (Abb. 3a), Meister Reimund Hotz, Konstanz, um 1870. Silber,
gegossen. Uznach, Kanton St. Gallen, Pfarrkirche der Unbefleckten Empfangnis, Sakristei.

Betrachtet man aber die um 1870 neu geschaffenen
Ersatzfiguren, die einzige, wirklich ins Auge fallende Ver-
dnderung der Monstranz, niher, leuchtet das Argument
der «grosseren gotischen Nidhe» nicht mehr ein (Abb. 6a-c).
In Aufbau und Gestus wollen die Silberplastiken zeit-
typisch-modern sein: Petrus und Paulus monumental im Stil
der spiten Nazarener, der grimmige Gottvater in spatro-
mantisch altdeutscher Manier eines Moritz von Schwind.
Der Betrachter gewinnt den Eindruck, dass die Figuren
absichtlich grosser, volumindser und ebenso absichtlich

170

Vaticanum I, das 20. okumenische Konzil, unter Papst Pius
IX. abgehalten. Im Vordergrund der Aufgaben dieser
Versammlung stand die Definition der Unfehlbarkeit des
Papstes, die schon vor dem Konzil betrieben wurde und
Unruhe bei vielen Regierungen ausloste. Das Konzil
konnte aber nur einen geringen Teil seiner Aufgaben erfiil-
len und wurde vertagt. Denn Rom war anldsslich des Aus-
bruchs des Deutsch-Franzosischen Krieges von italieni-
schen Truppen am 20. September 1870 besetzt worden, was
zugleich das Ende des Kirchenstaates bedeutete. Doch



wurden zwei dogmatische Konstitutionen verkiindet, deren
zweite, «Uber die Kirche Christi», mit dem Universal-
episkopat des Papstes und dem vorweggenommenen Ab-
schnitt iiber dessen Unfehlbarkeit bei Definitionen der
Glaubens- und Sittenlehre, gegen den Widerstand einer
beachtlichen Minderheit durchgesetzt worden war. Der
grosste Teil dieser Minderheit verliess vor der entscheiden-
den feierlichen 4. Sitzung im Juli das Konzil, dessen Be-
schliisse eine Steigerung der Macht des pépstlichen Amtes
bedeuteten. Daraus folgte mit der Bewegung der Altkatho-
liken ein weiteres kleines Schisma innerhalb der katholi-
schen Kirche sowie eine Verschirfung des «Kulturkamp-
fes», das heisst des Kampfes zwischen dem preussischen
Staat (1871-87) beziehungsweise der Schweiz (1873-83)
und der katholischen Kirche. Dass gerade diese beiden
Lénder zu den Hochburgen der sich 1870 von Rom losge-
sagten Religionsgemeinschaft der Altkatholiken zihlten,
ist nicht verwunderlich.

Die Geistlichkeit dieser Léinder aber musste klar Stel-
lung beziehen und sich entscheiden. Mit Blick auf diese
Zusammenhinge liegt es auf der Hand, den damaligen
Pfarrer der neu erbauten Uznacher Kirche als Auftrag-
geber zum Austausch der Figuren zu sehen. Vor dem Hin-
tergrund eines ohnehin laxen Umgangs mit den iiber die
Zeiten geretteten alten Kirchengeriten, die nicht nach
dem Kunstwert, sondern allein nach ihrer Praktikabilitit
beurteilt wurden, hatten unwissende Geistliche iiberall,
auch im Kanton St. Gallen, in diesen Jahrzehnten unschétz-
bare Werte vernichtet oder verschleudert.

In Uznach nun liess der Pfarrer die Monstranz nicht
zerstoren, sondern nutzte sie 1870 zur weithin sichtbaren
Verkiindigung seiner personlichen kirchenpolitischen
Entscheidung fiir die Beschliisse des Ersten Vatikanischen
Konzils, der seine Gemeinde wohl willig gefolgt ist. Er liess
die Madonna und die Eremiten, die seit Jahrhunderten die
Schutzpatrone des Ortes gewesen waren, entfernen und
unterstrich mit dem Einbau der grosseren, absichtlich nicht
vergoldeten Figuren Gottvaters und der Apostel Petrus
und Paulus die Machtsteigerung des Stuhles Petri und be-
tonte provokant seine Entscheidung fiir das Dogma der
pépstlichen Unfehlbarkeit.

Fiir das zweite und dritte Quartal des 19. Jahrhunderts
ist ein reger Austausch zwischen den Gemeinden im Ein-

flussgebiet des Stiftes St. Gallen und Konstanz quellen-
missig gut belegt, wenn es um Ankauf, Verkauf, Reparatur
oder Umbau alter oder neuer Kirchengerite ging.> Mit
grosser Wahrscheinlichkeit erhielt dort die Monstranz —
wie schon lange vermutet — ihre neuen Figuren in der
Werkstatt des Meisters Reimund Hotz (gest. 1888).% In die-
ser Zeit sind silbervergoldete vasa sacra et non sacra sowie
profane Gerdte des Mittelalters und der Renaissance
bereits dusserst begehrte Kunstobjekte, man denke an den
Aufbau der Rothschild-Sammlungen. Dem Konstanzer
Goldschmied, nicht dem Pfarrer, diirfte das wohl bekannt
gewesen sein. Statt die drei Silberplastiken fiir die neuen
Figuren einzuschmelzen, hat er mit ihrem Verkauf im En-
semble sicherlich ein sehr gutes Geschift gemacht. Ihr
weiteres Schicksal danach konnte nicht ermittelt werden.

Die Monstranz besitzt im Zeremoniell der katholischen
Gemeinde die grosste Demonstrationswirkung. Die Insze-
nierung des Altarsakraments in einem kostbaren Gehiuse
selbst und in Hinsicht auf seine Assistenzfiguren kann nicht
als akzidentielles Dekorum kirchenpolitischer Handlungen
begriffen werden, sondern als Zeichensystem, das katholi-
sche Machtpositionen in Zeit und Raum vor Augen fiihrt.
Wie schon ihre Entstehung zu Beginn des 17. Jahrhunderts
im Zeichen der Gegenreformation steht und dies mit den
Mitteln der Besinnung auf die «gotische» Zeit «einer
katholischen Kirche» mit ihren Heiligen und einem ver-
stirkten Marianismus verdeutlicht, so wird die Monstranz
1870 durch den Ersatz der alten durch ginzlich andere
Figuren zu einem erhellenden Beispiel der Umordnung
von Rangpositionen und der Neuformulierung von Herr-
schaftsanspriichen in der katholischen Kirche.*

Seit 20 Jahren befinden sich die drei Silberplastiken nun
in siiddeutschem Privatbesitz. Sie werden dort wohl blei-
ben, denn die Uznacher Gemeinde bekundete bisher kein
Interesse an einer Heimkehr der Figuren. Trotz oft grosser
Anstrengungen gelingt es nur selten und mit viel Gliick,
dass die Teile eines so lange Zeit auseinander gerissenen
Ensembles von solch eindrucksvoller kunst- und kultur-
historischer Bedeutung wieder virtuell und — wenn auch
nur fiir wenige Stunden — physisch zusammenfinden und in
ihrer urspriinglichen Gesamtheit betrachtet werden kon-
nen.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. la—c, 2a—c: Autor.

Abb. 3a, b: Angelo Steccanella, CH 9425 Thal.
Abb. 4, 6a—c: Angelo Steccanella, CH 9425 Thal/Autor.
Abb. 5: Kunstdenkmalerinventar des Kantons Zug, Cham Mon-

stranz, Inventar 73.

171



10

ANMERKUNGEN

CARLO GINSBURG, Spurensicherung. Uber verborgene Ge-
schichte, Kunst und soziales Gediichtnis, Berlin 1983, unter
Hinweis auf die Methoden des Sherlock Holmes.

Ergot — Hahnensporn: articulus — artiglio — argot (altfranzo-
sisch).

Mutterkorn — nach der mythologisch-tellurischen Gestalt der
Kornmutter (Kornmuhme), die durch die Felder gegangen sei.
Begleitet von einer chronischen Magen-Darm-Entziindung
und grosser Mattigkeit erkalteten die betroffenen, zunichst rot
verfarbten Gliedmassenanteile infolge der Ergotamin-beding-
ten Verschliisse der Blut zufithrenden Schlagadern (Arterien)
und wurden empfindungslos. Die Blutleere verursachte dann
entsetzlich brennende Schmerzen (Antoniusfeuer, ignis sacer),
so dass das Geschrei der Kranken weithin zu horen war. Es
folgte der Zerfall des Gewebes (Gangrin) und schliesslich der
Abfall von Fiissen und Hinden unter Einschluss mehr oder
weniger grosser Anteile von Unterschenkeln und -armen.
JosepH BRAUN, Trachten und Attribute der Heiligen in der deut-
schen Kunst, Stuttgart 1943, S. 88.

KARL KUNSTLE, Ikonographie der Heiligen, Freiburg 1926,
S. 68 und 70.

GUSTEL FRAENGER / INGEBORG BAIER-FRAENGER (Hrsg.),
Matthias Griinewald / von Wilhelm Fraenger, Miinchen 1983,
S.11.

VEIT HAROLD BAUER, Das Antonius-Feuer in Kunst und Medi-
zin, Diss., Berlin Heidelberg New York 1973. Von kunsthisto-
rischer Seite wurde diese Arbeit bis heute nicht zur Kenntnis
genommen.

Die karitativen Aufgaben iibernahmen im 17. Jahrhundert neu
gegriindete Antonius-Bruderschaften fiir Adlige und/oder
Biirger, aus denen im norddeutschen Raum und den Nieder-
landen die bis heute existierenden Antonius-Schiitzenbruder-
schaften hervorgingen. Die bis zu ihrer Sikularisierung 1803
iiberdauernden Klosterspitdler des Antoniterordens, z.B. in
Rossdorf-Hochst (heute ein Stadtteil Frankfurts am Main),
nahmen allgemeine seelsorgerische Aufgaben in den umlie-
genden Gemeinden wahr und nutzten das Spital als Altersheim
(vgl. RUDOLF SCHAFER, Der Antoniterorden und ihr Haus Ross-
dorf-Hochst, in: Hochster Geschichtshefte 32/33, Frankfurt
a.M./Hochst 1979).

JosePH BRAUN (vgl. Anm. 5), S. 174. — KARL KUNSTLE (vgl.
Anm. 6), S. 258. — Lexikon der christlichen Ikonographie,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 1968, Sonderausgabe Freiburg 1994,
Bd. 6, Sp. 345.

Zum einen soll eine ritterlich-monchische Gemeinschaft, eine
Art kriegerischer Monchsorden, Ende des 4. Jahrhunderts in
Athiopien zur Bekampfung der Arianer (Anhinger des Pres-
byters Arius in Alexandria [f 336], der in seiner Lehre die
Wesensgleichheit Christi mit Gott dem Vater verneinte, vgl.
Lingen-Lexikon, Bd. 1, K6ln 1973, S. 200), die der athanasiani-
schen Lehre gefdhrlich zu werden drohten, das T-Kreuz als
Abzeichen getragen haben in Erinnerung an ein Wort des
Antonius, seine Anhénger sollten so gezeichnet sein wie die
Auserwihlten Israels (Hesekiel 9, 4 und 6). Zum anderen
stamme es vom dgyptischen Henkelkreuz ab, der Anch-Hiero-
glyphe, einem Lebenssymbol. Auch stelle es eine symbolische
Kriicke dar, der sich die vom Antoniusfeuer Verstiimmelten
bedienten. Und schliesslich sei Antonius deswegen der Schutz-
patron der Papiermacher, weil sie sich zum Schopfen des
Papierbreies eines Werkzeugs in Form eines T bedienten, vgl.
VEIT HAROLD BAUER (vgl. Anm. 8), S. 71, Anm. 177.

172

20

21

22

23

24

25

KARL KUNSTLE (vgl. Anm. 6), S. 67/68. — JOSEPH BRAUN (vgl.
Anm. 5), S. 88-93. — Lexikon der christlichen Ikonographie
(vgl. Anm. 10), Bd. 5, Sp. 207.

KARL KUNSTLE (vgl. Anm. 6), S. 258, Abb. 119, Gallus. - REIN-
HARDT HooTz, Kunstdenkmdiler in der Schweiz: Ein Bildhand-
buch, Bd. I, Miinchen 1969, Abb. 210, Himmelfahrt Mariens
und der hl. Gallus mit dem Béren. — Auf der Elfenbeintafel
Tutilos, um 900, in der Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. 53, ist
der aufrecht stehende Bér ungleich realistischer, némlich
mannshoch dargestellt. - JOSEPH BRAUN (vgl. Anm. 5), S.274. —
Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 10), Bd. 6,
Sp. 345.

HELMUT SELING, Die Kunst der Augsburger Goldschmiede
1529-1868, Miinchen 1980, Bd. 2, Nummern 41, 43, 44, siche
die figurenreichen Beispiele von der Hand des Augsburger
Goldschmieds Matthdus Wallbaum zwischen 1600 und 1605.
HELMUT SELING (vgl. Anm. 14), Bd. 2, Nummer 10, Monstranz
des Augsburger Meisters Philipp Brenner, um 1613-1615.
Kunst und Antiquitdten 6, 1983, vgl. die Abbildung auf S. 101,
Hohe der Maria 7,8 cm, der beiden Heiligen je 6,2 cm.

Die Kunstdenkmiiler des Kantons St. Gallen, 4: Der Seebezirk,
von BERNHARD ANDERES, Basel 1966, S. 538-610.

Zitiert nach VEIT HAROLD BAUER (vgl. Anm. 8), S. 61, Anm.
137: ANSELM SCHUBIGER, Die Antonier und ihr Ordenshaus zu
Uznach, im ehemaligen Bisthum Constanz, in: Der Geschichts-
freund 34, 1879, S. 89-310, sowie JOHANNES STUMPF, Gemeiner
loblicher Eydgenossenschaft Stetten, Landen und Vélckeren
Chronick wirdiger thaaten beschreybung |[...], Ziirich 1548.
Vgl. JOHANNES KAISER, Die Zuger Goldschmiedekunst bis
1830, Diss., Zug 1927, S. 30-36. — BERNHARD ANDERES (vgl.
Anm. 17), S. 560.

DoRA FANNY RITTMEYER, Die Kirchenschiitze im St. Galler
Linthgebiet, Uznach 1948, S. 31.

Die Kunstdenkmiiler des Kantons St. Gallen (vgl. Anm. 17),
S. 560-61, Abb. 650, 651.

Die Kunstdenkmdler des Kantons Zug, 1. Halbband: Zug-
Land, von LINUS BIRCHLER, Basel 1934, S. 135-136, Abb. 91:
Spatgotische Turmmonstranz; Hohe 79 cm, Meister «Nagel auf
Dreiberg» (Spitznagler?), Cham, Pfarrkirche, Sakristei.

Zu verdanken ist das einer Notiz des Familienkundlers und
Wappenspezialisten, Pfarrer Albert Iten, eingeklebt in S. 31
seines Handexemplars von JOHANNES KAISERS Dissertation
(vgl. Anm. 19) (Privatbesitz J. Griinfelder): «Die Meister-
marke Nagel auf Dreiberg entspricht dem Wappen der Jorg,
einer zahlreichen Stadtzuger Familie. Siegel eines Obervogtes
im Klosterarchiv Frauenthal. Ebenso als Intarsie auf einer
Truhe im Schweizerischen Landesmuseum Ziirich (Allianz-
Hauptmann Anton II. Zurlauben mit s[einer] 2. Frau Barbara
Jorg, LM 856): Wolfgang Jorg war von der Stadt bestellter
Klostervogt iiber Frauenthal 1604, konnte zeitlich mit einem
Goldschmied iibereinstimmen.» — ALBERT ITEN / ERNST ZUM-
BACH, Wappenbuch des Kantons Zug, Heraldik und Familien-
geschichte, Wappenzeichnungen von ANTON WETTLACH und
EUGEN Ho17, 2. Aufl., Zug 1974, S. 91.

Die Kunstdenkmiiler des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), z.B.
S. 135, Abb. 91 und S. 234. — Und so tibernommen in: Allge-
meines Lexikon der bildenden Kiinstler von der Antike bis zur
Gegenwart, 31/32, S. 393-394.

ERNST ZUMBACH, Die Zugerischen Neubiirger seit 1814, in:
Heimat-Klédnge, 37, 1937, S. 157, 161. — ALBERT ITEN / ERNST
ZUMBACH (vgl. Anm. 23), S. 161.



26
27
28

29

JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 30-36, sowie Taf. 6.
JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 32, 33 bzw. 34.

JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 35. — ALAIN GRUBER,
Weltliches Silber (= Sammlungskatalog), Ziirich 1977, S. 125,
Nr. 201: Fussschale, Zug, datiert 1630, Schweizerisches Landes-
museum Ziirich (Inventar LM-Dep. 464), Depositum der Orts-
biirgergemeinde Bremgarten.

Werkverzeichnis Meister Jorg,

a) datiert:

Kelch, Galluskapelle Beromiinster, 1608.

JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 32. — In: Die Kunstdenk-
madler des Kantons Luzern, 4, Das Amt Sursee, von ADOLF
REINLE, Basel 1956 nicht erwihnt.

Turmmonstranz, Cham, Pfarrkirche, Sakristei (Inventar 73),
1608. JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 31. — Die Kunst-
denkmiiler des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), S. 136.
Reliquienmonstranz des heiligen Silvanus (Fuss), Pfarrkirche
Baar, Kirchenschatz (Inventar 7), 1620.

JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 34. — Die Kunstdenkmidiler
des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), S. 59-60.

Trinkschale (Tazza) mit Tells Apfelschuss, Schweizerisches
Landesmuseum Ziirich (Inventar LM-Dep. 463), 1620. Die
Kunstdenkmiler des Kantons Aargau, 4: Bezirk Bremgarten,
von PETER FELDER, Basel 1967, S. 128, Abb. 128 und 130.
Trinkschale (Tazza) mit Salomos Urteil, Schweizerisches Lan-
desmuseum Ziirich (Inventar LM-Dep. 464), 1630. Die Kunst-
denkmdiler des Kantons Aargau, 4: Der Bezirk Bremgarten,
von PETER FELDER, Basel 1967, S. 128-129, Abb. 129. — ALAIN
GRUBER (vgl. Anm. 28), S. 125, Nr. 201.

Becher (Pokal), Pfarrkirche Menzingen (Inventar 18), 1630.
JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 36. — Die Kunstdenkmidiler
des Kantons Zug (vgl. Anm. 22), S. 234,

Weihrauchschiffchen, Klosterkirche Muri, 1632? Die Kunst-
denkmdiler des Kantons Aargau, 5: Der Bezirk Muri, von
GEORG GERMANN, Basel 1967, S. 312, Abb. 226.

b) undatiert:

Kelch, Pfarrkirche Weesen, 1. Viertel 17. Jahrhundert. Die
Kunstdenkmdler des Kantons St. Gallen, 5: Der Bezirk Gaster,
von BERNHARD ANDERES, Basel 1970, S. 317-318, Abb. 337.

32
33

34

35
36

37

Trinkschalen-Paar (Tazzas), Schweizerisches Landesmuseum
Zirich (Inventar LM-Dep. 458), um 1620-1630. JOHANNES
KAISER (vgl. Anm. 19), S. 36. — Die Kunstdenkmdiler des Kan-
tons Aargau, 4: Der Bezirk Bremgarten, von PETER FELDER,
Basel 1967, S. 129.

Kelch, Pfarrkirche Eggenwil, um 1620-1630. Die Kunstdenk-
midler des Kantons Aargau, 4. Der Bezirk Bremgarten, von
PETER FELDER, Basel 1967, S. 192, Abb. 189.

Kelch, Pfarrkirche Aristau, um 1620. Die Kunstdenkmdiler des
Kantons Aargau, 5: Der Bezirk Muri, von GEORG GERMANN,
Basel 1967, S. 19, Abb. 13.

Trinkschale (zugeschrieben), Pfarrkirche Unterdgeri (Inventar
37), 1. Viertel 17. Jahrhundert. JOHANNES KAISER (vgl. Anm.
19), S. 36.

Ziborium, Liebfrauenkapelle Zug, 1. Viertel 17, Jahrhundert?
JOHANNES KAISER (vgl. Anm. 19), S. 33-34.

Kelch, Privatbesitz Zug, 1620-1630? JOHANNES KAISER (vgl.
Anm. 19), S. 32-33.

Stadt- und Kantonsbibliothek Zug, T Msc 245 A.

EUGEN GRUBER, Die Jahrzeitbiicher von St. Michael in Zug,
Zug 1957, Einleitung S. 30.

Staatsarchiv Zug, Giiltensammlung Nr. 1102 und 1335.
Lexikon der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 10), Bd. 5,
Spalte 312.

DORA FANNY RITTMEYER (vgl. Anm. 20), S. 31, Anm. 1: «<Nach
Angabe von HH. Stiftsbibliothekar Dr. Josef Miiller, Ehrenka-
nonikus in St. Gallen, aus Uznach, sowie seines Bruders Gold-
schmied Theodor Miiller in Uznach, wurde die Monstranz zum
damaligen neugotischen Kirchenbau um 1868/70 in Konstanz
hergestellt. Schriftliche Belege liessen sich nicht finden.»
Miindliche Mitteilung Herr Angelo Steccanella.

1881 wurde eine gotische Monstranz fiir den Miinsterschatz
von Konstanz in einer Ausstellung in Karlsruhe gezeigt. Vgl.
MARC ROSENBERG / G. KACHEL (Hrsg.), Katalog der Badischen
Kunst- und Kunst-Gewerbe-Ausstellung, Karlsruhe 1881,
Abt. II Kat. Nr. 124. — MARC ROSENBERG, Der Goldschmiede
Merkzeichen. R’ 2. Bd., Frankfurt 1923, S. 227, Lf. Nr. 2946.
THOMAS RAHN, Herrschaft der Zeichen, in: HANS OtTO-
MAYER / MICHAELA VOLKEL (Hrsg.), Die dffentliche Tafel,
Tafelzeremoniell in Europa 1300-1900 (= Ausstellungskatalog),
Wolfratshausen 2002, S. 22-31.

173



ZUSAMMENFASSUNG

Ein silbervergoldetes Figuren-Ensemble, Maria mit dem Kind,
begleitet von den Heiligen Antonius Eremita und Gallus, recht-
fertigte der hohen Qualitit wegen die Nachforschungen iiber seine
Herkunft. Als Ort, in dem beide Heiligen gleichermassen verehrt
worden waren, kam nur Uznach mit seiner Pfarrkirche infrage.
Diese war zunichst dem heiligen Gallus geweiht, diente dann dem
Antoniterorden als Klosterkirche und wurde zwischen 1867 und
1870 im neugotischen Stil wiedererrichtet. Thre grosse silbervergol-
dete, spitgotische Turmmonstranz, um 1610 von einem Zuger
Goldschmied hergestellt, erhielt 1870 mit Gott Vater, Paulus und
Petrus eine neue Figurengruppe. Dass Maria und ihre Begleiter
urspriinglich zur Uznacher Monstranz gehorten, konnte mit einer
voriibergehenden Remontage zweifelsfrei nachgewiesen werden.
Die Auswechslung der Figuren war eine Folge des Ersten Vatika-
nischen Konzils und ist als demonstratives Votum des damaligen
Pfarrers fiir die Stdrkung des Papsttums zu verstehen. Der Not-
name des Zuger Goldschmiedes, «Meister Nagel auf Dreiberg im
Schild», konnte aufgegeben werden. Er wurde als ein Mitglied der
Familie Jorg identifiziert. Trotz seines grossen Werkverzeichnisses
von Rang, das ihn wohl zum bedeutendsten Goldschmied Zugs
macht, fehlen bisher weitere biographische Daten.

RESUME

La grande qualité d’un ensemble de figures en argent doré, re-
présentant la Vierge a I’Enfant accompagnée des saints Gall et
Antoine I’ermite, a motivé les investigations sur son origine.
Uznach, avec son église paroissiale, semble étre la seule localité out
les deux saints aient été vénérés sur un plan d’égalité. Cet édifice
avait d’abord été dédié a saint Gall, avait ensuite servi d’église
conventuelle a ’'ordre des Antonites et avait enfin été reconstruit
en style néogothique entre 1867 et 1870. Son grand ostensoir a
tourelles, réalisé vers 1610 par un orfévre de Zoug, recut en 1870
un nouveau groupe de figures, composé de Dieu le Pere, Paul et
Pierre. Le fait que la Vierge et ses accompagnateurs appartenaient
al’origine a I'ostensoir d’Uznach pouvait sans doute étre démontré
par leur remontage provisoire. Le remplacement des figures,
conséquence du Concile Vatican I, doit étre interprété comme un
soutien démonstratif au renforcement de la papauté de la part du
curé de I'’époque. On abandonna le nom de fortune de l'orféevre
zougois, «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild», que ’on identifia
comme étant un membre de la famille Jorg. Malgré le répertoire
considérable d’ceuvres de valeur réalisées par cet artisan, promu
sans doute au rang de principal orfévre de Zoug, pour I’heure nous
ne disposons pas d’autres données biographiques a son sujet.

174

RIASSUNTO

Lalta qualita di un gruppo di figure in oro e argento, raffiguranti
la Vergine con 'Infante, accompagnata da Sant’Antonio eremita
e da San Gallo, giustifica le ricerche compiute per stabilirne la
provenienza. Uznach con la sua chiesa parrocchiale era, infatti.
l'unica localita in cui i due Santi erano venerati in ugual misura.
Detta chiesa era stata dapprima consacrata a San Gallo. Poi fu
utilizzata dall’ordine di Sant’Antonio quale chiesa conventuale e
fu poi ricostruita in stile gotico tra il 1867 e il 1870. Realizzato
attorno al 1610 da un orafo di Zugo, nel 1870 il suo grande osten-
sorio tardogotico, a forma di torre, in oro e argento, fu dotato di
un gruppo di figure nuovo, che rappresenta Dio affiancato da San
Pietro e San Paulo. Rimontando provvisoriamente la Vergine ed i
suoi due accompagnatori & stato possibile provare definitivamente
che tale gruppo di figure costituiva uno degli elementi decorativi
originali dell’ostensorio di Uznach della. La rimozione della Ver-
gine dall’ostensorio & avvenuta nel periodo successivo al Primo
Concilio Vaticano e va interpretata quale voto dimostrativo del
parroco dell’epoca in favore di un rafforzamento del Papato.
Inoltre, & stato individuato chi si celava sotto lo pseudonimo
dell’orafo di Zugo «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild». Infatti,
lartista & stato identificato in un membro della famiglia Jorg,
autore di molte importanti opere che lo consacrano probabilmente
fra i maggiori orafi della citta di Zugo, anche se, a nostra cono-
scenza, non sussistono al momento altre indicazioni biografiche.

SUMMARY

A gilded silver ensemble of figures, the Virgin with child accom-
panied by St. Anthony the Hermit and St. Gallus, merits research
into its provenance due to its exceptional quality. Uznach with its
parish church is the only plausible place of origin because both
saints were venerated there. The church was initially dedicated
to St. Gallus, then became the monastery church of the order of
St. Anthony, and was renovated in the new Gothic style between
1867 and 1870. The large gilded silver High Gothic monstrance,
created around 1610 by a goldsmith from Zug, was embellished
with a new group of figures in 1870: God the Father, St.Peter and
St. Paul. A temporary re-montage proves conclusively that the
Virgin and her companions originally belonged to the monstrance
in Uznach. The then parish priest had removed the original figures
in demonstrative support of a strengthened papacy following the
first Vatican Council. It has been possible to abandon the use of the
nomer «Meister Nagel auf Dreiberg im Schild» for the goldsmith
from Zug, since he has now been identified as a member of the Jorg
family. Nothing more is known about him despite a substantial and
impressive oeuvre indicating that he was one of the most important
goldsmiths in Zug.



	Die Spur führte nach Uznach : drei spätgotischen Silberplastiken gelingt die Rückkehr an ihren angestammten Platz

