
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 3

Artikel: "Gott hat sie erwählt" : die Inschriften im frühen Basler "Marientod"
Hans Holbeins des Älteren

Autor: Perger, Mischa von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gott hat sie erwählt»
Die Inschriften im frühen Basler «Marientod»

Hans Holbeins des Älteren
von Mischa von Perger

In Eichstätt und Basel sind, auseinandergesägt, die vier
bemalten Seiten zweier Altarflügel erhalten, die dem
spätgotischen Frühwerk Hans Holbeins des Älteren (|1524)
zugerechnet werden.1 Ursprünglich zeigten die beiden
Aussenseiten in einer einzigen, übergreifenden Szene das

Begräbnis der heiligen Afra. Diese Heilige, die im Jahre
304 den Märtyrertod erlitten haben soll, wurde vor allem
in Augsburg verehrt, denn bei Friedberg in der Nähe Augsburgs

liegt der Ort ihres Martyriums, und in Augsburg
selbst, in der Basilika Sankt Ulrich und Afra, ist bis heute
ihr Grab zu besichtigen. Auf der Innenseite des linken
Altarflügels war der Tod Mariens im Kreise der Apostel
dargestellt (Abb. 1), auf der des rechten Flügels die Krönung
Mariens durch die heilige Dreifaltigkeit. Heute existiert
jede der drei Szenen als eine einzelne Bildtafel.

Der «Marientod» kam 1864/65 ins Basler Kunstmuseum;
die Aussenseite mit der linken Hälfte von «Afras Begräbnis»

war damals schon abgetrennt.2 Der Flügel, der mit der
«Marienkrönung» und umseitig mit der rechten Hälfte von
«Afras Begräbnis» bemalt war, befand sich zur Zeit der
Säkularisation im Besitz des Bischofs von Eichstätt. 1817
musste der damalige Amtsinhaber seine Residenz verlassen
und in das «Palais» umziehen, in dessen Hauskapelle der
Altarflügel seitdem aufbewahrt wurde. 1894 oder wenig
später liess Bischof Franz Leopold von Leonrod «Afras
Begräbnis» zu einer einzigen, selbständigen Tafel verbinden:

Den Altarflügel aus seiner Hauskapelle hatte er schon
früher spalten lassen und inzwischen die noch fehlende
linke Hälfte des Begräbnisbildes aus Münchner Privatbesitz

erworben.3 Neuen Forschungen zufolge stammten die
beiden Damen in Augsburg und München, die jeweils eine
Hälfte des linken Altarflügels nach Basel beziehungsweise
Eichstätt verkauften, aus der Augsburger Buchhändlerfamilie

Wolf.4 Somit kann als sehr wahrscheinlich gelten, dass

der linke Flügel um die Mitte des 19. Jahrhunderts in
Augsburger Privatbesitz war, während der rechte schon Anfang
des 19. Jahrhunderts dem Bischof von Eichstätt gehörte.
Wo sich die beiden Flügel vor dem 19. Jahrhundert befanden,

hat sich bis heute nicht aufklären lassen, und ebensowenig

der ursprüngliche Bestimmungsort des Altars.
Die Innenseiten gehörten, mit dem heute verlorenen

oder unbekannten Mittelschrein, zur Festtags-Ansicht des

Altars; die Marienszenen waren also gegenüber der
Grablegung Afras die vornehmeren Gemälde. Somit handelt es

sich wohl nicht um die Flügel eines Afra-, sondern eher
eines Marienaltars; wegen des Fehlens der Altarmitte

.:,

*¦

'.

Abb. 1 Der Tod Mariae, von Hans Holbein dem Älteren, datiert
1490. Gefirnisste Tempera auf Tannenholz, 137 x71cm. Basel,
Kunstmuseum.

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 61. Heft 3/04 149



bleibt dies jedoch ungewiss. Die Aussenansicht könnte
durch ein zweites Matrozinium des Altars motiviert gewesen

sein; da es aber ungewöhnlich wäre, für die einzelne
Darstellung einer Heiligen gerade die Szene ihres Begräbnisses

zu wählen, liesse sich an einen Marienaltar denken,
der in einer Afra-Kirche stand, so dass die «Grablegung» in
den Kontext weiterer Afra-Gemälde gehörte. Jedoch kommen

auch andere Umstände in Frage, die das Thema der
Aussentafeln bestimmt haben könnten.

Der «Marientod» ist auf 1490 datiert. Damals lebte Holbein

wahrscheinlich nicht in seinem Geburtsort Augsburg,
sondern in Ulm; jedenfalls ist er 1493 als Bürger von Ulm
und erst 1494 als Bürger von Augsburg dokumentiert. Aber
auch von Ulm aus könnte er gut für einen Auftraggeber aus

Augsburg gearbeitet haben - etwa für Afras Grabeskirche,
die Augsburger Basilika Sankt Ulrich und Afra, die damals
zu einem Benediktinerkloster gehörte. Doch diese
Möglichkeit scheidet wohl aus: Die neuen Ausstattungsstücke,
welche die Basilika in der Zeit des Langhaus-Neubaus um
1490 erhielt, sind gut bezeugt, darunter aber kein Altar, zu
dem die erhaltenen Tafeln ohne weiteres passen würden.5
Plausibler ist die Annahme, Holbein habe für Sankt-Afra-
im-Felde gearbeitet, eine kleine Kirche, die bei Friedberg
nahe dem Ort von Afras Martyrium liegt.6 In diesem Fall
hätte Holbeins Altar nur wenige Jahre in einem unveränderten

Raum gestanden: 1495 wurde begonnen, das Kirchlein

zu renovieren, vielleicht sogar ganz neu zu errichten.
Der so entstandene spätgotische Bau wurde 1632 von
schwedischen Soldaten erst geplündert, dann völlig
verwüstet. Der Altar aber wäre unversehrt geblieben - darauf
könnte eine gelehrte lateinische Inschrift verweisen, die auf
«Afras Begräbnis» angebracht wurde (siehe den Schlussabschnitt

dieses Aufsatzes). Da Sankt-Afra-im-Felde erst zu
Anfang des 18. Jahrhunderts wieder aufgebaut wurde,
musste der Altar aber seit 1632 anderswo aufbewahrt worden

und, wie die besagte Inschrift beweist, frommen
Besuchern zugänglich gewesen sein.7

Aufgrund mancher Indizien ist jedoch ebensogut damit
zu rechnen, dass der Altar für den Ort entstanden ist, an
dem sich heute drei Viertel der übriggebliebenen Teile
befinden: für Eichstätt. Der Altar wäre, soweit er aus den
erhaltenen Gemälden kenntlich wird, ein passendes
Ausstattungsstück des Eichstätter «Mortuariums» gewesen: Im
15. Jahrhundert wurde der beim Eichstätter Dom gelegene,
bis dahin romanische Kreuzgang erneuert. Zum Westflügel
dieses Kreuzgangs gehörte eine Afra-Kapelle, die als Grablege

der Kanoniker diente. Im letzten Abschnitt der
Renovierung wurde diesem Trakt die Gestalt einer zweischiffigen
Halle gegeben, die unter der Bezeichnung «Mortuarium»
bekannt ist - noch heute zeugen viele erhaltene Grabdenkmäler

davon, dass der Ort weiterhin als Grablege des
Domkapitels benutzt wurde. 1489 ist die Halle dem heiligen
Willibald (dem Patron Eichstätts), allen Seelen und, zuvörderst,

der «göttlichen Jungfrau» Maria geweiht worden.8 In
die unmittelbare Folge dieses Ereignisses würde sich genau
die Datierung des «Marientodes» (1490), die Kombination
der beiden Altar-Heiligen Maria und Afra, vor allem aber

der Umstand fügen, dass alle drei gemalten Szenen dem
thematischen Zusammenhang von Tod, Grablegung und
himmlischer Verklärung entstammen. Das Mortuarium
wimmelt geradezu von lateinischen Inschriften; jene
nachträgliche Versinschrift auf «Afras Begräbnis», die den
Hinweis auf einen schwedischen Altarfrevel enthält, hätte

gut in diesen Kontext gepasst, so wie auch schon die
ursprünglichen, von Holbein in die Gemälde eingesetzten
marianisch-liturgischen Zitate, von denen nun die Rede
sein soll.

Das Basler Kunstmuseum zeigt gleich zwei Tafeln
Holbeins mit dem Sujet des Marientodes. Zwischen den beiden
Versionen liegen etwa zehn Jahre: Die zweite wurde für
einen vielteiligen Altar der Dominikanerkirche in Frankfurt

am Main geschaffen, von dessen Gemälden eines auf
1501 datiert ist.' Die beiden Fassungen unterscheiden sich
in vielerlei Hinsicht, vor allem im Format und in der
Komposition. Einer dieser Unterschiede besteht darin, dass in
dem viel kleineren Bild von 1490 eine Fülle von lateinischen

Inschriften zu finden ist (hauptsächlich in den
Heiligenscheinen von zehn Aposteln sowie in zwei aufgeschlagenen

Büchern), während auf dem späteren Gemälde dem
Betrachter nur aus einem einzigen Buch etwas Geschriebenes

vor Augen tritt, und dieses besteht zwar erkennbar aus

hebräischen Buchstaben, ergibt aber keinen sinnvollen
Text:10 Der vom Künstler hier intendierte Betrachter ist
offenbar kein Leser, er soll nicht entziffern, was Petrus vor
Marias Sterbebett liest. Dagegen richtet sich das frühere
Gemälde an Lateinkenner, die das szenisch Sichtbare durch
das Zu-Lesende ergänzen können. Keine andere von
seinen vielen Fassungen des Marientodes - auf die weiter
unten kursorisch eingegangen werden soll - hat Holbein
derart reich mit Inschriften versehen. Die folgende
Analyse des Bildes soll hauptsächlich der Bedeutung und
Funktion dieser Texte gelten.

Nach dem vielfach (beispielsweise in der «Legenda
aurea»)11 tradierten Bericht scharen sich auf Holbeins
Gemälde die Apostel um die sterbende Maria. Durch ein
Wunder sind sie von ihrem jeweiligen Wirkungsort, an den
sie die Missionstätigkeit gerade geführt hatte, an das
Sterbebett der Mutter ihres Lehrers versetzt worden. Die
einzelnen Apostel sind nicht durch Attribute, sondern teils
durch ihre Physiognomie und ihre Rolle in der Szene, teils
durch Namensinschriften in den Heiligenscheinen eindeutig

identifiziert. Die grossen, vollständig vergoldeten
Heiligenscheine der drei Figuren im Vordergrund: Maria,
Johannes und Petrus, tragen keine Inschrift. Alle anderen
Nimben sind nur am äusseren Rand durchgehend golden,
die Innenflächen werden durch ein dunkles Blau oder
durch verschiedene Rottöne gefüllt, wobei aber die
Inschriften und oft weitere, beispielsweise strahlenartige
Verzierungen wiederum Gold in das Farbenspiel bringen.12
Maria sitzt in der Mitte des Vordergrunds, in der unteren
Bildhälfte, mit deutlichem Abstand vor einem Alkoven-
Bett, das, steil in die Höhe des Bildes gestaffelt, die Tiefe
des hinteren Raumteiles durchmisst.13 Der Betrachter blickt
frontal auf Marias kompositorisch und gestisch nach unten

150



sinkende Gestalt und auf ihr Gesicht mit den brechenden,
fast geschlossenen Augen. Fast scheint es, als musste Maria
zu Boden fallen, denn hinter ihrem Kleid ist ein Sitzmöbel
nicht zu erkennen. Ein lindengrünes Kissen, das unter dem
Kleidsaum hervorlugt, würde den Sturz auf die Fussboden-
fliesen mildern. Angesichts ihrer ruhigen Haltung und der
Art und Weise, wie sich die Apostel um sie scharen, wäre
jedoch die Annahme unmotiviert, Maria sei soeben noch
geschritten oder habe vor dem Bett gestanden; sie wird
wohl auf einem Hocker in sich zusammensinken.

Zu Marias Rechten steht, halb in die Knie gegangen, der
jugendliche Apostel und Evangelist Johannes und legt,
eher zärtlich-zaghaft als stützend, seine rechte Hand unter
Marias rechten Oberarm. Holbein hat hier, mit Marias
rechtem Arm, dezent und souverän ein Motiv der flämischen

Malerei aufgenommen: In der «Kreuzabnahme», die
vermutlich in den 1430er-Jahren von der Gilde der
Armbrusthersteller zu Löwen in Auftrag gegeben worden war
und die gewöhnlich Rogier van der Weyden, neuerdings
aber dessen Lehrer Robert Campin zugeschrieben wird
(heute im Prado),14 zeigt der rechte Arm der ohnmächtigen
Maria in ähnlicher Weise fast senkrecht gestreckt, mit nur
ganz leichter Rundung nach aussen, zu Boden, bevor er in
einer Biegung der Hand nach innen die Gestalt gleichsam
fängt und birgt. Bei Holbein ist diese Biegung allerdings
auf einen Gegenstand bezogen: Maria unterfängt so mit der
Rechten, wenn auch nur mit den äussersten Fingerspitzen,
die brennende Kerze, die sie, lose durch die Finger
gesteckt, in der Linken hält.

Johannes hält seine linke Hand auf sich zurückgewendet
dicht an seiner Brust - eine Geste, aus der Trauer und
Erbarmen spricht. In diesen Affekt zieht Johannes den
Betrachter, indem er ihn aus dem Bild heraus anblickt,
gleichsam hinein. Als bartloser, lockenköpfiger junger
Mann im roten Mantel entspricht diese Figur der traditionellen

Ikonographie für Johannes, dem Christus am Kreuz
aufgetragen hatte, die Sohnesrolle bei Maria zu vertreten.15

Zur Linken Mariens steht, dem Betrachter den Rücken
zukehrend und das Profil zu der Sterbenden gewendet,
aber in sich gekehrt, der mit der typischen Halbglatze und
einer einzeln verbliebenen Stirnlocke gekennzeichnete,
bärtige Petrus. Ein anderer Apostel (Thomas) bildet mit
seinen Händen, die er unter einem Stück seines blauen
Mantels verdeckt hält, eine Art stoffbezogenes Pult, auf
dem er Petrus ein geöffnetes Buch unter die Augen hält.
Petrus richtet in stummem Gebet - die Lippen sind
geschlossen, die Hände gefaltet - seine Augen auf dieses
Buch.

Jeweils sechs Apostel sind auf die linke und die rechte
Bildhälfte verteilt. Da zu der linken Gruppe auch Paulus
gehört, mussten es strenggenommen dreizehn Apostel sein,
denn die ursprüngliche Zwölfzahl war ja - nach dem Verrat
und dem Tod Judas Iskariots - bald durch die Wahl eines
Nachfolgers wiederhergestellt worden.16 Aber eben dieser

Nachfolger, Matthias, fehlt hier - durchaus üblicherweise17

-, so dass stattdessen eben der ungleich bedeutendere

Paulus die Zwölfzahl vervollständigen darf.

Wer sich die Mühe macht, die Inschriften der Heiligenscheine

zu entziffern, stösst auf eine überraschende Vielzahl

von Textelementen. Am Anfang steht immer der Name
des jeweiligen Apostels. Gewöhnlich folgt darauf die
Anrufung «Ora pro nobis» («Bitte für uns»). In zwei Nimben
ist am Ende noch die Jahreszahl zu lesen: einmal «1490»,
ein zweites Mal (mit fast vollständig verdeckter Schlussziffer)

«149...». Die Namen stehen im Nominativ, nicht im
Vokativ, sind also mit der Anrufungsformel grammatikalisch

nicht verbunden. Statt jener litaneiartig wiederholten
Formel hat der Maler aber in drei Heiligenscheine andere,
auf Maria bezogene Sätze geschrieben. Die folgende Übersicht

enthält den Katalog der zehn Apostelinschriften
(spitze Klammern zeigen an, wie der Text gegebenenfalls
sinngemäss zu ergänzen ist; Abkürzungen sind in runden
Klammern aufgelöst). Die Positionen der numerierten
dreizehn Figuren sind auf einer Umrisszeichnung angegeben

(Abb. 2).

1. Andreas, am rechten Bildrand: «SANCTVS • ANDE-
REVS ¦ VIA»18

2. Philippus, links oberhalb von Andreas: «sanctus • phili-
pus • assumpta ¦ <est •> maria • i(n) • celum»

3. Jacobus der Ältere, links neben Andreas: «• SANCTVS ¦

IACOBVS ¦ MEIOR ¦ ORA • PRONOBIS • 1490»19

4. Bartholomäus, links neben Jacobus dem Älteren:
«S(anctus) • Bartolomeus • ora • pro<nobis>»

5. Petrus, unterhalb von Jacobus: ohne Inschrift
6. Thomas, links von Petrus: «sanctus ¦ thomas • ora • pro

<nobis>»
7. Maria: ohne Inschrift
8. Johannes, zur Rechten Mariens: ohne Inschrift
9. Judas Thaddäus, unten am linken Bildrand: «• S(ANC-

TVS) • IVDAS • ELEGIT • EAM ¦ DEVS • ET •

P(RE)ELIG <IT>»20
10. Simon der Zelot, oberhalb von Judas Thaddäus: «sanc¬

tus • simanus • ora • pronobis • 149<0>»21

11. Paulus, rechts von Simon: «sanctus paulus • assumpta •

e(st) • maria <in celum>»
12. Matthäus, hinter Simon und Paulus: «SANCTVS •

MATHEVS»
13. Jacobus der Jüngere, im Hintergrund aufs Bett gelehnt:

«SANCTVS ¦ IACOBVS ¦ ORA • PRO<NOBIS>»

Bei Judas Thaddäus (Nr. 9) findet sich der Satz: «Elegit
earn deus et praeelegit» («Erwählt hat Gott diese Frau, und
auserwählt»), bei Philippus und Paulus (Nr. 2 und 11):

«Assumpta est Maria in caelum» («Aufgenommen worden
ist Maria in den Himmel»). Die beiden Formeln umfassen
das heilsgeschichtlich so bedeutsame Schicksal Mariens
und betten so die hier dargestellte Szene ihres Sterbens ein:
Maria ist von Gott - zur Mutter seines Sohnes - auserwählt
worden, und sie ist nach ihrem Tod in den Himmel
aufgenommen worden. Der Hinweis auf Maria Himmelfahrt
orientiert zudem das Sterbebild hin auf sein Pendant, die
Innenseite des rechten Altarflügels, auf der Mariens
Krönung im Himmel eigens dargestellt ist. Dies ist eine rein

151



himmlische - und inschriftlose - Szene; dass sie von den
Aposteln gewissermassen erschaut wird, darauf deuten nur
die Inschriften des «Marientodes» hin.

(S)12
1110

¦

Abb. 2 Der Tod Mariae, von Hans Holbein dem Älteren (vgl.
Abb. 1). Skizze zur Lokalisierung der Nimbusinschriften.

Die beiden marianischen Sprüche lassen keinen besonderen

Bezug zu den Aposteln, in deren Heiligenscheine sie

eingeschrieben sind, erkennen. Der Satz von Marias
Auserwähltsein ist einem bartlosen, geradezu kindlich gezeich¬

neten Apostel in grünem Mantel zugeordnet, der hinter
Johannes steht. Seine hohe Stirn ist frei, aber leicht
gewellte, blonde Haarsträhnen fallen ihm auf die Schultern.
Er gehört zu denjenigen Aposteln, denen man, so wie Holbein

sie malte, nicht direkt Trauer vom Gesicht ablesen
kann, denn er ist damit beschäftigt, mit beiden Händen ein
Weihrauchfass zu halten, dabei den Deckel anzuheben und
aus vollen Backen in die Glut zu blasen.22 Einer der hinter
ihm stehenden Apostel - es ist Paulus - senkt anscheinend
den traurigen Blick wie selbstvergessen auf eben dieses
Weihrauchfass. Überhaupt sind es nur zwei Apostel, die
erkennbar ihre Augen auf die Sterbende richten: Andreas
und Jacobus der Ältere, beide in der rechten Gruppe. An
Gegenständen, die die Blicke der Apostel auf sich ziehen,
gibt es neben dem Weihrauchfass, wie schon erwähnt, zwei
Bücher: Petrus liest, vor Maria stehend, in einem davon; im
Hintergrund lehnt sich Jakobus der Jüngere, von den anderen

Aposteln abgesondert, auf das Bett und liest, den Kopf
in die aufgestützte Linke gelegt, ebenfalls in einem Buch.
Auch der ganz rechts stehende Apostel Andreas, der auf
Maria blickt, hält ein Buch nebst einer Schriftrolle in den

Händen, doch diese sind beide geschlossen. Schliesslich ist
oben links neben dem Bettvorhang ein Bord zu sehen, auf
dem neben einer Flasche zwei Gegenstände übereinander
liegen; jedenfalls der untere davon ist wiederum ein grosses
Buch, der obere könnte ein zweites, kleineres Buch sein,
vielleicht aber auch eine Schale.

Der Träger des Weihrauchfasses ist in seinem Heiligenschein

als Judas benannt - gemeint ist Judas Jacobi (der
Sohn des Jacobus). Diesen Namensvetter des Verräters
Judas Iskariot zählt der Evangelist Lukas zu den zwölf
Aposteln,23 während Matthäus und Markus an seiner Stelle
Thaddäus nennen.24 Zur Vereinheitlichung der Zwölferreihe

wurden beide früh zu einem Apostel mit Doppelnamen

vereinigt («Judas Thaddäus»). Als den Vater von
Judas könnte man einen der beiden Apostel ansehen, die
den Namen Jacobus tragen; so wäre verständlich, warum
Holbein den Judas - nach südeuropäischer Tradition -
anscheinend als den jüngsten der Apostel malte, als fast noch
ein Kind.

Die Worte des Marienlobs, die in Judas' Heiligenschein
zu lesen stehen, lassen sich aus einem Psalm herleiten und
sind dort auf den Berg Zion (und das dort liegende Jerusalem)

bezogen; in christlicher Auslegung weisen sie aber auf
Maria voraus. Ähnlich ist in den vorangehenden Versen von
Davids Nachkommen die Rede, nach christlicher Deutung
speziell von Christus. Psalm 132 (131), Vers 11: «Der Herr
hat David geschworen, / einen Eid, den er niemals brechen
wird:,Einen Spross aus deinem Geschlecht / will ich setzen
auf deinen Thron.'» Vers 13-14: «Denn der Herr hat den
Zion erwählt, / ihn zu seinem Wohnsitz erkoren: // ,Das ist
für immer der Ort meiner Ruhe; / hier will ich wohnen, ich
hab' ihn erkoren.'»25 In der griechischen Übersetzung des

hebräischen Textes (Septuaginta) werden in Vers 13 zwei
verschiedene Verben verwendet (wie oben im Deutschen
«erwählt» und «erkoren»). Die lateinische «Vulgata» enthält

zwei Versionen des Psalmenbuchs, von denen eine

152



auf die Septuaginta zurückgeht, und zwar unmittelbar; dort
steht beide Male «elegit». Aber eine andere Übersetzung
der Septuaginta, die über das Äthiopische vermittelt ist,
geht, wie in Holbeins Inschrift, von «elegit» zu «praeelegit»
über (bei Holbein fälschlich «praeeligit»): «Quoniam elegit
Dominus Sion, praeelegit earn in habitationem sibi.»26 Die
Vorsilbe «prae-» lässt hier die Deutung zu, dass Gott - ähnlich

wie bei der göttlichen «praedestinatio» - Maria von
vornherein, von jeher dazu ausersehen hatte, sie zur Mutter
seines Sohnes zu machen.

Beim Zitieren des Psalmverses fügte man, statt die beiden
Halbverse ansyndetisch nebeneinanderstehen zu lassen,
oft ein «und» (et) ein. Um den Spruch auf Maria zu münzen,

wurde «Zion», entsprechend dem zweiten Halbvers,
durch das weibliche Pronomen «earn» ersetzt; ausserdem
schrieb man häufig «Deus» (Gott) statt «Dominus» (der
Herr). In dieser Fassung zitiert auch Holbein den Vers.
Die Inanspruchnahme des Psalmes zur Deutung der
neutestamentlichen Gestalt von Jesu Mutter war im Mittelalter
verbreitet, wie aus erhaltenen Predigten, Messformularen
und anderen Texten hervorgeht;27 Holbein konnte damit
rechnen, dass die Bildbetrachter in der Lage waren, sich
den Vers zu ergänzen.

Dass sich Gott diese Frau als seinen Wohnsitz erwählte,
könnte nach christlicher Deutung zunächst heissen, dass er
nach seinem eigenen göttlichen Willen, in Gestalt Christi
als der zweiten göttlichen Person, in Marias Leib heranwuchs

und von ihr geboren wurde. Damit aber wäre der
Spruch zwar allgemein als Ehrung Marias tauglich, noch
nicht aber besonders geeignet zum Gebet angesichts ihres
Todes. Hierzu ist zu bedenken, dass laut dem Psalm Gott
«für immer» Zion - und in der Umdeutung Maria zu seiner
Ruhestatt auserwählt hat. Diese Erwählung auf immer
muss die glorreiche Erhöhung Mariens nach ihrem Tod
zur Folge haben - darauf vor allem zielt wohl Judas Jacobi
mit seinem Spruch. Und in diesem Sinne konnte ein
mittelalterlicher Prediger den modifizierten Psalmvers in eine
Ansprache zum Fest Mariae Himmelfahrt einbauen: «Diese
Frau ist berufen und erwählt - nicht bloss erwählt, sondern
auserwählt. <Gott hat sie erwählt, und er hat sie
auserwählt.) Glückselig ist die, Herr, die du erwählt hast! Sie
wird <in deinen Hallen> wohnen. Oder vielmehr, wenn wir
auf die Worte des Herrn achtgeben: Er wird in ihr <wohnen>
und wird <in sie seinen Thron setzen>, da er sie <zu seiner
Wohnstatt erwählt hat>: <Dies ist der Ort meiner Ruhe auf
ewig, hier werde ich wohnen, weil ich sie erwählt habe.>28

Das Psalm-Zitat im Heiligenschein des Apostels Judas
begründet also eigens, warum dieser Maria während ihres
Sterbens durch Weihrauch huldigt: Judas erkennt in Maria
die im Psalm verheissene Wohnstatt, die Gott sich bereitete

- unter den Menschen auf Erden, aber zugleich auch
auf ewig im Reich der Erlösten. Die eifrige Beschäftigung
mit dem Weihrauchfass drückt keinen Mangel an Anteilnahme

aus. Marias Tod bedeutet vielerlei, und die Rollen
im Spiel der Affekte sind verteilt. Johannes etwa zeigt das
hilflose, die Anteilnahme des Betrachters suchende Mitleid
angesichts der Sterbenden; in Judas aber inszeniert sich die

fromme Gewissheit, dass Maria als Himmelskönigin leben
wird.

Aus der soeben zitierten Predigt von Pierre de Blois wird
deutlich, dass der Ausdruck «Gottes Wohnung» in zweierlei

Weise auf Maria zu beziehen ist: Gott wohnt in ihr, hat
sie zu seiner Wohnung gemacht; und da sie in den Himmel
aufgenommen wurde, wohnt sie mit Gott in dessen

«Wohnung». Die zweite Deutung wird durch eine Fortsetzung
des dem Psalm entnommenen Satzes vorgegeben, die der
Betrachter an anderer Stelle des Bildes lesen kann, nämlich
in dem Buch, in dem auch Petrus liest. Dort steht, auf die
beiden aufgeschlagenen Seiten verteilt (Fettdruck bedeutet
rote Schrift):

Elegit ¦ earn
de(us) • et • p(re)ele-
git • earn ¦ et
habitare • f-
acit • earn • in
tabernacolo

•suo ¦ G-
loria • pat¬

ri • et • filio
et • spiritu-
y • sancto
Sicut • erat

•

inprincipio et
nunc • et • s-

emper • et
<in • saecula
saeculorum •

Amen>29

(«Erwählt hat Gott diese Frau, und auserwählt hat er sie,

und er lässt sie wohnen in seinem Zelt. Ehre sei dem Vater
und dem Sohn und dem heiligen Geist, wie es war im
Anfang, so auch jetzt und alle Zeit und <in Ewigkeit.
Amen.>»)

Diese Fortsetzung des abgewandelten Psalmzitats: «... und
er lässt sie wohnen in seinem Zelt», ist zwar ebenfalls deutlich

in der Sprache der Psalmen gehalten,30 stammt aber
nicht direkt aus einem Psalm. Die ganze Passage gehört zu
einem ambrosianischen Responsorium, wo sie mit gewissen

Variationen in zwei Stundengebeten auftritt:31

1. «Ad Sextam. R. Benedicta tu in mulieribus. - V. Et
benedictus fructus ventris tui: In mulieribus. - V. Gloria
patri. - Cap. Elegit earn Deus, et praeelegit earn: - V. In
tabernaculo suo habitare fecit earn. - Oral. Porrige nobis
Deus dexteram.»

(«Zur sechsten Stunde.... R. Du bist gebenedeit unter den
Frauen. - V. Und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes
unter den Frauen. - V. Ehre sei dem Vater <...>. - Kapitel.
Erwählt hat Gott diese Frau, und auserwählt hat er sie. - V.
In seinem Zelt liess er sie wohnen. - Gebet. Strecke uns,
Gott, deine Hand aus.»)
2. «Ad Nonam. R. Elegit earn Deus, et praeelegit earn.
V. In tabernaculo suo habitare fecit earn: Praeelegit. (V).
Gloria patri. ...»

(«Zur neunten Stunde.... R. Erwählt hat Gott diese Frau,
und auserwählt hat er sie. V. Er liess sie wohnen in seinem
Zelt; auserwählt hat er sie. (V.) Ehre sei dem Vater ...»)

153



Zur neunten Stunde bringt das Responsorium den Spruch
von Marias Auserwähltsein und das «Gloria» in der
Reihenfolge, in der diese beiden Textelemente auf dem
Gemälde erscheinen. Die Änderung von der Perfektform
«fecit» (im Responsorium) zur Präsensform «facit» (im
Gemälde) ist vielleicht nicht ursprünglich: Das -a- zeigt
nicht die hier sonst durchweg verwendete, links oben
offene Form, sondern ist oben geschlossen. Sollte die Variante

aber auf die Absicht des Künstlers oder Auftraggebers
zurückgehen, wäre das wohl als ein Zugeständnis an die
dargestellte Szene zu deuten: Jetzt, da Maria stirbt, ist der
Augenblick gekommen, da Gott sie in seinem Zelt wohnen
lässt. Jedenfalls umfasst der Spruch das Leben Mariens im
Ganzen: ihr frühes Auserwähltsein und ihr endliches Wohnen

im Himmel. Wo der Dichter des Psalms, der für die
erste Hälfte des Spruchs das Vorbild war, Gottes Wohnen
in der auserwählten Stadt imaginiert, steht in der ambro-
sianischen Dichtung das Wohnen Marias bei Gott - und
diese Wendung kam dem Maler von Marias Tod und
Aufnahme in den Himmel zustatten.

Auch der zweite marianische Spruch, der sich in den
Heiligenscheinen der Apostel findet, ist in einer ausführlicheren

Fassung in einem Buch zu lesen. Dieses Buch hat
der Apostel Jacobus der Jüngere auf dem Bett Mariens
geöffnet, vor dem er mit aufgestützter Hand kniet. Beide
aufgeschlagenen Seiten sind lesbar, die rechte ist allerdings
so flüchtig-verzerrt geschrieben, dass sie ohne das Vorbild
des Buches Petri wohl kaum zu entziffern wäre. Und auch
schon die letzten drei Zeilen der linken Seite entschlüsseln
sich nur dem, der das Zitat erkennt:

Assumpta
e(st) • maria
celum • g-
aude(n)t • at
geli • lau-
dant(es) •

nedicunt
dominum

i(n)

be¬

Gloria
patri et
filio et
spiritu-
i sancto
sicut

(«Aufgenommen worden ist Maria in den Himmel. Die
Engel freuen sich, loben und preisen den Herrn. Ehre sei
dem Vater und dem Sohn und dem heiligen Geist, wie <es
war im Anfang, so auch jetzt.. .»>)

Abgesehen von der Anrufung des dreieinen Gottes stammt
dieser Passus aus einer gregorianischen Antiphon (einem
Offertorium), die am Fest Maria Himmelfahrt gesungen
wurde.32 Auch diese Inschrift gilt also Lesern, denen der
Text nicht unbekannt, vielleicht sogar vertraut ist. Mit der
Apostelversammlung, dem wie stellvertretend für alle
betenden Petrus, dem Weihrauchfass und den lateinischen
Büchern evoziert Holbein beim Betrachter des Bildes
Gottesdienste und - durch den im Hintergrund lesenden
Jacobus - private Andachtsübungen, die durch kanonisierte,

singbare Texte geprägt sind. Marias Sterbestunde ist in
dieser Sicht der Ursprung der Marienandachten.

Oben und unten auf einer imaginären Achse, die das

äussere rechte Viertel des Gemäldes abteilt, hat Holbein
noch zwei weitere Inschriften in sein Bild eingefügt. Es sind
keine Texte, sondern aus Buchstaben gebildete Signets,
eines allgemein bekannt, das andere enigmatisch. Das
obere ist eine runde Tafel mit dem Christusmonogramm
«IHS», die über dem Kopfende von Marias Bett hängt -
Zeichen desjenigen, auf den hin das Leben und der Tod
Mariens ausgerichtet sind. Am unteren Bildrand steht auf
dem gefliesten Boden das schon erwähnte silberne Weih-
wassergefäss. Links und rechts von dem plastischen grotesken,

affenartigen Kopf, an dem der eine sichtbare Henkel
des Kübels befestigt ist, stehen die Buchstabenpaare «AI -
RO». Was sie bedeuten (und ob sie überhaupt etwas
bedeuten sollen), ist ungewiss. Im Budapester «Marientod»
Holbeins hält ein Apostel den Weihwassereimer in Händen,
und hier trägt das Gefäss die Datierung des Gemäldes, die
Namen von Auftraggeber und Maler sowie eine Anrufung
Mariens (siehe unten). Vielleicht enthalten die vier
Buchstaben auf dem frühen Basler Bild eine ähnliche, für uns bis

zur Unkenntlichkeit abgekürzte Information.
Näher liegt jedoch eine weniger gewichtige, mehr spielerische

Deutung. Rückwärts gelesen, bilden die vier
Buchstaben den Schluss des Wortes «Gloria», mit dem die
Anrufung des dreieinen Gottes in den beiden aufgeschlagenen
Büchern anfängt. Es gibt mindestens einen Fall, wo Holbein

ohne sachliche Motivation eine von rechts nach links
zu lesende Inschrift in ein Bild eingesetzt hat. Im ersten der
sechs Augsburger Basilika-Bilder, der «Basilica Santa Maria
Maggiore» von 1499, wird Maria von den drei physiogno-
misch gleich gestalteten, aber mit unterschiedlichen
Gewändern und Attributen versehenen göttlichen Personen

gekrönt. Die links thronende, einen Reichsapfel haltende
Person der Dreifaltigkeit trägt unter hellrotem Mantel ein
zweites, dunkelgrünliches Obergewand,33 dessen Säume mit
Buchstaben versehen sind. An zwei Stellen des unteren
Saumes ist die Schrift lesbar: Rechts steht, in normaler
Schreibrichtung: «DOMIN<VS> NOSTER» («unser Herr»),
und davon durch einen Faltenwurf getrennt, weiter links:
«EXE BON», was vielleicht als «ECCE BON<VS>» zu lesen
und mit den rechts folgenden Worten zu verbinden wäre:
«Siehe, unser guter Herr.» Links neben «EXE» jedoch
steht, von rechts nach links (aber nicht spiegelverkehrt)
geschrieben: «MAISTER MARTI». Das erste Wort steht
wohl für «Meister» oder für «Magister», das zweite ist wohl
zu «Martin» oder «Martinus» zu ergänzen.34 Wer mit diesem

kryptisch angesprochenen Meister oder Lehrer Martin
gemeint sein soll, bleibt freilich im Dunklen.35 Jedenfalls
sind der Gewandsaum auf der Basilica-Tafel wie auch der
Weihwasserkessel im Basler «Marientod» in Gestalt von
handwerklichen Verzierungen beschriftet. Vielleicht hat
sich in beiden Fällen der Maler ein Spiel mit der
Schreibrichtung erlaubt.

Ein kurzer Durchgang durch die anderen Marientod-
Bilder Holbeins möge den einzigartig komplexen Charakter
verdeutlichen, der dem Inschriftennetz der frühen Basler
Version zukommt. Nach heutigem Kenntnisstand hat Hol-

154



bein das Sujet in sechs Altargemälden (Nr. 1, 2,4, 5, 6 und
8) und drei gezeichneten Entwürfen (Nr. 3,7 und 9) dargestellt,

wozu noch die eine oder andere Fassung aus Holbeins
Werkstatt tritt (Nr. 10 und 11):

1. Basel, ehemals vermutlich Augsburger Raum oder
Eichstätt, Innenbild eines beweglichen Altarflügels,
datiert 1490 (siehe oben).

2. Budapest, ehemals Süddeutschland, Einzelbild, entstanden

vermutlich um 1490.36

3. Hypothetisch: die elfte von zwölf Vorlagen für die
Kupferstichfolge «Das Marienleben» von Israhel van
Meckenem, um 1500.37

4. Basel, ehemals Dominikanerkirche in Frankfurt, eine
von 14 Darstellungen (die Predella nicht mitgezählt)
eines Altars, von dem Teile 1500 und 1501 datiert
sind.38

5. München, ehemals Kaisheim, eine von 16 Szenen eines
Altars (acht aus der Passion Christi, acht aus dem
Marienleben), 1502.39

6. Verloren (Nachzeichnung in Sankt Petersburg): ehemals
vermutlich Kirche Sankt Moritz in Augsburg, eines von
unbestimmt vielen Gemälden eines Altars, der 1508
vollendet wurde.40

7. Basel, Entwurf (Federzeichnung) der Aussenseite eines
rechten Altarflügels, datiert 1508.41

8. Prag, ehemals vermutlich Hohenburg (Odilienberg) im
Elsass, eine von zwei Grisaille-Darstellungen auf der
Innenseite des linken Flügels eines Ottilien-Altars,
vermutlich um 1509.42

9. Pavia, Entwurf (Federzeichnung) für einen Flügelaltar,
rechte Tafel des zweiteiligen Mittelschreins (oder rechte
Hälfte einer einzigen Tafel), Datierung unbestimmt.43

10. Holbein-Werkstatt: Füssen, ehemals Kloster Ober¬
schönenfeld bei Augsburg, unteres Bildfeld der Innenseite

eines beweglichen Altarflügels, zwischen 1493 und
1517.44

11. Holbein-Werkstatt: Nürnberg und Würzburg, Risse
eines Altars mit Szenen aus dem Marienleben, Szene
unten rechts auf der vierteiligen Mitteltafel; der
Nürnberger Riss zeigt das Wappen eines Stifters der
1500 starb.45

Vielleicht stand das Thema ab 1510 nicht mehr so hoch im
Kurs, oder der Maler wollte es nach bereits acht oder neun
Bearbeitungen nicht noch einmal gestalten; jedenfalls ist
aus den letzten fünfzehn Schaffensjahren Holbeins kein
eigenhändiger «Marientod» mehr bekannt.

Bezüglich des vielfältigen Einsatzes von Inschriften ähnelt
dem frühen Basler «Marientod» am meisten die Budapester
Version (oben Nr. 2). Hier bestehen die Nimben von zwei
Aposteln lediglich aus Strahlen. Die anderen zehn tragen
zu ihren Häupten schmale, drahtartige Doppelreifen, in die
teilweise Buchstaben eingesetzt sind. Auch hier handelt es
sich um verschiedenartige Texte: Apostelnamen (manchmal
falsch geschrieben wie auf der Basler Tafel), die Gebetsformel

«Ora pro nobis» und Anrufungen Mariens. Von links

her wenden sich in einer Reihe fünf Apostel Maria zu, von
rechts vier, alle aufrecht oder leicht gebeugt, stehend oder
gehend; die übrigen drei knien oder sitzen im Vordergrund
vor oder neben Marias Sterbebett. Da Paulus bezeichnet
ist, dürfte auch in dieser Version Matthias fehlen. Ich führe
erst die Apostel der hinteren Reihe, dann die drei vorderen
auf, jeweils von links nach rechts:46

1. Philippus: «O SANCTVS PHILIPVS ORA <PRO
NOBIS>».47

2. Paulus: «<0> SANCTVS PAVLVS ORA PR<0
NOBIS>».

3. Petrus (mit derselben Physiognomie und ebenso lesend
wie auf dem Basler Bild): «O MATER DEI
MISERERE M<E?>I».

4. Apostel (mit derselben Physiognomie und Gestik wie
Jacobus der Ältere auf dem Basler Bild): Strahlennimbus

ohne Inschrift.
5. Johannes: «O SANCTVS IOHANNES EW<ANGELI-

STA ORA PRO NOBIS>».
6. Apostel: «O DVLCIS VIRGO MARIA ORA PRO

<NOBIS>».
7. Apostel mit Inschrift: «<0> VIRGO MARIA MISE-

R <ERE NOBIS>».
8. Apostel: Strahlennimbus ohne Inschrift.
9. Jacobus der Ältere: «SANCTVS IACOBVS MEIOR

ORA <PRO NOBIS>».
10. Apostel: Reifennimbus ohne Inschrift.
11. Apostel: Reifennimbus ohne Inschrift.
12. Andreas: «<0> SANCTVS ANDREAS ORA <PRO

NOBIS>».

Anders als auf der Basler Tafel ist durch diese Inschriften
nicht dafür gesorgt, dass alle Apostel namentlich
identifizierbar sind, sondern nur die Hälfte von ihnen: Zu den

fünfen, die ihren Namen im Nimbus tragen, kommt noch
der unverkennbare Petrus. Dreimal ergeht mittels der
Inschriften ein Gebet an Maria: an die «Mutter Gottes»

(Apostel 3) oder die «(süsse) Jungfrau» (Apostel 6 und 7).
Zwei formelhafte Imperative verwendet Holbein: Neben
der Bitte, die Apostel oder die «süsse Jungfrau» Maria
möchten für den Beter ihrerseits bitten («ora pro nobis»),
steht das an Maria gewandte «Miserere» - «Erbarme dich
meiner/unser» (Apostel 3 und 7).

Der Weihwasserkessel, der hier von dem links im Vordergrund

vor dem Bett knienden Apostel in Händen gehalten
wird, trägt, wie schon erwähnt, den Namen des Auftraggebers,

eine Anrufung Mariens, die Jahreszahl und die

Signatur des Malers: «WOLFGANG PREW / MARIA
HILF 14... / HANS HOLPAIN».48 Vier Bücher befinden
sich auf oder in der Nähe von Marias Bett. Petrus hält ein
Buch in der linken Hand und liest darin, aber der Betrachter

kann nicht mehr als die bekannte Formel für den

Lobpreis des dreieinen Gottes erkennen: «GLORIA
<PATRI> ET <FILIO ET SPIRITVI SANCTO ...>».49

Ein zweites Buch liegt geschlossen auf der Bettdecke
neben Johannes, der sich Maria zuneigt; nur das Lese-

155



zeichen weist ein paar erkennbare Buchstaben auf. Der
weihräuchernde Andreas am unteren Ende des Bettes
hat vor sich ein aufgeschlagenes Buch liegen; einige
Buchstaben und Wörter sind lesbar, ergeben aber keinen
Zusammenhang. Schliesslich liest der namenlose, bebrillte
Apostel, der dem Betrachter zugekehrt im Vordergrund
vor Marias Bett sitzt, in einem Buch. Darin ist ein Teil des

Spruches lesbar, den der sechste Apostel in seinem Nimbus
trägt: «VIRGO MA<RIA> ORA PR<0 NOBIS>».50

Sowohl die unsinnigen oder kaum lesbaren Schriftstücke
als auch die unspezifischen, nicht auf eine bestimmte
Textvorlage weisenden Anrufungsformeln lassen die Inschriften

des Budapester «Marientodes» weniger aussagekräftig
erscheinen als diejenigen der frühen Basler Version. Der
Anspruch an den Betrachter als Leser ist geringer: Er soll
Bittformeln nachsprechen, an literarisch und musikalisch
ausgefeilten Responsoriengesang wird er nicht erinnert.

Die hebräisch beschrifteten Buchseiten, aus denen Petrus
in dem für F ankfurt bestimmten «Marientod» (oben Nr. 4)
liest, enthalten, wie schon erwähnt, keinen sinnvollen Text.
Die beiden Bücher, in denen einige Apostel in der
entsprechenden Szene des Kaisheimer Altars lesen (oben Nr. 5),
lassen den Betrachter nur einige Buchstaben erkennen.
Die Nachzeichnung des Augsburger Altars für Sankt Moritz
(oben Nr. 6) zeigt im «Marientod» ebenfalls zwei
aufgeschlagene Bücher, ohne dass aus ihr zu entnehmen wäre,
ob die Texte im originalen Gemälde lesbar waren.

In die Basler Federzeichnung von 1508 (oben Nr. 7) hat
Holbein zwei schriftliche Verweise auf Mariens Aufnahme
in den Himmel eingefügt. Einer davon ist plakativ ins Bild
gesetzt, dabei auf spielerische Weise unrealistisch, nach Art
eines trompe-l'œil: Am (mitgezeichneten) profilierten Rahmen

des Altarflügels ist eine kurze, dicke Kette
angebracht, von der herab ein Täfelchen über dem Sterbebett
hängt - nicht an der gemauerten Wand, sondern vor dem
hohen Kopfende des Bettes. Auf dieser Tafel ist die Adaption
einer Formel zu lesen, die wiederum aus den gregorianischen

Responsoriumstexten zum Fest Mariae Himmelfahrt
stammt. Dort finden wir sie in zwei Varianten:51

Bei Holbein heisst es:

EXALTATA • / ES • SANCTA • / DEI GENI...X /

SVPERCORVS / ANGVLORVM52 / ORA PRANOB
/ •1508 •

Ergänzt man die kaum noch lesbare Stelle in der dritten
Zeile, korrigiert die offensichtlichen Verschreibungen und
löst das abgekürzte letzte Wort auf, so ergibt sich:

Exaltata es, sancta dei genitrix, super choros
angelorum. Ora pro nobis! 1508

(«Emporgehoben bist du, heilige Mutter Gottes, über
die Chöre der Engel. Bitte für uns! 1508»)

Aber dieser Text ist keiner, den die Apostel, Marias
Aufnahme in den Himmel vorwegnehmend, in der Sterbeszene
lesen oder sprechen würden. Die Schrift gilt allein dem
Betrachter des Bildes, der sie nachsprechen mag, keiner
der vier hier dargestellten Apostel - die übrigen acht müssen

für den linken Altarflügel geplant gewesen sein - wendet

sich der Tafel zu. Der rechts vom Bett, der Tafel ganz
nahe stehende Apostel beugt sich statt dessen über ein
aufgeschlagenes Buch, dessen Text für den Betrachter nicht
lesbar ist.

Auf dieselbe Art anachronistisch ist die zweite Inschrift,
die in zwei ornamentalen Leisten auf dem Weihwasserkessel

links im Vordergrund der gezeichneten Szene steht.53

Die erste Zeile endet deutlich mit den Buchstaben:

INCELV

Die vorangehenden Zeichen könnten als I und A durchgehen,

nur scheint dem zweiten der waagerechte Querbalken
zu fehlen. Jedenfalls liegt aufgrund der Inschrift des frühen
Basler Marientod-Gemäldes folgende Ergänzung nahe:

<MARIA> IN CELV<M>

a) Beata es. virgo Maria Dei genitrix, quae credidisti
Dominum. Perfecta sunt in te, quae dicta sunt tibi.
Ecce exaltata es super choros angelorum, intercede pro
nobis ad Dominum Deum nostrum.

(«Selig bist du, Jungfrau Maria. Mutter Gottes, die du
dem Herrn geglaubt hast. Vollendet wurde in dir, was
dir gesagt wurde. Siehe, du bist emporgehoben über
die Chöre der Engel. Bitte für uns bei Gott, unserem
Herrn.»)

b) Exaltata es, sancta Dei genitrix, super choros
angelorum ad coelestia regna.

(«Emporgehoben bist du, heilige Mutter Gottes, über
die Chöre der Engel in das Himmelreich.»)

Der Betrachter soll sich wohl an den Spruch «Assumpta est
Maria in caelum» («Aufgenommen worden ist Maria in den

Himmel») erinnern. Einen anderen Ausschnitt desselben

Spruchs soll vielleicht die zweite Buchstabenreihe auf dem
Gefäss bieten:

...AR...AIN

Zu ergänzen wäre dies zu:

...EST MARIA IN

Der undeutliche Buchstabe nach «AR» ist allerdings sicher
kein I. Es sieht aus, als habe Holbein hier zuerst ein P oder
ein unvollendetes zweites R geschrieben und dieses durch
einen kurzen, waagerechten Strich in der Mitte markiert.
Mit «PAIN» liest man die zweite Hälfte von Holbeins Namen

156



in einer auch sonst - etwa auf dem Budapester «Marientod»
- bezeugten Schreibweise; aber dazu passen wiederum
kaum die davorstehenden Buchstaben. Wie dieser Text
lauten sollte, muss vorerst offen bleiben.

Die beiden Sprüche auf dem Täfelchen und oben auf
dem Weihwassergefäss beziehen sich wiederum nicht auf
den Tod Mariens als solchen, sondern auf ihre Aufnahme in
den Himmel. Die Zeichnung lässt erkennen, dass im oberen,

schmäleren Register der beiden Altarflügel, von denen
hier nur der rechte im Entwurf vorliegt, Maria vor Gott im
Himmel knien sollte. Diese im Massstab kleinere
Himmelsszene überhöht das Sterben im Bett, das unten dargestellt

ist - eine völlig andere Konzeption als diejenige der
beiden frühen Altarflügel, welche dem Betrachter in
beziehungsreicher Parallele frontal die vor dem Sterbebett
niedersinkende Maria und dieselbe Maria, wie sie kniend
zur Himmelskönigin gekrönt wird, vor Augen stellten.

Exakt denselben Satz, der auf dem Täfelchen des Basler
Entwurfs zu lesen ist, hat Holbein noch einmal verwendet.
Auf der Innenseite des linken Flügels eines Altars im Prager
Rudolphinum, in Grisailletechnik gemalt, zeigt das untere
von zwei Bildfeldern einmal mehr den Tod Mariens (oben
Nr. 8). Im Vordergrund am rechten Bildrand hält ein Apostel

den obligatorischen Weihwasserkübel in der Hand, und
die Borte seines langen Mantels weist vom Nacken bis zum
Fussboden eben jenen Spruch als Inschrift auf.54 Ein breites
Stoffband, das denselben Mantel über der Brust des Apostels

zusammenhält, trägt den Namen «MARIA», der
ausserdem auf dem Weihwassergefäss zu lesen ist.55

In das Buch, das Petrus in der Federzeichung zu Pavia in
Händen hält (oben Nr. 9), hat der Betrachter keinen
Einblick. Gleiches gilt für die der Holbein-Werkstatt zugeordneten

Altarrisse aus Würzburg und Nürnberg (oben Nr. 11

wo sich die Apostel nicht nach rechts aussen (wie auf der
Zeichnung zu Pavia), sondern nach links innen der im Bett
sterbenden Maria zuwenden.56

Anders aber steht es im Oberschönenfelder Altar der
Holbein-Werkstatt (oben Nr. 10). Der «Marientod» ist hier unten
auf einem rechten Altarflügel zu sehen, das Feld darüber
nimmt die «Marienkrönung» ein. Auf der gegenüberliegenden

Seite entsprechen dem die «Verkündigung» (oben) und
die «Anbetung des Kindes durch Maria» (unten). Wie auf
der frühen Basler Tafel ist die sterbende Maria vorne vor
ihrem Bett plaziert. Sie hält wiederum in der Linken eine
Kerze und biegt ihren rechten Arm nach innen - hier so
weit, dass der rechte Handteller die Kerze von unten stützt.
Und wieder legt Johannes seine Hand auf Marias Oberarm.

Aber die beiden im Vordergrund stehenden Apostel
haben ihre Position getauscht (ähnlich wie auch auf dem
zweiten Basler, ursprünglich für Frankfurt bestimmten
«Marientod» von 1501): Johannes steht rechts und neigt
Maria seinen Oberkörper zu, und von links, halb in die
Knie gesunken, tritt nun Petrus an sie heran. Hinter dem
Rücken von Johannes hält ein bärtiger Apostel ein geöffnetes

Buch, in das der Betrachter nicht hineinschauen
kann; dem Petrus aber können wir bequem über die rechte
Armbeuge in die Seiten seines Buches sehen. Einen lesba¬

ren Text finden wir dort jedoch nicht, nur zwei Initialen:
Auf der linken Seite ist ein grosses rotes I, auf der rechten
ein ebensolches A zu erkennen, die kleinen schwarzen
Buchstaben aber hat der Maler nur angedeutet, nicht
ausgeschrieben.

Aus diesem Vergleich geht Holbeins früher Basler
«Marientod» in bezug auf die marianischen Inschriften als

besonders reich instrumentiert hervor. Zwei Zitate aus
marianischen Dichtungen finden sich sonst nur noch auf
der Federzeichnung von 1508. Aber dort sind beide Texte
auf die Aufnahme Mariens in den Himmel bezogen, der
eine als Anrufung («Exaltata es ...»), der andere als
dogmatische Erklärung («Assumpta est ...»). Durch die
Paarung der Formel «Assumpta est ...» mit der Psalm-
Reminiszenz «Elegit earn ...» fällt der Textzusammenhang
auf der frühen Tafel literarisch anspruchsvoller aus: Die
Responsoriumstexte, aus denen hier zitiert wird, umgreifen
das Leben Marias von ihrer Auserwählung bis zu ihrer
Aufnahme in den Himmel und machen zudem durch die Anleihen

aus den Psalmen deutlich, dass wir das Marienleben als

Erfüllung alttestamentlicher Heilsvorstellungen anzusehen
haben. Die von den Aposteln gelesenen, vom Betrachter
innerlich mitzusingenden Zitate gelten der theatralischanrührend

vor dem Bett in sich zusammensinkenden
Gestalt Mariens und heben sie gleichsam auf in die göttliche
Erwählung und Aufnahme, wie Holbein sie auf dem Gegenstück

des Gemäldes, der Eichstätter «Marienkrönung»,
dargestellt hat.

Die ursprünglichen Aussenseiten der Altarflügel, zu deren
Innenseiten der frühe Basler «Marientod» gehört, fügen sich
nicht in das Marienleben, sondern zeigen das Begräbnis
der heiligen Afra.57 Doch mit zwei Inschriften, die Holbein
in die rechte Hälfte dieser Szene eingesetzt hat, bleibt der
Bezug auf Maria gewahrt. Auf dem rechten der beiden
goldenen Kandelaber, die vor dem steinernen Sarkophag
aufragen, stehen die Anfangsworte des marianischen Grusses:

AVE GRACIA <PLENA, DOMINVS TECVM.>

(«Gegrüsst seist du, <voll> der Gnade, <der Herr ist
mit dir.»>)

Und in dem aufgeschlagenen Buch, das Bischof Narcissus

zu Häupten der Toten liest, sind Worte aus dem Magnificat
zu erkennen:

<MAGNIFICAT> ANIMA MEA DOMINVM, ET
EXVLTA [VIT SPIRITVS MEVS] IN <DEO, SALV-
TARIMEO...>

(»Meine Seele <rühmt die Grosso des Herrn, und
<mein Geist ist> jubelnd aufgesprungen in <Gott, meinem

Retter ...»>)

157



Beide Texte sind in christliche Gebete eingegangen, aber
hier im Gemälde stehen sie offenbar nicht nur allgemein
für eine Gebetspraxis. Vielmehr evozieren sie zwei Szenen
des Marienlebens, die in gemalten Zyklen wieder und wieder

dargestellt worden sind: die Verkündigung des Engels
an Maria, dass sie den Erlöser gebären werde, und das

Gotteslob, das Maria bei der Begegnung mit der ebenfalls
schwangeren Elisabeth aussprach.58 So wird die Märtyrerin
Afra in die Geschichte und Heilswirkung Marias, der
weiblichen Heiligen schlechthin, eingeschrieben, und so gibt
sich der Altar auch bei geschlossenen Flügeln diskret als
Marienaltar zu erkennen.

Zu den Inschriften, die Holbein selbst in die
Altargemälde eingearbeitet hat, ist später noch eine weitere
gekommen. Sie findet sich ebenfalls auf der Aussenansicht:
Der Teil von Afras Sarkophag, der auf dem rechten Flügel
dargestellt war, bot Platz für diese Inschrift, wobei der
Schriftkünstler darauf achtete, die Wörter höchstens mit
ganz leichter Überschneidung links und rechts von dem
Kandelaber einzutragen, der an dieser Stelle vor dem
Sarkophag steht. Der Text bezieht sich aber nicht auf Afra,
sondern auf die linke Innenseite des Altars, den
«Marientod». Es ist ein Gedicht in vier «elegischen» Distichen;
sie lauten (mit einer notwendigen Korrektur im ersten
Vers):

In pictam Svecus tabulam hanc excanduift] hostis
Collimans sancta(m) Virginis in faciem.
Ter leviter tetigit: sed quos exploserat ictus
Declinasse etenim; non penetrasse vides
Ecce! Deus mire Sanctorum zelat honorem.
Haec statuens oculis signa stupenda tuis.
Conterere; observa; moriente(m) cerne Mariam
Ora Hanc; felici te quoq(ue) morte beet.

(«Gegen diese bemalte Tafel entbrannte der schwedische
Feind im Zorn.
Er zielte auf das heilige Gesicht der Jungfrau und
berührte es dreimal leicht, doch dass die Hiebe
(Schüsse?), die er ausgesandt hatte,

Abgelenkt wurden, also nicht hindurchdrangen, kannst
du sehen.
Schau! Gott wacht mit wunderbarem Eifer über die
Ehre der Heiligen.
Erachte das für erstaunliche Zeichen und sei darauf
bedacht, mit deinen Augen daran zu reiben! Sieh auf
die sterbende Maria!
Bete zu ihr: Auch dich möge sie mit einem glücklichen
Tod segnen.»)

Diese Verse müssen nach dem Ende der schwedischen
Besatzung des Ortes, wo sich der Altar befand - also wohl
Eichstätts, Friedbergs oder Augsburgs - geschrieben worden

sein, etwa um 1635.59 Der Betrachter wird hier direkt
angesprochen und zum Gebet an Maria aufgefordert -
wobei der Verfasser der Verse offenbar damit rechnen
konnte, dass dem Betrachter und Leser der Aussenseite
auch die Innenansicht des Altars zugänglich wäre, wo die
«sterbende Maria» (und nicht die bereits gestorbene Afra)
zu finden war: Der Leser der Verse auf der rechten
Aussenseite musste, um der dichterischen Aufforderung folgen
zu können, den linken Flügel öffnen. - Dagegen sprechen
die Inschriften der Marientod-Tafel den Leser auf
indirekte Weise an. Zwar hielt Holbein sich hier weder in der
Schriftform noch bei den zitierten Texten an eine historische
Wahrscheinlichkeit: Die Apostel lesen lateinische, nicht
etwa hebräische Bücher, und sie finden darin mittelalterliche

Gesänge, nicht etwa Psalmen. Aber die Anklänge an
Motive und sprachliche Wendungen der Psalmen, und
ebenso die thematische Bezogenheit der Zitate auf das

dargestellte Geschehen, sind ungeachtet jener Anachronismen

doch geeignet, eine ursprüngliche Sinneinheit von
Szene und Inschriften zu evozieren. In diese Einheit tritt
auch der Betrachter selbst ein, wenn er zum Leser wird: Er
liest, was die Apostel lesen, er spricht innerlich über Maria,
was die ihr zugewandten Apostel in ihren Heiligenscheinen
an Wissen zu erkennen geben - und er spricht es in Worten,
die ihm aus den Gottesdiensten seiner Kirche vertraut sein
können.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1,2: Öffentliche Kunstsammlung Basel (Photo Martin Bühler).

158



ANMERKUNGEN

1 Siehe Norbert Lieb / Alfred Stange, Hans Holbein der
Ältere, München/Berlin 1960, S. 53-54 (Werkkatalog Nr. 3

a-c) mit Abb. 6-8. - Christian Beutler, Die Altarmalerei.
Bildquellen und Mitarbeiter, das ist der erste Teil von
Christian Beutler / Günther Thiem, Hans Holbein d.Ä.
Die spätgotische Altar- und Glasmalerei Abhandlungen zur
Geschichte der Stadt Augsburg, Bd. 13), Augsburg 1960,
S. 12-135, hier S. 21-26, 35-36, sowie im «Katalog der spätgotischen

Werke Hans Holbein d.Ä.» (S. 121-135), S. 122-123
(Nr. 3 a-c). - Hans Holbein der Ältere und die Kunst der
Spätgotik Ausstellungskatalog), Augsburg 1965, S. 59-61
(Nr. 2-A) mit Abb. 2-4. - Katharina Krause, Hans Holbein
der Ältere Kunstwissenschaftliche Studien, Bd. 101),
München/Berlin 2002, S. 27-28, Abb. 13 und 14 und S. 195 (Farbtaf.

I). - Da Bildinschriften auf Reproduktionen oft nicht
hinreichend genau erkennbar sind, sei hier vermerkt, welche der
in diesem Aufsatz erwähnten Gemälde und Zeichnungen ich
am Original untersucht habe: Es sind diejenigen mit den
Aufbewahrungsorten Augsburg, Basel (ausser der in Anm. 17
genannten Zeichnung), Eichstätt, Füssen und München.

2 Siehe Christian Beutler (vgl. Anm. 1), S. 21-22. - Melanie
Thierbach, Katalog-Artikel Nr. 36, in: Manfred Weitlauff /
Melanie Thierbach (Hrsg.), Hl. Afra. Eine frühchristliche
Märtyrerin in Geschichte, Kunst und Kult Jahrbuch des
Vereins für Augsburger Bistumsgeschichte, Bd. 38, und
Ausstellungskatalog des Diözesanmuseums Sankt Afra, Augsburg),
Lindenberg 2004, S. 241-245, hier S. 244, Anm. 8.

3 Siehe Franz Xaver Herb, Die bischöfliche Hauskapelle, in:
Franz Xaver Herb / Felix Mader / Sebastian Mutzl /
Joseph Schlecht / Franz Xaver Thurnhofer, Eichstätts
Kunst. Zum Goldenen Priesterjubiläum Sr. B. Gnaden des H.H.
Bischofs Dr. Franz Leopold Freiherrn von Leonrod, München
1901, S. 59-67, hier S. 64-65. - Melanie Thierbach (vgl.
Anm. 2), S. 242, gestützt auf Archivstudien von Claudia Grund.
- Laut freundlicher Auskunft der Autorin ist es ein Versehen,
wenn sie schreibt, beide Altarflügel hätten sich ursprünglich
(also bevor der eine davon in die bischöfliche Residenz in
Eichstätt gelangte) im Besitz der Buchhändlerfamilie Wolf in
Augsburg befunden (S. 242 b). Die referierten Aktenstücke
rechtfertigen diese Aussage nicht; gemeint ist vielmehr nur der
linke Altarflügel mit seinen beiden bemalten Seiten, von denen
zuerst die eine nach Basel verkauft wurde, später die andere
nach Eichstätt.

4 Siehe Melanie Thierbach (vgl. Anm. 2), S. 242 b.
5 Siehe Hannelore Müller, Zum Leben Hans Holbeins des

Älteren, in: Hans Holbein der Ältere und die Kunst der
Spätgotik (vgl. Anm. 1), S. 15-21, hier S. 17, Anm. 5, mit Bezug auf
Anton Steichele (Hrsg.), Fr. Wilhelmi Wittwer Catalogus
Abbatum monasterii SS. Udalrici et Afrae Augustensis, in:
Archiv für die Geschichte des Bisthums Augsburg 3, 1860,
S. 10-437. Müller suchte in Wittwers Chronik vergebens
nach Hinweisen auf einen Afra-Altar Holbeins. Einen neuen
Marienaltar für eine Kapelle von Sankt Ulrich und Afra
erwähnt Wittwer jedoch durchaus. Dieser Altar sei 1488
angefertigt, jedoch erst 1493 bemalt worden (S. 344). Holbeins
Marientod-Tafel ist aber auf 1490 datiert, und der von den
Benediktinern beauftragte Maler war nicht Holbein, sondern
Gumpolt Giltlinger. Man musste also eine Zusammenarbeit
beider Künstler annehmen, so dass Giltlinger nur die (heute
verlorene) Mitteltafel des Altars gestaltet und der wesentlich
jüngere Holbein schon drei Jahre zuvor die beweglichen Flügel
bemalt hätte - oder die Holbeinschen Gemälde wurden für
eine andere Kirche geschaffen. - 1481-1484, als Holbein wohl

noch kaum 20 Jahre zählte, führte Giltlinger schon einen
hochbezahlten Auftrag für den Augsburger Dom aus: Siehe
Johannes Wilhelm, Augsburger Wandmalerei 1368-1530.
Künstler, Handwerker und Zunft Abhandlungen zur
Geschichte der Stadt Augsburg, Bd. 29), Augsburg 1983, S. 480.

6 Siehe die Argumente hierfür bei Melanie Thierbach (vgl.
Anm. 2), S. 244.

7 Zu den erwähnten Ereignissen aus der Geschichte dieser Afra-
Kirche siehe Hubert Raab, St. Afra im Felde Schriften des
Heimatvereins Friedberg, Bd. 3), Friedberg 2004, hier S. 18 und
22-24.

8 Siehe Emanuel Braun, Eichstätt. Dom und Domschatz,
Königstein (Taunus) 1986, S. 10. - Hartmut Scholz, Die
mittelalterlichen Glasmalereien in Mittelfranken und Nürnberg
extra muros Corpus vitrearum medii aevi Deutschland,
Bd. 10,1), Berlin 2002, S. 120.

9 Norbert Lieb / Alfred Stange (vgl. Anm. 1), S. 59-61 (Werk¬
katalog, Nr. 17 o) mit Abb. 57 und 63. - Christian Beutler
(vgl. Anm. 1), S. 126-128 (Werkkatalog, Nr. 13 r). - Hans
Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 1),
S. 77 (Nr. 33) mit Abb. 33. - Katharina Krause (vgl. Anm. 1),
S. 208 (Farbtaf. XIV).

10 Siehe Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 300-301.
11 Iacopo da Varazze, Legenda aurea. Seconda edizione rivista

dall'autore, hrsg. von Giovanni Paolo Maggioni Millennio
medievale, Bd. 6, Testi, Bd. 3), Tavarnuzze - Florenz 1998,

Kapitel 115, S. 779-810.
12 Ohne Inschriften, aber sonst ganz ähnlich gestaltet sind die

Nimben auf dem Pendant des «Marientodes», der Eichstätter
«Marienkrönung»: Marias Heiligenschein ist völlig vergoldet,
bei Christus und Gottvater ist er rotgründig und mit goldenen
Verzierungen versehen. - Holbein hat noch auf einem zweiten,
vermutlich ungefähr zur gleichen Zeit wie die Basler Tafel
entstandenen «Marientod» Namensinschriften in die Heiligenscheine

einiger Apostel gesetzt. Dort aber sind die Nimben
keine farbigen, soliden Scheiben, sondern wie aus Draht
geformte Gitter, durch die der Betrachter gleichsam hindurchsieht.

Das Gemälde befindet sich heute im Museum der
Bildenden Künste in Budapest. Siehe Norbert Lieb /Alfred
Stange (vgl. Anm. 1), S. 53 (Werkkatalog, Nr. 2) mit Abb. 2. -
Christian Beutler (vgl. Anm. 1), S. 27-28 und 123
(Werkkatalog, Nr. 5). - Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 29,
Abb. 15. - Susanne Urbach, Beobachtungen zur Marientod-
Tafel von Hans Holbein dem Älteren in Budapest, in: Bärbel
Hamacher / Christl Karnehm (Hrsg.), pinxit/sculpsit/fecit.
Kunsthistorische Studien. Festschrift für Bruno Bushart, München

1994, S. 71-83. - Farbige Abbildung in: Klâra Garas,
Meisterwerke der alten Malerei im Museum der Bildenden Künste

Budapest, übersetzt von Géza Engl, Leipzig 1970, Taf. 54.
13 Dem «Marientod» (137X71,2 cm) fehlen gegenüber seinem

Pendant, der Eichstätter «Marienkrönung» (144X71,5 cm),
etwa sieben cm in der Höhe. Denkt man sich den gefliesten
Fussboden nach unten um dieses fehlende Stück ergänzt,
gewinnt die räumliche Komposition an Überzeugungskraft
und entspricht derjenigen des Gegenstücks. Rechts unten das

Weihwassergefäss wird ursprünglich nicht, wie heute,
überschnitten aus dem äussersten Vordergrund aufgeragt sein;
vielmehr war es wohl in Gänze dargestellt und dürfte durch seine
Position etwa die Mitte der Entfernung zwischen dem Beginn
des Fussbodens am unteren Bildrand und dem Bett Mariens
markiert haben. - Ursprünglich waren beide Gemälde wohl
sogar 149,5 cm hoch; im originalen Bestand weist heute nur
noch die rechte Hälfte von «Afras Begräbnis», also der rechte

159



Teil der ehemaligen Aussenansicht des Altars, dieses Mass
auf. Siehe Melanie Thierbach (vgl. Anm. 2), S. 244.

14 Ob sich Felix Thürlemann mit der Auffassung durchsetzt,
dieses Gemälde sei nicht van der Weyden, sondern Campin
zuzuschreiben, bleibt abzuwarten. Siehe Felix Thürlemann,
Robert Campin. Eine Monographie mit Werkkatalog, München/
Berlin/London/New York 2002, S. 109-111.

15 Johannes 19, 26-27.
16 Apostelgeschichte 1,15-26.
17 Ein Gegenbeispiel bietet eine oberrheinische Zeichnung von

1488 im Basler Kupferstichkabinett. Auch hier sind die Apostel

(und sogar auch Maria) durch Inschriften in ihren
Heiligenscheinen benannt, und darunter findet sich «S. MATHIAS»,
aber nicht Paulus. Siehe Tilman Falk, Katalog der Zeichnungen

des 15. und 16. Jahrhunderts im Kupferstichkabinett Basel,
1. Teil: Das 15. Jahrhundert, Hans Holbein der Ältere und Jörg
Schweiger, die Basler Goldschmiederisse Kupferstichkabinett
der öffentlichen Kunstsammlung Basel [Kunstmuseum Basel],
Beschreibender Katalog der Zeichnungen, Bd. 3, 1), Basel/
Stuttgart 1979, S. 61 (Nr. 78) mit Taf. 26 (Nr. 78 r).

18 Das Wort «via» ist vielleicht auf falsche Ergänzung zurück¬
zuführen; etwas anderes als «ora <pronobis>» kann hier
ursprünglich wohl kaum gestanden haben.

19 Die falsche Schreibweise «meior» für «maior» deutet auf nicht
gerade gute Kenntnisse des schriftlichen Lateins beim
ausführenden Maler der Inschriften hin. Ähnliches gilt für das
falsche Tempus von «praeeligit» bei Judas Thaddäus (siehe die
folgende Anm.) und für die Namensformen «Andereus» (1).
«Philipus» (2) und «Simanus» (10). Weniger zu beanstanden ist
der bei Holbein durchweg als ein einziges Wort erscheinende
Ausdruck «pronobis»: Im Mittelalter wurden Präpositionen
häufig mit ihrem Beziehungswort zusammengeschrieben. - Als
«SANCTVS IACOBVS MEIOR» ist in seinem Heiligenschein
auch der Apostel bezeichnet, der in Holbeins Budapester
«Marientod» (der ebenfalls um 1490 entstanden sein dürfte)
vom äussersten rechten Bildrand her auf Maria in der Bildmitte
zueilt, und dem «Philipus» am linken Bildrand fehlt auch dort
ein -p-. Siehe oben, Anm. 12.

20 Im letzten Wort ist die Vorsilbe «prae-» durch einen waage¬
rechten Strich über dem «p» abgekürzt, und von den beiden
letzten Buchstaben sind nur winzige Stücke, überlagert vom
Blondhaar des Apostels, zu erkennen. Der Wechsel vom
sinngemäss richtigen Perfekt («elegit») zum Präsens («praeeligit»)
ist wohl ein Schreibfehler; richtig wäre «praeelegit».

21 Vom Namen dieses Apostels sind nur das Anfangs-S und die
Endung, «-anus», deutlich zu lesen. Die dazwischenliegenden
Buchstaben bestehen jedoch in der Hauptsache aus zusammen
vier senkrechten Strichen, so dass die Entzifferung «-im-»
zulässig ist. Ausser Simon würde allenfalls noch Matthias in die
Zwölferreihe passen. Und tatsächlich wurde diese Apostelfigur
früher als Matthias identifiziert, so bei Norbert Lieb /Alfred
Stange (vgl. Anm. 1), S. 53 (Werkkatalog, Nr. 3 b). - Bruno
Bushart, Hans Holbein der Ältere, Augsburg 1987, S. 54. Mit
der Inschrift ist dies aber nicht vereinbar, und der später
hinzugewählte Matthias darf in der Apostelschar sicherlich eher
fehlen als der von Anfang an dazugehörige Simon. Die Namensform

«Simanus» statt «Simon» tritt auch auf einer «Einsetzung
des heiligen Abendmahls durch Christus» auf. die man der Werkstatt

von Bartholomäus Zeitblom zuordnet und um 1510/20
datiert: Der an der vorderen linken Tischecke sitzende, vom
Bildrand überschnittene Apostel trägt im Nimbus den Namen
«<S>IMANVS» (mit spiegelverkehrtem N). Vgl. Gisela Goldberg,

Staatsgalerie Füssen. Mit einer Einleitung zur Geschichte
des Hohen Schlosses von Magnus Peresson Grosse
Kunstführer, Bd. 145), München/Zürich 1987. Katalog-Nr. 29. Abb.

S. 37, Text S. 61. - Die letzte Ziffer der Jahreszahl in Simons
Heiligenschein wird vom Heiligenschein des Apostels Paulus
überschnitten, sichtbar ist nur ein kleiner Teil des oberen
Bogens.

22 Siehe die grossformatige Abbildung und die Beschreibung
dieses Kopfes bei Bruno Bushart (vgl. Anm. 21), S. 54.

23 Lukas 6, 16; vgl. Apostelgeschichte 1,13.
24 Matthäus 10, 3; Markus 3,18.
25 Hier zitiert nach Die Bibel. Altes und Neues Testament. Ein¬

heitsübersetzung, Freiburg/Basel/Wien 1980.
26 Siehe Robert Weber (Hrsg.), Biblia sacra iuxta vulgatam

versionem, Stuttgart 1969, 4., verbesserte Auflage hrsg. von
Roger Gryson, Stuttgart 1994, S. 936 (zweimal «elegit»). -
Brian Walton (Hrsg.), Biblia sacra polyglotta, Bd. 3, London
1656, Nachdruck Graz 1964, S. 297, Sp. 3, Vers 14 («elegit -
praeelegit»).

27 Vgl. Richard von Sankt Viktor, In Cantica canticorum
explicatio, hrsg. von Jacques-Paul Migne, in: Patrologiae cursus

complétas, Series Latina [= PL], Bd. 196. Sp. 405-524, hier
Kapitel 19, Sp. 461 D. - Martinus Legionensis, Sermo quartus

secundus in nativitate <assumptione?> sanetae Mariae), in:
PL 209, Sp. 23-30, hier Sp. 27 C. - Anonymus, Officium beatae
Mariae virginis secundum consuetudinem monachorum monasterii

Sanetae crucis Fonds Avellanae, in: PL 151, Sp. 970 C - 974

A, hier Sp. 972 A. - Vgl. auch die folgende Anm.
28 Petrus Blesensis (Pierre de Blois), Sermo XXXIII (in

assumptione beatae Mariae), in: PL 207, Sp. 660-663, hier Sp.
661 B: «Ista est vocata et electa, non solum electa, sed et prae-
electa. <Elegit earn Deus, et praeelegit eam.> Beata, Domine,
quam elegisti, habitabit <in atriis> tuis, immo, si verba Domini
attendamus, habitabit in ea, et <ponet in ea thronum suum>,
quoniam <elegit eam in habitationem sibi>. <Haec requies mea
in saeculum saeculi: hic habitabo, quoniam elegi eam.>»
Zu dem Ausdruck «in atriis tuis» vgl. Psalm 134 (133), 1; 135

(134), 2.
29 Vgl. die früheren, an mehreren Stellen falschen oder unvoll¬

ständigen Transkriptionen: Susanne Urbach (vgl. Anm. 12),
S. 74. - Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 393. Anm. 44 zu
S. 300.

10 Vgl. zu «(in-)habitare facit» («er - gemeint ist: Gott - lässt

wohnen») Psalm 68 (67), 7; 113 (112), 9; zu «tabernaculum
tuum» («dein - gemeint ist: Gottes - Zelt») beispielsweise
Psalm 61 (60), 5.

31 Excerpta ex manuali Ambrosiano saec. fere XI olim ecclesiae

Cisnusculi (Cod. ambr. 155 sup.) <das ist ein «Officium parvum
B. Mariae»>, in: Marcus Magistretti (Hrsg.), Manuale
Ambrosianum ex codice saec. XI olim in usum canonicae vallis
Travaliae. Pars prima: Psalterium et kalendarium Monumenta

veteris liturgiae Ambrosianae, Bd. 2), Mailand 1905,
S. 172-178, hier S. 176.

12 S. Gregorius papa I cognomento Magnus (zugeschrieben),
Liber responsalis, in: derselbe, Opera omnia, Bd. 4, hrsg.
Jacques-Paul Migne, Paris 1895 (PL 78), Sp. 725-850, hier
Sp. 799 B. Statt «in coelum» heisst es im gedruckten Text: «in
coelo». - Unter den Glasgemälden des Eichstätter Mortuari-
ums, die nach Entwürfen Holbeins ausgeführt wurden, ist eine
auf das Jahr 1502 datierte «Schutzmantelmadonna». Der Stifter

Wilhelm von Rechberg der Ältere (t 1503) nennt sich in
einer Inschrift, die ebenfalls eine Anrufung Mariens aus jener
Antiphon enthält (Sp. 799 D): «SVB TVAM PROTECCIO-
NEM / CONFVGIMVS VBI INFIRMI / ACCEPERVNT
VIRTVTEM ET / PROPTER HOC TIBI PSALLIMVS / DEI
GENITIRX <statt: GENITRIX> VIRGO. / WILHELMVS
DE RECHBERG / CANONICVS ET CVSTOS / EYSTET-
TENSIS AN(N)0 1502» («Unter deinen Schutz flüchten wir,

160



wo die Schwachen Kraft empfingen, und deshalb lobsingen wir
dir, jungfräuliche Erzeugerin Gottes. Wilhelm von Rechberg,
Kanoniker und Kustos in Eichstätt, im Jahre 1502»). Der
gedruckte Text hat «sub tua protectione» statt «sub tuam pro-
tectionem». Siehe Hartmut Scholz (vgl. Anm. 8), S. 142.

33 Laut Magdalene Gärtner war diese Dalmatika ursprünglich
blau und wirkt nur aufgrund des vergilbten Bindemittels und
des Firnisses heute dunkelgrün: Magdalene Gärtner, Römische

Basiliken in Augsburg. Nonnenfrömmigkeit und Malerei
um 1500 Schwäbische Geschichtsquellen und Forschungen,
Bd. 23), o.O. (Wissner-Verlag) 2002, S. 108, Anm. 16.

34 Deutlich erkennbar ist diese Inschrift auf der Abbildung bei
Martin Schawe, Rom in Augsburg. Die Basilikabilder aus
dem Katharinenkloster, München o.J. (1999), S. 31; die
Buchstaben «...AM • EXE ¦ BON» sind in Grossaufnahme zu sehen
bei Magdalene Gärtner (vgl. Anm. 33), S. 241, Abb. I/la.
Wenn man einen auffallend hellen Punkt am dritten Buchstaben

von links nicht diesem Buchstaben (R) zuweist, sondern
als Trennungspunkt liest, ergibt sich freilich nicht der Name
«Marti<n>», sondern ein sinnloses «ITR • AM». - In Hans
Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 1),
S. 71, fehlen in der Transkription das «M» von «RETSIAM»
und das «DOMINVS NOSTER». Lediglich jenes «M» fehlt
bei Magdalene Gärtner, S. 104 und 108.

35 Noch geheimnisvoller wird diese Namensnennung, wenn man
das «EXE» nicht als «ecce» liest und zu den rechts folgenden
Worten zieht, sondern als Abkürzung für «executus est», die
mit den von rechts nach links geschriebenen Worten
zusammengehören könnte. So ergäbe sich neben der Signatur
Holbeins, die sich auf der unteren Darstellung der Tafel findet,
eine andere für den oberen Teil: «Meister Martin hat <dies>
ausgeführt.»

36 Siehe oben, Anm. 12.
37 Siehe Max Lehrs, Geschichte und kritischer Katalog des deut¬

schen, niederländischen und französischen Kupferstichs im XV.
Jahrhundert, Textband 9, Wien 1934, S. 69-71 (Nr. 60). - Hans
Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 1),
S. 167 (Nr. 203) mit Abb. 208. - Katharina Krause, Hans
Holbein der Ältere (vgl. Anm. 1), S. 38, Abb. 28. Zum Verhältnis

zwischen dem Entwurfszeichner Holbein und dem Kupferstecher

Israhel siehe die Diskussion bei Katharina Krause,
S. 32^16.

38 Siehe oben, Anm. 9.
39 Norbert Lieb /Alfred Stange (vgl. Anm. 1), S. 63-64 (Werk¬

katalog, Nr. 21 q) mit Abb. 72 und 80. - Christian Beutler
(vgl. Anm. 1), S. 60-64 und 129-130 (Werkkatalog, Nr. 14 q). -
Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 152, Abb. 111, und S. 211
(Farbtaf. XVII).

40 Norbert Lieb /Alfred Stange (vgl. Anm. 1), S. 84 (Werk¬
katalog, Nr. 100/105, unter «Werkstatt-Zeichungen»), hier
Nr. 105, mit Abb. 181. - Christian Beutler (vgl. Anm. 1),
S. 71-75, Abb. 13. - Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 187,
Abb. 125.

41 Norbert Lieb / Alfred Stange (vgl. Anm. 1), S. 84 (Werk¬
katalog, Nr. 106, unter den «Werkstatt-Zeichnungen»), mit
Abb. 183. - Die Malerfamilie Holbein in Basel ^Ausstellungskatalog),

Basel 1960, S. 83-84 (Katalog-Nr. 26) mit Abb. 13. -
Hans Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik (vgl.
Anm. 1), S. 118-119 (Nr. 109) mit Abb. 115. - Tilman Falk
(vgl. Anm. 17), S. 79 (Nr. 165) mit Abb. 183. - Katharina
Krause (vgl. Anm. 1), S. 230, Abb. 148.

42 Norbert Lieb / Alfred Stange (vgl. Anm. 1), S. 68 (Werk¬
katalog, Nr. 29 c) mit Abb. 96. - Die Malerfamilie Holbein
in Basel (vgl. Anm. 41), S. 64-65 (Nr. 5 b). - Hans Holbein und
die Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 1), S. 90-91 (Nr. 45) mit

Abb. 47. - Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 205 (Taf. XI).
43 Norbert Lieb /Alfred Stange (vgl. Anm. 1), S. 81 (Werk¬

katalog, Nr. 80) mit Abb. 161. - Hans Holbein der Ältere und
die Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 1), S. 106 (Nr. 76) mit
Abb. 77. - Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 165, Abb. 119.

44 Hans Holbein und die Kunst der Spätgotik (vgl. Anm. 1),
S. 94-95 (Nr. 51) mit Abb. 50. - Gisela Goldberg (vgl.
Anm. 21), Katalog-Nr. 27: Abb. S. 35, Text S. 61.

45 Hans Holbein der Ältere und die Kunst der Spätgotik
(vgl. Anm. 1), S. 117 (Nr. 105 und 106) mit Abb. HO und 111. -
Katharina Krause (vgl. Anm. 1), S. 103, Abb. 76.

46 Abgesehen von den Ergänzungen stammen die folgenden
Transkriptionen von Susanne Urbach (vgl. Anm. 12), S. 74.

47 Susanne Urbach (vgl. Anm. 12) liest «PHILIPPVS» (mit
Doppel-P).

48 Siehe Susanne Urbach (vgl. Anm. 12), S. 71, Anm. 2. Laut
Urbach wäre statt «Wolfgang» «Wolegang» zu lesen. Die letzten

beiden Ziffern der Jahreszahl sind nicht sicher auszumachen;

siehe dazu Christian Beutler (vgl. Anm. 1), S. 27. -
Bruno Bushart (vgl. Anm. 21), S. 56. Vielleicht war Preu
nicht der Auftraggeber, sondern ein ausführender Künstler
neben Holbein - so vermutet Katharina Krause (vgl. Anm. 1),
S. 402, Anm. 7 zu S. 325.

49 Ohne die Ergänzung transkribiert von Susanne Urbach (vgl.
Anm. 12), S. 74.

50 Siehe Susanne Urbach (vgl. Anm. 12), S. 74.
51 Gregorius Magnus (vgl. Anm. 32), Sp. 798 C und D.
52 «Corus» für «c(h)oros» und «angulorum» für «angelorum»

sind weitere der bei Holbein so häufigen Lateinfehler.
53 Tilman Falk (vgl. Anm. 17), S. 79, Nr. 165, sieht hier nur

«Buchstaben ohne Zusammenhang».
54 Diesmal hat Holbein richtig «angelorum» geschrieben, aber

«corus» ist nach wie vor falsch. Der näher bei Maria stehende
Johannes trägt am Mantelsaum eine ähnliche Inschrift; nach
den wenigen Buchstaben, die man lesen kann, zu urteilen, handelt

es sich jedenfalls um einen deutschen marianischen
Spruch: «... GOTES IST AVFGE...». Siehe Katharina
Krause (vgl. Anm. 1), S. 205 (Taf. XI).

55 Seitenverkehrt steht ein ganz ähnlich gekleideter Apostel,
ebenfalls mit Weihwasserkübel und Ysop in den Händen, auf
dem vorletzten Blatt des «Marienlebens» von Israhel van
Meckenem (in der obenstehenden Liste Nr. 3, siehe Anm. 37).
Dort ist allerdings nicht der Mantelsaum, sondern nur der
Brustgurt beschriftet («BOTOR»). Vermutlich griff Holbein
beim Prager Altar auf eine Vorlage zurück, die er früher schon
Israhel zur Verfügung gestellt hatte.

56 Auf diesen drei Zeichnungen sind die zwölf Apostel nicht mit
Namen versehen. Auch ohne Inschrift lassen aber, wie auf der
frühen Basler Tafel, im Vordergrund neben Maria die beiden
Apostel Johannes und (wieder mit Glatze, Stirnlocke und
Buch) Petrus keine Zweifel an ihrer Identität aufkommen.

57 Farbige Abb. bei Melanie Thierbach (vgl. Anm. 2), S. 243.
58 Vgl. Lukas 1, 28; 1, 46-47. - Der oben in eckige Klammern

gesetzte Teil des Magnificats ist auf dem Gemälde gestört.
59 Siehe Christian Beutler (vgl. Anm. 1), S. 22, wo in Anm. 52

eine fehlerhafte Abschrift der Verse steht. Allerdings ist auch
die Inschrift selbst nicht ganz korrekt: Im ersten Vers steht
«excanduis», eine sinnlose Form, die zu «excanduit» korrigiert
werden muss. Hingegen ist «collimare» (Vers 2) eine im 17.
Jahrhundert durchaus übliche Nebenform zu klassisch «collimare»
oder «collineare» («zielen»). Die Vermutung, Holbeins Altarwerk

habe ursprünglich in Sankt-Afra-im-Felde bei Friedberg
gestanden, ist mit der Inschrift gut vereinbar; siehe Melanie
Thierbach (vgl. Anm. 2), S. 244. - Auf dem Weihwasserkessel,
der auch hier nicht fehlt, findet sich wiederum eine Zierin-

161



schrift: «HOLBAIN LEO C», vielleicht auch «... LEO CC».
Zur Ursprünglichkeit dieser Inschrift und zur nach wie vor un¬

geklärten Frage, was ihre zweite Hälfte bedeuten soll, siehe
ebenfalls Melanie Thierbach, S. 244.

ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Von einem Altar, der 1490 wohl für eine Kirche im Raum Augsburg

oder auch für das «Mortuarium» des Eichstätter Doms
geschaffen worden war, sind drei Gemälde Hans Holbeins des
Älteren erhalten: «Das Begräbnis der heiligen Afra» (Aussenseiten

der beiden Seitenflügel, heute - zu einem einzigen Bild
verbunden - im Bischöflichen Palais Eichstätt), «Der Tod Mariens»
(Innenseite des linken Flügels, heute im Kunstmuseum Basel) und
«Die Krönung Mariens» (Innenseite des rechten Flügels, heute
zusammen mit dem Afra-Gemälde in Eichstätt). «Afras Begräbnis»

und «Marientod» enthalten originale Inschriften. Einige von
denen, die sich auf dem «Marientod» finden, haben literarischen
Charakter. Es sind Fragmente aus lateinischen Messgesängen, in
denen Maria mit Verheissungen aus dem Alten Testament (Psalmstellen)

in Verbindung gebracht wird. Der Vergleich mit anderen
Versionen des Themas «Marientod», die Holbein geschaffen oder
beeinflusst hat, ergibt für das frühe Werk eine besonders
anspruchsvolle textliche Komponente. Der Tod Mariens stellt sich
als Keimzelle von Andachten dar, in denen das Marienleben
heilsgeschichtlich gedeutet wird.

Di un altare, costruito nel 1490 probabilmente per una chiesa
ubicata nella regione di Augusta oppure destinato per il «mortuarium»

del duomo di Eichstätt, sono state conservate tre opere
realizzate da Hans Holbein il Vecchio: «Il funerale di Sant'Afra» (i
lati esterni delle due parti laterali, oggi riunite in un unico dipinto
conservato nel palazzo vescovile di Eichstätt), «La morte della
Vergine» (il lato interno dell'ala sinistra, oggi conservato presso il
Kunstmuseum di Basilea) e «L'incoronazione della Vergine» (lato
interno dell'ala destra, conservato a Eichstätt insieme al dipinto
di Sant'Afra). «Il funerale di Sant'Afra» e «La morte della
Vergine» si contraddistinguono per delle iscrizioni originali. Alcune,
con riferimenti alla morte della Vergine, hanno un carattere
letterario. Sono infatti parti di testo riprese da canti liturgici latini,
che associano la Vergine a profezie del Vecchio Testamento (frammenti

di salmi). Il confronto con altre versioni del tema «la morte
della Vergine», realizzate o influenzate da Holbein, costituisce per
l'opera un elemento testuale particolarmente impegnativo. La
morte della Vergine è raffigurata quale cellula germinale di
raccoglimento, nelle quali la vita della Vergine viene interpretata
nell'ottica della storia della salvezza.

RESUME SUMMARY

D'un autel, réalisé en 1490 probablement pour une église de la
région d'Augsbourg ou pour le «mortuarium» du dôme d'Eichstätt,
il nous reste trois tableaux de Hans Holbein l'Ancien : «L'enterrement

de sainte Afra» (les côtés extérieurs des deux volets, réunis

pour former une seule image et conservés aujourd'hui au palais
episcopal d'Eichstätt), «La mort de la Sainte Vierge» (côté
intérieur du volet de gauche, conservé aujourd'hui au Musée des
Beaux-Arts de Bâle) et «Le couronnement de la Vierge» (côté
intérieur du volet de droite, conservé aujourd'hui à Eichstätt avec
la peinture représentant Afra). «L'enterrement de sainte Afra» et
«La mort de la Sainte Vierge» contiennent des inscriptions
originales. Quelques-unes d'entre elles, figurant sur le tableau «La
mort de la Sainte Vierge», possèdent un caractère littéraire. Il
s'agit de fragments issus de chants pour la messe en latin dans
lesquels la Vierge est mise en rapport avec des promesses contenues
dans l'Ancien Testament (passages de psaumes). La comparaison
avec d'autres versions du thème de la mort de la Vierge, qu'Hol-
bein a créées ou influencées, fournit un élément textuel
particulièrement exigeant pour les premières œuvres de l'artiste. La mort
de la Vierge constitue le sujet inspirateur des prières qui
interprètent la vie de la Vierge comme une partie de l'histoire sacrée.

Three altar paintings by Hans Holbein the Elder have survived,
which were painted in 1490, probably for a church in the region
Augsburg or for the mortuarium of the Eichstätt Cathedral: The
Funeral of St. Afra (originally on the back of the two wings, now
joined to form a single picture and preserved in the Bishop's Palace
in Eichstätt), The Death of the Virgin (inside left wing, now
preserved at the Kunstmuseum Basel) and The Crowning of the Virgin
(inside right wing, also preserved in Eichstätt with the Afra painting).

The Funeral of St. Afra and The Death of the Virgin contain
original inscriptions. Some of them on the Death of the Virgin are
literary in character. They are fragments of Latin missal songs in
which the Virgin is associated with the prophecies of the Old
Testament (passages in the Psalms). Comparisons with other versions
of the death of the Virgin, which Holbein created or influenced,
reveal an unusually challenging use of text in the early work. The
death of the Virgin is seminal to devotionals in which the life of
Maria is interpreted in terms of the history of salvation.

162


	"Gott hat sie erwählt" : die Inschriften im frühen Basler "Marientod" Hans Holbeins des Älteren

