Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 1

Artikel: "Insula pictores transmiserat Augia clara" : zur Rolle Reichenauer Maler
bei der Ausstattung des St. Galler Klosters im 9. Jahrhundert

Autor: Exner, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169708

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Insula pictores transmiserat Augia clara»
Zur Rolle Reichenauer Maler bei der Ausstattung des
St. Galler Klosters im 9. Jahrhundert*

von MATTHIAS EXNER

Der Codex 397 der St.Galler Stiftsbibliothek iiberliefert
in einer Sammlung nachgetragener Distichen unter ande-
rem eine viel zitierte Passage, derzufolge sich das karo-
lingische St.Gallen zum Schmuck seiner Baulichkeiten
einer Gruppe von Malern bediente, die der nahegelegene
und auf vielfiltige Weise mit dem Galluskloster verbun-
dene Konvent auf der Reichenau zur Verfiigung stellte.
Der Wortlaut «Aula palatinis perfecta est ista magistris /
Insula pictores transmiserat Augia clara» ist durchwegs so
verstanden worden, dass es sich bei dem mit Reichenauer
Hilfe ausgemalten Bauwerk um die Abtspfalz handeln
miisse, die der im vorangehenden Vers erwihnte Abt
Grimald (841-872) hat errichten lassen.! Die Forschung
folgte hierin der Edition von Karl Strecker in den Poetae
Latini, der die beiden Verse im Einklang mit der #lteren
Literatur? als einen der ehemaligen Abtspfalz zugehorigen
Titulus betrachtet hat> Uber den Inhalt der vermuteten
Bilder sagt diese Nachricht nichts, und die Zuordnung
weiterer, in demselben Kontext iiberlieferter Verse, die
als Bildtituli angesprochen worden sind, ist umstritten
geblieben.* Fragt man nach der Wahrscheinlichkeit eines
mit solchem Aufwand ausgemalten Abtshauses, ist zu-
néchst niichtern festzuhalten, dass weitere Bilderzyklen,
gar figiirliche, fiir Abtswohnungen anderer Klosteranlagen
aus frithmittelalterlicher Zeit nicht bekannt sind.’
Dagegen kennen wir von einer anderen, durch sich er-
ginzende Mitteilungen recht zuverlissig bezeugten Folge
verlorener Wandbilder des mittleren 9. Jahrhunderts in
St.Gallen sehr wohl zumindest die Inhalte: Es handelt sich
um die Tituli eines neutestamentlichen Bilderzyklus in der
karolingischen Klosterkirche, mit viermal zehn Szenen aus
der Jugendgeschichte, dem offentlichen Wirken und der
Passion Christi an den Obergadenwinden von Chor und
Schiff sowie einer Weltgerichtsdarstellung an der West-
wand eines der ausfiihrlichsten monumentalen Bildpro-
gramme aus karolingischer Zeit, von denen wir iiberhaupt
Kenntnis haben.® Der Bau, der auf so aufwendige Weise
geschmiickt wurde, liess sich als das sogenannte Gozbert-
Miinster identifizieren, die unter Abt Gozbert (816-837)
errichtete und 835 geweihte Basilika mit geradem Ost-

* Fiir vielfiltigen Rat und Hilfe habe ich Rudolf Gamper, Sankt
Gallen, Hartmut Hoffmann, Géttingen, Florentine Miitherich,
Miinchen, Karl Schmuki, Sankt Gallen, und Gabriel Silagi,
Miinchen, herzlich zu danken

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 61, Heft 1/04

abschluss.” Thre im 9. und 10. Jahrhundert mehrfach be-
zeugte Ausmalung gehorte jedoch nicht der Bauzeit an;
sie erfolgte erst einige Zeit nach der Fertigstellung des
Bauwerks, nach Aussage der Schriftquellen in der Zeit
Hartmuts,® der zunichst, seit etwa 849, «proabbas», also
Stellvertreter Abt Grimalds, und von 872 bis 883 dessen
Nachfolger war® Ob man aus der Tatsache, dass die
Quellen die Ausmalung der Gozbertkirche wiederholt und
ausschliesslich mit Hartmut in Verbindung bringen, schon
zwingend auf eine Datierung in dessen Abtszeit schliessen
darf, blieb zwar umstritten, doch ist zweifellos von einem
gewissen Abstand zur Bauzeit auszugehen.

Uber die ausfithrenden Kiinstler sagen die Quellentexte
in diesem Fall nichts. Doch hat die Forschung darauf hinge-
wiesen, dass sich schon aus dem Programm offensichtliche
Verbindungen zur Reichenau ergeben, da drei in den Tituli
genannte Darstellungen kaum je abgebildeter Evangelien-
szenen (Christus segnet die Kinder, Das Gleichnis vom
Feigenbaum, Christus weint iiber Jerusalem) in einem otto-
nischen Miniaturenzyklus der Reichenau, im Miinchner
Evangeliar Ottos III., ihre weitgehend isolierten Parallelen
haben.’ Dabei muss man sich vor Augen halten, dass
der karolingische St.Galler Bilderzyklus den ottonischen
Kiinstlern des ausgehenden 10. Jahrhunderts zumindest
nicht mehr in seiner urspriinglichen Gestalt vertraut sein
konnte. Die Kirche des Gallusklosters war 937 durch
Brand erheblich beschadigt worden.!! Dass das Feuer auch
die Wandbilder stark getroffen haben muss, erhellt aus der
Schilderung der Aufrdumungsarbeiten nach der Brand-
katastrophe, zu denen ein Herauswaschen der verklump-
ten Goldreste aus den nichst den Winden geborgenen
Riickstinden gehorte, eine Nachricht, aus der wohl auf den
Gebrauch vergoldeter Metallauflagen durch die Maler der
Hartmutzeit geschlossen werden darf.’? Die Kirche selbst
wurde zwar bereits um die Mitte des 10. Jahrhunderts
wieder in Stand gesetzt und auch ausgeschmiickt, etwa mit
einer bemalten Kassettendecke,'® aber eine Wiederherstel-
lung der Wandmalereien des Gozbertbaus erfolgte offen-
bar erst unter Abt Immo zwischen 976 und 984.! Der Wort-
laut in den casus s. Galli lasst freilich offen, inwieweit sich
die Wiederherstellung der Immo-Zeit inhaltlich und kiinst-
lerisch an die Vorgaben des karolingischen Zyklus gehalten
hat. Immerhin kann man aus der erneuten Verwendung
von Gold auf eine dhnlich aufwendige Technik schliessen,
zu der, wie in dem erhaltenen Bestand der Georgskirche
in Oberzell auf der Reichenau, erneut auch vergoldete

21



Stuck- oder Metallauflagen gehort haben diirften.’> Damit
erscheint es moglich, dass sich die ottonische Wiederher-
stellung der St.Galler Wandbilder an das vielteilige Pro-
gramm der Hartmutzeit gehalten und dessen Bildthemen
bewahrt hat, wahrscheinlicher bleibt jedoch, dass die auf
der Reichenau um 1000 tdtigen Miniatoren zu den Paralle-
len im Bildprogramm durch Riickgriff auf jene iltere
Schultradition gelangten, aus der bereits die Wandmaler
des 9. Jahrhunderts geschopft haben diirften. Die Kunst-
geschichte hat demgemass tiber den Wortlaut der Schrift-
quellen hinaus immer wieder auch fiir den vielteiligen neu-
testamentlichen Zyklus der Klosterkirche eine Ausfithrung
durch Reichenauer Kiinstler angenommen.'¢

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob die
Verse, die den Einsatz der Reichenauer Maler im Kloster
St.Gallen festhalten, zurecht stets auf die «aula» einer
Abtspfalz bezogen wurden. Konnten sie, muss man ange-
sichts der verschiedenen Bedeutungen fragen, die sich mit
dem Wort «aula» verkniipfen, urspriinglich nicht ebenso-
gut oder wahrscheinlicher dem zweifellos spektakulidren
Zyklus der Klosterkirche oder anderen Bildprogrammen
der Hartmutzeit gegolten haben? So ist bislang nicht
beriicksichtigt worden, dass «aula» durchaus auch mit
«Kirche» iibersetzt werden kann, wie dies aus den Schrift-
quellen der Zeit hervorgeht,”” nicht zuletzt solchen aus
St.Gallen. So gebraucht etwa Ekkehard IV. von St.Gallen
(um 980-1060) «aula» anstelle von «ecclesia» in einer Para-
phrase von Mt 16,18: «super hanc petram Dominus struet
aulam».’® Ferner ist ein St.Galler Hymnus des friithen
11. Jahrhunderts anzufiihren, der im aula genannten Gottes-
haus den irdischen Thronsaal des himmlischen Konigs
sieht: «O sidereae conditor aulae, Rex atque Deus, qui tam
nitido fretus solio, vis et in istis sedem tibimet ponere
terris».' Vor allem aber ist hier ein Notker Balbulus (um
840-912) zugeschriebener Kirchweihhymnus zu nennen, in
dem «aula» mit dem Haus Gottes in Zusammenhang
gebracht wird: «<Haec domus aulae caelestis, probatur par-
ticeps in laude regis caelorum et cerimoniis».?’ Die von den
Reichenauer Malern geschmiickte «aula» nunmehr auf
einen Kirchenbau zu beziehen, sollte damit grundsitzlich
moglich sein. Um zu klédren, ob dies im konkreten Fall auch
wahrscheinlich ist, bedarf es zunichst eines genaueren
Blicks auf die handschriftliche Uberlieferung selbst:

Der eingangs genannte Codex, in dem die Verse auf
einem zundchst leer gebliebenen Blatt nachgetragen
wurden, ist das personlichste Stiick unter den Grimald-
Handschriften, eine Textsammlung, die als «Vademecum
Grimalds» in die Literatur Eingang gefunden hat.?! Nach
den Forschungen Bernhard Bischoffs erstreckte sich die
Anlage der Handschrift iiber einen ldngeren Zeitraum,
wobei die 74 erhaltenen Blitter eine grosse Zahl von ver-
schiedenen Schreiberhénden vereinen. Die Anfinge, eine
Sammlung chronologisch-komputistischer und naturwis-
senschaftlicher Texte, reichten demnach noch in die Zeit
Grimalds am Aachener Hof Ludwigs des Frommen (um
829) zuriick, wihrend einige datierbare Eintrdge auf die
Jahre zwischen 855 und 867 und damit auf jene Zeit zu

22

beziehen sind, die der nunmehrige Abt von St.Gallen
(seit 841) als Leiter der Kanzlei Ludwigs des Deutschen
(833-840, 856-857 und 860-870) wie als dessen Erzkapel-
lan (848-870) vorwiegend am Regensburger Hof zu-
brachte.?? Die pag. 52 nachgetragenen St.Galler Distichen
befinden sich in der iiberkommenen Bindung zwischen vier
Monogrammen, die auf die S6hne Ludwigs des Deutschen
zu beziehen sind (pag. 51), und einer zunéchst wohl gleich-
falls leer gebliebenen, dann «mit Morallehre» gefiillten
Seite, die Bischoff fiir den Beginn der ehemals ersten Lage
(Lage A) in Anspruch nimmt. Nach seinen Feststellungen
zu ihrer urspriinglichen Anlage wiirde die Handschrift «ein
geschlossenes Bild annehmen, wenn p. 52 (Lage G, letzte
Seite) als urspriinglich allerletzte Seite noch leer war, als
der Band nach St.Gallen gelangte und dort fiir die Kopie
der St. Galler Inschriften beniitzt wurde, in denen Grimalds
als eines Verstorbenen gedacht wird».? Der Kontext der
unmittelbar vorangehenden und folgenden Seiten bleibt
damit fiir die Interpretation der St.Galler Verse unerheb-
lich, wohl aber ist die Abfolge der Verse selbst fiir ihre
Deutung von Belang, was die meist partiellen, die Reihen-
folge der Versgruppen zudem durchwegs und scheinbar
willkiirlich vertauschenden Editionen eher verschleiert als
geklart haben.

Unter Zuriickstellung einiger Glossen aus humanisti-
scher Zeit bietet der in brauner Minuskel sorgfiltig ge-
schriebene Text mit hervorgehobenen Majuskel-Buchsta-
ben am Zeilenbeginn und kaum variierten Schlusszeichen
am Zeilenende folgende Gestalt (Abb. 1):

Splendida marmoreis ornata est aula columnis /
Quam Grimoldus ouans firmo fundamine struxit /
Ornauit coluit Hludeuuici principis almi /
Temporibus multos laetus feliciter annos.

N N

s Hic d(eu)s est praesens puro poscentibus ore /
6 Dans miseris ueniam contritis corde medelam.

7 Agmina s(an)c(t)orum laudantia uoce serena /
s Ante thronum d(omi)ni sistunt per saecula cuncta.

9 Hic manet interius diuine legis amator /
10 Grimoldus humilis templum hoc qui condere iussit.

11 Aula palatinis perfecta est ista magistris /
12 Insula pictores transmiserat augia clara.

13 O generosa parens cunctis gratissima doctis /
14 O decus imperii rectrix dignissima mundi/

15 Sole splendidior fuluo preciosior auro /

16 Quam praeclara nites toto sapientia mundo.

17 Continet hic paries ueterum monimenta sophorum /
18 Claro qui totum docuerunt dogmate mundum.

19 Aspice quam pulchro decorata est ordine mater /
20 Natarum clare diues sapientia fulgens.



Daraus ergibt sich, dass die fiir unsere Fragestellung rele-
vanten Zeilen 11 und 12 unmittelbar jenen Versen nach-
geordnet sind, die des verstorbenen Abtes Grimald und
seiner Rolle als Bauherr der Kirche («templum») geden-
ken. Demgemiss hat bereits die friithneuzeitliche Glossie-
rung iiber der Zeile 9 die Bezeichnung «Epit/aphion» (mit
Korrektur) eingefiigt und damit vermutlich korrekt be-
nannt, worum es sich an dieser Stelle handelt, um die

Abb.1 Nachgetragene Verse im sog. Vademecum Abt Grimalds
von Sankt Gallen. Sankt Gallen, wohl kurz nach 872. Sankt Gallen
Stiftsbibliothek, Cod 397, pag. 52.

]

Inschrift eines fiir Grimald errichteten Epitaphs2t Die
Glossen lassen sich durch Schriftvergleich eindeutig iden-
tifizieren. Das interlineare «Epitaphion» kann dem ersten
wissenschaftlichen Bearbeiter der Handschrift, dem Huma-
nisten und Historiographen Joachim von Watt (Vadian,
1484-1551) zugewiesen werden, alle iibrigen Angaben
stammen von dem jiingeren Melchior Goldast (1576 oder
1578-1635).% Dass Vadian dieses Epitaph etwa noch selbst

gesehen haben konnte, wird in keiner Weise angedeutet,
weshalb auch nichts iiber seinen Anbringungsort zu erfah-
ren ist. Aus der Formulierung («hoc templum») ergibt sich
immerhin, dass es sich innerhalb der Kirche befunden
haben muss, und dass sich demgemass auch die beiden fol-
genden Verse, in denen ergidnzend von den Bauleuten und
vom Schmuck der Winde die Rede ist, weiterhin auf die
Kirche beziehen diirften. Allerdings ist nun nicht mehr von
«templum» die Rede, sondern von «aula».

Wenn hier demnach beide Termini in Ubereinstimmung
mit dem oben genannten St. Galler Schulgebrauch synony-
misch verwendet wurden, miisste dies aber auch Konse-
quenzen fiir die voranstehenden Verse haben, da bereits in
Zeile 1 von einer «aula» die Rede ist, einer mit marmornen
Sédulen gldnzend geschmiickten «aula», die Grimald von
Grund auf hat errichten lassen. Diese Ubereinstimmung in
der Benennung des zugehorigen Bauwerks ist ja wohl auch
der Grund, warum Strecker, wie zuvor schon Diimmler,
Neuwirth und andere, die ersten vier Zeilen mit den Zeilen
11-12 kombiniert und beide Passagen als Inschriften der
Abtspfalz von den iibrigen Versen separiert hat.?

Die Quellensammlungen des 19. Jahrhunderts konnten
sich mit dieser Interpretation auf eine bis ins 16. Jahrhun-
dert zuriickreichende Tradition stiitzen, da schon Vadian,
der den Text fiir Johann Stumpfs volkssprachliche Chronik
von 1548 herangezogen hat, von einer Ubersetzung des
Begriffs «aula» als «Palast» ausging.”’ Von den verschie-
denen Bearbeitungen Vadians wird hier die von ihm korri-
gierte und zum Druck freigegebene Redaktion Stumpfs
wiedergegeben:?

«Es hat auch Hartmuot dieweyl er noch Grimwalds
Schaffner oder Pflager was, dem rechten Abt Grimwalden
zu eeren (dem auch die pfalz gebauwen was) etliche gemil
darinn lassen aufrichten und den palast darmit bezieren.
Und wurdend sceliche méler aus der Rychenow beschickt.
Gibt anzeigung, daf sich die Closterleit domals noch in
allerley kiinsten getibt habind. Diese gemail sind mit der
zeyt vergangen aber die Carmina und ztlgestelten verB sind
von Notkero und anderen abgeschriben und in bicher
gefasst also:

«Vier vers stiindend an einer wand bey einem gemal als
so lautende: ... [es folgt der lateinische Text Zeile 1-4]
Lautend z1 Teiitsch also:

Wie zierlich ist diser Pallast / Von Marmolstein seiilen
gefasst / Den herr Grimwald sighaffter thaat / Von
neliwem aufgebauwen hat / Darinn gewont vil salger jar/
Do Ludwig Fiirst und Kiinig war.

An einer andern wand diser Pfaltz sttind ein gemal mit
sOlichen verBlin: ... [es folgt der lateinische Text Zeile
11-12], Teiitsch:

Der Sal ist den Pfaltzmeistern gmacht / Von Ow hat man
die maler bracht».?

Die Zuordnung der Tituli, sogar zu unterschiedlichen
Winden der Pfalz, klingt hier so konkret, dass man sich
unwillkiirlich fragt, was Vadian von dem beschriebenen

23



Bestand etwa selbst noch gesehen haben konnte.** Doch
bekennt die Chronik ja selbst, die fraglichen Gemilde
seien «mit der zeyt vergangen», so dass Vadian diesbeziig-
lich nicht mehr aus eigener Anschauung berichtet haben
kann. Aber auch nach allem, was wir iiber die Bauge-
schichte der alten Abtswohnung wissen, ist auszuschlies-
sen, dass in humanistischer Zeit noch irgendwelche bild-
lichen Reste eine entsprechende Lesehilfe geboten haben
konnten: Ein Ende der Abtsresidenz in ihrer karolingi-
schen Gestalt wird bereits fiir eine massive Zerstorungs-
phase wihrend der Fehde des Stifts mit dem Abt der
Reichenau von 1080 angenommen.’! Bei einer Feuers-
brunst brannte 1418 das Innere aus, weshalb Abt Heinrich
IV. (1419-1426) das Haus neu decken und die Riume
erneuern lassen musste.*

So frei und phantasievoll die Ubertragung der Chronik
demnach im einzelnen ist, mit der Deutung als «Pfaltz-
meister», die sie den «palatinis magistris» aus Zeile 11
angedeihen ldsst, diirfte sie doch das Richtige getroffen
haben. Eine wesentliche Rolle an dem Bau scheinen
jedenfalls Magister gespielt zu haben, die vom Hofe
kamen. Dem entspricht ja auch die Erwdhnung des
«princeps almus» Ludwig in Zeile 3, womit nur Ludwig
der Deutsche gemeint sein kann. Der Schluss, dass Abt
Grimald angesichts seines langjdhrigen, die Prdsenz in
seinem Kloster stark reduzierenden Wirkens als Kanzler
und Erzkapellan am Regensburger Hof fiir sein Werk die
grosstmogliche Unterstiitzung des Hofes erwarten und
nutzen durfte, liegt eigentlich nahe. Wie diese konkret aus-
sehen konnte, wissen wir nicht. Dass der Hof wohl nicht
fiir die Malerei zustdndig war, entspricht dem Bild, das
die Handschriften vermitteln.>* Eine Hofschule im eigent-
lichen Sinne hat in Regensburg offensichtlich nicht be-
standen. Die Bilanz der Handschriftenproduktion spricht
in dieser Hinsicht eine eindeutige Sprache, da die Codices
der Grimaldzeit, die dem Hof in Regensburg zugewiesen
werden konnen, weitgehend von St.Galler Schreibern
stammen.’ Zwei denkbare Losungen sind zu erwigen:
Entweder bezieht sich die Rolle der «magistri palatini» auf
die von Konzepteuren, denen Programm und Gesamtan-
lage eines von Reichenauer Malern nach diesen Vorgaben
umgesetzten Zyklus zu verdanken wiren,”” oder es han-
delte sich um Baumeister, die das neue Bauwerk errichtet
und vielleicht auch mit aufwendiger Bauzier ausgestattet
hiatten («perfecta est aula», heisst es wortlich). Die Verwen-
dung des Terminus «magister» fiir Baumeister oder Bau-
handwerker im weiteren Sinn ist fiir karolingische Zeit
wiederholt gesichert,® so dass dieser Lesart ganz entschie-
den der Vorzug zu geben ist.*

Hier stellt sich erneut die Frage, auf welchen der St. Gal-
ler Bauten sich die Verse am wahrscheinlichsten beziehen
lassen. In Betracht konnen nur solche Bauten kommen,
deren Errichtung oder massgebliche Vollendung Abt Gri-
mald verdankt wird. Nach dem Gesamtzusammenhang der
Verse diirfte es sich ndherhin um jenes Geb4dude handeln,
das schon im ersten Vers beschrieben wird, also eine
«aula», die mit marmornen Siulen glanzend geschmiickt

24

war. Nach dem Stand der Forschung wire dies grundsitz-
lich fiir drei Gebidudekomplexe zu erwégen: fiir die offen-
bar von Anfang an 6stlich der Klosterkirche gelegene karo-
lingische Abtspfalz, fiir die noch neue, in kurzer Bauzeit
von Grimalds Vorgénger Gozbert errichtete Klosterkirche,
die zweifellos noch der Ausschmiickung bedurfte, und
fiir die sogenannte Otmars-Kirche, einen dem Gozbertbau
westlich vorgelagerten weiteren Kirchenbau, der unter
Grimald errichtet und 867 von Bischof Salomon geweiht
wurde.®

Fiir die Abtspfalz konnten zunéchst chronologische Er-
wigungen sprechen, nachdem auch durch andere, von den
Versinschriften unabhingige Quellen deren Errichtung
unter Grimalds Stellvertreter Hartmut und ihre Bestim-
mung fiir Grimald bezeugt sind.*! Inwieweit der ausge-
filhrte Bau der im St.Galler Klosterplan dargestellten
Abtswohnung entsprach, ist nicht wirklich geklart. Dort ist
ein zweigeschossiger Bau mit zwei separat beheizbaren
Erdgeschossrdumen und zwei vorgelagerten Laubengin-
gen iiberliefert, allerdings nordlich der Klosterkirche gele-
gen.2 Zumindest zweigeschossig und mit einem «solarium»
versehen, wohl einer Art offener Laube, scheint der Ostlich
der Klosterkirche und westlich der erhaltenen «Neuen
Pfalz» errichtete Bau in der Tat gewesen zu sein.* Im
16. Jahrhundert galten Vadian die — allerdings stark ver-
dnderten — Reste als «ein rauch altfrénkisch vierschrot
haus».* Dass in diesem Gebédude die in den Versen gewiir-
digten marmornen Siulen Verwendung gefunden hitten,
ist demnach zwar nicht ganz auszuschliessen, aber kaum
wahrscheinlich. Was neben der fehlenden Tradition fiir mit
figiirlichen Wandmalereien luxuriés ausgestattete Abts-
paldste und den bereits angesprochenen philologischen
Problemen aber vor allem gegen diese Version spricht, ist
die Terminologie in den zeitgendssischen St.Galler Quel-
len selbst: So wird die Abtspfalz im St.Galler Kloster-
plan (wohl 830)% «mansio abbatis» genannt,* wihrend
die Chronik Ratperts, die den Bauherrn iiberliefert, das
Gebiude als ein fiir den Abt bestimmtes «domicilium»
fiihrt.*” Allein aus dem Begriff «aula» auf die Zuordnung
der Verse zur Abtspfalz schliessen zu wollen, wie dies seit
Vadian mit iiberraschender Konsequenz wiederholt wurde,
diirfte jedenfalls kaum moglich sein.*8

An zweiter Stelle ist die Moglichkeit zu priifen, die
offensichtlich synonymische Verwendung von «aula» und
«templum» konnte die Klosterkirche selbst meinen, zumal
sich der Anspruch des aus den Tituli bekannten Bildpro-
gramms gut mit dem Einsatz auswértiger Maler verbinden
liesse. Hier sind die chronologischen Aspekte aber doch
ein entschiedenes Gegenargument, da sich der Passus von
Zeile 10, «Grimoldus humilis templum hoc qui condere ius-
sit», selbst dann nur schwer auf die von Abt Gozbert
errichtete und 835 geweihte Galluskirche beziehen lasst,
wenn man davon ausgeht, dass Grimald noch nach 841 fiir
den Schmuck der Winde und weitere Ausstattungspro-
jekte zu sorgen hatte. Zumindest fiir eine Rolle der
«magistri palatini» als Baumeister bote solche Interpreta-
tion jedenfalls keinen Raum.



So bleibt als dritte Moglichkeit die Identifizierung mit
der sogenannten Otmarskirche, einem der Klosterkirche
unmittelbar westlich vorgelagerten Erweiterungsbau zur
Aufnahme der Gebeine des verehrten ersten Abts der
Galluszelle. Dieser Bau ist fiir die Abtszeit Grimalds ge-
sichert und mit seiner Initiative um eine Transferierung
des 864 heiliggesprochenen Vorgingers verbunden.®® Mit
Fertigstellung des Bauwerks wurden die Gebeine des
hl. Otmar am 24. September 867 unter Bischof Salomon —
sowie in Anwesenheit des Reichenauer Abts — aus der
Galluskirche iiberfiihrt und in einem Altargrab beige-
setzt.! Grimald war der Bauherr, der 872 offenbar auch
selbst in seiner Kirche bestattet wurde. Sein Epitaph ist
deshalb sicher zurecht stets in der Otmarskirche lokalisiert
worden. Die auf pag. 52 des Cod. 397 nachgetragenen
Verse folglich in ihrer Gesamtheit auf diesen Kirchenbau
zu beziehen, wire wohl die naheliegendste Konsequenz.

Das Wenige, das die Schriftquellen iiber die Gestalt
dieser 1623 abgebrochenen Otmarskirche bezeugen, ist
aus einem Vergleich historischer Darstellungen von 1545
und 1596 mit einer summarischen Beschreibung von 1623
gewonnen. Demnach handelte es sich wie bei der Kloster-
kirche um einen flachgedeckten dreischiffigen Raum, der
aber offenbar nicht basilikal, sondern als Halle angelegt
war.”> Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Mitteilung
Vadians, dass die Sdulen «von ganzen Steinen gehauen
waren».>* Denn diese offensichtlich bemerkenswerten,
moglicherweise monolithischen Siulen konnten in den
so prominent herausgestellten «marmoreis columnis» des
ersten Verses aus dem Grimald-Codex literarisch gewiir-
digt sein. Dabei ist in Rechnung zu stellen, dass Vadian
zu seiner Zeit diese Sdulen noch gesehen haben muss,
wihrend er von den Wandmalereien nur weiss, dass sie in
den verschiedenen Feuersbriinsten verlorengingen, und er
ihre Tituli allein aus der Abschrift kennt: «Disse zierden
und geschriften habend die grossen briinsten ab den wen-
den tlin, sind aber abgeschrieben worden».* Die oben
erwihnte Glossierung von seiner Hand weist nach, dass er
mit der Abschrift die Verse im Cod. 397 meint. Konsequen-
terweise haben bereits Erwin Poeschel und andere einzelne
dieser Verse auf die ehemalige Ausschmiickung der
Otmarskirche bezogen,” wenn auch die - letztlich nicht
haltbare — Gleichsetzung von «aula» und Pfalz weiterhin
zu einer Aufteilung der Tituli auf verschiedene Gebdude
Anlass gegeben hat. Zieht man aus den oben dargelegten
Griinden nunmehr in Betracht, dass die Verse des Cod. 397
insgesamt Grimalds Verdienste um seine Grabeskirche
memorieren kdnnten, so ergibe sich daraus fiir ihre Aus-
stattung folgendes Bild:

Die Otmarskirche wies offenbar an prominenter Stelle
eine gereimte Inschrift auf, die ihres Griinders und Stifters,
des Abtes Grimald, aber auch des koniglichen Forderers
und Gonners, Ludwigs des Deutschen, gedenkt. Andere
Verse memorierten die Rolle der vom Hof kommenden
Baumeister wie den Umstand, dass der benachbarte Kon-
vent auf der Reichenau eine Gruppe von Wandmalern zur
Verfiigung stellte. Ein weiterer Vers ist dem Epitaph fiir

den nur fiinf Jahre nach dem Weihedatum in seiner Stiftung
bestatteten Grimald zuzuordnen, das seine Leistung als
Bauherr der Kirche noch einmal in Erinnerung ruft. Die
iibrigen Verse diirften als Tituli zu Wandmalereien zu ver-
stehen sein und damit eine Idee von dem Bildprogramm
der Reichenauer Maler vermitteln:

Am schliissigsten ist dies fiir die christologischen Teile
des Programms zu vermuten: Der milde und gnédige Gott
(Zeile 5-6), dessen Thron die lobpreisenden Scharen von
Heiligen umstehen (Zeile 7-8), wire fiir die Stirnwand der
Otmarskirche zweifellos ein passendes, in langer Tradition
stehendes Thema. Entsprechend hat die Forschung diese
Verse mit den Programmen frithchristlicher und frithmit-
telalterlicher Apsiden in Verbindung gebracht und in den
«agmina sanctorum» die vierundzwanzig Altesten des
ehemaligen Kuppelmosaiks im Aachener Dom oder, Paral-
lelen der Versbeischriften im Maiestas-Bild des Codex
Aureus von St. Emmeram entsprechend, Propheten- und
Evangelistengruppen erblicken wollen.® Allerdings ist
nicht erkennbar, wieso diese Verse aus dem beschriebenen
Kontext gerissen und auf die Ostwand der Klosterkirche
bezogen werden sollten, wie Hecht meinte. Vielmehr ist
das Fehlen der hier behandelten Distichen in der Abschrift
der Tituli aus dem Gozbertmiinster im Ziircher Codex 78%
doch wohl ein zuverléssiges Indiz fiir eine Zuordnung der
Verse zur Otmarskirche, auf die bereits der Zusammen-
hang ihrer handschriftlichen Uberlieferung verweist. Die
Stellung der Verse im St.Galler Codex 397, unmittelbar
nach der Bauinschrift und noch vor dem Text des Grimald-
Epitaphs, mag dem rdumlichen Zusammenhang oder der
Dominanz des Bildthemas der Ostwand geschuldet sein.>®

Fiir drei weitere Bildthemen, die aus den iibrigen Versen
noch erschliessbar werden, muss dieser Zusammenhang
wesentlich hypothetischer bleiben. Die Texte sind auf eine
Personifikation der Weisheit («Sapientia», Zeile 12-16),
eine Darstellung der Sieben Weisen des Altertums (Zeile
17-18) und eine Figurenfolge mit den «artes liberales» als
den Tochtern der Weisheit (Zeile 19-20) bezogen wor-
den.>® Das Bildprogramm, das hier nur im Ansatz fassbar
wird, ist zweifellos von hochstem Anspruch und in sei-
ner antiquarischen Gesuchtheit eine so bemerkenswerte
Leistung, dass sie schon den Zeitgenossen aufzeichnens-
wert erscheinen mochte. Dabei stand ein Bilderzyklus zu
den «artes liberales» gerade im frithmittelalterlichen
St.Gallen keineswegs allein. Vielmehr haben sich gerade
dort, im Umfeld von Notkers Martianus Capella-Uberset-
zung und einem figiirlich bestickten Gewand, das die Her-
zogin Hadwig von Schwaben um 980 dem Galluskloster
geschenkt hat, auch in den Handschriften Fragmente
illustrierter «artes liberales»-Zyklen erhalten.® Die Ge-
lehrsamkeit des Bauherrn und Auftraggebers mochte hier
mit den Moglichkeiten der Reichenau hinsichtlich der Ver-
fiigbarkeit spatantiker Vorlagen wie mit der Leistungs-
fahigkeit der dortigen Malerschule im 9. Jahrhundert treff-
lich zusammenwirken.®* Doch so prisent die Thematik von
«sapientia» und «artes liberales» in der karolingischen
Literatur und in St.Gallen im besonderen auch sein

25



mochte,” als Bildprogramm fiir einen Kirchenraum bleibt
sie erkldarungsbediirftig.®® Andererseits ist darauf zu ver-
weisen, dass sowohl fiir die Kapelle der karolingischen
Pfalz von Soissons* als auch fiir einen 834 geweihten Altar
in der Apsis der Kirche von Le Mans ein Patrozinium
«sanctae Sophiae» bezeugt ist,%> so dass sich die kultische
Funktion des Baus und ein der gottlichen Weisheit ge-
widmetes Bildprogramm wohl nicht so entschieden aus-
schliessen mussten, wie dies nach dem erhaltenen Denk-
mélerbestand den Anschein hat.

Die Frage, ob mit der endzeitlichen Thematik der
Maiestas-Tituli auch die gelehrten Vorstellungen eines
«sapientia»-Zyklus auf Grimalds Otmarskirche bezogen
werden diirfen, muss mangels Parallelen hier offenbleiben.
Dass es aber primdr — und vermutlich erstmalig in der
Geschichte der St.Galler Bauten — diese 867 geweihte
Otmarskirche war, zu deren Ausmalung die Kunst der
Reichenauer Maler benotigt wurde, scheint aus dem Zu-
sammenhang doch deutlich zu werden. Vielleicht darf
man daraus weiterhin schliessen, dass eine Autorschaft der
Reichenauer Maler auch an dem neutestamentlichen
Zyklus der élteren Klosterkirche schon deshalb naheliegt,
weil das Engagement der Reichenauer fiir den vergleichs-
weise kleinen Neubau noch merkwiirdiger wire, wenn

zuvor der gewaltige neutestamentliche Zyklus der Kloster-
kirche mit eigenen Kréften hitte realisiert werden kénnen.
Hier ist erneut daran zu erinnern, dass als Auftraggeber der
Wandbilder in der Klosterkirche ausdriicklich und aus-
schliesslich Grimalds Nachfolger Hartmut genannt ist, der,
nach dem Wortlaut der Quellen, auch bei der Otmars-
kirche in Vertretung des eigentlichen Abtes die Arbeiten
koordiniert hat. Dies konnte die zeitliche Prioritdt der
Malereien in der Otmarskirche andeuten, die vielleicht erst
den Ehrgeiz geweckt haben, auch die éltere Galluskirche
mit figiirlichen Wandbildern auszuschmiicken. Angesichts
unmittelbarer rdumlicher Verbundenheit der beiden Kir-
chenrdume, die ja auch im Zusammenhang zu erleben
waren, lige eine solche Fortsetzung des Reichenauer
Projekts durchaus nahe, auch wenn die Autorschaft der
Reichenauer an dem Leben Jesu-Zyklus nicht gesondert
iiberliefert wurde. Die eingangs beschriebenen Parallelen
in der Szenenauswahl der ottonischen Bilderzyklen der
Reichenau finden mithin eine plausible Erkldarung. Dass
dieselben Maler daneben auch noch die Abtspfalz Gri-
malds ausgemalt hitten, ist damit zwar keinesfalls ausge-
schlossen, doch sind dafiir derzeit keine hinreichenden
Anhaltspunkte erkennbar.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Stiftsbibliothek Sankt Gallen.

ANMERKUNGEN

! Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 397, pag. 52: KARL
STRECKER (Hrsg.), Versus Sangallenses, in: Monumenta Ger-
maniae Historica. Poetae Latini, Bd. 4,3, Berlin 1896 (Nach-
druck 1964), S. 1108.

Aus der umfangreichen élteren Literatur vgl. [LDEPHONS VON
ARX (Hrsg.), Scriptores rerum Sangallensium, in: Monumenta
Germaniae Historica. Scriptores 2, Hannover 1829 (Nach-
druck 1976), S. 68 Anm. 50. — ERNST DUMMLER, St. Gallische
Denkmale aus der karolingischen Zeit (Mittheilungen der
antiquarischen Gesellschaft in Ziirich, Bd. 12), Ziirich 1859,
S. 213-214, 252-253. — JosePH NEUWIRTH, Die Bauthdtigkeit
der alamannischen Kloster St. Gallen, Reichenau und Peters-
hausen (Wiener Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
historische Klasse, Sitzungsberichte, Bd. 106), Wien 1884,
S. 41-42. — JULIUS VON SCHLOSSER, Schriftquellen zur Ge-
schichte der karolingischen Kunst (Quellenschriften fiir Kunst-
geschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Neuzeit,
NF 4), Wien 1892 (Sonderausgabe 1896; Nachdruck Hildes-
heim 1974), S. 140 Nr. 448. - FRANZ XAVER KRAUS, Die christ-
lichen Inschriften der Rheinlande von der Mitte des 8. bis zur
Mitte des 13. Jahrhunderts, Freiburg i.Br./Leipzig 1894, 2. Teil,
S. 16 Nr. 27. — EMIL EGLI, Die christlichen Inschriften der
Schweiz vom 4. bis 9. Jahrhundert (Mittheilungen der antiqua-
rischen Gesellschaft in Ziirich, Bd. 24), Ziirich 1895, S. 55-57.

26

3 «Versus procul dubio adscripti erant ad parietem palatii aba-
tum, quod a Grimaldo (ob. a. 872) et <eius quasi proabbate>
Hartmoto extructum erat»: KARL STRECKER (vgl. Anm. 1),
S. 1108. So auch JOSEPH SAUER, Die Monumentalmalerei der
Reichenau, in: Die Kultur der Abtei Reichenau. Erinnerungs-
schrift zur zwolfhundertsten Wiederkehr des Griindungsjah-
res des Inselklosters 724-1924, hrsg. von KONRAD BEYERLE,
Miinchen 1925, Bd. 2, S. 902-955, hier: S. 903. — ALBERT
KNOEPELL, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, Bd. 1, Kon-
stanz/Lindau 1961, S. 72. — JoserF und KONRAD HECHT,
Die frithmittelalterliche Wandmalerei des Bodenseegebietes,
Sigmaringen 1979, Bd. 1, S. 18, 24. — KoicH1 KosH1, Die friih-
mittelalterlichen Wandmalereien der St.Georgskirche zu Ober-
zell auf der Bodenseeinsel Reichenau, Berlin 1999, S. 61. Vgl.
auch unten, Anm. 48.

4 Zu den verschiedenen Meinungen in der édlteren Forschung
hinsichtlich einer Aufteilung der Bildtituli auf unterschiedliche
Sankt Galler Bauten vgl. JOSEPH SAUER (vgl. Anm. 3), S. 903.
Gegen die von JosepH und KOoNRAD HECHT (vgl. Anm. 3,
S. 15-18) erneut postulierte Verkniipfung eines vierteiligen
anspruchsvollen Bildprogramms mit der Abtspfalz siehe oben,
S.24.

5 Zum Forschungsstand vgl. Wohn- und Wirtschaftsbauten friih-
mittelalterlicher Kloster. Internationales Symposium in Zur-



zach und Miistair, 1995. Acta, hrsg. von HANS RUDOLF SENN-
HAUSER, Zirich 1996; zur Quellen- und Befundlage eines
romanischen Abtshauses siche HILDE CLAUSSEN, Zum Abts-
haus des Wibald von Stablo im Kloster Corvey, in: ebendort,
S. 27-31. — Zur Einordnung der im St. Galler Klosterplan dar-
gestellten mansio abbatis in die an Befunden arme Geschichte
représentativer friihmittelalterlicher Wohnbauten siche WER-
NER JACOBSEN, Der Klosterplan von St. Gallen und die karolin-
gische Architektur, Berlin 1992, S. 142-144 (mit der ilteren
Literatur).

Ziirich, Zentralbibliothek, Cod. 78, fol. 48"-50": JULIUS VON
SCHLOSSER, Schriftquellen (vgl. Anm. 2), S. 327-331, Nr. 931. —
JosePH und KONRAD HECHT (vgl. Anm. 3), S. 24-25. — Zuletzt
ediert von HANS RUDOLF SENNHAUSER, Das Miinster des
Abtes Gozbert (816-837) und seine Ausmalung unter Hartmut,
St.Gallen 1988.

Zur Baugeschichte siehe Die Kunstdenkmiiler des Kantons
St. Gallen, 3: Die Stadt St.Gallen (2. Teil: Das Stift), von ERWIN
POESCHEL, Basel 1961, S. 29ff. — Zum 1964-1966 ergrabenen
und nach wie vor nicht abschliessend publizierten Baubestand
siehe Vorromanische Kirchenbauten. Katalog der Denkmiiler
bis zum Ausgang der Ottonen (= Veroffentlichungen des Zen-
tralinstituts fiir Kunstgeschichte in Miinchen, 3), Miinchen
1966-1971 (Nachdruck 1990), S. 295; Nachtragsband, Miinchen
1991, S. 362 (HANS RUDOLF SENNHAUSER). — HANS RUDOLF
SENNHAUSER, 1988 (vgl. Anm. 6), S. 3-6. — WERNER JACOBSEN,
1992 (vgl. Anm. 5), S. 179ff. — Friihe Kirchen im éstlichen Alpen-
gebiet. Von der Spitantike bis in ottonische Zeit, hrsg. von HANs
RUDOLF SENNHAUSER (= Bayerische Akademie der Wissen-
schaften, Philosophisch-historische Klasse, Abhandlungen, NF
Heft 123), Miinchen 2003, Bd. 1, S. 42 und 166171, Kat.-Nr. A92.
Ratpertus, Casus s. Galli, cap. 9: «(Hartmotus) Nam parietes
basilicae sancti Galli, et in choro et foris chorum, et posteriora
templi, sicut modo cernuntur, pictura deaurata idem eodem in
tempore fecit ornari et comi»: JULIUS VON SCHLOSSER (vgl.
Anm. 2), S. 326, Nr. 929. — Neuedition von HANNES STEINER:
Ratpert, St. Galler Klostergeschichten (Monumenta Germaniae
Historica. Scriptores rerum Germanicarum in usum schola-
rum, 75), Hannover 2002, S. 220.

Zu den biographischen Daten vgl. JOHANNES DUFT / WERNER
VOGLER, St. Gallen, in: ELSANNE GILOMEN-SCHENKEL, Friithe
Kloster, Die Benediktiner und Benediktinerinnen in der
Schweiz (Helvetia Sacra, Abt. III, Bd. 1), Teil 2, Bern 1986,
S. 1180-1369, hier: S. 1275-1279 (mit der lteren Literatur). —
JOHANNES DUFT, Grofle Abte — Bliihende Abtei, in: Die Abtei
St.Gallen, Bd. 2. Beitrdge zur Kenntnis ihrer Personlichkeiten,
Sigmaringen 1991, S. 64-65.

Miinchen, Bayerische Staatsbibliothek, Clm 4453 (Reichenau,
um 1000), fol. 116, fol. 175", fol. 188": FLORENTINE MUTHE-
RICH, Ausstattung und Schmuck der Handschrift, in: Das Evan-
geliar Ottos III, hrsg. von FLORENTINE MUTHERICH und KARL
DacHs, Miinchen/London/New York 2001, S. 57, 61, 73 mit
Taf. 38, 52, 54.

Ekkehard IV., Casus s. Galli, cap. 66-68, hrsg. von Hans F.
HAEFELE (= Ausgewihlte Quellen zur deutschen Geschichte
des Mittelalters, 10), Darmstadt 1980, S. 140-145.

Ekkehard IV., Casus s. Galli, cap. 68, «Incendio postea finito
cineres parietibus aecclesiae proximi caute collecti in proflu-
ente purgantur, Hartmuotique aurea talenta guttatim micantia
eruuntur»: HANS F. HAEFELE (vgl. Anm. 11), S. 144-145.
Ekkehard IV., Casus s. Galli, cap. 123, «De Notkero vero
doctore pictore et medico,... Picturas quidem post arsuram
plures Gallo fecerat, ut videre est in ianuis et laqueari ecclesiae
et libris quibusdam.»: Hans F. HAEFELE (vgl. Anm. 11),
S. 238-239.

21

22

23

24

25

Ekkehard 1V., Casus s. Galli, cap. 89, «Templum, quod Gallo
Gozpertus struxerat almo / Hoc abbas Ymmo picturis compsit
et auro»: HANS F. HAEFELE (vgl. Anm. 11), S. 184-185; siehe
auch JoseF und KONRAD HECHT (vgl. Anm. 3), S. 21-22.
Allerdings ist der Wortlaut «picturis compsit et auro» (vgl.
Anm. 14) auch in dieser Hinsicht nicht wirklich eindeutig. — Zu
den in etwa gleichzeitigen oder wenig jiingeren Oberzeller
Befunden vgl. DORTHE JAKOBS, Sankt Georg in Reichenau-
Oberzell. Der Bau und seine Ausstattung. Bestand, Verinderun-
gen, Restaurierungsgeschichte (= Forschungen und Berichte
der Bau- und Kunstdenkmalpflege in Baden-Wiirttemberg,
Bd. 9), Stuttgart 1999, S. 445 mit Abb. 480-484.

Vgl. KURT MARTIN, Die ottonischen Wandbilder der St.Georgs-
kirche Reichenau-Oberzell, 2Sigmaringen 1975, S. 13-14. -
FLORENTINE MUTHERICH, Ausstattung und Schmuck der Hand-
schrift, in: Das Evangeliar Ottos III. Clm 4453 der Bayerischen
Staatsbibliothek Miinchen, Frankfurt a.M. 1978, Kommentar-
band, S. 114.

Zu Belegen fiir den Gebrauch des Wortes «aula» im Sinne von
«basilica» siche RENATE SRODER, aula, in: Mittellateinisches
Worterbuch, Bd. 1, Miinchen 1959-67, Sp. 1236-1238, hier:
Sp. 1238 B1. — Fiir Rat und Hilfe bei der Diskussion dieser
Fragen habe ich Gabriel Silagi, Miinchen, nachdriicklich zu
danken.

Benedictiones super lectores per circulum anni 28,27: JOHAN-
NES EGLI, Der Liber benedictionum Ekkeharts IV. (= Mitteilun-
gen zur vaterldndischen Geschichte, Bd. 31), St.Gallen 1909,
S. 154.

Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 51, Leipzig 1908, S. 116
Nr. 105; vgl. MAGNUS DITSCHE, Domus regia: Haus des Konigs
und Gotteshaus, in: Rheinische Vierteljahresblétter 36, 1972,
S. 184-187 (fiir diesen Hinweis ist Hartmut Hoffmann, Goéttin-
gen, herzlich zu danken).

Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 53, Leipzig 1911, S. 398,
Nr. 247.

Zur Handschrift siche BERNHARD BISCHOFF, Biicher am Hofe
Ludwigs des Deutschen und die Privatbibliothek des Kanzlers
Grimalt, in: BERNHARD BISCHOFF, Mittelalterliche Studien,
Bd. 3, Stuttgart 1981, S. 187-212, hier: S. 201-210, wonach der
Eigentiimer «nicht nur aus Schrift und Inhalt zu erschliessen,
sondern auch durch einen wenig jiingeren Beniitzer der Hand-
schrift ausdriicklich beglaubigt» ist.

BERNHARD BISCHOFF (vgl. Anm. 21), S. 193; zur Datierung:
«Fest datiert ist in der ganzen Handschrift nur ein Eintrag aus
dem Jahre 867 iiber Karl und den élteren und jiingeren Ludwig
in etwas grober Schrift (p. 18). Die individuell eingetragenen
Namen Verstorbener beziehen sich, soweit sie datierbar sind,
auf die Jahre zwischen 855 und 867», ebendort S. 204.
BERNHARD BISCHOFF (vgl. Anm. 21), S. 202. Die pag. 51 ein-
getragenen Monogramme sind auf Ludwigs des Deutschen
Sohne «Karlmannus (zweimal identisch), Karlus und Hludo-
vvicus» zu beziehen: ebendort, S. 206.

Das mit schwarzbrauner Tinte auf Zeilenmitte gesetzte Epita-
phion ist von dem mit hellbrauner Tinte nach Zeile 10 einge-
fligten, ausgestrichenen und am Rand mit schwérzlicher Tinte
korrigiert wiederholten «Hartmuto abbate asscribit Stumphius»
deutlich zu unterscheiden.

Ich verdanke die durch Vergleich mit den in der Vadiana
verwahrten Autographen zweifelsfreie Identifizierung der
beiden Hénde der freundlichen Hilfe von Rudolf Gamper,
Vadianische Sammlung St.Gallen. Vgl. hierzu BERNHARD
HERTENSTEIN, Joachim von Watt (Vadianus) — Bartholomdus
Schobinger — Melchior Goldast. Die Beschiiftigung mit dem
Althochdeutschen von St.Gallen in Humanismus und Friih-
barock (= Das Althochdeutsche von St. Gallen, 3), Berlin/New

27



26
27

28

29

30

31
32

28

York 1975 (freundlicher Hinweis von Karl Schmuki, Stifts-
bibliothek St.Gallen). — Glehrte Leiit und herrliche Librey.
Die St.Galler Klosterbibliothek nach der Glaubenstrennung
1532-1630 (= Ausstellungskatalog), St. Gallen 1993. - RUDOLF
GAMPER, Die Biicherdiebstihle des Melchior Goldast in
St. Gallen, in: Lesen — Schreiben — Drucken, hrsg. von MARCEL
MAYER u.a., St. Gallen 2003, S. 73-88.

Siehe oben, Anm. 1 und 3.

Die Abschrift der lateinischen Verse und ihre deutsche Reim-
fassung findet sich schon vor Stumpfs 1548 erschienener
Chronik (vgl. Anm. 28) in Vadians sog. Kleinerer Chronik, die
u.a. in einer eigenhindigen, 154446 erstellten Niederschrift
(Sankt Gallen, Kantonsbibliothek, Vadianische Sammlung
Hs. 44) und in einer Reinschrift Wolfgang Fechters von 1549
(Sankt Gallen, Stadtarchiv Hs. 677a; mit Personenregister)
iiberliefert ist; vgl. Katalog der datierten Handschriften in der
Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis
1550, Bd. 3: Die Handschriften der Bibliotheken St.Gallen/
Ziirich, Zirich 1991, S. 4 Kat.-Nr. 3 ([J.v.W.], Die dbt dess
Closters zu S[ant] Gallen, 1546) und S. 22 Kat.-Nr. 56 ([J.v.W.],
Von den abbten des closters zi sannt Gallen, 1549). Vadian
muss hierzu auf éltere Aufzeichnungen und Exzerpte zuriick-
gegriffen haben, da ihm die Stiftsbibliothek zu diesem Zeit-
punkt bereits nicht mehr zuginglich war. Seine Exzerpte und
seine Glossierung des Cod. 397 diirften auf die Zwanziger
Jahre des 16. Jahrhunderts oder die Zeit um 1530 zuriickgehen.
Zu seiner Arbeitstechnik wie zu seiner partiellen Autorschaft
an der von Stumpf herausgegebenen Chronik vgl. RUDOLF
GAMPER, Vadians Arbeit an der Beschreibung des «Oberboden-
sees», in: Schriften des Vereins fiir Geschichte des Bodensees
und seiner Umgebung 117, 1999, S. 157-165. - RUDOLF GAM-
PER, Reprisentative Chronikreinschriften in der Reformations-
zeit, in: Aegidius Tschudi und seine Zeit, hrsg. von KATHARINA
KOLLER-WEISS und CHRISTIAN SIEBER, Basel 2002, S. 269-286,
hier: S. 281-283. Vadians Exzerpte sind nicht erhalten, die
alteste Spur seiner Abschrift aus Cod. 397 und ihrer deutschen
Ubertragung findet sich in einem Konvolut von Entwiirfen fiir
seine Chronik, die als Ms. 28.5.2 in der Vadianischen Samm-
lung der Kantonsbibliothek verwahrt sind (freundlicher Hin-
weis Rudolf Gamper). Die dort auf Bl. 10" — 12* iiberlieferte
Textversion ldsst anhand der Korrekturen und Ergéinzungen
Vadians Autorschaft an der deutschen Reimfassung nachvoll-
ziehen.

JOHANN STUMPF, Gmeiner loblicher Eydgnoschafft stetten,
landen und voelckeren chronik wirdiger thaaten beschreybung,
Zirich 1548, Bd. 2, S. 15 (freundlicher Hinweis von Karl
Schmuki, Stiftsbibliothek St.Gallen); von den jiingeren Aus-
gaben vgl. Ziirich 1586, Buch V, S. 299f.

Die Abweichungen hinsichtlich Schreibweise wie Erlduterun-
gen in Vadians Kleinerer Chronik sind durch die Edition
Gotzingers zugénglich, siche JOACHIM VON WATT (VADIAN),
Chronik der Aebte des Klosters St. Gallen (= Deutsche histori-
sche Schriften, Bd. 1), hrsg. von ERNST GOTZINGER, St. Gallen
1875, T. 1, S. 164-166.

Diesen Gedanken provoziert auch ein merkwiirdig negatives
Urteil iiber die kiinstlerische Qualitit der Gemilde, fiir das in
den mittelalterlichen Quellen keine Textbasis erkennbar ist:
«Das gemil was domalen me von farben, dan von der hand
oder der kunst gut» (VADIAN, Chronik: ERNST GOTZINGER
[vel. Anm. 29], S. 164), eine Aussage, die nicht in Stumpfs
Endredaktion tibernommen und wenige Zeilen spiter zudem
bereits relativiert wurde (vgl. Anm. 33).

POESCHEL, Kunstdenkmidiler (vgl. Anm. 7), S. 90.

Ebendort, mit Bezug auf Vadian: «Item die pfalz widerum
teken und inwendig mit stuben erschiften lassen», VADIAN,

33

36

38

39

Chronik: ERNST GOTZINGER (vgl. Anm. 29), S. 543. — Zu
Abt Heinrich von Mansdorf vgl. JOHANNES DUFT / WERNER
VOGLER (vgl. Anm. 9), S. 1315-1316.

Vadian erklart das seinen Lesern folgendermassen: «Die maler
aber auBl der Ouw zeigend es an, daB3 es dem Grimwalden zt
gefallen gemacht was. Welichen si und seines gleichen pfaltz-
meister nennend, von wegen daf} si am hof des lantzfiirsten
rit oder amptleut warend», Chronik: ERNST GOTZINGER (vgl.
Anm. 29), Bd. 1, S. 164. — Bei JOHANN STUMPF heisst es dem-
gemiss «Abt Grimwald unnd seines gleychen werdend die
Pfaltzmeister genennt von wegen daf} sie des kiinigs oder
Landsfiirsten hofdiener und Radt warend»: 1586 (vgl. Anm.
28), S. 300.

Die wenigen Codices mit Bildern, die sich am Hof Ludwigs des
Deutschen nachweisen lassen, sind Geschenke von ausserhalb,
darunter solche von der Reichenau: BERNHARD BISCHOFF
(vgl. Anm. 21), S. 189ff. — Zum Martyrologium Wandalberts
von Priim vgl. unten, Anm. 61.

BERNHARD BISCHOFF (vgl. Anm. 21), S. 192. — Siehe neuer-
dings auch WILFRIED HARTMANN, Ludwig der Deutsche,
Darmstadt 2002, S. 228-243, wo allerdings die im Vergleich mit
westfriankischen Zentren eher niichterne Bilanz noch dadurch
geschont wurde, dass auch westfrankische Werke wie der
jungere Deckel des Lindauer Evangeliars oder das Ellwanger
Kistchen in die Betrachtung miteinbezogen wurden. Zur
Einordnung der genannten Werke vgl. JEAN HUBERT / JEAN
PORCHER / W. FRrRiTZ VOLBACH, Die Kunst der Karolinger,
Miinchen 1969, S. 255-260, Abb. 236. — PERCY ERNST
SCHRAMM, Die deutschen Kaiser und Konige in Bildern ihrer
Zeit. 751-1190. Neuauflage, hrsg. von FLORENTINE MUTHE-
RICH, Miinchen 1983, S. 177-178, Nr. 48.

BERNHARD BISCHOFF (vgl. Anm. 21), S. 192-194. — Siehe
neuerdings auch FABR1zIO CRIVELLO, Ein weiteres Fragment
eines karolingischen Prachtpsalters aus Regensburg, in: Bulletin
of the National Gallery in Prague 11, 2001, S. 58-64.

Zu denken wire etwa an die «peritissimi, sagacissimi lectores»
am Hofe, die Hrabanus Maurus in seinen Widmungsbriefen
an Ludwig den Deutschen erwihnt, sieche BISCHOFF (vgl.
Anm. 21), S. 212.

Als besonders aussagekriftig darf ein Vers aus dem Lob-
gedicht des Ermoldus Nigellus auf Ludwig den Deutschen
gelten: «Mille aditus reditus millenaque claustra domorum /
Acta magistrorum artificumque manu», JULIUS VON SCHLOS-
SER (vgl. Anm. 2), S. 40, Nr. 145 und S. 321, Nr. 925. - Auch
aus Sankt Gallen gibt es entsprechende Belege: «Ad cuius
fabricam de omnibus cismarinis regionibus magistros et
opifices omnium id genus artium advocavit», ebendort S. 27,
Nr. 104. — Fiir weitere Belege aus karolingischer Zeit siehe
JULIUS VON SCHLOSSER, ebendort S. 108, Nr. 362; S. 163,
Nr. 525; S. 219, Nr. 686; fiir jiingere Zeugnisse OTTO LEH-
MANN-BROCKHAUS, Schriftquellen zur Kunstgeschichte des
11. und 12. Jahrhunderts fiir Deutschland, Lothringen und
Italien, Berlin 1938, S. 453, Nr. 2185b; S. 478, Nr. 2278. — Vgl.
auch ALFONS DopscH, Die Wirtschaftsentwicklung der Karo-
lingerzeit, Teil 2, Weimar 21922, S. 177-178: «Endlich ist auch
magister nicht der Vorstand eines Handwerkerverbandes,
sondern vielmehr derjenige, welcher sein Handwerk besonders
gut versteht, Meister im Sinne von Kenner, Kiinstler.» Fir
die zuerst genannte Moglichkeit fanden sich dagegen unter
den Literaturexzerpten des Mittellateinischen Worterbuchs
(Bayerische Akademie der Wissenschaften, Miinchen) keine
Belege.

So auch ERNST GOTZINGER, Chronik (vgl. Anm. 29), Bd. 1,
S. 165, Anm. 2 mit der Ubersetzung «Von den hofbaumeistern
ist der saal gebaut».



41

42
43

45

46

47

49

50
51

52

53
54

55

56

ERWIN POESCHEL, Kunstdenkmdler (vgl. Anm. 7), S. 35; vgl.
oben, S. 21.

«Nec non etiam singulare eidem abbati domicilium cum omni-
bus necessariis ad illud pertinentibus utilissime pulcherrime-
que construxit»: Ratpertus, Casus s. Galli, cap. 8: HANNES
STEINER 2002 (vgl. Anm. 8), S. 194. — Siehe auch JOSEF und
KONRAD HECHT (vgl. Anm. 3), Bd. 1, S. 15, 27, Anm. 5.
WERNER JACOBSEN 1992 (vgl. Anm. 5), S. 142-144.

Die Quelle fiir dieses «solarium» (Soller?) mit 1414 allerdings
relativ spdt: ERWIN POESCHEL, Kunstdenkmiler (vgl. Anm. 7),
S. 92.

ERNST GOTZINGER, Chronik (vgl. Anm. 29), Bd. 1, S. 140. —
ERWIN POESCHEL, Kunstdenkmiiler (vgl. Anm. 7), S. 92.

Zur Datierung siche WERNER JACOBSEN 1992 (vgl. Anm. 5),
S. 327. — Siehe jetzt auch WERNER JACOBSEN, Der St. Galler
Kosterplan — 300 Jahre Forschung, in: PETER OCHSENBEIN /
KARL ScHmUKI (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan 11
(= Mitteilungen zur Vaterldndischen Geschichte, 52), St.Gal-
len 2002, S. 13-56.

Zu den Inschriften vgl. zuletzt WALTER BERSCHIN, Der
St. Galler Klosterplan als Literaturdenkmal, in: PETER OCHSEN-
BEIN / KARL ScHMUKI (vgl. Anm. 45), S. 107-149, hier:
S. 119.

S. Anm. 41 und 42. — Verwirrenderweise begegnet bei der
Erldauterung eines Zaunes, der Abtspfalz und Kirche trennt,
zwar auch das Wort aula, «Saepibus in gyrum ductis sic cingitur
aula», doch ist zweifellos die durch Schriftgrésse und Positio-
nierung dominante Beischrift «mansio abbatis» als Benennung
des Gebidudes zu verstehen (sieche PETER OCHSENBEIN / KARL
SCHMUKI (vgl. Anm. 45), S. 313 mit Abb. 6). Demgemiss
iibersetzt WALTER BERSCHIN im Unterschied zu dlteren Inter-
pretationen aula hier mit dem funktionsneutralen «Halle»:
«Die Halle (der Abtspfalz) ist so von Ziunen rings umgeben»,
2002 (vgl. Anm. 46), S. 119.

Neutraler die Ubersetzung bei WALTER BERSCHIN, Eremus
und Insula. St. Gallen und die Reichenau im Mittelalter — Modell
einer lateinischen Literaturlandschaft, Wiesbaden 1987, S. 11:
«Der Saal wurde von den Palastmeistern vollendet, die
berithmte Insel Reichenau sandte die Maler».

«Als Abt Gozbert resignierte (837), war die Kirche nur im
Rohbau vollendet»: ERWIN POESCHEL, Kunstdenkmiiler (vgl.
Anm. 7), S. 32.

ERWIN POESCHEL, Kunstdenkmidiler (vgl. Anm. 7), S. 35-36.
«Episcopus autem interea sacras pii patris exuvias in arca saxea
recondens altario subposuit»: Vita et miracula s. Otmari,
cap. 33, hrsg. von G. MEYER VON KNONAU (Mittheilungen zur
Vaterldndischen Geschichte, 12), St.Gallen 1870, S. 135. —
Siehe auch ERWIN POESCHEL, Kunstdenkmiiler (vgl. Anm. 7),
S. 36.

Das Heiligengrab wurde 1964 ergraben: ERWIN POESCHEL,
Kunstdenkmdiler (vgl. Anm. 7), S. 35-36.

ERNST GOTZINGER, Chronik (vgl. Anm. 29), Bd. 1, S. 185.
Randglosse in Hs. 44, pag. 28: ERNST GOTZINGER, Chronik
(vgl. Anm. 29), Bd. 1, S. 166.

EMIL EcLI (vgl. Anm. 2), S. 56. — ERWIN POESCHEL, Kunst-
denkmdler (vgl. Anm. 7), S. 36. — ALBERT KNOEPFLI (vgl.
Anm. 3), Bd. 1, S. 72.

Joser und KoNRAD HECHT (vgl. Anm. 3), S. 18-19. — Zu
Aachen siehe ULRIKE WEHLING, Die Mosaiken im Aachener
Miinster und ihre Vorstufen (Arbeitsheft der rheinischen
Denkmalpflege, 46), Koln — Bonn 1995; vgl. dazu MATTHIAS
EXNER, Rezension, in: Die Denkmalpflege 54, 1996, S. 79-83. —
Zu den von Hecht zitierten Beischriften des Maiestas-Bildes
im Codex Aureus von St. Emmeram (Clm 14000, fol. 6*) siche
jetzt WILHELM KOEHLER (1) / FLORENTINE MUTHERICH, Die

5%

61

62

63

65

karolingischen Miniaturen, Bd. 5: Die Hofschule Karls des
Kahlen, Berlin 1982, S. 181-182.

Vgl. oben, Anm. 6.

Aus dem Wirkungskreis der Reichenauer Malerschule ist zwar
fiir frithmittelalterliche Zeit keine entsprechende Darstellung
iiberliefert, doch darf man in dem Apsisprogramm der
Stiftskirche von Reichenau-Niederzell mit der von Apostel-
und Prophetenfolgen umgebenen Darstellung der Maiestas
Domini (12. Jh.) zweifellos das Fortwirken dlterer Traditionen
vermuten: JOSEF und KONRAD HECHT (vgl. Anm. 3), S. 187-200.
Zum Bestand vgl. jetzt HELMUT F. REICHWALD, Bestandserhal-
tung oder Entrestaurierung? Drei Fallbeispiele aus dem Boden-
seeraum, in: MATTHIAS EXNER / URSULA SCHADLER-SAUB
(Hrsg.), Die Restaurierung der Restaurierung? Zum Umgang
mit Wandmalereien und Architekturfassungen des Mittelalters
im 19. und 20. Jahrhundert (ICOMOS. Hefte des Deutschen
Nationalkomitees, 37), Miinchen 2002, S. 49-69, hier: S. 57ff.
mit Abb. 73-87.

Am ausfiihrlichsten hierzu JOSEF und KONRAD HECHT (vgl.
Anm. 3), S. 16-18, freilich mit der Inanspruchnahme fiir die
Abtspfalz und nicht zutreffender Abfolge der Tituli. Ich muss
offenlassen, ob mit den «monimenta sophorum» (Zeile 17)
nicht eher Darstellungen von Kirchenvitern gemeint waren.
Zur Uberlieferungsgeschichte vgl. FLORENTINE MUTHERICH,
«De Rhetorica». Eine lllustration zu Martianus Capella, in:
Festschrift Bernhard Bischoff zu seinem 65. Geburtstag, hrsg.
von JOHANNE AUTENRIETH und FRANZ BRUNHOLZL, Stuttgart
1971, S. 198-206.

Zur Reichenauer Kopie des urspriinglich fiir Kaiser Lothar
bestimmten Martyrologiums Wandalberts von Priim mit einer
Umwidmung des Herrscherbildes (fol. 1Y) fiir einen karo-
lingischen Kénig, wohl Ludwig den Deutschen (Rom, Biblio-
teca Vaticana, Reg. lat. 438), siche PERCY ERNST SCHRAMM
1983 (vgl. Anm. 35), S. 162, Nr. 23. — ANTON VON Euw, Liber
Viventium Fabariensis. Das Karolingische Memorialbuch von
Pfiifers in seiner liturgie- und kunstgeschichtlichen Bedeutung
(Studia Fabariensia, 1), Bern — Stuttgart 1989, S. 150-151. —
Biblioteca Apostolica Vaticana. Liturgie und Andacht im Mittel-
alter (= Ausstellungskatalog Koln), Stuttgart 1992, S. 82-83,
Nr. 8 (KATHARINA BIERBRAUER). — Zur Ubersicht iiber die
Dokumente Reichenauer Malerei aus dem 9. Jahrhundert vgl.
zuletzt MATTHIAS EXNER, Die ottonischen Wandmalereien der
Reichenau. Aspekte ihrer chronologischen Stellung, in: Tradi-
tionen und Neubeginn. Kunst und geistiges Leben zur Zeit der
friithen Ottonen. Symposium Magdeburg 2001 (Druck in Vor-
bereitung).

Vgl. MARIE-THERESE D’ALVERNY, La sagesse et ses sept filles.
Recherches sur les allégories de la philosophie et des arts
libéraux du IXc au XII¢ siecle, in: Mélanges dédiés a la
mémoire de Félix Grat I, Paris 1946, S. 245-278.
MARIE-THERESE D’ ALVERNY spricht denn auch vorsichtig von
Tituli fiir Wandgemalde im Kloster St.Gallen, nicht unbedingt
in einer der Kirchen (vgl. Anm. 62, S. 253-254).

Fiir die bei St-Médard lokalisierte karolingische Pfalz bezeugt
die um 930 verfasste Translatio s. Sebastiani eine «sanctae
Sophiae capellam, quae palatio inherebat», hrsg.von OSWALD
HoOLDER-EGGER, Monumenta Germaniae Historica. Scripto-
res 15,1, Hannover 1887 (Nachdruck 1963), S. 388; vgl. CARL-
RICHARD BRUHL, Palatium und Civitas, Bd. 1: Gallien, Koln/
Wien 1975, S. 41.

«Fecit namque in praedicta aecclesia altaria sex; quorum unum
sursum posito in media absida collocato in honore sanctae
Sophiae sacravit»: Gesta domni Aldrici, hrsg. von ROBERT
CHARLES / Louts FROGER, Mamers 1889, S. 12; vgl. MARIE-
THERESE D’ ALVERNY (vgl. Anm. 62), S. 256.

29



ZUSAMMENFASSUNG

Fiir Fragen der Organisation, des Standes oder der Mobilitét friih-
mittelalterlicher Werkstédtten von Wandmalern wird hiufig eine
Quellennachricht herangezogen, die das Wirken von Malern der
Reichenau im karolingischen Sankt Gallen belegt. Dabei gelang es
nicht, die Unterstiitzung durch das nahegelegene Inselkloster auf
die eindrucksvolle Reihe von Bildtituli zu beziehen, die an anderer
Stelle fiir die karolingische Sankt Galler Klosterkirche bezeugt
sind, obwohl die thematische Auswahl auch hier Verbindungen zur
Reichenau nahelegt. Vielmehr hat man aus dem Wortlaut der
Verse, die von einer durch Abt Grimald errichteten «aula» spre-
chen, stets auf einen bilderreichen Schmuck der karolingischen
Abtspfalz geschlossen. Untersuchungen zum Wortgebrauch legen
demgegeniiber nahe, eine synonymische Verwendung der Begriffe
«aula» und «templum» anzunehmen und in der «aula» Grimalds
mit ihren marmornen Sdulen die von ihm gestiftete Kirche des
hl. Otmar zu erkennen, auf die sich auch jene Verse beziehen, die
als Grimalds Epitaph in Anspruch zu nehmen sind. Grimalds
Otmarskirche wire demnach von Bauleuten errichtet worden, die
als «magistri» vom Hofe kamen, wihrend Maler von der Rei-
chenau fiir ihr Bildprogramm und moglicherweise im Anschluss
daran auch noch fiir die Ausmalung der Klosterkirche sorgten.

RESUME

En ce qui concerne I’organisation, la position sociale ou la mobilité
des ateliers des artistes exécutant des peintures murales durant le
Haut Moyen Age, on se référe souvent a une source qui témoigne
de l'activité des peintres de I'lle de Reichenau dans le Saint-Gall
carolingien. On n’est pas parvenu a établir un lien direct entre
I’appui fourni par le couvent de I'lle voisine et la série impression-
nante de fituli attestés ailleurs pour 1’abbatiale carolingienne de
Saint-Gall, bien que le choix thématique suggere, ici aussi, des
rapports avec Reichenau. Plutot, a partir du contenu des vers qui
mentionnent une «aula» édifiée par I’abbé Grimald, on a toujours
conclu a un ornement figuré du palais carolingien de I’abbé. Par
ailleurs, des recherches sur I’emploi des mots suggérent que les
termes «aula» et «templum» ont été utilisés comme synonymes et
que l'«aula» de Grimald, avec ses colonnes de marbre, serait
I’église de saint Omar fondée par ’abbé, a laquelle se réferent les
vers que contiendrait I’épitaphe de Grimald. L’église de Grimald
dédiée a saint Omar aurait donc été érigée par des maitres
d’oeuvre qui venaient de la cour en qualité de «magistri», alors
que les peintres de I'lle de Reichenau étaient chargés de créer le
programme iconographique et, ensuite, peut-&tre aussi de peindre
I’abbatiale.

30

RIASSUNTO

In merito alle questioni concernenti I’organizzazione, la posizione
sociale e la mobilita delle botteghe dei pittori murali dell’Alto
Medioevo, si ricorre spesso a fonti che documentano le attivita dei
pittori della penisola di Reichenau nella San Gallo carolingia. Tut-
tavia, nell’ambito di tale discussione non si &€ mai riuscito a stabilire
un legame diretto tra il contributo fornito dal Convento della
vicina penisola e la serie impressionante di titoli, attribuiti ad altri
autori, eseguiti nella chiesa carolingia dell’Abbazia di San Gallo,
benché la scelta della tematica suggerisca, anche in questo caso, dei
rapporti con Reichenau. Esaminando i contenuti di alcuni versi che
parlano di un’«aula» edificata dall’abate Grimald, si & invece sem-
pre pensato a una serie di dipinti ornamentali eseguiti nella dimora
carolingia dell’abate. Per contro, ricerche fatte sull’'uso delle parole
suggeriscono invece un impiego sinonimico dei termini «aula» e
«templum» e che I’«aula» di Grimald, con le sue colonne mar-
moree, fosse in realta la chiesa di Sant’Otmar, da lui fondata e
alla quale si riferiscono anche i versi menzionati, i quali possono
essere considerati I’epitaffio di Grimald. La chiesa consacrata a
Sant’Otmar sarebbe stata edificata da mastri costruttori prove-
nienti da corte e insigniti del titolo di «magistri», mentre i pittori
della penisola di Reichenau avrebbero eseguito il suo ciclo icono-
grafico e forse, in seguito anche i dipinti della chiesa dell’Abbazia
di San Gallo.

SUMMARY

Regarding the organisation, the status or the mobility of work-
shops for mural paintings in the Early Middle Ages, a source is
frequently cited which records the activities of painters from
Reichenau in Carolingian St.Gall. However, it has not been possi-
ble to find evidence for support from the island monastery close by
for the impressive series of paintings in the church of the Carolin-
gian Monastery in St.Gall mentioned elsewhere although the
choice of subject matter indicates a connection with Reichenau.
The words used in the verses of the cited source speak of an aula
erected by Abbot Grimald, leading to the conclusion that this
richly decorated aula was the dwelling of the abbot. However,
studies of the use of the words show that the terms aula and tem-
plum were used synonymously and Grimald’s aula with its marble
columns most likely refers to the Church of St. Otmar, of which he
was the donating founder. The verses presumed to be Grimald’s
Epitaph also refer to St.Otmar. Grimald’s Church of St.Otmar
would therefore have been built by engineers who came from the
court as magistri, while painters from Reichenau were responsible
for the interior painting and possibly also for the paintings on the
walls of the monastery that was to follow later.



	"Insula pictores transmiserat Augia clara" : zur Rolle Reichenauer Maler bei der Ausstattung des St. Galler Klosters im 9. Jahrhundert

