
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 1

Artikel: "Insula pictores transmiserat Augia clara" : zur Rolle Reichenauer Maler
bei der Ausstattung des St. Galler Klosters im 9. Jahrhundert

Autor: Exner, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169708

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169708
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«(Insula pictores transmiserat Augia clara»
Zur Rolle Reichenauer Maler bei der Ausstattung des

St. Galler Klosters im 9. Jahrhundert*

von Matthias Exner

Der Codex 397 der St. Galler Stiftsbibliothek überliefert
in einer Sammlung nachgetragener Distichen unter anderem

eine viel zitierte Passage, derzufolge sich das
karolingische St.Gallen zum Schmuck seiner Baulichkeiten
einer Gruppe von Malern bediente, die der nahegelegene
und auf vielfältige Weise mit dem Galluskloster verbundene

Konvent auf der Reichenau zur Verfügung stellte.
Der Wortlaut «Aula palatinis perfecta est ista magistris /
Insula pictures transmiserat Augia clara» ist durchwegs so
verstanden worden, dass es sich bei dem mit Reichenauer
Hilfe ausgemalten Bauwerk um die Abtspfalz handeln
müsse, die der im vorangehenden Vers erwähnte Abt
Grimald (841-872) hat errichten lassen.1 Die Forschung
folgte hierin der Edition von Karl Strecker in den Poetae
Latini, der die beiden Verse im Einklang mit der älteren
Literatur2 als einen der ehemaligen Abtspfalz zugehörigen
Titulus betrachtet hat.3 Über den Inhalt der vermuteten
Bilder sagt diese Nachricht nichts, und die Zuordnung
weiterer, in demselben Kontext überlieferter Verse, die
als Bildtituli angesprochen worden sind, ist umstritten
geblieben.4 Fragt man nach der Wahrscheinlichkeit eines
mit solchem Aufwand ausgemalten Abtshauses, ist
zunächst nüchtern festzuhalten, dass weitere Bilderzyklen,
gar figürliche, für Abtswohnungen anderer Klosteranlagen
aus frühmittelalterlicher Zeit nicht bekannt sind.5

Dagegen kennen wir von einer anderen, durch sich
ergänzende Mitteilungen recht zuverlässig bezeugten Folge
verlorener Wandbilder des mittleren 9. Jahrhunderts in
St. Gallen sehr wohl zumindest die Inhalte: Es handelt sich
um die Tituli eines neutestamentlichen Bilderzyklus in der
karolingischen Klosterkirche, mit viermal zehn Szenen aus
der Jugendgeschichte, dem öffentlichen Wirken und der
Passion Christi an den Obergadenwänden von Chor und
Schiff sowie einer Weltgerichtsdarstellung an der Westwand

eines der ausführlichsten monumentalen Bildprogramme

aus karolingischer Zeit, von denen wir überhaupt
Kenntnis haben.6 Der Bau, der auf so aufwendige Weise
geschmückt wurde, liess sich als das sogenannte Gözbert-
Münster identifizieren, die unter Abt Gozbert (816-837)
errichtete und 835 geweihte Basilika mit geradem Ost-

* Für vielfältigen Rat und Hilfe habe ich Rudolf Gamper, Sankt
Gallen, Hartmut Hoffmann, Göttingen, Florentine Mütherich,
München, Karl Schmuki, Sankt Gallen, und Gabriel Silagi,
München, herzlich zu danken

abschluss.7 Ihre im 9. und 10. Jahrhundert mehrfach
bezeugte Ausmalung gehörte jedoch nicht der Bauzeit an;
sie erfolgte erst einige Zeit nach der Fertigstellung des

Bauwerks, nach Aussage der Schriftquellen in der Zeit
Hartmuts,8 der zunächst, seit etwa 849, «proabbas», also
Stellvertreter Abt Grimalds, und von 872 bis 883 dessen

Nachfolger war.9 Ob man aus der Tatsache, dass die
Quellen die Ausmalung der Gozbertkirche wiederholt und
ausschliesslich mit Hartmut in Verbindung bringen, schon

zwingend auf eine Datierung in dessen Abtszeit schliessen
darf, blieb zwar umstritten, doch ist zweifellos von einem
gewissen Abstand zur Bauzeit auszugehen.

Über die ausführenden Künstler sagen die Quellentexte
in diesem Fall nichts. Doch hat die Forschung darauf
hingewiesen, dass sich schon aus dem Programm offensichtliche
Verbindungen zur Reichenau ergeben, da drei in den Tituli
genannte Darstellungen kaum je abgebildeter Evangelienszenen

(Christus segnet die Kinder, Das Gleichnis vom
Feigenbaum, Christus weint über Jerusalem) in einem
ottonischen Miniaturenzyklus der Reichenau, im Münchner
Evangeliar Ottos III., ihre weitgehend isolierten Parallelen
haben.10 Dabei muss man sich vor Augen halten, dass

der karolingische St. Galler Bilderzyklus den ottonischen
Künstlern des ausgehenden 10. Jahrhunderts zumindest
nicht mehr in seiner ursprünglichen Gestalt vertraut sein
konnte. Die Kirche des Gallusklosters war 937 durch
Brand erheblich beschädigt worden.11 Dass das Feuer auch
die Wandbilder stark getroffen haben muss, erhellt aus der
Schilderung der Aufräumungsarbeiten nach der
Brandkatastrophe, zu denen ein Herauswaschen der verklumpten

Goldreste aus den nächst den Wänden geborgenen
Rückständen gehörte, eine Nachricht, aus der wohl auf den
Gebrauch vergoldeter Metallauflagen durch die Maler der
Hartmutzeit geschlossen werden darf.12 Die Kirche selbst
wurde zwar bereits um die Mitte des 10. Jahrhunderts
wieder in Stand gesetzt und auch ausgeschmückt, etwa mit
einer bemalten Kassettendecke,13 aber eine Wiederherstellung

der Wandmalereien des Gozbertbaus erfolgte offenbar

erst unter Abt Immo zwischen 976 und 984.14 Der Wortlaut

in den casus s. Galli lässt freilich offen, inwieweit sich
die Wiederherstellung der Immo-Zeit inhaltlich und
künstlerisch an die Vorgaben des karolingischen Zyklus gehalten
hat. Immerhin kann man aus der erneuten Verwendung
von Gold auf eine ähnlich aufwendige Technik schliessen,
zu der, wie in dem erhaltenen Bestand der Georgskirche
in Oberzell auf der Reichenau, erneut auch vergoldete

Zeilschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 61. Heft 1/04 21



Stuck- oder Metallauflagen gehört haben dürften.15 Damit
erscheint es möglich, dass sich die ottonische Wiederherstellung

der St. Galler Wandbilder an das vielteilige
Programm der Hartmutzeit gehalten und dessen Bildthemen
bewahrt hat, wahrscheinlicher bleibt jedoch, dass die auf
der Reichenau um 1000 tätigen Miniatoren zu den Parallelen

im Bildprogramm durch Rückgriff auf jene ältere
Schultradition gelangten, aus der bereits die Wandmaler
des 9. Jahrhunderts geschöpft haben dürften. Die
Kunstgeschichte hat demgemäss über den Wortlaut der
Schriftquellen hinaus immer wieder auch für den vielteiligen
neutestamentlichen Zyklus der Klosterkirche eine Ausführung
durch Reichenauer Künstler angenommen.16

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob die
Verse, die den Einsatz der Reichenauer Maler im Kloster
St.Gallen festhalten, zurecht stets auf die «aula» einer
Abtspfalz bezogen wurden. Könnten sie, muss man
angesichts der verschiedenen Bedeutungen fragen, die sich mit
dem Wort «aula» verknüpfen, ursprünglich nicht ebensogut

oder wahrscheinlicher dem zweifellos spektakulären
Zyklus der Klosterkirche oder anderen Bildprogrammen
der Hartmutzeit gegolten haben? So ist bislang nicht
berücksichtigt worden, dass «aula» durchaus auch mit
«Kirche» übersetzt werden kann, wie dies aus den
Schriftquellen der Zeit hervorgeht,17 nicht zuletzt solchen aus
St. Gallen. So gebraucht etwa Ekkehard IV. von St. Gallen
(um 980-1060) «aula» anstelle von «ecclesia» in einer
Paraphrase von Mt 16,18: «super hanc petram Dominus struet
aulam».18 Ferner ist ein St. Galler Hymnus des frühen
11. Jahrhunderts anzuführen, der im aula genannten Gotteshaus

den irdischen Thronsaal des himmlischen Königs
sieht: «O sidereae conditor aulae, Rex atque Deus, qui tarn
nitido fretus solio, vis et in istis sedem tibimet ponere
terris».19 Vor allem aber ist hier ein Notker Balbulus (um
840-912) zugeschriebener Kirchweihhymnus zu nennen, in
dem «aula» mit dem Haus Gottes in Zusammenhang
gebracht wird: «Haec domus aulae caelestis, probatur par-
ticeps in laude regis caelorum et cerimoniis».20 Die von den
Reichenauer Malern geschmückte «aula» nunmehr auf
einen Kirchenbau zu beziehen, sollte damit grundsätzlich
möglich sein. Um zu klären, ob dies im konkreten Fall auch
wahrscheinlich ist, bedarf es zunächst eines genaueren
Blicks auf die handschriftliche Überlieferung selbst:

Der eingangs genannte Codex, in dem die Verse auf
einem zunächst leer gebliebenen Blatt nachgetragen
wurden, ist das persönlichste Stück unter den Grimald-
Handschriften, eine Textsammlung, die als «Vademecum
Grimalds» in die Literatur Eingang gefunden hat.21 Nach
den Forschungen Bernhard Bischoffs erstreckte sich die
Anlage der Handschrift über einen längeren Zeitraum,
wobei die 74 erhaltenen Blätter eine grosse Zahl von
verschiedenen Schreiberhänden vereinen. Die Anfänge, eine
Sammlung chronologisch-komputistischer und
naturwissenschaftlicher Texte, reichten demnach noch in die Zeit
Grimalds am Aachener Hof Ludwigs des Frommen (um
829) zurück, während einige datierbare Einträge auf die
Jahre zwischen 855 und 867 und damit auf jene Zeit zu

beziehen sind, die der nunmehrige Abt von St.Gallen
(seit 841) als Leiter der Kanzlei Ludwigs des Deutschen
(833-840, 856-857 und 860-870) wie als dessen Erzkapellan

(848-870) vorwiegend am Regensburger Hof
zubrachte.22 Die pag. 52 nachgetragenen St. Galler Distichen
befinden sich in der überkommenen Bindung zwischen vier
Monogrammen, die auf die Söhne Ludwigs des Deutschen
zu beziehen sind (pag. 51), und einer zunächst wohl gleichfalls

leer gebliebenen, dann «mit Morallehre» gefüllten
Seite, die Bischoff für den Beginn der ehemals ersten Lage
(Lage A) in Anspruch nimmt. Nach seinen Feststellungen
zu ihrer ursprünglichen Anlage würde die Handschrift «ein
geschlossenes Bild annehmen, wenn p. 52 (Lage G, letzte
Seite) als ursprünglich allerletzte Seite noch leer war, als

der Band nach St. Gallen gelangte und dort für die Kopie
der St. Galler Inschriften benützt wurde, in denen Grimalds
als eines Verstorbenen gedacht wird».23 Der Kontext der
unmittelbar vorangehenden und folgenden Seiten bleibt
damit für die Interpretation der St. Galler Verse unerheblich,

wohl aber ist die Abfolge der Verse selbst für ihre
Deutung von Belang, was die meist partiellen, die Reihenfolge

der Versgruppen zudem durchwegs und scheinbar
willkürlich vertauschenden Editionen eher verschleiert als

geklärt haben.
Unter Zurückstellung einiger Glossen aus humanistischer

Zeit bietet der in brauner Minuskel sorgfältig
geschriebene Text mit hervorgehobenen Majuskel-Buchstaben

am Zeilenbeginn und kaum variierten Schlusszeichen

am Zeilenende folgende Gestalt (Abb. 1):

i Splendida marmoreis ornata est aula columnis /
2 Quam Grimoldus ouans firmo fundamine struxit /
3 Ornauit coluit Hludeuuici principis almi /
4 Temporibus multos laetus féliciter annos.

s Hic d(eu)s est praesens puro poscentibus ore /
6 Dans miseris ueniam contritis corde medelam.

7 Agmina s(an)c(t)orum laudantia uoce serena /
8 Ante thronum d(omi)ni sistunt per saecula cuncta.

9 Hic manet interius diuine legis amator /

io Grimoldus humilis templum hoc qui condere iussit.

n Aula palatinis perfecta est ista magistris /
i2 Insula pictures transmiserat augia clara.

b O generosa parens cunctis gratissima doctis /
m O decus imperii rectrix dignissima mundi/
is Sole splendidior fuluo preciosior auro /
i6 Quam praeclara nites toto sapientia mundo.

n Continet hic paries ueterum monimenta sophorum /

is Claro qui totum docuerunt dogmate mundum.

19 Aspice quam pulchro decorata est ordine mater /

20 Natarum clare diues sapientia fulgens.

22



Daraus ergibt sich, dass die für unsere Fragestellung
relevanten Zeilen 11 und 12 unmittelbar jenen Versen
nachgeordnet sind, die des verstorbenen Abtes Grimald und
seiner Rolle als Bauherr der Kirche («templum») gedenken.

Demgemäss hat bereits die frühneuzeitliche Glossierung

über der Zeile 9 die Bezeichnung «Epit/aphion» (mit
Korrektur) eingefügt und damit vermutlich korrekt
benannt, worum es sich an dieser Stelle handelt, um die

7' )fi'- ' ¦
¦ rry.

yf>r^* -o-Xf ¦ ni-A o
,^<^]eni\Àx iriàrmomf armaA-eftr awa,mhmmtf-.Srot..r 10

QwunjpiwcÌAhifatLwffìrt"°fan<$Amme{hTix<*7-.' ttfi^'r.
Q rTUtttCösLur hluieiw-ia. tw-tmaj»filmt;•' *"

Y mtport&ur mttlrof Ltmtf fdiaxer nnnaf-.-r
1

-

H te Aîeft ynefenf pun pofcmribuf ore-'.''

^ Anf fmfenf uenwm çnmrtttf torde mecieLun :•

^gmtnx fïôrtun utuaArmA aoce-fcrçT-iA. :

A. nre-rnrpnum dm fifhinr perfi£atU. canna -.¦

ti it monté itranuf dotine- wgtf .vmXTvj- :
G rtmotftuf humtUf Templum |toc CjUtCflnrJerT-fuffn-r''

i.tiLif.ittnti.rpCT-fiirtafrUfU.ma^ifinri-'. £*.'**' .'*;.

i nfitla-ptn»nf-OîmCmifinn-iugia citra-;''

O^WTofS. p.>mff cunertf jJrWfimj. rtecrif."
O aemf imperli rwrrirc cjigntfrtm.1. mundi .-
5 "If fplmcJtdior füllte praiofìirr .luro :,
Qjum ptsetW "fSEC^^rfatriomA ,.,undo •

1*" e

Ç cmwjcK Jwtpwefuem-um rn,nmeTO. f,^« »
C Ulfn fumati» cfamervmr Jcy^trr mmiduwi :¦

X, ffilt If-An puledri» enornTAtft- ottime matr
£oj izar»m ctire- «t-i<<ftp,»!,,, (itljettf :-

C\

Abb. 1 Nachgetragene Verse im sog. Vademecum Abt Grimalds
von Sankt Gallen. Sankt Gallen, wohl kurz nach 872. Sankt Gallen,
Stiftsbibliothek, Cod 397, pag. 52.

Inschrift eines für Grimald errichteten Epitaphs.24 Die
Glossen lassen sich durch Schriftvergleich eindeutig
identifizieren. Das interlineare «Epitaphion» kann dem ersten
wissenschaftlichen Bearbeiter der Handschrift, dem Humanisten

und Historiographen Joachim von Watt (Vadian,
1484-1551) zugewiesen werden, alle übrigen Angaben
stammen von dem jüngeren Melchior Goldast (1576 oder
1578-1635).25 Dass Vadian dieses Epitaph etwa noch selbst

rrr

gesehen haben könnte, wird in keiner Weise angedeutet,
weshalb auch nichts über seinen Anbringungsort zu erfahren

ist. Aus der Formulierung («hoc templum») ergibt sich
immerhin, dass es sich innerhalb der Kirche befunden
haben muss, und dass sich demgemäss auch die beiden
folgenden Verse, in denen ergänzend von den Bauleuten und
vom Schmuck der Wände die Rede ist, weiterhin auf die
Kirche beziehen dürften. Allerdings ist nun nicht mehr von
«templum» die Rede, sondern von «aula».

Wenn hier demnach beide Termini in Übereinstimmung
mit dem oben genannten St. Galler Schulgebrauch synonymisch

verwendet wurden, musste dies aber auch
Konsequenzen für die voranstehenden Verse haben, da bereits in
Zeile 1 von einer «aula» die Rede ist, einer mit marmornen
Säulen glänzend geschmückten «aula», die Grimald von
Grund auf hat errichten lassen. Diese Übereinstimmung in
der Benennung des zugehörigen Bauwerks ist ja wohl auch
der Grund, warum Strecker, wie zuvor schon Dümmler,
Neuwirth und andere, die ersten vier Zeilen mit den Zeilen
11-12 kombiniert und beide Passagen als Inschriften der
Abtspfalz von den übrigen Versen separiert hat.26

Die Quellensammlungen des 19. Jahrhunderts konnten
sich mit dieser Interpretation auf eine bis ins 16. Jahrhundert

zurückreichende Tradition stützen, da schon Vadian,
der den Text für Johann Stumpfs volkssprachliche Chronik
von 1548 herangezogen hat, von einer Übersetzung des

Begriffs «aula» als «Palast» ausging.27 Von den verschiedenen

Bearbeitungen Vadians wird hier die von ihm
korrigierte und zum Druck freigegebene Redaktion Stumpfs
wiedergegeben:28

«Es hat auch Hartmuot dieweyl er noch Grimwalds
Schaffner oder Pfläger was, dem rechten Abt Grimwalden
zu eeren (dem auch die pfalz gebäuwen was) etliche gemäl
darinn lassen aufrichten und den palast darmit bezieren.
Und wurdend sœliche mäler aus der Rychenow beschickt.
Gibt anzeigung, daß sich die Closterleit domals noch in
allerley künsten geübt habind. Diese gemäl sind mit der
zeyt vergangen aber die Carmina und zugestehen verß sind
von Notkero und anderen abgeschriben und in bûcher
gefasst also:

«Vier vers stundend an einer wand bey einem gemäl als

so lautende: [es folgt der lateinische Text Zeile 1^1]
Lautend zû Teutsch also:
Wie zierlich ist diser Pallast / Von Marmolstein seülen
gefasst / Den herr Grimwald sighaffter thaat / Von
neüwem aufgebauwen hat / Darinn gewont vil sälger jar/
Do Ludwig Fürst und Künig war.
An einer andern wand diser Pfaltz stund ein gemäl mit
sólichen verßlin: [es folgt der lateinische Text Zeile
11-12], Teutsch:
Der Sal ist den Pfaltzmeistern gmacht / Von Ow hat man
die maler bracht».29

Die Zuordnung der Tituli, sogar zu unterschiedlichen
Wänden der Pfalz, klingt hier so konkret, dass man sich
unwillkürlich fragt, was Vadian von dem beschriebenen

23



Bestand etwa selbst noch gesehen haben könnte.30 Doch
bekennt die Chronik ja selbst, die fraglichen Gemälde
seien «mit der zeyt vergangen», so dass Vadian diesbezüglich

nicht mehr aus eigener Anschauung berichtet haben
kann. Aber auch nach allem, was wir über die
Baugeschichte der alten Abtswohnung wissen, ist auszuschliessen,

dass in humanistischer Zeit noch irgendwelche
bildlichen Reste eine entsprechende Lesehilfe geboten haben
könnten: Ein Ende der Abtsresidenz in ihrer karolingischen

Gestalt wird bereits für eine massive Zerstörungsphase

während der Fehde des Stifts mit dem Abt der
Reichenau von 1080 angenommen.31 Bei einer Feuersbrunst

brannte 1418 das Innere aus, weshalb Abt Heinrich
IV. (1419-1426) das Haus neu decken und die Räume
erneuern lassen musste.32

So frei und phantasievoll die Übertragung der Chronik
demnach im einzelnen ist, mit der Deutung als «Pfaltz-
meister», die sie den «palatinis magistris» aus Zeile 11

angedeihen lässt, dürfte sie doch das Richtige getroffen
haben.33 Eine wesentliche Rolle an dem Bau scheinen
jedenfalls Magister gespielt zu haben, die vom Hofe
kamen. Dem entspricht ja auch die Erwähnung des

«princeps almus» Ludwig in Zeile 3, womit nur Ludwig
der Deutsche gemeint sein kann. Der Schluss, dass Abt
Grimald angesichts seines langjährigen, die Präsenz in
seinem Kloster stark reduzierenden Wirkens als Kanzler
und Erzkapellan am Regensburger Hof für sein Werk die
grösstmögliche Unterstützung des Hofes erwarten und
nutzen durfte, liegt eigentlich nahe. Wie diese konkret
aussehen konnte, wissen wir nicht. Dass der Hof wohl nicht
für die Malerei zuständig war, entspricht dem Bild, das

die Handschriften vermitteln.34 Eine Hofschule im eigentlichen

Sinne hat in Regensburg offensichtlich nicht
bestanden.35 Die Bilanz der Handschriftenproduktion spricht
in dieser Hinsicht eine eindeutige Sprache, da die Codices
der Grimaldzeit, die dem Hof in Regensburg zugewiesen
werden können, weitgehend von St. Galler Schreibern
stammen.36 Zwei denkbare Lösungen sind zu erwägen:
Entweder bezieht sich die Rolle der «magistri palatini» auf
die von Konzepteuren, denen Programm und Gesamtanlage

eines von Reichenauer Malern nach diesen Vorgaben
umgesetzten Zyklus zu verdanken wären,37 oder es
handelte sich um Baumeister, die das neue Bauwerk errichtet
und vielleicht auch mit aufwendiger Bauzier ausgestattet
hätten («perfecta est aula», heisst es wörtlich). Die Verwendung

des Terminus «magister» für Baumeister oder
Bauhandwerker im weiteren Sinn ist für karolingische Zeit
wiederholt gesichert,38 so dass dieser Lesart ganz entschieden

der Vorzug zu geben ist.39

Hier stellt sich erneut die Frage, auf welchen der St. Galler

Bauten sich die Verse am wahrscheinlichsten beziehen
lassen. In Betracht können nur solche Bauten kommen,
deren Errichtung oder massgebliche Vollendung Abt
Grimald verdankt wird. Nach dem Gesamtzusammenhang der
Verse dürfte es sich näherhin um jenes Gebäude handeln,
das schon im ersten Vers beschrieben wird, also eine
«aula», die mit marmornen Säulen glänzend geschmückt

war. Nach dem Stand der Forschung wäre dies grundsätzlich

für drei Gebäudekomplexe zu erwägen: für die offenbar

von Anfang an östlich der Klosterkirche gelegene
karolingische Abtspfalz, für die noch neue, in kurzer Bauzeit
von Grimalds Vorgänger Gozbert errichtete Klosterkirche,
die zweifellos noch der Ausschmückung bedurfte, und
für die sogenannte Otmars-Kirche, einen dem Gozbertbau
westlich vorgelagerten weiteren Kirchenbau, der unter
Grimald errichtet und 867 von Bischof Salomon geweiht
wurde.40

Für die Abtspfalz könnten zunächst chronologische
Erwägungen sprechen, nachdem auch durch andere, von den
Versinschriften unabhängige Quellen deren Errichtung
unter Grimalds Stellvertreter Hartmut und ihre Bestimmung

für Grimald bezeugt sind.41 Inwieweit der ausgeführte

Bau der im St. Galler Klosterplan dargestellten
Abtswohnung entsprach, ist nicht wirklich geklärt. Dort ist
ein zweigeschossiger Bau mit zwei separat beheizbaren
Erdgeschossräumen und zwei vorgelagerten Laubengängen

überliefert, allerdings nördlich der Klosterkirche
gelegen.42 Zumindest zweigeschossig und mit einem «solarium»
versehen, wohl einer Art offener Laube, scheint der östlich
der Klosterkirche und westlich der erhaltenen «Neuen
Pfalz» errichtete Bau in der Tat gewesen zu sein.43 Im
16. Jahrhundert galten Vadian die - allerdings stark
veränderten - Reste als «ein rauch altfränkisch vierschröt
haus».44 Dass in diesem Gebäude die in den Versen gewürdigten

marmornen Säulen Verwendung gefunden hätten,
ist demnach zwar nicht ganz auszuschliessen, aber kaum
wahrscheinlich. Was neben der fehlenden Tradition für mit
figürlichen Wandmalereien luxuriös ausgestattete
Abtspaläste und den bereits angesprochenen philologischen
Problemen aber vor allem gegen diese Version spricht, ist
die Terminologie in den zeitgenössischen St. Galler Quellen

selbst: So wird die Abtspfalz im St. Galler Klosterplan

(wohl 830)45 «mansio abbatis» genannt,46 während
die Chronik Ratperts, die den Bauherrn überliefert, das

Gebäude als ein für den Abt bestimmtes «domicilium»
führt.47 Allein aus dem Begriff «aula» auf die Zuordnung
der Verse zur Abtspfalz schliessen zu wollen, wie dies seit
Vadian mit überraschender Konsequenz wiederholt wurde,
dürfte jedenfalls kaum möglich sein.48

An zweiter Stelle ist die Möglichkeit zu prüfen, die
offensichtlich synonymische Verwendung von «aula» und
«templum» könnte die Klosterkirche selbst meinen, zumal
sich der Anspruch des aus den Tituli bekannten Bildprogramms

gut mit dem Einsatz auswärtiger Maler verbinden
liesse. Hier sind die chronologischen Aspekte aber doch
ein entschiedenes Gegenargument, da sich der Passus von
Zeile 10, «Grimoldus humilis templum hoc qui condere
iussit», selbst dann nur schwer auf die von Abt Gozbert
errichtete und 835 geweihte Galluskirche beziehen lässt,

wenn man davon ausgeht, dass Grimald noch nach 841 für
den Schmuck der Wände und weitere Ausstattungsprojekte

zu sorgen hatte.49 Zumindest für eine Rolle der
«magistri palatini» als Baumeister böte solche Interpretation

jedenfalls keinen Raum.

24



So bleibt als dritte Möglichkeit die Identifizierung mit
der sogenannten Otmarskirche, einem der Klosterkirche
unmittelbar westlich vorgelagerten Erweiterungsbau zur
Aufnahme der Gebeine des verehrten ersten Abts der
Galluszelle. Dieser Bau ist für die Abtszeit Grimalds
gesichert und mit seiner Initiative um eine Transferierung
des 864 heiliggesprochenen Vorgängers verbunden.50 Mit
Fertigstellung des Bauwerks wurden die Gebeine des
hl. Otmar am 24. September 867 unter Bischof Salomon -
sowie in Anwesenheit des Reichenauer Abts - aus der
Galluskirche überführt und in einem Altargrab
beigesetzt.51 Grimald war der Bauherr, der 872 offenbar auch
selbst in seiner Kirche bestattet wurde. Sein Epitaph ist
deshalb sicher zurecht stets in der Otmarskirche lokalisiert
worden. Die auf pag. 52 des Cod. 397 nachgetragenen
Verse folglich in ihrer Gesamtheit auf diesen Kirchenbau
zu beziehen, wäre wohl die naheliegendste Konsequenz.

Das Wenige, das die Schriftquellen über die Gestalt
dieser 1623 abgebrochenen Otmarskirche bezeugen, ist
aus einem Vergleich historischer Darstellungen von 1545
und 1596 mit einer summarischen Beschreibung von 1623

gewonnen. Demnach handelte es sich wie bei der Klosterkirche

um einen flachgedeckten dreischiffigen Raum, der
aber offenbar nicht basilikal, sondern als Halle angelegt
war.52 Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Mitteilung
Vadians, dass die Säulen «von ganzen Steinen gehauen
waren».53 Denn diese offensichtlich bemerkenswerten,
möglicherweise monolithischen Säulen könnten in den
so prominent herausgestellten «marmoreis columnis» des
ersten Verses aus dem Grimald-Codex literarisch gewürdigt

sein. Dabei ist in Rechnung zu stellen, dass Vadian
zu seiner Zeit diese Säulen noch gesehen haben muss,
während er von den Wandmalereien nur weiss, dass sie in
den verschiedenen Feuersbrünsten verlorengingen, und er
ihre Tituli allein aus der Abschrift kennt: «Disse zierden
und geschritten habend die grossen brünsten ab den wenden

tun, sind aber abgeschrieben worden».54 Die oben
erwähnte Glossierung von seiner Hand weist nach, dass er
mit der Abschrift die Verse im Cod. 397 meint. Konsequenterweise

haben bereits Erwin Poeschel und andere einzelne
dieser Verse auf die ehemalige Ausschmückung der
Otmarskirche bezogen,55 wenn auch die - letztlich nicht
haltbare - Gleichsetzung von «aula» und Pfalz weiterhin
zu einer Aufteilung der Tituli auf verschiedene Gebäude
Anlass gegeben hat. Zieht man aus den oben dargelegten
Gründen nunmehr in Betracht, dass die Verse des Cod. 397
insgesamt Grimalds Verdienste um seine Grabeskirche
memorieren könnten, so ergäbe sich daraus für ihre
Ausstattung folgendes Bild:

Die Otmarskirche wies offenbar an prominenter Stelle
eine gereimte Inschrift auf, die ihres Gründers und Stifters,
des Abtes Grimald, aber auch des königlichen Förderers
und Gönners, Ludwigs des Deutschen, gedenkt. Andere
Verse memorierten die Rolle der vom Hof kommenden
Baumeister wie den Umstand, dass der benachbarte Konvent

auf der Reichenau eine Gruppe von Wandmalern zur
Verfügung stellte. Ein weiterer Vers ist dem Epitaph für

den nur fünf Jahre nach dem Weihedatum in seiner Stiftung
bestatteten Grimald zuzuordnen, das seine Leistung als

Bauherr der Kirche noch einmal in Erinnerung ruft. Die
übrigen Verse dürften als Tituli zu Wandmalereien zu
verstehen sein und damit eine Idee von dem Bildprogramm
der Reichenauer Maler vermitteln:

Am schlüssigsten ist dies für die christologischen Teile
des Programms zu vermuten: Der milde und gnädige Gott
(Zeile 5-6), dessen Thron die lobpreisenden Scharen von
Heiligen umstehen (Zeile 7-8), wäre für die Stirnwand der
Otmarskirche zweifellos ein passendes, in langer Tradition
stehendes Thema. Entsprechend hat die Forschung diese
Verse mit den Programmen frühchristlicher und
frühmittelalterlicher Apsiden in Verbindung gebracht und in den
«agmina sanctorum» die vierundzwanzig Ältesten des

ehemaligen Kuppelmosaiks im Aachener Dom oder, Parallelen

der Versbeischriften im Maiestas-Bild des Codex
Aureus von St. Emmeram entsprechend, Propheten- und
Evangelistengruppen erblicken wollen.56 Allerdings ist
nicht erkennbar, wieso diese Verse aus dem beschriebenen
Kontext gerissen und auf die Ostwand der Klosterkirche
bezogen werden sollten, wie Hecht meinte. Vielmehr ist
das Fehlen der hier behandelten Distichen in der Abschrift
der Tituli aus dem Gozbertmünster im Zürcher Codex 7857

doch wohl ein zuverlässiges Indiz für eine Zuordnung der
Verse zur Otmarskirche, auf die bereits der Zusammenhang

ihrer handschriftlichen Überlieferung verweist. Die
Stellung der Verse im St. Galler Codex 397, unmittelbar
nach der Bauinschrift und noch vor dem Text des Grimald-
Epitaphs, mag dem räumlichen Zusammenhang oder der
Dominanz des Bildthemas der Ostwand geschuldet sein.58

Für drei weitere Bildthemen, die aus den übrigen Versen
noch erschliessbar werden, muss dieser Zusammenhang
wesentlich hypothetischer bleiben. Die Texte sind auf eine
Personifikation der Weisheit («Sapientia», Zeile 12-16),
eine Darstellung der Sieben Weisen des Altertums (Zeile
17-18) und eine Figurenfolge mit den «artes liberales» als
den Töchtern der Weisheit (Zeile 19-20) bezogen
worden.59 Das Bildprogramm, das hier nur im Ansatz fassbar
wird, ist zweifellos von höchstem Anspruch und in
seiner antiquarischen Gesuchtheit eine so bemerkenswerte
Leistung, dass sie schon den Zeitgenossen aufzeichnens-
wert erscheinen mochte. Dabei stand ein Bilderzyklus zu
den «artes liberales» gerade im frühmittelalterlichen
St.Gallen keineswegs allein. Vielmehr haben sich gerade
dort, im Umfeld von Notkers Martianus Capella-Überset-
zung und einem figürlich bestickten Gewand, das die
Herzogin Hadwig von Schwaben um 980 dem Galluskloster
geschenkt hat, auch in den Handschriften Fragmente
illustrierter «artes liberales»-Zyklen erhalten.60 Die
Gelehrsamkeit des Bauherrn und Auftraggebers mochte hier
mit den Möglichkeiten der Reichenau hinsichtlich der
Verfügbarkeit spätantiker Vorlagen wie mit der Leistungsfähigkeit

der dortigen Malerschule im 9. Jahrhundert trefflich

zusammenwirken.61 Doch so präsent die Thematik von
«sapientia» und «artes liberales» in der karolingischen
Literatur und in St.Gallen im besonderen auch sein

25



mochte,62 als Bildprogramm für einen Kirchenraum bleibt
sie erklärungsbedürftig.63 Andererseits ist darauf zu
verweisen, dass sowohl für die Kapelle der karolingischen
Pfalz von Soissons64 als auch für einen 834 geweihten Altar
in der Apsis der Kirche von Le Mans ein Patrozinium
«sanctae Sophiae» bezeugt ist,65 so dass sich die kultische
Funktion des Baus und ein der göttlichen Weisheit
gewidmetes Bildprogramm wohl nicht so entschieden aus-
schliessen mussten, wie dies nach dem erhaltenen
Denkmälerbestand den Anschein hat.

Die Frage, ob mit der endzeitlichen Thematik der
Maiestas-Tituli auch die gelehrten Vorstellungen eines
«sapientia»-Zyklus auf Grimalds Otmarskirche bezogen
werden dürfen, muss mangels Parallelen hier offenbleiben.
Dass es aber primär - und vermutlich erstmalig in der
Geschichte der St. Galler Bauten - diese 867 geweihte
Otmarskirche war, zu deren Ausmalung die Kunst der
Reichenauer Maler benötigt wurde, scheint aus dem
Zusammenhang doch deutlich zu werden. Vielleicht darf
man daraus weiterhin schliessen, dass eine Autorschaft der
Reichenauer Maler auch an dem neutestamentlichen
Zyklus der älteren Klosterkirche schon deshalb naheliegt,
weil das Engagement der Reichenauer für den vergleichsweise

kleinen Neubau noch merkwürdiger wäre, wenn

zuvor der gewaltige neutestamentliche Zyklus der Klosterkirche

mit eigenen Kräften hätte realisiert werden können.
Hier ist erneut daran zu erinnern, dass als Auftraggeber der
Wandbilder in der Klosterkirche ausdrücklich und
ausschliesslich Grimalds Nachfolger Hartmut genannt ist, der,
nach dem Wortlaut der Quellen, auch bei der Otmarskirche

in Vertretung des eigentlichen Abtes die Arbeiten
koordiniert hat. Dies könnte die zeitliche Priorität der
Malereien in der Otmarskirche andeuten, die vielleicht erst
den Ehrgeiz geweckt haben, auch die ältere Galluskirche
mit figürlichen Wandbildern auszuschmücken. Angesichts
unmittelbarer räumlicher Verbundenheit der beiden
Kirchenräume, die ja auch im Zusammenhang zu erleben

waren, läge eine solche Fortsetzung des Reichenauer
Projekts durchaus nahe, auch wenn die Autorschaft der
Reichenauer an dem Leben Jesu-Zyklus nicht gesondert
überliefert wurde. Die eingangs beschriebenen Parallelen
in der Szenenauswahl der ottonischen Bilderzyklen der
Reichenau fänden mithin eine plausible Erklärung. Dass
dieselben Maler daneben auch noch die Abtspfalz
Grimalds ausgemalt hätten, ist damit zwar keinesfalls
ausgeschlossen, doch sind dafür derzeit keine hinreichenden
Anhaltspunkte erkennbar.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Stiftsbibliothek Sankt Gallen.

ANMERKUNGEN

1 Sankt Gallen, Stiftsbibliothek, Cod. 397, pag. 52: Karl 3

Strecker (Hrsg.), Versus Sangallenses, in: Monumenta
Germaniae Historica. Poetae Latini, Bd. 4,3, Berlin 1896 (Nachdruck

1964), S. 1108.
2 Aus der umfangreichen älteren Literatur vgl. Ildephons von

Arx (Hrsg.), Scriptores rerum Sangallensium, in: Monumenta
Germaniae Historica. Scriptores 2. Hannover 1829 (Nachdruck

1976), S. 68 Anm. 50. - Ernst Dümmler, St. Gallische
Denkmale aus der karolingischen Zeit (Mittheilungen der
antiquarischen Gesellschaft in Zürich, Bd. 12), Zürich 1859,
S. 213-214, 252-253. - Joseph Neuwirth, Die Bauthätigkeit
der alamannischen Klöster St. Gallen, Reichenau und
Petershausen (Wiener Akademie der Wissenschaften, Philosophischhistorische

Klasse, Sitzungsberichte, Bd. 106), Wien 1884,
S. 41-42. - Julius von Schlosser, Schriftquellen zur
Geschichte der karolingischen Kunst (Quellenschriften für Kunst- 4

geschichte und Kunsttechnik des Mittelalters und der Neuzeit,
NF 4), Wien 1892 (Sonderausgabe 1896; Nachdruck Hildesheim

1974), S. 140 Nr. 448. - Franz Xaver Kraus, Die christlichen

Inschriften der Rheinlande von der Mitte des 8. bis zur
Mitte des 13. Jahrhunderts, Freiburg i.Br./Leipzig 1894, 2. Teil,
S. 16 Nr. 27. - Emil Egli, Die christlichen Inschriften der
Schweiz vom 4. bis 9. Jahrhundert (Mittheilungen der antiqua- 5

rischen Gesellschaft in Zürich, Bd. 24), Zürich 1895, S. 55-57.

«Versus procul dubio adscripti erant ad parietem palatii aba-

tum, quod a Grimaldo (ob. a. 872) et <eius quasi proabbate>
Hartmoto extructum erat»: Karl Strecker (vgl. Anm. 1),
S. 1108. So auch Joseph Sauer, Die Monumentalmalerei der
Reichenau, in: Die Kultur der Abtei Reichenau. Erinnerungsschrift

zur zwölfhundertsten Wiederkehr des Gründungsjahres
des Inselklosters 724-1924, hrsg. von Konrad Beyerle,

München 1925, Bd. 2, S. 902-955, hier: S. 903. - Albert
Knoepfli, Kunstgeschichte des Bodenseeraumes, Bd. 1,

Konstanz/Lindau 1961, S. 72. - Josef und Konrad Hecht,
Die frühmittelalterliche Wandmalerei des Bodenseegebietes;
Sigmaringen 1979, Bd. 1, S. 18, 24. - Koichi Koshi, Die
frühmittelalterlichen Wandmalereien der St.Georgskirche zu Oberzell

auf der Bodenseeinsel Reichenau, Berlin 1999, S. 61. Vgl.
auch unten, Anm. 48.

Zu den verschiedenen Meinungen in der älteren Forschung
hinsichtlich einer Aufteilung der Bildtituli auf unterschiedliche
Sankt Galler Bauten vgl. Joseph Sauer (vgl. Anm. 3), S. 903.

Gegen die von Joseph und Konrad Hecht (vgl. Anm. 3,
S. 15-18) erneut postulierte Verknüpfung eines vierteiligen
anspruchsvollen Bildprogramms mit der Abtspfalz siehe oben,
S. 24.

Zum Forschungsstand vgl. Wohn- und Wirtschaftsbauten
frühmittelalterlicher Klöster. Internationales Symposium in Zur-

26



zach und Müstair, 1995. Acta, hrsg. von Hans Rudolf
Sennhauser, Zürich 1996; zur Quellen- und Befundlage eines
romanischen Abtshauses siehe Hilde Claussen, Zum Abtshaus

des Wibald von Stabio im Kloster Corvey, in: ebendort,
S. 27-31. - Zur Einordnung der im St. GaUer Klosterplan
dargestellten mansio abbatis in die an Befunden arme Geschichte
repräsentativer frühmittelalterlicher Wohnbauten siehe Werner

Jacobsen, Der Klosterplan von St. Gallen und die karolingische

Architektur, Berlin 1992, S. 142-144 (mit der älteren
Literatur).

6 Zürich, Zentralbibliothek, Cod. 78, fol. 48v-50v: Julius von
Schlosser, Schriftquellen (vgl. Anm. 2), S. 327-331, Nr. 931. -
Joseph und Konrad Hecht (vgl. Anm. 3), S. 24-25. - Zuletzt
ediert von Hans Rudolf Sennhauser, Das Münster des
Abtes Gozbert (816-837) und seine Ausmalung unter Hartmut,
St.Gallen 1988.

7 Zur Baugeschichte siehe Die Kunstdenkmäler des Kantons
St. Gallen, 3: Die Stadt St.Gallen (2. Teil: Das Stift), von Erwin
Poeschel, Basel 1961, S. 29ff. - Zum 1964-1966 ergrabenen
und nach wie vor nicht abschliessend publizierten Baubestand
siehe Vorromanische Kirchenbauten. Katalog der Denkmäler
bis zum Ausgang der Ottonen Veröffentlichungen des
Zentralinstituts für Kunstgeschichte in München, 3), München
1966-1971 (Nachdruck 1990), S. 295; Nachtragsband, München
1991, S. 362 (Hans Rudolf Sennhauser). - Hans Rudolf
Sennhauser, 1988 (vgl. Anm. 6), S. 3-6. - Werner Jacobsen,
1992 (vgl. Anm. 5), S. 179ff. - Frühe Kirchen im östlichen Alpengebiet.

Von der Spätantike bis in ottonische Zeit, hrsg. von Hans
Rudolf Sennhauser Bayerische Akademie der
Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse, Abhandlungen, NF
Heft 123), München 2003, Bd. 1, S. 42 und 166-171, Kat.-Nr. A92.

8 Ratpertus, Casus s. Galli, cap. 9: «(Hartmotus) Nam parietes
basilicae sancti Galli, et in choro et foris chorum, et posteriora
templi, sicut modo cernuntur, pictura deaurata idem eodem in
tempore fecit ornari et comi»: Julius von Schlosser (vgl.
Anm. 2), S. 326, Nr. 929. - Neuedition von Hannes Steiner:
Ratpert, St. Galler Klostergeschichten (Monumenta Germaniae
Historica. Scriptores rerum Germanicarum in usum schola-
rum. 75), Hannover 2002, S. 220.

9 Zu den biographischen Daten vgl. Johannes Duft / Werner
Vogler, St. Gallen, in: Elsanne Gilomen-Schenkel, Frühe
Klöster, Die Benediktiner und Benediktinerinnen in der
Schweiz (Helvetia Sacra, Abt. III, Bd. 1), Teil 2, Bern 1986,
S. 1180-1369, hier: S. 1275-1279 (mit der älteren Literatur). -
Johannes Duft, Große Äbte - Blühende Abtei, in: Die Abtei
St. Gallen, Bd. 2. Beiträge zur Kenntnis ihrer Persönlichkeiten,
Sigmaringen 1991. S. 64-65.

10 München, Bayerische Staatsbibliothek, Cim 4453 (Reichenau,
um 1000), fol. 116«, fol. 115", fol. 188": Florentine Mütherich,

Ausstattung und Schmuck der Handschrift, in: Das Evangeliar

Ottos III, hrsg. von Florentine Mütherich und Karl
Dachs, München/London/New York 2001, S. 57, 61, 73 mit
Taf. 38, 52, 54.

11 Ekkehard IV, Casus s. Galli, cap. 66-68, hrsg. von Hans F.

Haefele Ausgewählte Quellen zur deutschen Geschichte
des Mittelalters, 10), Darmstadt 1980, S. 140-145.

12 Ekkehard IV, Casus s. Galli, cap. 68, «Incendio postea finito
cineres parietibus aecclesiae proximi caute collecti in profluente

purgantur, Hartmuotique aurea talenta guttatim micantia
eruuntur»: Hans F. Haefele (vgl. Anm. 11), S. 144-145.

13 Ekkehard IV, Casus s. Galli, cap. 123, «De Notkero vero
doctore pictore et medico,... Picturas quidem post arsuram
plures Gallo fecerat, ut videre est in ianuis et laqueari ecclesiae
et libris quibusdam.»: Hans F. Haefele (vgl. Anm. 11),
S. 238-239.

14 Ekkehard IV, Casus s. Galli, cap. 89, «Templum, quod Gallo
Gozpertus struxerat almo / Hoc abbas Ymmo picturis compsit
et auro»: Hans F. Haefele (vgl. Anm. 11), S. 184-185; siehe
auch Josef und Konrad Hecht (vgl. Anm. 3), S. 21-22.

15 Allerdings ist der Wortlaut «picturis compsit et auro» (vgl.
Anm. 14) auch in dieser Hinsicht nicht wirklich eindeutig. - Zu
den in etwa gleichzeitigen oder wenig jüngeren Oberzeller
Befunden vgl. Dörthe Jakobs, Sankt Georg in Reichenau-
Oberzell. Der Bau und seine Ausstattung. Bestand, Veränderungen,

Restaurierungsgeschichte Forschungen und Berichte
der Bau- und Kunstdenkmalpflege in Baden-Württemberg,
Bd. 9), Stuttgart 1999, S. 445 mit Abb. 480-484.

16 Vgl. Kurt Martin, Die ottonischen Wandbilder der St. Georgs¬
kirche Reichenau-Oberzell, 2Sigmaringen 1975, S. 13-14. -
Florentine Mütherich, Ausstattung und Schmuck der
Handschrift, in: Das Evangeliar Ottos III. Cim 4453 der Bayerischen
Staatsbibliothek München, Frankfurt a.M. 1978, Kommentarband,

S. 114.
17 Zu Belegen für den Gebrauch des Wortes «aula» im Sinne von

«basilica» siehe Renate Sroder, aula, in: Mittellateinisches
Wörterbuch, Bd. 1, München 1959-67, Sp. 1236-1238, hier:
Sp. 1238 Bl. - Für Rat und Hilfe bei der Diskussion dieser
Fragen habe ich Gabriel Silagi, München, nachdrücklich zu
danken.

18 Benedictiones super lectores per circulum anni 28,27: Johan¬
nes Egli, Der Liber benedictionum Ekkeharts IV Mitteilungen

zur vaterländischen Geschichte, Bd. 31), St. Gallen 1909,
S. 154.

19 Analecta Hymnica Medii Aevi, Bd. 51, Leipzig 1908, S. 116
Nr. 105; vgl. Magnus Ditsche, Domus regia: Haus des Königs
und Gotteshaus, in: Rheinische Vierteljahresblätter 36, 1972,
S. 184-187 (für diesen Hinweis ist Hartmut Hoffmann, Göttingen,

herzlich zu danken).
20 Analecta Hymnica Medü Aevi, Bd. 53, Leipzig 1911, S. 398,

Nr. 247.
21 Zur Handschrift siehe Bernhard Bischoff, Bücher am Hofe

Ludwigs des Deutschen und die Privatbibliothek des Kanzlers
Grimait, in: Bernhard Bischoff, Mittelalterliche Studien,
Bd. 3, Stuttgart 1981, S. 187-212, hier: S. 201-210, wonach der
Eigentümer «nicht nur aus Schrift und Inhalt zu erschliessen,
sondern auch durch einen wenig jüngeren Benutzer der
Handschrift ausdrücklich beglaubigt» ist.

22 Bernhard Bischoff (vgl. Anm. 21), S. 193; zur Datierung:
«Fest datiert ist in der ganzen Handschrift nur ein Eintrag aus
dem Jahre 867 über Karl und den älteren und jüngeren Ludwig
in etwas grober Schrift (p. 18). Die individuell eingetragenen
Namen Verstorbener beziehen sich, soweit sie datierbar sind,
auf die Jahre zwischen 855 und 867», ebendort S. 204.

23 Bernhard Bischoff (vgl. Anm. 21), S. 202. Die pag. 51 ein¬

getragenen Monogramme sind auf Ludwigs des Deutschen
Söhne «Karlmannus (zweimal identisch), Karlus und Hludo-
vvicus» zu beziehen: ebendort, S. 206.

24 Das mit schwarzbrauner Tinte auf Zeilenmitte gesetzte Epita¬
phion ist von dem mit hellbrauner Tinte nach Zeile 10
eingefügten, ausgestrichenen und am Rand mit schwärzlicher Tinte
korrigiert wiederholten «Hartmuto abbate asscribit Stumphius»
deutlich zu unterscheiden.

25 Ich verdanke die durch Vergleich mit den in der Vadiana
verwahrten Autographen zweifelsfreie Identifizierung der
beiden Hände der freundlichen Hilfe von Rudolf Gamper,
Vadianische Sammlung St.Gallen. Vgl. hierzu Bernhard
Hertenstein, Joachim von Watt (Vadianus) - Bartholomäus
Schobinger - Melchior Goldast. Die Beschäftigung mit dem
Althochdeutschen von St. Gallen in Humanismus und
Frühbarock Das Althochdeutsche von St. Gallen, 3), Berlin/New

27



York 1975 (freundlicher Hinweis von Karl Schmuki,
Stiftsbibliothek St.Gallen). - Glehrte Leüt und herrliche Librey.
Die St. Galler Klosterbibliothek nach der Glaubenstrennung
1532-1630 Ausstellungskatalog), St.Gallen 1993. - Rudolf
Gamper, Die Bücherdiebstähle des Melchior Goldast in
St. Gallen, in: Lesen - Schreiben - Drucken, hrsg. von Marcel
Mayer u.a., St.Gallen 2003, S. 73-88.

26 Siehe oben, Anm. 1 und 3.
27 Die Abschrift der lateinischen Verse und ihre deutsche Reim¬

fassung findet sich schon vor Stumpfs 1548 erschienener
Chronik (vgl. Anm. 28) in Vadians sog. Kleinerer Chronik, die
u.a. in einer eigenhändigen, 1544-46 erstellten Niederschrift
(Sankt Gallen, Kantonsbibliothek, Vadianische Sammlung
Hs. 44) und in einer Reinschrift Wolfgang Fechters von 1549
(Sankt Gallen, Stadtarchiv Hs. 677a; mit Personenregister)
überliefert ist; vgl. Katalog der datierten Handschriften in der
Schweiz in lateinischer Schrift vom Anfang des Mittelalters bis
1.550, Bd. 3: Die Handschriften der Bibliotheken St.Gallen/
Zürich, Zürich 1991, S. 4 Kat.-Nr. 3 ([J.v.W], Die äbt dess
Closters zu S [ant] Gallen, 1546) und S. 22 Kat.-Nr. 56 ([J.v.W],
Von den abbten des closters zu sannt Gallen, 1549). Vadian
muss hierzu auf ältere Aufzeichnungen und Exzerpte
zurückgegriffen haben, da ihm die Stiftsbibliothek zu diesem
Zeitpunkt bereits nicht mehr zugänglich war. Seine Exzerpte und
seine Glossierung des Cod. 397 dürften auf die Zwanziger
Jahre des 16. Jahrhunderts oder die Zeit um 1530 zurückgehen.
Zu seiner Arbeitstechnik wie zu seiner partiellen Autorschaft
an der von Stumpf herausgegebenen Chronik vgl. Rudolf
Gamper, Vadians Arbeit an der Beschreibung des «Oberbodensees»,

in: Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees
und seiner Umgebung 117, 1999, S. 157-165. - Rudolf Camper,

Repräsentative Chronikreinschriften in der Reformationszeit,
in: Aegidius Tschudi und seine Zeit, hrsg. von Katharina

Koller-Weiss und Christian Sieber, Basel 2002, S. 269-286,
hier: S. 281-283. Vadians Exzerpte sind nicht erhalten, die
älteste Spur seiner Abschrift aus Cod. 397 und ihrer deutschen
Übertragung findet sich in einem Konvolut von Entwürfen für
seine Chronik, die als Ms. 28.5.2 in der Vadianischen Sammlung

der Kantonsbibliothek verwahrt sind (freundlicher Hinweis

Rudolf Gamper). Die dort auf Bl. 10r - 12r überlieferte
Textversion lässt anhand der Korrekturen und Ergänzungen
Vadians Autorschaft an der deutschen Reimfassung nachvollziehen.

28 Johann Stumpf, Gmeiner loblicher Eydgnoschafft stetten,
landen und voelckeren chronik wirdiger thaaten beschreybung,
Zürich 1548, Bd. 2, S. 15 (freundlicher Hinweis von Karl
Schmuki, Stiftsbibliothek St. Gallen); von den jüngeren
Ausgaben vgl. Zürich 1586, Buch V, S. 299f.

29 Die Abweichungen hinsichtlich Schreibweise wie Erläuterun¬
gen in Vadians Kleinerer Chronik sind durch die Edition
Götzingers zugänglich, siehe Joachim von Watt (Vadian),
Chronik der Aebte des Klosters St. Gallen Deutsche historische

Schriften, Bd. 1), hrsg. von Ernst Götzinger, St.Gallen
1875, T. 1, S. 164-166.

30 Diesen Gedanken provoziert auch ein merkwürdig negatives
Urteil über die künstlerische Qualität der Gemälde, für das in
den mittelalterlichen Quellen keine Textbasis erkennbar ist:
«Das gemäl was domalen me von färben, dan von der hand
oder der kunst gut» (Vadian, Chronik: Ernst Götzinger
[vgl. Anm. 29], S. 164), eine Aussage, die nicht in Stumpfs
Endredaktion übernommen und wenige Zeilen später zudem
bereits relativiert wurde (vgl. Anm. 33).

31 Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7), S. 90.
32 Ebendort, mit Bezug auf Vadian: «Item die pfalz widerum

teken und inwendig mit stuben erschiften lassen», Vadian,

Chronik: Ernst Götzinger (vgl. Anm. 29), S. 543. - Zu
Abt Heinrich von Mansdorf vgl. Johannes Duft / Werner
Vogler (vgl. Anm. 9), S. 1315-1316.

33 Vadian erklärt das seinen Lesern folgendermassen: «Die maler
aber auß der Ouw zeigend es an, daß es dem Grimwalden zû

gefallen gemacht was. Welichen si und seines gleichen pfaltz-
meister nennend, von wegen daß si am hof des lantzfürsten
rät oder amptleut warend», Chronik: Ernst Götzinger (vgl.
Anm. 29), Bd. 1, S. 164. - Bei Johann Stumpf heisst es

demgemäss «Abt Grimwald unnd seines gleychen werdend die
Pfaltzmeister genennt von wegen daß sie des künigs oder
Landsfürsten hofdiener und Rädt warend»: 1586 (vgl. Anm.
28), S. 300.

34 Die wenigen Codices mit Bildern, die sich am Hof Ludwigs des

Deutschen nachweisen lassen, sind Geschenke von ausserhalb,
darunter solche von der Reichenau: Bernhard Bischoff
(vgl. Anm. 21), S. 189ff. - Zum Martyrologium Wandalberts
von Prüm vgl. unten, Anm. 61.

35 Bernhard Bischoff (vgl. Anm. 21), S. 192. - Siehe neuer¬
dings auch Wilfried Hartmann, Ludwig der Deutsche,
Darmstadt 2002, S. 228-243, wo allerdings die im Vergleich mit
westfränkischen Zentren eher nüchterne Bilanz noch dadurch
geschönt wurde, dass auch westfränkische Werke wie der
jüngere Deckel des Lindauer Evangeliars oder das Ellwanger
Kästchen in die Betrachtung miteinbezogen wurden. Zur
Einordnung der genannten Werke vgl. Jean Hubert / Jean
Porcher / W. Fritz Volbach, Die Kunst der Karolinger,
München 1969, S. 255-260, Abb. 236. - Percy Ernst
Schramm, Die deutschen Kaiser und Könige in Bildern ihrer
Zeit. 751-1190. Neuauflage, hrsg. von Florentine Mütherich,

München 1983, S. 177-178, Nr. 48.
36 Bernhard Bischoff (vgl. Anm. 21), S. 192-194. - Siehe

neuerdings auch Fabrizio Crivello, Ein weiteres Fragment
eines karolingischen Prachtpsalters aus Regensburg, in: Bulletin
of the National Gallery in Prague 11,2001, S. 58-64.

37 Zu denken wäre etwa an die «peritissimi, sagacissimi lectores»
am Hofe, die Hrabanus Maurus in seinen Widmungsbriefen
an Ludwig den Deutschen erwähnt, siehe Bischoff (vgl.
Anm. 21), S. 212.

38 Als besonders aussagekräftig darf ein Vers aus dem Lob¬

gedicht des Ermoldus Nigellus auf Ludwig den Deutschen
gelten: «Mille aditus reditus millenaque claustra domorum /
Acta magistrorum artificumque manu», Julius von Schlosser

(vgl. Anm. 2), S. 40, Nr. 145 und S. 321, Nr. 925. - Auch
aus Sankt Gallen gibt es entsprechende Belege: «Ad cuius
fabricam de omnibus cismarinis regionibus magistros et
opifices omnium id genus artium advocavit», ebendort S. 27,
Nr. 104. - Für weitere Belege aus karolingischer Zeit siehe
Julius von Schlosser, ebendort S. 108, Nr. 362; S. 163,
Nr. 525; S. 219, Nr. 686; für jüngere Zeugnisse Otto Leh-
mann-Brockhaus, Schriftquellen zur Kunstgeschichte des
11. und 12. Jahrhunderts für Deutschland, Lothringen und
Italien, Berlin 1938, S. 453, Nr. 2185b; S. 478, Nr. 2278. - Vgl.
auch Alfons Dopsch, Die Wirtschaftsentwicklung der
Karolingerzeit, Teil 2, Weimar 21922, S. 177-178: «Endlich ist auch

magister nicht der Vorstand eines Handwerkerverbandes,
sondern vielmehr derjenige, welcher sein Handwerk besonders

gut versteht, Meister im Sinne von Kenner, Künstler.» Für
die zuerst genannte Möglichkeit fanden sich dagegen unter
den Literaturexzerpten des Mittellateinischen Wörterbuchs
(Bayerische Akademie der Wissenschaften, München) keine
Belege.

39 So auch Ernst Götzinger, Chronik (vgl. Anm. 29), Bd. 1,
S. 165, Anm. 2 mit der Übersetzung «Von den hofbaumeistern
ist der saal gebaut».

28



40 Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7), S. 35; vgl.
oben, S. 21.

41 «Nec non etiam singulare eidem abbati domicilium cum omni¬
bus necessariis ad illud pertinentibus utilissime pulcherrime-
que construxit»: Ratpertus, Casus s. Galli, cap. 8: Hannes
Steiner 2002 (vgl. Anm. 8), S. 194. - Siehe auch Josef und
Konrad Hecht (vgl. Anm. 3), Bd. 1, S. 15,27, Anm. 5.

42 Werner Jacobsen 1992 (vgl. Anm. 5), S. 142-144.
43 Die Quelle für dieses «solarium» (Söller?) mit 1414 allerdings

relativ spät: Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7),
S.92.

44 Ernst Götzinger, Chronik (vgl. Anm. 29), Bd. 1, S. 140. -
Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7), S. 92.

45 Zur Datierung siehe Werner Jacobsen 1992 (vgl. Anm. 5).
S. 327. - Siehe jetzt auch Werner Jacobsen, Der St. Galler
Kosterplan - 300 Jahre Forschung, in: Peter Ochsenbein /
Karl Schmuki (Hrsg.), Studien zum St. Galler Klosterplan II

Mitteilungen zur Vaterländischen Geschichte, 52), St. Gallen

2002, S. 13-56.
46 Zu den Inschriften vgl. zuletzt Walter Berschin, Der

St. Galler Klosterplan als Literaturdenkmal, in: Peter Ochsenbein

/ Karl Schmuki (vgl. Anm. 45), S. 107-149, hier:
S. 119.

47 S. Anm. 41 und 42. - Verwirrenderweise begegnet bei der
Erläuterung eines Zaunes, der Abtspfalz und Kirche trennt,
zwar auch das Wort aula, «Saepibus in gyrum ductis sie cingitur
aula», doch ist zweifellos die durch Schriftgrösse und
Positionierung dominante Beischrift «mansio abbatis» als Benennung
des Gebäudes zu verstehen (siehe Peter Ochsenbein / Karl
Schmuki (vgl. Anm. 45), S. 313 mit Abb. 6). Demgemäss
übersetzt Walter Berschin im Unterschied zu älteren
Interpretationen aula hier mit dem funktionsneutralen «Halle»:
«Die Halle (der Abtspfalz) ist so von Zäunen rings umgeben»,
2002 (vgl. Anm. 46), S. 119.

48 Neutraler die Übersetzung bei Walter Berschin, Eremus
und Insula. St. Gallen und die Reichenau im Mittelalter - Modell
einer lateinischen Literaturlandschaft, Wiesbaden 1987, S. 11:
«Der Saal wurde von den Palastmeistern vollendet, die
berühmte Insel Reichenau sandte die Maler».

49 «Als Abt Gozbert resignierte (837), war die Kirche nur im
Rohbau vollendet»: Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl.
Anm. 7), S. 32.

50 Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7), S. 35-36.
51 «Episcopus autem interea sacras pii patris exuvias in arca saxea

recondens altario subposuit»: Vita et miracula s. Otmari,
cap. 33, hrsg. von G Meyer von Knonau (Mittheilungen zur
Vaterländischen Geschichte, 12), St.Gallen 1870, S. 135. -
Siehe auch Erwin Poeschel, Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7),
S.36.

52 Das Heiligengrab wurde 1964 ergraben: Erwin Poeschel,
Kunstdenkmäler (vgl. Anm. 7), S. 35-36.

53 Ernst Götzinger, Chronik (vgl. Anm. 29), Bd. 1, S. 185.
54 Randglosse in Hs. 44, pag. 28: Ernst Götzinger, Chronik

(vgl. Anm. 29), Bd. 1, S. 166.
55 Emil Egli (vgl. Anm. 2), S. 56. - Erwin Poeschel, Kunst¬

denkmäler (vgl. Anm. 7), S. 36. - Albert Knoepfli (vgl.
Anm. 3), Bd. 1,S. 72.

56 Josef und Konrad Hecht (vgl. Anm. 3), S. 18-19. - Zu
Aachen siehe Ulrike Wehling, Die Mosaiken im Aachener
Münster und ihre Vorstufen (Arbeitsheft der rheinischen
Denkmalpflege, 46), Köln - Bonn 1995; vgl. dazu Matthias
Exner, Rezension, in: Die Denkmalpflege 54,1996. S. 79-83. -
Zu den von Hecht zitierten Beischriften des Maiestas-Bildes
im Codex Aureus von St. Emmeram (Cim 14000, fol. 6V) siehe
jetzt Wilhelm Koehler (t) / Florentine Mütherich, Die

karolingischen Miniaturen, Bd. 5: Die Hofschule Karls des

Kahlen, Berlin 1982, S. 181-182.
57 Vgl. oben, Anm. 6.
58 Aus dem Wirkungskreis der Reichenauer Malerschule ist zwar

für frühmittelalterliche Zeit keine entsprechende Darstellung
überliefert, doch darf man in dem Apsisprogramm der
Stiftskirche von Reichenau-Niederzell mit der von Apostel-
und Prophetenfolgen umgebenen Darstellung der Maiestas
Domini (12. Jh.) zweifellos das Fortwirken älterer Traditionen
vermuten: Josef und Konrad Hecht (vgl. Anm. 3), S. 187-200.
Zum Bestand vgl. jetzt Helmut F. Reichwald, Bestandserhaltung

oder Entrestaurierung? Drei Fallbeispiele aus dem
Bodenseeraum, in: Matthias Exner / Ursula Schädler-Saub
(Hrsg.), Die Restaurierung der Restaurierung? Zum Umgang
mit Wandmalereien und Architekturfassungen des Mittelalters
im 19. und 20. Jahrhundert (ICOMOS. Hefte des Deutschen
Nationalkomitees, 37), München 2002, S. 49-69, hier: S. 57ff.
mit Abb. 73-87.

59 Am ausführlichsten hierzu Josef und Konrad Hecht (vgl.
Anm. 3), S. 16-18, freilich mit der Inanspruchnahme für die
Abtspfalz und nicht zutreffender Abfolge der Tituli. Ich muss
offenlassen, ob mit den «monimenta sophorum» (Zeile 17)
nicht eher Darstellungen von Kirchenvätern gemeint waren.

60 Zur Überlieferungsgeschichte vgl. Florentine Mütherich,
«De Rhetorica». Eine Illustration zu Martianus Capella, in:
Festschrift Bernhard Bischoff zu seinem 65. Geburtstag, hrsg.
von Johanne Autenrieth und Franz Brunhölzl, Stuttgart
1971, S. 198-206.

61 Zur Reichenauer Kopie des ursprünglich für Kaiser Lothar
bestimmten Martyrologiums Wandalberts von Prüm mit einer
Umwidmung des Herrscherbildes (fol. lv) für einen
karolingischen König, wohl Ludwig den Deutschen (Rom, Biblioteca

Vaticana, Reg. lat. 438), siehe Percy Ernst Schramm
1983 (vgl. Anm. 35), S. 162, Nr. 23. - Anton von Euw, Liber
Viventium Fabariensis. Das Karolingische Memorialbuch von
Pfäfers in seiner liturgie- und kunstgeschichtlichen Bedeutung
(Studia Fabariensia, 1), Bern - Stuttgart 1989, S. 150-151. -
Biblioteca Apostolica Vaticana. Liturgie und Andacht im Mittelalter

Ausstellungskatalog Köln), Stuttgart 1992, S. 82-83,
Nr. 8 (Katharina Bierbrauer). - Zur Übersicht über die
Dokumente Reichenauer Malerei aus dem 9. Jahrhundert vgl.
zuletzt Matthias Exner, Die ottonischen Wandmalereien der
Reichenau. Aspekte ihrer chronologischen Stellung, in:
Traditionen und Neubeginn. Kunst und geistiges Leben zur Zeit der
frühen Ottonen. Symposium Magdeburg 2001 (Druck in
Vorbereitung).

62 Vgl. Marie-Therèse d'Alverny, La sagesse et ses sept filles.
Recherches sur les allégories de la philosophie et des arts
libéraux du IXe au XIIe siècle, in: Mélanges dédiés à la
mémoire de Félix Grat I, Paris 1946, S. 245-278.

63 Marie-Therèse d'Alverny spricht denn auch vorsichtig von
Tituli für Wandgemälde im Kloster St. Gallen, nicht unbedingt
in einer der Kirchen (vgl. Anm. 62, S. 253-254).

64 Für die bei St-Médard lokalisierte karolingische Pfalz bezeugt
die um 930 verfasste Translatio s. Sebastiani eine «sanetae
Sophiae capellam, quae palatio inherebat», hrsg.von Oswald
Holder-Egger, Monumenta Germaniae Historica. Scriptores

15,1, Hannover 1887 (Nachdruck 1963), S. 388; vgl.
Carlrichard Brühl, Palatium und Civitas, Bd. 1: Gallien, Köln/
Wien 1975, S. 41.

65 «Fecit namque in praedieta aecclesia altaria sex; quorum unum
sursum posito in media absida collocato in honore sanetae
Sophiae sacravit»: Gesta domni Aldrici, hrsg. von Robert
Charles / Louis Froger, Mamers 1889, S. 12; vgl. Marie-
Therèse d'Alverny (vgl. Anm. 62), S. 256.

29



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Für Fragen der Organisation, des Standes oder der Mobilität
frühmittelalterlicher Werkstätten von Wandmalern wird häufig eine
Quellennachricht herangezogen, die das Wirken von Malern der
Reichenau im karolingischen Sankt Gallen belegt. Dabei gelang es
nicht, die Unterstützung durch das nahegelegene Inselkloster auf
die eindrucksvolle Reihe von Bildtituli zu beziehen, die an anderer
Stelle für die karolingische Sankt GaUer Klosterkirche bezeugt
sind, obwohl die thematische Auswahl auch hier Verbindungen zur
Reichenau nahelegt. Vielmehr hat man aus dem Wortlaut der
Verse, die von einer durch Abt Grimald errichteten «aula»
sprechen, stets auf einen bilderreichen Schmuck der karolingischen
Abtspfalz geschlossen. Untersuchungen zum Wortgebrauch legen
demgegenüber nahe, eine synonymische Verwendung der Begriffe
«aula» und «templum» anzunehmen und in der «aula» Grimalds
mit ihren marmornen Säulen die von ihm gestiftete Kirche des
hl. Otmar zu erkennen, auf die sich auch jene Verse beziehen, die
als Grimalds Epitaph in Anspruch zu nehmen sind. Grimalds
Otmarskirche wäre demnach von Bauleuten errichtet worden, die
als «magistri» vom Hofe kamen, während Maler von der
Reichenau für ihr Bildprogramm und möglicherweise im Anschluss
daran auch noch für die Ausmalung der Klosterkirche sorgten.

In merito alle questioni concernenti l'organizzazione, la posizione
sociale e la mobilità delle botteghe dei pittori murali dell'Alto
Medioevo, si ricorre spesso a fonti che documentano le attività dei

pittori della penisola di Reichenau nella San Gallo carolingia.
Tuttavia, nell'ambito di tale discussione non si è mai riuscito a stabilire
un legame diretto tra il contributo fornito dal Convento della
vicina penisola e la serie impressionante di titoli, attribuiti ad altri
autori, eseguiti nella chiesa carolingia dell'Abbazia di San Gallo,
benché la scelta della tematica suggerisca, anche in questo caso, dei

rapporti con Reichenau. Esaminando i contenuti di alcuni versi che

parlano di un'«aula» edificata dall'abate Grimald, si è invece sempre

pensato a una serie di dipinti ornamentali eseguiti nella dimora
carolingia dell'abate. Per contro, ricerche fatte sull'uso delle parole
suggeriscono invece un impiego sinonimico dei termini «aula» e

«templum» e che l'«aula» di Grimald, con le sue colonne
marmoree, fosse in realtà la chiesa di Sant'Otmar. da lui fondata e

alla quale si riferiscono anche i versi menzionati, i quali possono
essere considerati l'epitaffio di Grimald. La chiesa consacrata a

Sant'Otmar sarebbe stata edificata da mastri costruttori provenienti

da corte e insigniti del titolo di «magistri», mentre i pittori
della penisola di Reichenau avrebbero eseguito il suo ciclo
iconografico e forse, in seguito anche i dipinti della chiesa dell'Abbazia
di San Gallo.

RESUME SUMMARY

En ce qui concerne l'organisation, la position sociale ou la mobilité
des ateliers des artistes exécutant des peintures murales durant le
Haut Moyen Age. on se réfère souvent à une source qui témoigne
de l'activité des peintres de l'île de Reichenau dans le Saint-Gall
carolingien. On n'est pas parvenu à établir un lien direct entre
l'appui fourni par le couvent de l'île voisine et la série impressionnante

de tituli attestés ailleurs pour l'abbatiale carolingienne de
Saint-Gall, bien que le choix thématique suggère, ici aussi, des

rapports avec Reichenau. Plutôt, à partir du contenu des vers qui
mentionnent une «aula» édifiée par l'abbé Grimald. on a toujours
conclu à un ornement figuré du palais carolingien de l'abbé. Par
ailleurs, des recherches sur l'emploi des mots suggèrent que les
termes «aula» et «templum» ont été utilisés comme synonymes et

que l'«aula» de Grimald, avec ses colonnes de marbre, serait
l'église de saint Omar fondée par l'abbé, à laquelle se réfèrent les

vers que contiendrait l'épitaphe de Grimald. L'église de Grimald
dédiée à saint Omar aurait donc été érigée par des maîtres
d'oeuvre qui venaient de la cour en qualité de «magistri», alors

que les peintres de l'île de Reichenau étaient chargés de créer le

programme iconographique et. ensuite, peut-être aussi de peindre
l'abbatiale.

Regarding the organisation, the status or the mobility of workshops

for mural paintings in the Early Middle Ages, a source is

frequently cited which records the activities of painters from
Reichenau in Carolingian St. Gall. However, it has not been possible

to find evidence for support from the island monastery close by
for the impressive series of paintings in the church of the Carolingian

Monastery in St. Gall mentioned elsewhere although the
choice of subject matter indicates a connection with Reichenau.
The words used in the verses of the cited source speak of an aula
erected by Abbot Grimald, leading to the conclusion that this
richly decorated aula was the dwelling of the abbot. However,
studies of the use of the words show that the terms aula and
templum were used synonymously and Grimald's aula with its marble
columns most likely refers to the Church of St. Otmar, of which he

was the donating founder. The verses presumed to be Grimald's
Epitaph also refer to St. Otmar. Grimald's Church of St. Otmar
would therefore have been built by engineers who came from the
court as magistri, while painters from Reichenau were responsible
for the interior painting and possibly also for the paintings on the
walls of the monastery that was to follow later.

30


	"Insula pictores transmiserat Augia clara" : zur Rolle Reichenauer Maler bei der Ausstattung des St. Galler Klosters im 9. Jahrhundert

