
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 61 (2004)

Heft: 1

Artikel: Karl der Grosse als Schüler Alkuins, das Kuppelmosaik des Aachener
Domes und das Maiestasbild in Codex C 80 der Zentralbibliothek Zürich

Autor: Euw, Anton von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169707

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169707
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karl der Grosse als Schüler Alkuins, das Kuppelmosaik
des Aachener Domes und

das Maiestasbild in Codex C 80 der Zentralbibliothek Zürich*

von Anton von Euw

Kein anderer Herrscher des Mittelalters gewann im Lauf
der Jahrhunderte eine so hohe Verehrung wie Karl der
Grosse (768-814). ' Die nur 24 cm hohe Bronzestatuette im
Louvre zeigt ihn als römischen Imperator zu Pferd. Sie ist
ein Werk der Hofkünstler seines Enkels, Karls des Kahlen
(840-877), und stammt aus dem Dom zu Metz, wo sie, so
berichten die Quellen aus dem 17. Jahrhundert, am Todestag

Karls, dem 28. Januar, zwischen vier brennenden
Kerzen in memoriam aufgestellt wurde.2

In Aachen, seiner Lieblingsresidenz und Begräbnisstätte,
war Karl im Jahr 1165 durch seinen Nachfolger Friedrich
Barbarossa (1152-1190) aus dem Grab zu den Ehren der
Altäre erhoben worden. Seine Gebeine ruhten seitdem in
dem grossen, silbernen und vergoldeten Schrein, den
Friedrich II. (1212-1250) nach dessen Vollendung und zwei
Tage nach seiner Königskrönung im Aachener
Marienmünster, am 27. Juli 1215, eigenhändig verschluss.3 Der
Schrein wurde mitten im Oktogon des Münsters aufgestellt,

damit Karl im Licht des Himmlischen Jerusalems
lebe, denn über ihm hing und hängt dort noch heute der
von Kaiser Friedrich Barbarossa und seiner Gemahlin
Beatrix gestiftete Radleuchter als grosses Symbol der
himmlischen Stadt, in die nach den Visionen der Apokalypse

die Gerechten eingehen werden.4
Karl wurde wahrscheinlich am 2. April 747 als Sohn des

Frankenkönigs Pippin des Jüngeren (751-768) geboren
und starb 814 als römischer Kaiser und Herrscher über ein
riesiges Reich, das als Vorläufer des heutigen Europa
betrachtet wird. Sein Leben schildert der Biograph Einhard
(um 770-840), einer der Geistesmänner der Epoche, die
sein Sohn, Ludwig der Fromme (814-840), noch eine Weile
zu halten vermochte.5 Einhard setzt die Kriegstaten an den
Anfang seiner Vita Karoli Magni und spricht alsdann von
den geistigen Bestrebungen Karls und von seinem
Lernwillen. Eindrückliche Passagen, von denen hier einige in
der Übersetzung folgen sollen, zeichnen den Herrscher
auch als Schüler aus:

Erweiterte Fassung des Vortrags vom 22. November 2001 in der
Zentralbibliothek Zürich. Der Verfasser dankt Prof. Dr.
Christoph Eggenberger, Leiter der Handschriftenabteilung, für die
Einladung zum Vortrag und die Vermittlung zur Publikation an
dieser Stelle.

«Er beherrschte nicht nur seine Muttersprache, sondern
erlernte auch fleissig Fremdsprachen. Latein verstand
und sprach er wie seine eigene Sprache. Griechisch
konnte er allerdings besser verstehen als sprechen. Er
war rednerisch so begabt, dass er manchmal beinahe zu
weitschweifig erschien. Die Sieben Freien Künste pflegte
er mit grossem Eifer, achtete seine Lehrer und erwies
ihnen grosse Ehrenbezeugungen. Der Diakon Peter von
Pisa, der schon ein alter Mann war, lehrte ihn Grammatik.

Ein anderer Diakon, Albinus, genannt Alkuin,
ein Mann sächsischer Abstammung aus Britannien, der

grösste Gelehrte seiner Zeit, unterrichtete ihn in den

übrigen Wissenschaften: der König verwendete viel Zeit
und Mühe auf das Studium der Rhetorik, Dialektik und
besonders der Astronomie. Er lernte Rechnen und
verfolgte mit grossem Wissensdurst und aufmerksamem
Interesse die Bewegungen der Himmelskörper.»6

Schon zu Lebzeiten Karls schuf einer seiner Hofgelehrten
und Dichter, vielleicht Angilbert, vielleicht Alkuin oder
Theodulf, Moduin oder gar Einhard, das Karlsepos in 536

Hexametern. Es erhielt sich in dem in St.Gallen in der
2. Hälfte des 9. Jahrhunderts geschriebenen Ms. C 78 der
Zürcher Zentralbibliothek. Es handelt von Karl und Papst
Leo III. (795-816), der Karl 799 in Paderborn aufsuchte
und ihn am Weihnachtstag des Jahres 800 in Rom zum
Kaiser krönte. Beziehungen zwischen Aachen und St. Gallen

ergeben sich auch durch Die Taten Karls des Grossen,
die Notker Balbulus (um 840-912) in den 80er-Jahren
des 9. Jahrhunderts verfasste. Sein Auftraggeber war kein
Geringerer als Karl III. (876-887), Sohn des westfränkischen

Königs Ludwig des Deutschen (843-876), und seit
881 römischer Kaiser.7

Das vielseitige Lebensbild des Frankenkönigs und
römischen Kaisers, das aus den Monumenta Germaniae
Historica mit ihren Sectiones, aber auch deutlich aus den
erhaltenen Kunstdenkmälern resultiert, beeindruckt jeden
Leser und Betrachter. Hier sei nun eine Episode
herausgegriffen, um von der Literatur aus in das Reich der
bildenden Kunst hinüberzuführen. Ausgangspunkt ist eine

Zeichnung der «Maiestas Domini» in Ms. C 80 der
Zentralbibliothek Zürich mit den Symbolen der vier Evangelisten
in der Folge von Matthäus, Johannes, Lukas und Markus
(Abb. 2).8

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 61. Heft 1/04



Karl als Schüler Alkuins
Ms. C 80 der Zentralbibliothek Zürich

Die Handschrift, in die diese Zeichnung gleichsam eingebettet

ist, wurde 1712 im Toggenburger Krieg von den
Zürchern aus St. Gallen verschleppt. Sie enthält im ersten
Teil kirchenrechtliche Texte, die im 13. Jahrhundert
niedergeschrieben wurden. Im zweiten Teil aber finden sich von
fol. 63r-117r die Werke Alkuins mit den antiken Disziplinen

der «Dialectica» und «Rhetorica», die, wie wir von
Einhard hörten, Karl als Schüler bei Alkuin erlernte.9
Dieses Schüler-Lehrerverhältnis zwischen Herrscher und
Philosophen erinnert an das grosse antike Beispiel von
Alexander dem Welteroberer und Aristoteles.

Alkuin galt als der grösste Gelehrte seiner Zeit. Er
wurde um 730 in England geboren und starb 804 als

Abt des St. Martinsklosters in Tours.10 Seit 766 war Alkuin
Leiter der durch seine Bibliothek berühmten Domschule
von York. 781 hören wir von seiner ersten Begegnung mit
Karl in Parma, auf die hin seine Ernennung zum Leiter der
Hofschule Karls erfolgte, wo Alkuin zum Lehrer vieler
später selbst berühmter Geister wurde. 796 übernahm er
die Leitung des Klosters in Tours und vollendete dort sein
Bibelwerk, das heisst die textlich revidierte Neuedition
aller biblischen Bücher, zusammengefasst in einem Band,
in einem Pandekten. Einige dieser in Tours unter ihm und
seinen Nachfolgern Fridugisus und Vivian entstandenen
Riesenbibeln sind noch erhalten. Zwei davon gelangten
nach St. Gallen und Zürich, wo sie als Cod. 75 der
Stiftsbibliothek und als Car(olinum) C 1 der Zentralbibliothek
aufbewahrt werden."

Unsere erste Frage ist, wie kommt das Thema der
«Maiestas Domini», mit dem Christus als Weltenschöpfer
in den Sphären des Alls thronend und zugleich als Spender
des viergestaltigen Evangeliums dargestellt ist, hinein in
das Buch der säkularen Disziplinen der Dialectica und
Rhetorica, die sich mit weltlicher Dichtung und Redekunst
befassen? Ist diese Zeichnung etwa nur das Gelegenheitsprodukt

eines späteren Lesers im 10. Jahrhundert, der auf
einer einst leer gebliebenen Seite, vielleicht in St.Gallen,
vielleicht aber auch anderswo, ein Zeugnis seines Könnens
hinterliess?12 Ist sie ein mit dem Inhalt verwachsenes Stück
oder eine autonome Zeichnung, die nur da ist, weil im Text
eine Seite frei geblieben war?

Die Zeichnung der «Maiestas Domini» ist von
ausserordentlicher Qualität und steht mit dem in der Karolingerzeit

abgeschriebenen Text in einem tieferen Sinnzusammenhang,

der nun erklärt werden soll.13 Sie findet sich
nämlich auf fol. 83r in einem makellosen Quaternio
(fol. 78r-85v), der die 11. Lage der gesamten Handschrift
bildet.14 Diese Lage enthält auf fol. 82v den Übergang von
der Dialectica Alkuins zu dessen Rhetorica.15 Ihn bilden die
Versus Heroici Alkuins, ein Gedicht des Lehrers auf König
Karl, seinen Schüler und Gesprächspartner im Dialog
(Abb. I).16 Sie lauten übersetzt:

«Wer, frage ich, danach drängt, die bürgerlichen Sitten zu
kennen,

der lese die Regeln, die dieses Buch enthält.
Denn geschrieben haben sie, behütet vom Hof,
König Karl und Alkuin zugleich;
dieser lehrt, jener billigt es.

Es ist das Werk beider, wenngleich verschieden der
Anlass dazu;

Jener ist der Vater der Welt, dieser ihr armer Bewohner.»

omr uocomuAA.- \J-dnxc äAeTomdiboc¦ SednutU hàrutn fpKlt-
rtuT,. Ahcjuutiunm ud.fxUüm ftcpificArepotzft- ScdfoUimmcio^
¦no*.- idiAjutdaeritAixiracLtìdrcaxirA>fhTidrr- ]jfi\_dfirmmo cfmdg-

Ay.dfirm.mo efhcnancuno Micumrdcistic^iii3at7focrlaXfcfk-né.àb.cu

mrde^winr-mxMkimuoLibtUcft:,]^ NeyauxjaicfejL j^.
ymo <? AhAMwrAhjJxquo- ut-focnyxcTnoncfb ud.Mcuiurd^àhcfxA.rt,

onenAxmo&- uccaeixim aoLibU*, n<meft- \_Conrndicax> cjcudcfk- kCKdfirmx^
TAonträrne^xaornrcpportno VifocnaeTdifpaaa: focrxar *—,<,,_,
Alf pu TXXÔ-

1 TIM VÏR.JUS HfHOICI- ex-. ^f\ m rogo cimLcfcapua. cognofcarc moref
^¦C— H Atee precept», lojar cju&er Ixberifie-cener-

m. C cnpferax- AucemmjxrcanAfrifo kjirotur au-Uub,

\ IbmuCq fimuL Hicdedtr lite-proba?

ij^f-tam opurounberam difpxrfi oazfS. duoratrt-
1 ticpxcermundi- Hickafcrarar Inopf

TkJ on-eann^fmodico lettor procorpore- Ubrum ¦

C orporr pty modico- metuhporoxàptr-

Disarmo- zimmmc^ tr*i\amrnÌHifuiS
SAÎllHTliSlKU gfckoü ZAlUAATiMUJ ¦ Eta|_BÏ
ni bocTiisim au.cotm- £x«jcnvn_. —^.

Abb. 1 Alkuin, Versus heroici. St. GaUer Schreiber, 2. Drittel
9. Jh. Zürich, Zentralbibliothek, Ms. C 80, fol. 82v.

Die Textgliederung des vorangehenden und nachfolgenden

Traktates mit den Buchstaben K wie Karl und A wie
Alkuin vor den einzelnen Sätzen kündet dem Leser an, von
wem der Text im Dialog gesprochen wird. Die Themen sind
so nach alter griechischer Sitte in Form des Zwiegesprächs
behandelt, in dem Karl fragt und Alkuin antwortet. Die
Seite schliesst mit der Rubrik: «Disputatio de dialectica
et de virtutibvs eius sapientissimi Karoli Imperatoris et
Albini doctissimi magistri explicitur».17 Und dieser Seite

gegenüber steht, mit sepia-brauner Tinte gezeichnet, wie



ein Pendant zu den Versus Heroici, die «Maiestas Domini»
(Abb. 2). Auf der Rückseite der Zeichnung (fol. 83v)
folgt der Titel «Incipit rhetorica Albini magistri», dessen
Schlusskapitel über die Tugenden handelt.

Wie schon Luitpold Wallach,18 Franz Brunhölzl19 und
Josef Fleckenstein20 darstellten, nimmt der Dialog De
rhetorica et virtutibus Alkuins innerhalb seiner Lehrschriften

eine Sonderstellung ein, weil Alkuin in sein
Bildungsprogramm die römischen Kardinaltugenden Prudentia,

;\f%t.

m
-7-7

z

Abb. 2 «Maiestas Domini», braune Federzeichnung. St. Galler
Zeichner, 2. Drittel 9. Jh. Zürich, Zentralbibliothek, Ms. C 80,
fol. 83r.

Iustitia, Fortitudo und Temperantia aufnimmt, ein
Tugendprogramm, das vom 9. bis zum 12. Jahrhundert ungezählte
Werke der bildenden Kunst begleiten wird. Alkuin hatte
seinem Werk einen neuen Sinn gegeben, indem er darin zu
den «Auctoritates veterum» wie Cicero die Tugenden
einflocht. Er machte es, wie Josef Fleckenstein sagt, zu einer
Tugend- und Pflichtenlehre. Die Verbindung von Wissenschaft,

Weisheit und Tugend soll «dem Königtum vor Gott
seine letzte Rechtfertigung» verleihen.21

Im Kapitel De virtutibus kommt Alkuin auf den «Ordo
animae» (die Ausrichtung des Seelenlebens) zu sprechen.
Karl fragt ihn, wie deren Wertehierarchie sei, und Alkuin
antwortet ihm:

«Dass sie (die Seele) liebe, was überirdisch sei, nämlich
Gott, und dass sie beherrsche, was unterhalb sei, nämlich
den Körper; dass sie zudem die diesen (beiden)
nahestehenden Seelenregungen mit Liebe erfülle und sie

begünstige. Die durch diese Opfer gereinigte und entlastete
Seele wird aus diesem mühe- und kummervollen Leben
heimfliegen und in die Freude ihres Herrn eintreten.»
Karl entgegnet ihm: «Du zeichnest mir, mein Lehrer,
einen grossen und wahrhaft glücklichen Mann.» Und
Alkuin beschliesst den Gedanken: «Gross und wahrhaft
glücklich möge Dich, Herr, mein König, Gott machen
und es zulassen, dass dieses (Dein) Jahrhundert auf der
Quadriga der Tugenden, von der wir soeben sprachen,
mit den Flügeln der Liebe zur Sphäre des himmlischen
Reiches aufsteige.»22

Vom Inhalt der Schrift her betrachtet gäbe es demnach
eine Stelle, die wir mit der «Maiestas Domini» auf fol. 83r
von Zürich C 80 in Verbindung bringen könnten, nämlich
den Schluss des De rhetorica mit dem Kapitel De virtutibus,
in dem Alkuin Karl lehrt, seine Seele zu Gott zu erheben,
um so gleichsam die Quadriga der Tugenden zu besteigen,
die ihn zu den Sphären des himmlischen Reiches bringen
wird. Natürlich wissen wir nicht, ob der Zeichner der
«Maiestas Domini» den Schluss von De rhetorica geschrieben

oder gelesen hat und so das Maiestasbild in Kenntnis
des Inhaltes dem Traktat als Thronbild Gottes in den
Sphären voranstellen wollte. Doch gibt es eine vergleichbare

Komposition, deren Inschrift in gewisser Weise zu den
Worten Alkuins zurückführt. Es ist die Elfenbeintafel auf
dem Vorderdeckel des Evangelium Longum, Cod. 53 der
Stiftsbibliothek St. Gallen, die der St. Galler Mönch Tuotilo
(um 850 - um 913) wohl im Jahr 895 schuf (Abb. 3).23 Die
Inschrift dieser Tafel lautet: «Hic residet XPC virtutum
stemmate septus» (hier thront Christus, umgeben vom
Kranz der Tugenden).

Die klassischen römischen «Virtùtes», die vier
Kardinaltugenden, sind hier offensichtlich auf die vier Evangelisten
Johannes, Matthäus, Markus und Lukas und ihre Symbole,
den Adler, den Menschen, den Löwen und den Stier
übertragen. Sie bilden das viergestaltige Evangelium Jesu

Christi, der als Alpha und Omega, von Cherubim verehrt,
auf dem Sphärenthron im Zentrum des Bildes erscheint.
Die «Virtutes» als Evangelium, dieser auf die höhere
Ebene transponierte Begriff könnte demnach die
Entstehung der «Maiestas» in Cod. C 80 erklären. Die Zeichnung

wäre in diesem Sinn ein Kommentar zur Tugendlehre
Alkuins.

Wer aber war der geistige Initiator dieses an seiner
Stelle so aussergewöhnlichen Bildes? Die Fragen um die
Entstehungsgeschichte unserer aus der alten Bibliothek
St. Gallens kommenden Handschrift beantwortete Bern-



hard Bischoff in seiner Arbeit über die «Bücher am Hofe
Ludwigs des Deutschen und die Privatbibliothek des Kanzlers

Grimald».24 Sie ist nach seiner Meinung von St. Galler
Schreibern im 2. Drittel des 9. Jahrhunderts in Regensburg

geschrieben worden. Abt Grimald von St.Gallen

klären. Das Paulusbild p. 12 im Sang. 64, das Augustinusbild

p. 44 im Sang. 433, die Sternbilderzyklen in den Sang.
250 und 902 sowie die Zeichnungen im ersten Makkabäer-
buch des Leidener Perizoni Fol. 17 passen nicht zur
«Maiestas» in Zürich C 80.26 Aber die «Maiestas» zeigt in

Vy * m«£>£
Ó*-

okJ

fem

m *

n* v.»'

AAg*r y*
«nr

n
^

i. 1

?T7>y*

Ä^r^lmé ¦¦NA
^v3?K 4^-¦!^^•1 01fK«-2, ^̂mm mœ

m

Abb. 3 Vorderdeckel des Evangelium Longum mit Elfenbeintafel

von Tuotilo, geschnitzt um 895. St.Gallen, Stiftsbibliothek,
Cod. 53.

Abb. 4 Evangelist Johannes, lavierte Federzeichnung. Bibel,
Einsiedeln, um 1030-1050. Einsiedeln, Stiftsbibliothek, Cod. 1(8),
fol. 405v.

(841-872) war Kanzler am ostfränkischen Hof König
Ludwigs des Deutschen in Regensburg. Bei der Rückkehr
aus dessen Diensten nach St. Gallen hinterliess er seiner
Klosterbibliothek eine Reihe von Büchern, zu denen
Bischoff auch C 80 in Zürich zählt. Über die Zeichnung
der «Maiestas Domini» sagt er nichts.25

In der Tat ist die Zugehörigkeit der Zeichnung zum
St. Galler Kreis gewissermassen nur auf Umwegen zu er¬

der Stoffbehandlung des Gewandes fremde Stilelemente,
die in einem anderen Bereich, nämlich in der St. Galler
karolingischen Initialornamentik nachgewiesen werden
können. Es sind jene die Höhen der Falten füllenden langen

Striche, an deren Enden wie Tropfen kleine Kügelchen
hängen, die zumeist von zwei kurzen Querstrichen
«abgefangen» werden. Diese Art der Verzierung findet sich an
St. Galler Initialen seit der Grimald-Zeit (841-872) und ist



auch in der Zeit des Konstanzer Bischofs Salomo (890-919)
nachzuweisen.27 Sie wird an den Evangelistenbildern und
einigen der Genesis- und Exodusillustrationen in Form von
Zeichnungen in der unter Abt Embrich (1021-1051) in
Einsiedeln entstandenen Bibel Cod. 1(8) wieder sichtbar

wandt erscheinen, nämlich das Evangelienbuch des Otfrid
von Weissenburg (um 800-870), Cod. 2687 der Österreichischen

Nationalbibliothek in Wien.30 Die breite Anlage der
Figuren der Kreuzigung auf fol. 153r dieser Handschrift
sowie ihre rundlichen Gesichter haben Ähnlichkeit mit der

\ iàà \%

fc>fYfi
Sj

7
DEC

W :,<;_.-*

M

7 ^,{7MM.

IteV v
A

y-fj- ' \1

_j

**•?

j
Abb. 5 Anbetung der Magier, lavierte Federzeichnung. Evange- Abb. 6 Einzug in Jerusalem, Federzeichnung. Otfrid von Weis-
liar, Corvey, letztes Viertel 10. Jh. Wolfenbüttel, Herzog August senburg Evangelienharmonie, Weissenburg, 3. Viertel 9. Jh. Wien,
Bibliothek, Cod. Guelf. 16.1. Aug. 2°, fol. 18v. Österreichische Nationalbibliothek, Cod. 2687, fol. 112r.

(Abb. 4).28 Die Zeichnungen im Evangeliar Cod. Guelf. 16.
1. Aug. 2° der Herzog August Bibliothek in Wolfenbüttel,
einer im letzten Viertel des 10. Jahrhunderts in Corvey
entstandenen Handschrift, sind ein zeitlich dazwischen
liegendes vergleichbares Phänomen (Abb. 5).29

Aus dem 9. Jahrhundert hat sich eine einzige Handschrift
mit Federzeichnungen erhalten, deren Figuren mit denen
der «Maiestas Domini» in Zürich C 80 annähernd ver-

«Maiestas» in Zürich C 80 sowie denn auch das
Profilgesicht des Matthäus-Engels der Zürcher Handschrift mit
den Profilgesichtern der ursprünglichen Figuren des

Einzugs in Jerusalem auf fol. 112r der Wiener Handschrift
einander gleichen (Abb. 6). Dazu ist zu sagen, dass der
Zeichner der Zürcher «Maiestas» in seiner künstlerischen
Qualität über dem der Wiener Evangelienharmonie steht.31

Der Dichter des Werkes, Otfrid von Weissenburg (um



800-870), kam im Jahr 847 an den Hof König Ludwigs des

Deutschen, vielleicht eingeführt von Abt Grimald von
St.Gallen, der vor seiner Abtzeit in St.Gallen Abt von
Weissenburg (833-839) im Elsass war. Dort dichtete Otfrid
in den Jahren 863-871 die berühmte althochdeutsche
Paraphrase zu den Evangelien.32 Das Werk ist König Ludwig
dem Deutschen (843-876) gewidmet und endet mit einer
besonderen Dedikation an die St. Galler Mönche Hartmut
und Werinbert. So schliesst sich der Kulturkreis, der die
Abteien Weissenburg und St.Gallen sowie die Pfalz in
Regensburg erfasst und damit eine bedeutende Region des
Ostfrankenreiches in der Spätkarolingerzeit umgrenzt. Die
faszinierende Zeichnung in Zürich C 80 aber ist unter den
«Maiestas»-Darstellungen der Karolingerzeit eine ganz
besondere, denn sie überliefert wahrscheinlich ein Stück vom
Original des Kuppelmosaiks, das Karl der Grosse wohl
noch vor dem Jahr 800 in der von ihm erbauten Aachener
Marienkirche ausführen liess.33

Archäologie und Ikonographie
des karolingischen Kuppelmosaiks im Aachener Dom

Gehen wir auf den Ort zu! Schon Albrecht Dürer schaute
im Jahr 1520 vom heutigen Aachener Rathaus aus auf das

gotische Münster hinab, dessen Mitte das von Karl erbaute
Oktogon beherrscht.34 Die von ihm angelegte Pfalz bietet
folgenden archäologischen Grundriss: oben die Palastaula,
heute das Rathaus, und einen direkten Verbindungsgang
zur Marienkirche, zu dessen Seiten die Verwaltungsgebäude

zu denken sind, und schliesslich unten die Marienkirche

mit dem Oktogon, der ein Atrium vorgelagert ist
und an dem nach Norden und Süden je ein Annexbau
angegliedert war (Abb. 7).35 Wir wissen von Einhard, dass

Karl die Kirche regelmässig besuchte und auch an den
nächtlichen Hören teilnahm, solange es seine Gesundheit
erlaubte.36 Er ging vom Palatium durch den Gang in die
Empore der Kirche.

Sein Thron mit den Marmorplatten aus der Grabes- und
Auferstehungskirche von Jerusalem stand von Anfang
an im westlichen Obergeschoss, von dem aus er an den
Gottesdiensten teilnahm (Abb. 8).37 Die beiden Geschosse
des Oktogons gliedern die berühmten Säulen aus
verschiedenfarbigem Granit und Marmor, die er nach Einhard
aus Rom und Ravenna nach Aachen bringen liess.38 Karl
schaute bei geöffneter Gittertür hinab auf den Marienaltar,
den Hauptaltar der Kirche, der auch jetzt wieder im Osten
des Oktogons steht. Ihm gegenüber stand auf der Empore
der Salvatoraltar.39 Wenn er vom Thron herabstieg und vor
die Gittertür des Geländers trat, um in die Kuppel zu
schauen, bot sich ihm dort eine apokalyptische Vision dar,
die wir heute nur noch in dem vom belgischen Baron
Jean Baptiste Bethune (1821-1894) in den 70er-Jahren des
19. Jahrhunderts aufgrund alter Freskenreste auf dem Putz
der Kuppel und anderer Dokumente nachempfundenen
Mosaik vor Augen haben (Abb. 9).40 Das alte karolingische
Kuppelmosaik wurde nämlich 1725 zu Gunsten einer

neuen Barockausstattung mit Stuck überzogen.41 Aber
Bethunes Mosaik erhielt uns wenigstens die Thematik der
Kuppel, und, wie wir sehen werden, gibt es Zeugnisse, die
auch Einzelheiten der Darstellungen enthalten.

Erste Zeichnungen vom karolingischen Kuppelmosaik
verdanken wir dem französischen Archäologen Nicolas-

f =£

ST.".-SS

A FFALZKiRCHE

B AULA

C ATRIUM

D,£ VERÒINDUt-lCSGASG

F QUERBAU

G NÖRDLANNEX5AU
H SUDLA.NNEXBAU

¦I AUFGEHEND

LÜJ FUHD/.MENT

S6ÄUCH, SS NACH ÌBIS

L.J ERGÄNZT

I 1 SfÂTlRE &AUTEN

U.3 SPArEÄE FUNDAM£HTE

0 30m

CD

aas

3_r

trr_

SSn 3

cys\

Abb. 7 Grundriss des Aachener Pfalzbezirkes, nach Leo Hugöt
und Felix Kreusch (vgl. Anm. 35), Bestand 1964.

Claude Fabri de Peiresc (1580-1637), der uns unter anderem

viel Wissenswertes über den römischen Staatskalender

von 354 hinterliess.42 Sein Bruder, Palarne de Fabri,
zeichnete für ihn auf einer Reise durch Flandern 1607/1608

Figuren des Kuppelmosaiks, die den ikonographischen
und formalen Bestand des karolingischen Kuppelmosaiks
sichern.43 Es sind Einzelfiguren der apokalyptischen
vierundzwanzig Ältesten, die sich von ihren Thronen erhoben



haben, um nach antiker Sitte dem Herrscher oder seinem
Symbol mit dem «Aurum coronarium», dem Darbringen
goldener Kränze, zu huldigen. Zudem wissen wir aus
anderen Quellen des frühen 17. Jahrhunderts, wie zum
Beispiel dem Reisebericht des Pierre Bergeron, dass das
Gewölbe der Kirche ganz mit Mosaiken geschmückt war und
darin Christus, Engel, Sterne und das Christogramm XP
dargestellt waren.44 Dass das Ganze wirklich mosaiziert
und nicht nur al fresco gemalt war, bescheinigt auch die
Chronik des Johannes Noppius von 1632.45 Die Vita Karoli
Magni des Anonymus Aquensis aus der zweiten Hälfte des
12. Jahrhunderts spricht schon vom «musivum opus» in der
Aachener Marienkirche, und die ebenfalls aus dem 12.
Jahrhundert stammenden Gesta Treverorum wissen, dass Karl
der Grosse «eine Menge Marmor und Mosaikschmuck von
Trier nach Aachen abgefahren habe - Qui etiam Karolus
multum marmor et museum plurimum Trebeni ad Aquis
palatium vexit, [-..]»46

o.

77/a
¦*

r-
^

WWM:.

Y^x

Abb. 9 Inneres des Aachener Domes. Blick vom Oktogon nach
Osten in die Kuppel, Kuppelmosaik von Jean Baptiste Bethune,
1870-1880.

Abb. 8 Inneres des Aachener Domes. Blick vom Oktogon nach
Westen auf die Empore mit dem Thron Karls des Grossen.

Fast im Gegensatz zu diesen Dokumenten stehen die im
November 1869 beim Entfernen der barocken Stuckverzierung

entdeckten Reste von Malereien, die schon Paul
Clemen in seinem Werk über die romanische Monumentalmalerei

in den Rheinlanden 1916 veröffentlichte, wie denn

überhaupt Clemens Publikation zur Grundlage künftiger
Forschung wurde.47 Die entdeckten Malereien waren 1870

in Originalgrösse durchgepaust und entsprechend aquarelliert

worden. Sie ergeben, dass das apokalyptische
Programm mit dem «Aurum coronarium» offenbar schon al

fresco auf der Kuppel aufgemalt war. Eines der
festgehaltenen Fragmente lässt eindeutig die Krone auf den
verhüllten Händen eines der Ältesten erkennen (Abb. 10).
Alle diese Originalfunde wurden durch das neue Mosaik
von Bethune in den 1870er-Jahren zugedeckt.



Daraus erhebt sich natürlich die Frage, ob die Kuppel
zur Zeit Karls des Grossen mosaiziert oder mit Fresken
geschmückt war, ob sie nicht erst nach seinem Tod, etwa
unter seinem Sohn Ludwig dem Frommen (814-840)
mosaiziert worden sei.48 Ulrike Wehling wandte sich in
ihrer Bonner Dissertation (von 1992 beziehungsweise
1995) diesen Fragen zu und tendierte zur Annahme, die

yiiirgfilrfir

y \»f

^mm

I

Abb. 10 Fragment eines Ältesten mit Kronreif auf den
ausgestreckten, verhüllten Händen. Aquarell-Kopie der 1870 entdeckten

Fresken in der Kuppel des Aachener Domes. Aachen, Archiv
der Dombauverwaltung.

Mosaiken stammten erst aus der Zeit Ludwigs des
Frommen.49 Wir geben hier zu bedenken: Sollte denn die
Hauskirche Karls, seine von ihm selbst mit Kanonikern
zum ewigen Gebet bestellte Marien- und Salvatorkirche,
unvollendet geblieben sein? Wenn wir die Spuren von
«Tesserae», von Mosaiksteinchen, auf den Freskenresten
noch nachweisen könnten, wäre die Frage wohl gelöst. Wir
sollten uns zur Ansicht entschliessen, dass die Mosaizie-
rung der Kuppel zur Vollendung des Baues zu Lebzeiten
Karls gehörte.50

Wie auch immer, das Programm war zu Zeiten Karls
festgelegt, und offenbar war es nicht das Lamm Gottes, dem
die Ältesten huldigten, sondern die «Maiestas Domini»,
Christus thronend in voller Gestalt, ähnlich wie im Mosaik
Bethunes (Abb. 9).51 Ihm war ja auch der Altar auf dem
Emporenumgang im Westen geweiht. Darüber also
erschien die «Maiestas».

Das Thema stammt aus dem 4. Kapitel der Apokalypse,
wo wir lesen: «Da, siehe, ein Thron stand im Himmel und
Einer sass auf dem Throne [...]. Rings um den Thron sind

vierundzwanzig Sitze und auf den Sitzen vierundzwanzig
Älteste, angetan mit weissen Kleidern, und goldene Kränze
auf ihren Häuptern [...]. Gerade vor dem Thron und rings
um den Thron sind vier Wesen, vorn und hinten voller
Augen.»52 Schliesslich heisst es weiter: «Wenn die Wesen

Lobpreis, Ehre und Dank erstattet haben dem, der auf dem
Throne sitzt und lebt in alle Ewigkeit [4.9], fallen die
vierundzwanzig Ältesten nieder vor dem Thronenden, beten
an den ewig lebenden, legen ihre Kränze nieder und rufen:
<Würdig bist du, unser Herr und Gott, zu empfangen den
Lobpreis, die Ehre und die Macht, denn du hast alles
geschaffen: durch Deinen Willen geschaffen war es.>.»53

Im 5. Kapitel der Apokalypse wiederholt Johannes
dieses Bild mit einer Variante, in der er sagt (Vers 6): «Da
sah ich in der Mitte vor dem Throne und den vier lebenden

Wesen, umgeben von den Ältesten, ein Lamm wie
geschlachtet [,..].»54 Zudem lesen wir danach: «[...] da fielen
die vier Wesen und die vierundzwanzig Ältesten vor dem
Lamme nieder - jeder trug eine Zither und goldene
Schalen voll Weihrauch, das sind die Gebete der
Heiligen.»55 Zu welcher Lösung sollten sich nun die Theologen
und mit ihnen Karl selbst entscheiden? Die liturgische
Konzeption des Domes mit dem Salvatoraltar auf der
Ebene des Karlsthrones mag den Ausschlag für Apokalypse

4 und die «Maiestas Domini» gegeben haben.
Als mein Lehrer, Hermann Schnitzler, sich 1964 mit

dieser Frage befasste, war er anderer Ansicht.56 Er meinte,
es musste nicht Kapitel 4, sondern Kapitel 5 gewesen sein;
nicht der thronende Christus, sondern das Lamm sei das

Zentrum der Anbetung der Ältesten gewesen. Es habe im
Zenit der Kuppel gestanden, dort, wo jetzt ein ikonogra-
phisches Vakuum herrsche. Das zentrale Lamm sei durch
das Aufhängen des Barbarossaleuchters im 12. Jahrhundert
verschwunden und erst dann durch den Thronenden
ersetzt worden.57 Heute halten wir dagegen: Sollte denn
der karolingische Dom, in dem die Kanoniker die nächtlichen

Hören beteten, keinen Leuchter besessen haben?
Wie Sven Schütte beobachtete, gehört der grossartige
Schlussstein der Kuppel ohne Zweifel zum karolingischen
Baubestand des Domes und enthielt schon die Öffnung zur
Aufhängung eines Leuchters.58 Das apokalyptische Lamm
hatte daher nie im Zenit der Kuppel erscheinen können.

Hinter allen jenen ikonographischen und technischen
Überlegungen Schnitzlers zum ursprünglichen Programm
stand die Diskussion um den Einfluss des byzantinischen
Bilderstreites auf die karolingische Geisteswelt und Kunst,
stand die Frage nach dem Verhältnis der Libri Carolini zur
Aachener Hofkunst Karls des Grossen.59 Die Darstellung
des Lammes als Symbol oder die Darstellung Jesu Christi
in Menschengestalt war hier die Frage, die je nachdem eine

pro- oder kontraikonoklastische Antwort abforderte. Der
Verfasser der sich gegenüber dem Bilderkult reserviert
verhaltenden Libri Carolini war ja der Spanier Theodulf
von Orléans (um 760-821), dessen Einstellung zum Bilderkult

insofern als negativ zu bezeichnen ist, als er die
Darstellung Gottes in Menschengestalt vermied. Davon zeugt
sehr eindrücklich das Apsismosaik seines Oratoriums in

8



Germigny-des-Prés, das Theodulf um 806 ausführen liess.6"

Dargestellt ist die Bundeslade als alttestamentliches Symbol

für die Anwesenheit des unsichtbaren Gottes. «Hier
sieh das heilige Orakel und die Cherubim und das Leuchten

der Arche des Gottesbundes», sagt die Inschrift.

Zweites sei fol. 87r aus Ms. 644 der Pierpont Morgan
Library, New York, zitiert mit der Darstellung zu den Versen

der Apokalypse, Kapitel 5, 6 bis 8. Im Zentrum des

Kreises steht wiederum das Lamm, in den vier Windrichtungen

folgen darum herum die Evangelistensymbole und

£T**

hô
-iMM
m<mm

v.

Kfmi--i?m

Abb. 11 Apokalypsenkommentar des Beatus von Liebana, Ape
4,6-5,14: Huldigung der vierundzwanzig Ältesten. San Millân de la
Cogolla, um 1000. Madrid, Real Academia de Ia Historia, Cod.
Aemil. 33, fol. 92r.

Abb. 12 Die grosse Gottesvision nach Ape 19,4-6. Trierer
Apokalypse, Westfrankreich, 1. Hälfte 9. Jh. Trier, Stadtbibliothek,
Cod. 31, fol. 61 r.

Hätte damals, um 795-800, in Aachen Theodulf das

Sagen gehabt, wäre das Kuppelmosaik wohl etwa so ausgefallen,

wie wir es in den spanischen Apokalypsenkommentaren
des Beatus von Liebana sehen, der ein Zeitgenosse

Theodulfs war. Fol. 92r in Cod. Aemili. 33 der Academia in
Madrid, entstanden um 1000, enthält die Darstellung zu
den Versen der Apokalypse, Kapitel 4,6 bis 5,14, mit dem
Lamm im Zentrum und den im Kreis beschlossenen
Symbolen der Evangelisten sowie ausserhalb des Kreises in den
Bildzwickeln die vierundzwanzig Ältesten (Abb. II).61 Als

dazwischen die Ältesten mit ihren Saiteninstrumenten und
goldenen Schalen.62 Beide Kompositionen könnten der
Widerhall eines Kuppelmosaiks sein. Die spanischen
Apokalypsen bevorzugen also die Darstellung des Lammes mit
den vierundzwanzig Ältesten.63 Dagegen findet sich die
Anbetung der vierundzwanzig Ältesten nach Apokalypse 4,
1-4 und die grosse Gottesvision nach Apokalypse 19, 4-6
mit dem Thronenden und den Symbolen der Evangelisten
auf fol. 14v und fol. 61r in der Trierer Apokalypse (Abb.
12), entstanden im 9. Jahrhundert, und zeigt dort erwar-



tungsgemäss die römische Reihung der Symbole - werden
doch ihre Bilder auf eine italische Vorlage des 6. Jahrhunderts

zurückgeführt.64

Die «Maiestas Domini» des Kuppelmosaiks
in ihrer Beziehung zur Liturgie

Karl kannte ja das Thema selbst aus Rom, und die
Wiederbelebung Roms durch das Abbild seiner Aachener Pfalz
war, wie wir aus vielen Details wissen, sein hohes Ziel. Aus
Rom und Ravenna erbat er sich Marmorsäulen für sein
Aachener Marienstift,65 aus Rom kamen bedeutende
Handschriften, die er zur Kirchen- und Liturgiereform im
Frankenreich brauchte.66 In den Jahren 774, 781 und 787

war Karl in St. Peter zu Rom, wo er dann am Weihnachtstag

des Jahres 800 zum Kaiser gekrönt wurde.67 Er wird, vor
der Fassade stehend, die Anbetung des Lammes betrachtet
haben, die Papst Leo I. (423-448) nach Apokalypse 4 und 5

hatte ausführen lassen. Sie ist uns in einer im 11. Jahrhundert

im Kloster Farfa entstandenen Handschrift, nämlich in
Ms. 124 der Eton College Library erhalten (Abb. 13).68 Ein
Ausschnitt aus der Fassadenzeichnung in dieser Handschrift

mit der Huldigung der Ältesten vor dem Lamm im
Giebel der Basilika verdeutlicht die Komposition, in der
die Evangelistensymbole das Lamm nicht umschweben,
sondern zu den Seiten aufgereiht sind. Das Thema war ja
auch in San Paolo fuori le mura am Mosaik des Triumphbogens

zu sehen. Dort huldigen die Ältesten nicht dem
Lamm, sondern der «Imago clipeata» Christi. Entscheidend

für den Typus dieses Bildes ist die horizontale
Reihung der Evangelistensymbole seitlich des Bildes Christi.
Auch dieses Mosaik mit dem stark restaurierten Christusbild

in der Mitte der Komposition entstammt der Zeit
Papst Leos I. (Abb. 14).69 In Rom gab es also beide
Formen, die Huldigung vor dem Lamm und die Huldigung
vor dem Menschenbild Jesu Christi mit den Symbolen der
Evangelisten. In beiden Fällen waren die Evangelistensymbole

hinsichtlich der Fassade und des Triumphbogens
kompositionsbedingt seitlich des Lammes und des

«Clipeus» Christi angebracht. Karl und die Aachener Theologen

entschlossen sich für die Darstellung Christi in
Menschengestalt. Der Erlöser sass wahrscheinlich,
vergleichbar dem Maiestasbild auf fol. 18v in dem um 810 in
der Aachener Hofschule Karls entstandenen Lorscher
Evangeliar, auf einem hohen Thron, von einer Sphäre
umgeben, ähnlich wie es Giovanni Giustino Ciampini
zeichnete. Das Rund der goldenen Kuppel war mit roten
Sternen übersät (4x38=144). Über den Sternen deuteten
die Engel und der Lichterkranz im Zenit, wie es Bethune
nachvollzog, den Himmel an. Das «Aurum coronarium»
der vierundzwanzig Ältesten begegnete sich im Osten
der Kuppelwölbung zu Füssen der «Maiestas Domini»
(Abb. 15).70

Diese gewissermassen liturgisch auf den Aachener Dom
und seinen Salvatoraltar zugeschnittene Ikonographie ist
auch in nachkarolingischen Jahrhunderten dokumentiert.

Aber in Bezug auf die «Maiestas Domini» gehen die
Quellen auseinander. Eine Bildquelle enthalten die in
Rom 1699 erschienenen Vetera Monimenta des Giovanni
Giustino Ciampini, aus denen auch Paul Clemen den

entsprechenden Stich abbildete (Abb. 16). Dem Werk des

römischen Prälaten Ciampini ging ein schriftlicher Bericht
des Aachener Domdechanten Johannes Vanderlingen
(t 1680) voraus, dem eine heute verlorene Skizze beigefügt

Q qijp dmar- mcSrvrncmif IçtctrrrHtmoy/. bctrcprtjvrtuS
M jjo/r <juä fede SutrmMir óSupEce- ecetr trrrlrn mitws

nurtrtVi • tfdicf-.x ¦ glorujfiffimc- njetr defunrr Hb.
\ lapjp/öiIngni cflrfasfaie-inslatusttY-,

-' ,".-¦•¦:

•'*¦.! 'fi.

A
mm ¦y

mK-

m a
oUfîe1 mU-_

ï5S?V*.
&£m±fm<77,fiCm

* *&
•*>.-»

am
Wsiïffi r 4'MMBËm mmï d&K7*:mm*&mê

s***

&À it Sbè,¦-
,..'

Abb. 13 Huldigung der vierundzwanzig Ältesten vor dem Lamm.
Federzeichnung der Fassade des Petersdomes, Rom, mit dem von
Papst Leo I. gestifteten Mosaik. Farfa, 1. Hälfte 11. Jh. Eton, Eton
College Library, Ms. 124, Vita Gregorii, fol. 122r.

war.71 Weder im Bericht noch im Stich Ciampinis umgeben
jedoch die vier Evangelistensymbole den Thronenden.
Dagegen spricht der Aachener Dompropst Petrus à Beeck
in seiner Aachener Chronik Aquisgranum vom Jahr 1620

eingehend davon. Dort lesen wir nach den Worten von
Apokalypse 4,7, dass der Thron Christi von den Symbolen

10



-¦•' I

Abb. 14 Huldigung der vierundzwanzig Ältesten vor Christus. Triumphbogenmosaik in
St. Paul vor den Mauern, Rom, 2. Viertel 5. Jh. Stich nach Rafaele Garrucci (vgl. Anm. 69),
Taf. 237.

des Löwen und des Stiers sowie des Menschen und Adlers
umgeben sei. Wörtlich übersetzt heisst es: «[...] Um den
Thron herum [sieht man] die vier Wesen, das erste Wesen
gleicht dem Löwen und das zweite Wesen dem jungen Stier
und das dritte Wesen hat das Gesicht eines Menschen und
das vierte Wesen gleicht einem fliegenden Adler.»72 Zudem
sagt Petrus à Beeck, dass der thronende Salvator und
Servator - der Heiler und Bewahrer - Christus mit dem
heiligen Pallium-Pluviale (pluviali sacro pallio) oder der
talarähnlichen Chlamys bekleidet sei (seu talari chlamyde
amictus).73 Ohne Zweifel beschreibt er eine «Maiestas
Domini», wie sie in Zürich C 80 vorliegt. Und wenn er die
Wesen von unten links nach oben rechts las, stimmt sogar
die Reihenfolge der Evangelistensymbole in der Zeichnung

mit der des Kuppelmosaiks überein. Es handelt
sich nicht um die hieronymianische Folge von Matthäus,
Markus, Lukas und Johannes, sondern um die Folge der
Vetus Latina. Die altlateinische Folge setzt die Apostel
Matthäus und Johannes über die Apostelschüler Lukas
und Markus.74

Einig waren sich Petrus à Beeck und Johannes Vander-
lingen bezüglich der Kleidung des Thronenden. Seine
Gewänder waren die fusslange Tunika und das auf der Brust
gefibelte «Paludamentum» oder Pluviale, der Räuchermantel.75

Mit dieser Kleidung aber stellt der thronende
Christus in der Kuppel des Aachener Domes eine Sonderform

der «Maiestas Domini» dar. Er ist das einzige
monumentale Zeugnis dieser Art.

Dennoch kennen wir diese Bekleidung auch von
Darstellungen alttestamentlicher Hohepriester aus der
Karolingerzeit, etwa bei der Beräucherung des Altares. Als

-rr.".

Abb. 15 Rekonstruktionszeichnung des karolingischen
Kuppelmosaiks, mit Eintrag der um 1870 gefundenen Fresken. Aachen,
Dombauarchiv (nach Paul Clemen 1916 [vgl. Anm. 47]).

Beispiel diene der in der Hofschule Karls um 810 entstandene

elfenbeingeschnitzte Deckel des Codex Aureus von
Lorsch, auf dessen Mitte die Gottesmutter Maria und zu

11



den Seiten Johannes der Täufer sowie dessen Vater Zacharias

als Vorläufer Christi dargestellt sind (Abb. 17).76

Zacharias wird in seiner hohepriesterlichen Funktion mit
Räuchergefäss, Weihrauchpyxis und der auf der Brust ge-
fibelten «Lacerna» wiedergegeben, die nach den
Untersuchungen Joseph Brauns die Vorläuferin des Pluviales

Kunst der Rhetorik (Abb. 18).79 Es handelt sich um die
«Rhetorica», der sich ja auch Alkuin mit dem Karl dem
Grossen gewidmeten Dialog De Rhetorica et virtutibus
zuwandte.80 Die Zeichnung ist aber offensichtlich keine
Illustration zu Cicero, sondern zum Fünften Buch des De
nuptiis Philologiae et Mercurii des römischen Enzyklopä-

«-f

*%*•¦ ¦""*

*

A^*

£*&£
ft sä¦

>

IN ¦*8Ü "KÜ
:

;

y
7 i' irWimj /jo n m '< ¦:' \t \ :

Abb. 16 Huldigung der vierundzwanzig Ältesten im Kuppelmosaik des Aachener Domes, nach
einer Zeichnung umgesetzt von Giovanni Giustino Ciampini (vgl. Anm. 75), übernommen von
Raffaele Garrucci (vgl. Anm. 69).

ist.77 Die Übertragung der «Lacerna» auf Christus in der
«Maiestas» aber ist in vorromanischer Zeit im Bild nur
einmal bezeugt, nämlich an der «Maiestas» vor Alkuins De
Rhetorica et virtutibus in Cod. Zürich C 80. Wer zu lesen
versteht, weiss, dass damit die im Alten Testament
gründende hohepriesterliche Funktion Jesu Christi zum
Ausdruck kommt. Die Karolinger hatten für dieses typologische

Denken eine besondere Sensibilität.
Schon die Karolinger setzten sich mit den Gewandfragen

der Antike auseinander und wollten die Kleidungsstücke
nach ihrer Herkunft und Zugehörigkeit hinterfragen.
Florentine Mütherich brachte dafür in der Festschrift zum
65. Geburtstag von Bernhard Bischoff ein schönes
Beispiel.78 In der Leidener Sammelhandschrift Voss. lat. Q. 33

mit dem De inventione des römischen Rhetors und
Philosophen Cicero findet sich auf fol. lv eine Zeichnung zur

disten Martianus Capella (4. Jh.). Er beschreibt in seinem
«Schultheater» den Auftritt der mit Panzer und Waffen
gerüsteten «Rhetorica», und deren prominentes Gefolge,
nämlich Cicero und Demostenes, die Rhetoren Roms und
Griechenlands.81 Remigius von Auxerre, der beste karolingische

Martianus-Interpret, dessen Werk in die Hände des

Notker Teutonicus (950-1022) von St.Gallen kam, sieht
Cicero mit der «Trabea» bekleidet, weil diese das
römischkaiserliche Gewand sei: «Est autem trabea habitus impe-
rialis vel auguralis seu pontificalis.»82 Der Zeichner aber
versteht unter «Trabea» offensichtlich das auf der rechten
Schulter gefibelte Obergewand, das wir heute als Chlamys
bezeichnen. Demostenes, sagt Remigius, habe das
«Pallium» an, weil er Grieche war und weil die griechischen
Philosophen die Pallien trügen: «Demostenes <palho cir-
cumdatus> quia Graecus erat. Philosophi Graeci palliis

12



1<

ifi

i1 *y T J \.

&

8
**r)

.:t"

•#**

utuntur.»83 Was der im späten 9. oder frühen 10. Jahrhundert

in St. Gallen tätige Zeichner unter «Pallium» verstand,
sehen wir als Obergewand des Demostenes. Es ist keineswegs

der Überwurf der Philosophen und Dichter, wie wir
ihn von griechischen und römischen Marmorstatuen her
kennen, sondern der auf der Brust gefibelte Umhang, den
wir soeben an der karolingischen Elfenbeinschnitzerei als

«Lacerna» beschrieben. Hat der Zeichner jener Darstellung

der «Rhetorica» die Begriffe vertauscht oder sind die

Begriffe «Pallium» und «Lacerna» in der Karolingerzeit in
gewissem Sinne synonym?84 Kann etwa auch die Gottheit
sowohl mit dem einen als auch mit dem anderen gekleidet
dargestellt werden?

^-1 tf*m
rtk.,«..v.

ysf
EW

Jr^U£%

Abb. 18 Rhetorica mit Cicero und Demostenes. Federzeichnung,
St. Gallen, 1. Viertel 10. Jh. Leiden, Universiteitsbibliothek,
Voss.lat.Q.33, fol. lv.

Abb. 17 Zacharias als Hohepriester, gekleidet mit der auf der
Brust gefibelten Lacerna. Elfenbeinschnitzerei auf dem
Rückdeckel des Lorscher Evangeliars. Aachen, Hofschule Karls des
Grossen, um 810. London, Victoria and Albert Museum.

Wir kennen den grossartigen Versuch der Aachener
Hofschule Karls, im Evangeliar Bruxelles Ms. 18723 auf
fol. 16v die «Maiestas Domini» zu formieren (Abb. 19).85

Der Künstler sieht Christus, in Tunika und Pallium gekleidet,

als Weltenschöpfer auf der Sphäre des Universums
thronend. Er hält das von ihm gespendete Evangelium in
der Linken und redet mit der Rechten. Darunter erscheinen

die Symbole der vier Evangelisten in blauer Grisaille-
malerei als Schattenbilder in den Wolken, und auf der Erde
verfassen die Evangelisten in der hieronymianischen Folge
ihre Berichte, die zum viergestaltigen Evangelium werden.
Die Reihung der Evangelistensymbole in eine Ebene
entspricht der römischen Tradition im Triumphbogenmosaik
von St. Paul.

Christus als Weltenherrscher in Tunika und Pallium
gekleidet, so sehen ihn auch die Schüler Alkuins, die in Tours

13



die Evangeliare und Bibeln für Kaiser Lothar und Karl den
Kahlen schufen. Das zwischen 849 und 851 entstandene
Lothar-Evangeliar, Paris BNF. Lat. 266, zeigt Christus mit
einer kleinen goldenen Scheibe in der Hand, die er
zwischen den Fingern hält.86 Er ist der Wäger der Welt, «der
durch sein machtvolles Wort das All tragende».87 Auch die

f'

(19
£ ihfry h::'.

i •;

wfjMiße stufet
'¦¦3. y\i.

' ;a.o

i
I ->¦

*j..tr«^ l il(in&n f'fs«i* >

KB
¦•¦*

k2#ëPMr iîOt //lrw' Ear>,
..ïïk^v ;

Abb. 19 Christus mit den Evangelistensymbolen und den
schreibenden Evangelisten. Aachen, Hofschule Karls des Grossen,
um 800. Bruxelles, Bibliothèque royale de Belgique, Ms. 18723,
fol. 16v.

Vivian-Bibel, Paris BNF. Lat. 1, aus den Jahren 845-846
zeigt ihn in dieser Pose mit den Evangelistensymbolen.88 In
den Ausblähungen der Raute - sie bedeutet das aus den
vier Elementen Erde, Wasser, Feuer und Luft zusammengesetzte

Universum - sind die Halbfiguren der Propheten
Isaias, Ezechiel, Daniel und Jeremias, in den Bildecken die

schreibenden Evangelisten zu sehen. In den Evangelienbüchern

wird demnach Christus auf dem Sphärenthron
ausnahmslos mit dem Pallium gekleidet dargestellt, mit
dem Pallium der griechischen Philosophen.

Anders verhielt es sich im Aachener Dom und verhält
es sich in der Handschrift Zürich C 80. Der Zeichner der
Zürcher Handschrift stellt zwar auch die Herrlichkeit
Gottes in den durch seine exakt mit dem Zirkel gezogenen
Sphären dar, doch versieht er seine Gotteserscheinung mit
anderen Merkmalen. Nicht nur die vor der Brust gefibelte
hohepriesterliche Lacerna unterscheidet ihn von allen
anderen karolingischen und ottonischen Kompositionen
dieser Art, auch die Haltung der Arme und Hände ist
anders, nämlich nach unten gerichtet. Die Rechte ist nicht
zum Reden erhoben, sondern redet nach unten. In der
ebenso leicht nach unten gehaltenen Linken hält er nicht
das Evangelium, sondern eine grosse, mit einem Kreuz und
vier Punkten versehene Scheibe. Was hat sie zu bedeuten?
Ist es die viergeteilte Welt,89 die er dem Herrscher Karl,
wie es in den Versus heroici auf der gegenüber liegenden
Seite heisst - dem Vater der Welt - zur guten Regierung
überreicht? Oder ist es die kreuzgekerbte Hostie, die
Christus aus den Händen des Priesters am Altar entgegennahm

und damit dessen im Canon missae ausgesprochene
Bitte erhörte, er möge die Gabe annehmen, wie er das

Opfer Abels, das Opfer Abrahams und das Opfer Melchi-
sedechs angenommen habe?90 Die Aussage unserer Zeichnung

passt jedenfalls in den Gesamtzusammenhang des

karolingischen Kuppelmosaiks im Aachener Dom,
unabhängig davon, zu welcher Variante der Deutung man sich
entschliesst. Ihre ikonographischen Besonderheiten wie
die Gewandung des Thronenden passen auch zu den
nachmittelalterlichen Überlieferungen zum Mosaik in Wort und
Bild. Die Anordnung der Evangelistensymbole könnte -
wie im Brüsseler Evangeliar - nach römischer Tradition
horizontal gewesen sein.

Kommen wir zum Schluss und fassen die Erkenntnisse
zusammen. Die Zeichnung der «Maiestas Domini» im
Alkuin-Teil der Handschrift Zürich C 80 ist nicht das

Nebenprodukt eines südwestdeutschen Zeichners des
10. Jahrhunderts, sondern ein auf den Text bezogenes Bild
des Spenders der höchsten Tugenden, nämlich der vier
Evangelien. Es ist bewusst zwischen die Dialectica und
Rhetorica Alkuins gesetzt, dessen eine sie beschliesst und
dessen andere sie einleitet. Die gegenüberstehenden Versus

heroici, in denen Karl von Alkuin als «pater mundi»
(Vater der Welt) bezeichnet wird, und die «Maiestas»
bilden zusammen ein Spiegelbild von irdischem und
himmlischem Herrscher der Welt. Zugleich aber ist die
Zeichnung aus der Erinnerung an das Kuppelmosaik der
Marienkirche Karls des Grossen in Aachen entstanden.
Ihr Schöpfer wird ein im 3. Viertel des 9. Jahrhunderts
in Regensburg am Hof Ludwigs des Deutschen tätiger
St. Galler Künstler gewesen sein, der mit dem St. Galler
Abt Grimald (841-872) und Kanzler Ludwigs (848-870)
vielleicht selbst in Aachen war oder das Bild nach «Diktat»
seines Auftraggebers zeichnete.91 Seine Verwandtschaft mit

14



der Schilderung des Thronenden im Aachener Mosaik
nach dem Bericht des Petrus à Beeck von 1620 und mit
dem Stich von Giovanni Guistino Ciampini von 1699 und
seine Einmaligkeit in der gesamten mittelalterlichen
Überlieferung erlauben uns zu folgern, dass es - in Anpassung
an das im 9. Jahrhundert geläufige Schema der «Maiestas
Domini» auf dem Sphärenthron - ein Erinnerungsbild an
das Aachener Mosaik sei. Die besondere, liturgische
Gewandung Christi sowie die ebenso besondere, leicht nach
unten weisende Haltung der Hände sind aus den
Zusammenhängen zwischen der Liturgie und der Bildaussage des
Mosaiks im Aachener Dom zu erklären. Die Position der

«Maiestas» war nämlich über dem Salvatoraltar im Osten
der Empore, dem Thron Karls gegenüber, der Marienaltar
stand darunter im Osten des Untergeschosses. Von seinem
Thron und der vor dem Gitter plazierten Gebetsbank aus

konnte Karl somit an den Hören seiner Kanoniker im
Untergeschoss, aber auch an den Gottesdiensten teilnehmen,

die für das Volk am Salvatoraltar im Obergeschoss
gefeiert wurden. So konnte er der gesamten Liturgie
teilhaftig werden, und das Kuppelmosaik mit dem apokalyptischen

Thema der Huldigung der vierundzwanzig Ältesten
vor der «Maiestas Domini» war das gültige biblische Vorbild

dieser Teilhabe.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-2: Zentralbibliothek, Zürich.
Abb. 3: Stiftsbibliothek, St.Gallen.
Abb. 4: Stiftsbibliothek, Einsiedeln.
Abb. 5: Rheinisches Bildarchiv, Köln.
Abb. 6: Österreichische Nationalbibliothek, Wien.
Abb. 7: Repro aus Günther Binding (vgl. Anm. 33), S. 65.
Abb. 8-9: Domkapitel Aachen (Foto Ann Münchow).
Abb. 10: Repro aus Krönungen: Könige in Aachen - Geschichte
und Mythos Ausstellungskatalog), hrsg. von Mario Kramp,
Mainz 2000, S. 227, Abb. 3.

Abb. 11: Repro aus John Williams (vgl. Anm. 61), S. 24.
Abb. 12: Repro aus Trierer Apokalypse, Faksimileausgabe (vgl.
Anm. 64).
Abb. 13: Repro aus Frederik van der Meer, Maiestas domin:
theophanies de l'apocalypse dans Tart chrétien; étude sur les

origines d'une iconographie spéciale du Christ Studi di antichità
Christiana, 13), Rom 1938, S. 93.
Abb. 14,16: Repros aus Rafaele Garrucci (vgl. Anm. 69).
Abb. 15: Repro aus Paul Clemen 1916 (vgl. Anm. 47), S. 21, Fig. 8.

Abb. 17: Foto Ann Münchow, Neu-Moresnet.
Abb. 18: Universiteitsbibliotheek, Leiden.

ANMERKUNGEN

Die Lebens- und Wirkensaspekte Karls des Grossen sowie
die Literatur sind zusammengefasst bei: Josef Fleckenstein,
Karl (I.) der Grosse, in: Lexikon des Mittelalters 5, 1991,
Sp. 956-960.

Percy Ernst Schramm / Florentine Mütherich, Denkmale
der deutschen Könige und Kaiser. Ein Beitrag zur Herrschergeschichte

von Karl dem Grossen bis Friedrich II. 768-1250,
München 2 1982, Nr. 58. - Percy Ernst Schramm, Die deut-

15



sehen Kaiser und Könige in Bildern ihrer Zeit 751-1190.
Neuauflage unter Mitarbeit von Peter Berghaus / Nikolaus
Gussone / Florentine Mütherich, hrsg. von Florentine
Mütherich, München 1983, S. 58-59, 173-174, passim,
Abb. 43.

3 Der Schrein Karls des Grossen. Bestand und Sicherung
1982-1988, hrsg. vom Domkapitel Aachen, mit Beiträgen von
Hermann Fillitz / Helga Giersiepen / Herta Lepie et al.,
Aachen 1998.

4 Georg Minkenberg, Der Barbarossaleuchter Im Dom zu
Aachen, in: Zeitschrift des Aachener Geschichtsvereins 96,
1984, S. 69-102. - Clemens Bayer, Die beiden grossen
Inschriften des Barbarossaleuchters, in: Clemens Bayer (Hrsg.),
Cecilia Iherusalem: Festschrift Erich Stephany, Köln/Siegburg
1986, S. 213-240. - Helga Giersiepen, Die Inschriften des
Aachener Domes, Wiesbaden 1992, S. 91. - Ernst Günther
Grimme, Der Dom zu Aachen. Architektur und Ausstattung,
Aachen 1994, S. 140-148, Abb. 51-55, Taf. XVI. - Herta Lepie
/ Lothar Schmidt, Der Barbarossaleuchter im Dom zu
Aachen. Aachen 1998.

5 Einhard, Vita Karoll Magni, ed. von Georg Heinrich Pertz
MGH SS rer. Germ. 25, 61911), 1-41. - Einhard, Leben

Karls des Grossen, in: Quellen zur karolingischen
Reichsgeschichte 1, hrsg. von Reinhold Rau Ausgewählte Quellen

zur deutschen Geschichte des Mittelalters. Freiherr vom
Stein-Gedächtnisausgabe 5), Darmstadt 1974, S. 157-211.

6 Einhard, Vita Karoli Magni, c. 25 (vgl. Anm. 5), 30. -
Einhard, Leben Karls des Grossen (vgl. Anm. 5), S. 196-197.

7 Zum Karlsepos: Karolus Magnus et Leo Papa, ed. Ernst
Dümmler MGH Poet. Lat. I), 366-379. - Karolus Magnus et
Leo papa, Text und Übersetzung von Franz Brunhölzl, in:
Joseph Brockmann (Hrsg.), Karolus Magnus et Leo papa. Ein
Paderborner Epos vom Jahre 799 Studien und Quellen zur
westfälischen Geschichte 8), Paderborn 1966, S. 55-97. - Zur
Handschrift Zürich C 78: Albert Bruckner, Scriptoria Medii
Aevi Helvetica III, Genf 1938, S. 126. - Cunibert Leo Mohlberg,

Mittelalterliche Handschriften der Zentralbibliothek
Zürich Katalog der Handschriften der Zentralbibliothek
Zürich 1), Zürich (1932), 21952, Nr. HO, 64f. - Zu den Gesta
Karoli: Reinhold Rau (Hrsg.), Jahrbücher von Fulda, Regino
Chronik, Notker, Taten Karls Quellen zur karolingischen
Reichsgeschichte. Teil 3) Darmstadt 1960.

8 Cunibert Leo Mohlberg (vgl. Anm. 7), Nr. 112. - Adolf
Merton, Die Buchmalerei in St. Gallen vom neunten bis zum
elften Jahrhundert, Halle 21923, S. 63-64, Taf. LIV. - Adolph
Goldschmidt, Die deutsche Buchmalerei I, Florenz/München
1928, S. 24, 64, Nr. 87, Taf. 87.

9 Edition der Dialectica Alkuins: Migne, PL 101, S. 950-976. -
Edition der Rhetorica Alkuins: Migne, PL 101, S. 919-950. -
Carolus Halm, Rhetores latini minores, Leipzig 1863,
523-550.

10 Zu Alkuin vgl. den Überblick von Menso Folkerts, Alkuin,
in: Lexikon des Mittelalters 1,1980, Sp. 417^120.

11 Wilhelm Koehler (Hrsg.), Die karolingischen Miniaturen I,
Die Schule von Tours, Teil 1, Berlin 1930, S. 364, Nr. 1 (St. Gallen,

Cod.75); S. 374, Nr. 16 (Zürich, Car.C 1).
12 Zu dieser Annahme neigt Adolph Goldschmidt (vgl.

Anm. 8), S. 64, wenn er die Zeichnung um die Mitte des
10. Jahrhunderts datiert und als Orte das «Wesergebiet» oder
«St. Gallen?» ins Auge fasst. - Adolf Merton (vgl. Anm. 8)
S. 63-64, erkannte den Text als st.gallisch «Ca. Mitte 9. Jh.», sah
aber die Zeichnung auch als nachträglich «von einer Hand im
frühen 10. Jahrhundert» gemacht an.

13 Die Zusammenhänge von Text und Bild und die gleichzeitige
Entstehung im 9. Jahrhundert versuchte der Verfasser schon

früher darzulegen. Vgl. Anton von Euw, Das Maiestasbild im
karolingischen Codex C 80 der Zentralbibliothek Zürich, in:
Sancta Treveris. Festschrift für Franz J. Ronig zum 70. Geburtstag,

hrsg. von Michael Embach u.a., Trier 1999, S. 107-117,
Abb. 1.

14 Die Lagen von C 80 sind: Teil I (fol.lr-62v) 1-68,76,88; Teil II
(fol. 63r-113v) 98-1, 10-148, 154 (HO und 111 Einzelblätter).

15 Zu den Besonderheiten von C 80 gehört die Reihenfolge der
Bücher, in der die Dialectica vor der Rhetorica steht. Die
Handschrift teilt diese Reihenfolge mit Cod. 64 und Cod. 273

der Stiftsbibliothek St. Gallen (Gustav Scherrer, Verzeichnis
der Handschriften der Stiftsbibliothek von St. Gallen, Halle
1885, Nr. 64 u. Nr. 273), die jedoch keine Bilder der «Maiestas
Domini» enthalten. Ob das Explicit DISPVTATIO DE
DIALECTICA ET DE VIRTVTIBVS EIVS SAPIENTISSIMI

KAROLI IMPERATORIS ET ALBINI DOCTISSIMI
MAGISTRI EXPLICITVR, durch das die Dialectica Alkuins
mit dessen Kapitel DE VIRTVTIBVS (PL 101, 943 C - 946 D)
in Verbindung gebracht wird (anstatt die Rhetorica, deren
Schluss es bildet), ein Verschreiben des Schreibers von C 80
oder eine Übernahme aus der Vorlage ist, musste am Hand-
schriftenstemma der beiden Traktate geprüft werden.

16 Edition: MGH Poet. Lat. I, 300; Migne, PL 101, 919. - Zur
Überlieferung Dieter Schaller / Ewald Könsgen, Initia
carminum Latinorum saeculo undeeimo antquiorum, Göttingen

1977, Nr. 13368.
17 Zu diesem «Irrtum» siehe die Bemerkung in Anm. 15.
18 Luitpold Wallach, Alcuin and Charlemagne: Studies in

Carolingian History and Literature, Ithaca, N.Y. 1959, S. 35ff.,
48ff.

19 Franz Brunhölzl, Geschichte der lateinischen Literatur des

Mittelalters, Bd. 1, München 1975, S. 272-273, 547.
20 Josef Fleckenstein, Alkuin im Kreis der Hofgelehrten Karls

des Grossen, in: Paul Leo Butzer / Dietrich Lohrmann
(Hrsg.), Science in Western and Eastern Civilization in
Carolingian Times, Basel 1993, S. 8-9.

21 Josef Fleckenstein (vgl. Anm. 20), S. 9.
22 PL 101, 946 B-C: Car. Quis est ordo animae? - Alb. ut diligat,

quod superius est, id est, Deum; et regat quod inferius est, id
est, corpus; et socias animas dilectione nutriat et foveat. His
enim sacrifieiis purgata atque exonerata anima ab hac laboriosa

et aerumnosa vita revolabit (ad quietem) et intrabit (al.
emigrabit) in gaudium Domini sui. - Car. Magnum quemdam
virum et vere beatum praedicas magister. - Alb. Magnum te
faciat Deus et vere beatum, domine mi rex, et in hac virtutum
quadriga, de qua paulo ante egimus, ad coelestis regni arcem
geminis dilectionis pennis saeculum hoc nequam transvolare
concédât.

23 Adolph Goldschmidt, Die Elfenbeinskulpturen aus der Zeit
der karolingischen und sächsischen Kaiser, VII1.-XI. Jahrhundert,

Bd. 1, Berlin 1914, Nr. 163. - Johannes Duft / Rudolf
Schnyder, Die Elfenbeineinbände der Stiftsbibliothek St. Gallen,

Beuron 1984, S. 62-81, Taf. VI. - Anton von Euw, Wer

war Sintram? Zu Ekkeharts IV. Casus sancti Galli, c. 22, in:
Scripturus vitam. Festgabe für Walter Berschin zum 65.

Geburtstag, hrsg. von Dorothea Walz, Heidelberg 2002,
S. 423-434.

24 Bernhard Bischoff, Bücher am Hofe Ludwigs des Deutschen
und die Privatbibliothek des Kanzlers Grimald, in: Bernhard

Bischoff, Mittelalterliche Studien, Bd. 3, Stuttgart 1981,
S. 187-212.

25 Bernhard Bischoff (vgl. Anm. 24), S. 198-199. - Zu Grimald
siehe Johannes Duft / Anton Gössi / Werner Vogler, Die
Abtei St. Gallen. Abriss der Geschichte, Kurzbiographie der
Äbte; das stift-sanktgallische Offizialat (Sonderdruck aus

16



Helvetia Sacra III/l), St. Gallen 1986, S. 23,105-106. - Johannes

Duft. Die Abtei St. Gallen, Bd. 2: Beiträge zur Kenntnis
ihrer Persönlichkeiten, Sigmaringen 1991, S. 63-65.

26 Adolf Merton (vgl. Anm. 8), S. 60-67, Taf. XLVIII-LXIV. -
Anton von Euw, St. Galler Kunst im frühen und hohen Mittelalter,

in: Peter Ochsenbein (Hrsg.), Das Kloster St. Gallen im
Mittelalter. Die kulturelle Blüte vom 8. bis zum 12. Jahrhundert,
Darmstadt/Stuttgart 1999, S. 175, Abb. 76, S. 181, Abb. 82,
S. 189.

27 Adolf Merton (vgl. Anm. 8), Taf. 18, 33. - Peter
Ochsenbein (Hrsg.), (vgl. Anm. 26), S. 127, Abb. 65.

28 Anton von Euw, Die Bibelhandschriften des Klosters Ein¬
siedeln vom 10. bis 11. Jahrhundert, in: Die Bibel in der
Schweiz. Ursprung und Geschichte, hrsg. von der Schweizerischen

Bibelgesellschaft, Basel 1997, S. 63-78, Abb. S. 67,72,77.
29 Anton von Euw (vgl. Anm. 28), S. 69. - Gerd Bauer et al.,

Vor dem Jahr 1000. Abendländische Buchkunst zur Zeit der
Kaiserin Theophanu Ausstellungskatalog), Köln 1991, Nr. 11,
Abb. 46-47.

30 Hermann Julius Hermann, Die illuminierten Handschriften
und Inkunabeln der Nationalbibliothek in Wien, Bd. 1, Wien
1923, S. 126-127, Taf. XXIXf. - Hans Butzmann, Otfrid von
Weissenburg, Evangelienharmonie: Codex Vindobonensis 2687
(Codices selecti photypice impressi 30), Graz 1972.

31 Die Qualität der Zeichnung zeigt sich nicht zuletzt an
den Evangelistensymbolen, ihrer Bewegtheit und zeichnerischen

Präzision. Es erhielt sich keine Federzeichnung aus der
ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts, die mit der Zeichnung der
«Maiestas Domini» unmittelbar vergleichbar wäre. Andererseits

wird der Vorschlag von Adolph Goldschmidt (vgl.
Anm. 8 und 12), ihre Entstehung im Wesergebiet zu suchen,
hinfällig. Der Faltenstil der Zeichnung ist zwar grossflächig wie
die Zeichnungen der sog. Wesergruppe und zeigt wie einige
ihrer Werke eine braun lavierende Schattierung (Wolfenbüttel,
Guelf. 16. I Aug. 2°; Leipzig, Rep. I 57), doch unterscheiden
sich deren Figuren in allen anderen Elementen wesentlich.
Die von Adolf Merton (vgl. Anm. 8), S. 62 herangezogene
Zeichnung des sogenannten Mönchs mit dem Sehrohr
(St.Gallen, Stiftsbibliothek, Cod.18) darf als Verlegenheitslösung

mangels geeigneteren Materials angesehen werden. -
Im untersten Kreis zu Füssen der «Maiestas» ist eine
Bleistiftzeichnung erkennbar, deren Oberteil eine menschliche Figur
mit atlantenartig erhobenen Händen zeigt, die unter die Füsse
Christi reichen und die deshalb als Atlant gedeutet werden
könnte. Aus dem Brustkörper dieses Wesens wachsen aber
zwei erst nach unten, dann aber nach oben schwingende und in
Haupthöhe spitz endende «Triebe» aus, die an Darstellungen
von Sirenen erinnern. Dem Stil nach könnte die Zeichnung als
Kritzelei eines Benutzers im 11.-12. Jahrhundert entstanden
sein.

32 Ulrich Ernst, Otfrid v. Weissenburg, in: Lexikon des Mittel¬
alters 6,1993, Sp. 1557-1559.

33 Zusammenfassend zuletzt: Günther Binding, Die Aachener
Pfalz Karls des Grossen als archäologisch-baugeschichtliches
Problem, in: Zeitschrift für Archäologie des Mittelalters 25/26,
1997/98, S. 63-85, bes. S. 67, 72-73, 77-79. Er kommt zum
Schluss, dass 788/89 die Neubauten der Pfalz fortgeschritten
waren. «Ab 794 wird Aachen Dauerresidenz, so dass
anzunehmen ist, dass spätestens seit dieser Zeit die Pfalz
einschliesslich der Kapelle für die feierlichen Messen zu
Weihnachten und Ostern ganz fertig gewesen ist.» - Günther
Binding / Bettina Jost / Jochen Schröder, Zur Ikonologie
der Aachener Pfalzkapelle nach den Schriftquellen, in: Dieter
R. Bauer (Hrsg.), Mönchtum - Kirche - Herrschaft 750-1000,
Sigmaringen 1998, S. 187-211. - Max Kerner, Karl der

Grosse. Entschleierung eines Mythos, Köln/Weimar/Wien 2001,
S. 243-250.

34 Albrecht Dürer, Silberstiftzeichnung, Aachen, Oktober 1520.

London British Museum, Inv.-Nr. 1895-9-15-982, abgebildet
u.a. bei Ernst Günther Grimme (vgl. Anm. 4), S. 57, Fig. 16.

35 Zur Gesamtanlage der Aachener Pfalz: Felix Kreusch,
Kirche, Atrium und Portikus der Aachener Pfalz, in: Wolfgang

Braunfels / Hermann Schnitzler (Hrsg.), Karl der
Grosse: Lebenswerk und Nachleben, Bd. 3: Karolingische
Kunst, Düsseldorf 1965, S. 463-533. - Leo Hugot, Die Pfalz
Karls des Grossen in Aachen, in: ebenda, S. 534-572. -
Günther Binding 1997/98 (vgl. Anm. 33), S. 63-77 mit allen
Grund- und Aufrissen und Diskussion der älteren Literatur. -
Sven Schütte, Überlegungen zu den architektonischen
Vorbildern der Pfalzen Ingelheim und Aachen, in: Mario Kramp
(Hrsg.), Krönungen: Könige in Aachen - Geschichte und
Mythos Ausstellungskatalog, Bd. 1), Mainz 2000, S. 203-211.

- Lambert Rosenbusch, Karls Pfalz Kapelle. Polygonfotografie

am Beispiel des oktogonalen Zentralbaues zu Aachen
EDV/CAD, Hamburg 2001. Der Autor dankt Prof. Rosenbusch

für die Übersendung der CD.
36 Einhard, Vita Karoli Magni, c. 26 (vgl. Anm. 5), 30. - Ein¬

hard, Leben Karls des Grossen (vgl. Anm. 5), S. 198-199.
37 Die Annahme, der Thron Karls sei erst 936 zur Krönung Ottos

I. am heutigen Platz aufgestellt worden (Günther Binding
1997/98 [vgl. Anm. 33], S. 80), konnte von Sven Schütte durch
Funde und Beobachtungen widerlegt werden: Sven Schütte,
Der Aachener Thron, in: Mario Kramp (vgl. Anm. 35),
S. 213-222. - Sven Schütte, Der Aachener Königsstuhl, in:
Kölner Stadtanzeiger Nr. 127, Pfingsten 2001. - Schütte nimmt
an, der Thron habe seit Karls Zeiten an seinem jetzigen Platz
gestanden.

38 Vgl. u.a. Günther Binding 1997/98 (vgl. Anm. 33), S. 79.
39 Der Salvator-, später auch Kreuzaltar genannte Altar im Osten

der Empore, ist schon in Thegans Vita Hludowici Imperatoris
in Zusammenhang mit Karl dem Grossen bezeugt. Vgl. MGH
SS II, 2, 591f. und THEGAN, Gesta Hludowici imperatoris, ed.

von Ernst Tremp MGH SS rer. Germ. 64), 1993, S. 91: «[...]
pervenit ante altare quod erat in eminentiori loco constructum
caeteris altaribus, et consecratum in honore domini nostri Jesu

Christi.» - Dazu: Ludwig Falkenstein, Otto III. und Aachen
MGH Studien und Texte 22), Hannover 1998, S. 135-136. -

Der Salvatoraltar ist zudem in den auf eine Chorordnung des
12. Jahrhunderts zurückgehenden Chorordnungen G 1 und
G 2 des Aachener Domarchivs aus dem 14. und 15. Jahrhundert

erwähnt. Dazu: Odilo Gatzweiler, Die liturgischen
Handschriften des Aachener Münsterstiftes, in: Zeitschrift des

Aachener Geschichtsvereins 46, 1924 (zugleich
Liturgiegeschichtliche Quellen 10,1926), S. 12-23. - Anton von Euw,
Die liturgischen Handschriften des Aachener Marienstiftes, in:
Federstrich: liturgische Handschriften der ehemaligen
Stiftsbibliothek Ausstellungskatalog), hrsg. vom Domkapitel
Aachen, Aachen 2001, S. 26-27, Nr. 2, 8-9.

40 Die Geschichte des neuen Kuppelmosaiks ist kurz zusammen¬
gefasst bei Ernst Günther Grimme (vgl. Anm. 4), S. 338-341.

41 Isa Fleischmann, Die barocke Ausstattung des Aachener
Münsters, in: Aachener Kunstblätter 59,1991/1993, S. 259-293.

- Die Mosaiksteine des alten Kuppelmosaiks wurden 1719 vom
Putz geschlagen und gesammelt. Zudem kamen 1869/70 bei
der Entfernung des barocken Stucks weitere Tesserae zu Tage
und wurden, einschliesslich der vom neuen Mosaik Bethunes
übrig gebliebenen Steinchen, der Sammlung einverleibt. Diese
enthält heute ca. 290000 Tesserae (ca. 42 m2 Mosaikfläche).
Naturwissenschaftliche Untersuchungen der Tesserae führten
bisher nicht zum Erfolg ihrer Datierung. - Vgl. dazu zuletzt

17



Georg Minkenberg, Kat. Nr. 2.9 (Mosaiksteine des ehemaligen

karolingischen Kuppelmosaiks der Aachener Marienkirche),

in: Mario Kramp (vgl. Anm. 35), S. 235.
42 Zum Kalender von 354 zuletzt: Michele R. Salzman; On

Roman Time. The Codex-Calendar of354 and the Rhythms of
Urban Life in Late Antiquity, Los Angeles/Oxford 1990,
S. 70-71. - Zum Aratus Latinus: Bernhard Bischoff / Bruce
S. Eastwood / Thomas A. Klein / Florentine Mütherich /
Pieter F. J. Obbema, Aratea. Kommentar zum Aratus des
Germanicus Ms. Voss. Lat. Q. 79 Bibliotheek der Rijksuniversiteit
Leiden, Luzern 1989, S. 63-64.

43 Die Zeichnungen von Fabri befinden sich in Ms. 1791, fol. 490r
und 491r, der Bibliothèque Inguimbertine in Carpentras. Publiziert

wurden sie von Erich Stephany, Die Bilder aus Aachen
für Monsieur Peiresc, in: Zeitschrift des Aachener Geschichtsvereins

69, 1957, S. 67-70. - Ulrike Wehling, Die Mosaiken
im Aachener Münster und ihre Vorstufen Arbeitshefte der
rheinischen Denkmalpflege 46), Köln/Bonn 1995, S. 14-16,
Abb. 5-6.

44 Henri Michelant, Voyage de Pierre Bergeron Publication
des Bibliophiles Liégeois XIII), Lüttich 1875, S. 201. - Ulrike
Wehling (vgl. Anm. 43), S. 16, Anm. 76.

45 Johannes Noppius, Aachener Chronik, Köln 21643, S. 25. -
Ulrike Wehling (vgl. Anm. 43), S. 16, Anm. 82.

46 Es handelt sich um Buch I, c. 16 De excellentia sancte Aquen-
sis ecclesie, Die Stelle lautet: «[...].et musivum opus oculis et
animo advertat.» - Zur Vita Karoli Magni des Anonymus
Aquensis: P. Stefan Kaentzler (ed.), Vita sancti Karoli
Magni saec. XII, Ruremonde 1874, S. 9-13, bes. S. 18-19. -
Helmut und Ilse Deutz, Die Aachener «Vita Karoli Magni»
des 12. Jahrhunderts, Siegburg 2002, S. 116-117. - Zu den um
1100 entstandenen Gesta Treverorum: Georg Waitz (ed.),
Gesta Treverorum, c. 25 MGH SS 8,163).

47 Paul Clemen, Die romanischen Wandmalereien der Rhein¬
lande, Düsseldorf 1905, Taf. 1-2. - Paul Clemen, Die
romanische Monumentalmalerei in den Rheinlanden, Düsseldorf
1916, S. 1-76, Fig. 5-8, Taf. I. - Ulrike Wehling (vgl. Anm.
43), S. 23-27, Abb. 14-18. - Das hier abgebildete Aquarell auf
Karton (108 X130 cm) befindet sich mit weiteren Fundkopien
als Malereifund 1 im Archiv der Dombauverwaltung, Aachen.
Georg Minkenberg, Kat. Nr. 2.10 (Reste des alten Mosaiks
der Aachener Marienkirche), in: Mario Kramp (vgl. Anm.
35), S. 236 bemerkt dazu: «Die Befunde selbst wurden bei der
Mosaikausstattung 1880/1881 zerstört. Es fanden sich zwei
übereinander liegende Malschichten, die kurz nacheinander
vor der mittelalterlichen Mosaizierung der Kuppel entstanden
sind. Die untere zeigt in Rötel skizzenhaft gegebene Figuren
(rechter Teil des ausgestellten Blattes); die darüber liegende
mehrfarbige (linker Teil des ausgestellten Blattes) gibt in
Thema und Gestalt bereits das zeitlich nachfolgende Mosaik
mit den vierundzwanzig Ältesten vor.»

48 Hans Belting, Das Aachener Münster im 19. Jahrhundert, in:
Wallraf-Richartz-Jahrbuch 45,1984, S. 257-289, bes. S. 267-273,
lässt die Frage, ob die Malereien «Vorzeichnungen» für die
Mosaiken oder ob sie Fresken waren, offen.

49 Ulrike Wehling (vgl. Anm. 43), S. 39.
50 Für diese Lösung plädierte auch Matthias Exner, Bespre¬

chung von Ulrike Wehling (vgl. Anm. 43), in: Die Denkmalpflege

54, 1996, S. 79-83, bes. 81-82 - Exner ist nicht der
Meinung, dass die Malereien einen Endzustand darstellten und
tritt für eine Mosaizierung unter Karl dem Grossen ein. -
Vgl. auch Matthias Exner, Die Wandmalerei im Reich der
Karolinger, in: Kunsthistorische Arbeitsblätter 4, 2002, S. 5-16,
bes. S. 6.

51 Siehe oben S. 17, Anm. 39.

52 Ape 4, 2-7.
53 Ape 4, 9-11.
54 Ape 5, 6.
55 Ape 5, 8.
56 Hermann Schnitzler, Das Kuppelmosaik der Aachener

Pfalzkapelle, in: Aachener Kunstblätter 29,1964, S. 17^14.
57 Hermann Schnitzler (vgl. Anm. 56), S. 34-35, 37. - Gegen

die Ansicht Schnitzlers waren: Hubert Schrade, Zum
Kuppelmosaik der Pfalzkapelle und zum Theoderich-Denkmal in
Aachen, in: Aachener Kunstblätter 30, 1965, S. 25-37, und
Wolfgang Grappe, Karolingische Kunst und Ikonoklasmus,
in: Aachener Kunstblätter 45, 1974, S. 49-58. Grappe meint
S. 54 zur Zeichnung in Zürich C 80 ohne weitere Begründung:
«Das Argument mit dem Pluviale hat Schnitzler selbst widerlegt,

indem er auf die Majestaszeichnung des Zürcher Cod. C
80 aus der Mitte des 10. Jahrhunderts hinwies. Ergänzend sei

hinzugefügt, dass die Handschrift aus dem 9. Jahrhundert
stammt und dass die zugehörige Zeichnung auf eine frühkaro-
lingische Miniatur zurückgeht.»

58 Freundliche Mitteilung von Dr. Sven Schütte, Köln.
59 Hermann Schnitzler (vgl. Anm. 56), S. 17-24. - Vgl. zum

Thema: Liselotte E. Saurma-Jeltsch, Karolingische
Bildtheologie. Zur karolingischen Haltung gegenüber dem Bilderstreit,

in: 794 - Karl der Grosse in Frankfurt am Main: ein König
bei der Arbeit Ausstellungskatalog), Sigmaringen 1994,
S. 69-72, mit neuerer Literatur.

60 Peter Bloch, Das Apsismosaik von Germigny-des-Prés. Karl
der Grosse und der Alte Bund, in: Wolfgang Braunfels /
Hermann Schnitzler (vgl. Anm. 35), S. 234-261. - 794 - Karl
der Grosse in Frankfurt am Main: ein König bei der Arbeit
Ausstellungskatalog) (vgl. Anm 59), S. 82, Abb. IV/13. - Karl
der Grosse. Werk und Wirkung Ausstellungskatalog),
Aachen 1965, S. 483, Nr. 662, Abb. 118.

61 John Williams, Frühe spanische Buchmalerei, München 1977,

84-86, Taf. 24. - Die Handschrift stammt aus San Millân de la

Cogolla und entstand dort um 1000. - Angela Franco Mata,
Los Beatos, in: Anton von Euw / Peter Schreiner (Hrsg.),
Kunst im Zeitalter der Kaiserin Theophanu Akten des
Internationalen Colloquiums, veranstaltet vom Schnütgen-Museum
Köln 13.-15. Juni 1991), Köln 1993, S. 201-255, bes. S. 209-210,
Fig. 10.

62 John Williams (vgl. Anm. 61), S. 64-83, bes. S. 72, Taf. 17. -
Angela Franco Mata (vgl. Anm. 61), S. 212.

63 Die Beatus-Handschriften, die dieses Thema erfassen, zählt
Angela Franco Mata (vgl. Anm. 61), S. 232-233 auf. Es sind
11 von insgesamt 34.

64 Trierer Apokalypse. Vollständige Faksimile-Ausgabe im Ori¬

ginalformat des Codex 31 der Stadtbibliothek Trier.
Kommentarband von Richard Laufner und Peter Klein, Graz
1975. Zu fol. 14v, 18v, 23r und 61r vgl. den Kommentar von
Peter Klein, S. 121-124,126-127,145. Zur Herkunft der Vorlage

S. 89-103.
65 Vgl. S. 17, Anm. 38.
66 Theodor Klauser, Die liturgischen Austauschbeziehungen

zwischen der römischen und der fränkisch-deutschen Kirche
vom achten bis zum elften Jahrhundert, in: Historisches Jahrbuch

der Görres-Gesellschaft 53, 1933, S. 169-189. - Anton
von Euw, Die Textgeschichte des Lorscher Evangeliars, in:
Hermann Schefers (Hrsg.), Das Lorscher Evangeliar.
Kommentar (zum Faksimile), Luzern 2000, S. 33-53, bes. S. 43^14.

67 Johann Friedrich Böhmer, Regesta Imperii 1. Die Regesten
des Kaiserreichs unter den Karolingern 751-918 (926), bearb.

von Engelbert Mühlbacher, Innsbruck 21908, S. 73-74,
98-99, 117-118, 164-167. - Klaus Herbers, Die Stadt Rom
und die Päpste von der Spätantike bis zum 9. Jahrhundert, in:

18



Christoph Stiegemann / Matthias Wemhoff (Hrsg.), 799 -
Kunst und Kultur der Karolingerzeit: Karl der Grosse und Papst
Leo III. in Paderborn Ausstellungskatalog), Bd. 2, Mainz
1999, S. 594-606, bes. S. 601-602.

68 Richard Krautheimer / William Spencer Corbett /

Alfred K. Frazer, Corpus Basilicarum Christianarum
Romae 5 Monumenti di antichità cristiana 2.2), Città del
Vaticano 1977, S. 168,173,176, 222, 256. - Christoph Stiegemann

/ Matthias Wemhoff (vgl. Anm. 67), Nr. IX. 3, Abb.
S. 612 (Ursula Nilgen).

69 Christa Ihm, Die Programme der christlichen Apsismalerei
vom vierten Jahrhundert bis zur Mitte des achten Jahrhunderts

Forschungen zur Kunstgeschichte und christlichen Archäologie

4), Wiesbaden 1960, S. 135-137, passim. - Den Zustand
vor der Restaurierung erfasst Rafaele Garrucci, Storia
dell'arte cristiana nei primi otto secoli della chiesa VI, Prato
1881, Taf. 237. - Hermann Schnitzler (vgl. Anm. 56), S. 17,
Abb. 27. - Christoph Stiegemann / Matthias Wemhoff
(vgl. Anm. 67), Nr. IX. 9 (Ursula Nilgen), Literatur.

70 Siehe die Rekonstruktionszeichnungen und den Fundstellen¬
plan der Kuppelmalereien bei Paul Clemen 1916 (vgl.
Anm. 47), Fig. 8 und Ulrike Wehling (vgl. Anm. 43),
S. 26-27, Abb. 20-22. - Zum Lorsacher Evangeliar siehe:
Hermann Schefers (Hrsg.), Das Lorscher Evangeliar. Biblioteca

Documentara Batthyäneum, Alba Julia, Ms. RII1, Biblioteca

Apostolica Vaticana, Codex Vaticanus Palatinus 50,
Faksimile. Kommentar von Katharina Bierbrauer / Götz
Denzinger / Anton von Euw et al., Luzern 2000, S. 82-83,
Taf. XIX.

71 Zuletzt Ulrike Wehling (vgl. Anm. 43), S. 16, zu Ciampini
ausführlich S. 17-19, Abb. 7-13.

72 Petrus à Beeck, Aquisgranum sive Historica Narratio de

regiae S.R.J. et Coronationis Regum Romanorum, Aachen
1620, S. 50-51. - Der lateinische Text bei Ulrike Wehling
(vgl. Anm. 43), S. 118, Anm. 77. Die Folge der Wesen
entspricht auch der in Off 4,7, weshalb Hermann Schnitzler
(vgl. Anm. 56), S. 34, Petrus â Beeck unterstellte, ihm als
bibelfestem Chronisten sei die Vulgata leichter aus der Feder
geflossen, als was er mit eigenen Augen gesehen habe.

73 Petrus à Beeck (vgl. Anm. 72), S. 50-51, fügt hinzu: «Wie er
in Rom in S. Giovanni in Laterano, S. Saba und anderen alten
Kirchen zu sehen sei.» - Lateinischer Text bei Ulrike Wehling

(vgl. Anm. 43), S. 118, Anm. 77.
74 Peter Bloch et al., Evangelisten, in: Reallexikon zur Deut¬

schen Kunstgeschichte 6,1973, Sp. 449.
75 Petrus à Beeck: «[...] et supra sedem in maiestate sedens

Salvator ac Servator Christus Dominus pluviali sacro pallio seu
talari chlamyde amictus.» - Johannes Vanderlingen nach
Giovanni Giustino Ciampini, Vetera Monimenta II, Rom
1699, S. 134: «at universum corpus talaris obtegit tunica, cui
paludamentum rubei coloris super imponitur gemmea fibula
apte connexum.»

76 Adolph Goldschmidt (vgl. Anm. 23), Nr. 14, Taf. 8. - Wolfgang

Fritz Volbach, Elfenbeinarbeiten der Spätantike und
des frühen Mittelalters, Mainz 31976, Nr. 224, Taf. 104.

77 Joseph Braun, Die liturgische Gewandung im Occident und
Orient nach Ursprung und Entwicklung, Verwendung und
Symbolik, Freiburg i.Br. 1907, S. 348. - Anton von Euw (vgl.
Anm. 13), S. 113.

78 Florentine Mütherich, »De Rhetorica«. Eine Illustration zu
Martianus Capella, in: Johanne Autenrieth / Franz
Brunhölzl (Hrsg.), Festschrift Bernhard Bischoff zu seinem 65.

Geburtstag, dargebracht von Freunden, Kollegen und Schülern,
Stuttgart 1971, S. 198-206, Taf. 11-14.

79 Zur Handschrift: Karel Adriaan de Meyier, Codices
Vossiani Latini, Pars II: Codices in quarto. Bibliothecae
Universitatis Leidensis Codices manuscripti, 14), Leiden 1975,
S. 85-94. - Florentine Mütherich (vgl. Anm. 78), S. 200-202,
Taf. 11.

80 Siehe oben S. 16, Anm. 9.
81 Martiani Minnei Felicis Capellae, De nuptiis Philologiae et

Mercurii, Lib. V, 426-429, James Willis (Hrsg), Leipzig 1983,
S. 148-149.

82 Cora E. Lutz (Hrsg.), Remigii autissidorensis comentum in
Martianum Capellam, Leiden 1965, Bd. II, S. 67.

83 Zitiert nach Florentine Mütherich (vgl. Anm. 78), S. 203.
84 In den mittelalterlichen Schatzverzeichnissen findet sich das

Wort Lacerna nicht, Pallium hat stets die Bedeutung von
Decke, Chlamys als liturgischer Mantel ab und zu, vgl. Bernhard

Bischoff (Hrsg.), Glossar, in: Mittelalterliche Schatz-
verzeichnisse I. Von der Zeit Karls des Grossen bis zur Mitte
des 13. Jahrhunderts Veröffentlichungen des Zentralinstituts

für Kunstgeschichte IV), München 1967, S. 169, 188,191.
85 Wilhelm Koehler (Hrsg.), Die karolingischen Miniaturen,

Bd. 3, Teil 1: Die Gruppe des Wiener Krönungsevangeliars,
Berlin 1960, S. 85-93, Taf. 44, 48b. - Florentine Mütherich,
Die Erneuerung in der Buchmalerei am HofKarls des Grossen,
in: Christoph Stiegemann / Matthias Wemhoff (vgl. Anm.
67), S. 560-609, bes. 564, Abb. 34.

86 Wilhelm Koehler (vgl. Anm. 11), Teile 1 und 2, Berlin
1930-1933, Teil 2, S. 403^105, Nr. 41, Taf. 98 b. - Florentine
Mütherich / Joachim Gaehde, Karolingische Buchmalerei,
München 1976, S. 82-87. - Zu Christus als dem Wäger der Welt
siehe Herbert Schade, Hinweise zur frühmittelalterlichen
Ikonographie, in: Das Münster Zeitschrift für christliche
Kunstwissenschaft 11/12), 1958, S. 15-18.

87 Die Formulierung stammt aus der «Epistula synodica Patriar-
charum Orientalium» c. III (entstanden nach dem byzantinischen

Bilderstreit gegen Ende des 9. Jahrhunderts). Dazu:
Heinz Gauer, Texte zum byzantinischen Bilderstreit. Der
Synodalbrief der drei Patriarchen des Ostens von 836 und seine

Verwandlung in sieben Jahrhunderten Studien und Texte zur
Byzantinistik, 1), Frankfurt a.M. 1994, S. 4-5.

88 Wilhelm Koehler (vgl. Anm. 86), S. 396-401, Nr. 38, Taf. 73.

- Florentine Mütherich / Joachim Gaehde (vgl. Anm. 86),
S. 75-81, Taf. 23.

89 Das heisst das aus den vier Elementen zusammengesetzte
Universum, vgl. Isidor von Sevilla, De natura rerum c. XT.
«Mundus est universitas omnis, qui constat excaelo et terra.[...]
quia ille ex quattuor elementis concreatus est.[...]». Jacques
Fontaine (Hrsg.), Isidore de Seville. Traité de la nature,
Bordeaux 1960.

90 Vgl. den Text des «Canon missae» im «Sacramentarium
Gregorianum» in: Jean Deshusses (Hrsg.), Le sacramentaire
grégorien: ses principales formes d'après les plus anciens
manuscrits, Bd. 1, Fribourg/Suisse 1979, Nr. 12-13.

91 Zu Grimald siehe die Literatur in Anm. 21. - Aus der Wid¬

mung der Visio Wettini an Grimald MGH Poet. Lat. 2,301)
geht hervor, dass Grimald schon 824 in der kaiserlichen
Kapelle tätig war. Dass er am Aachener Hof Karls des Grossen
den Unterricht Alkuins (t 804) erlebt haben soll (vgl.
Monachus Sangallensis [Notker Balbulus], De Carolo
Magno, pars I, c. IX [MVG 36, 1920,7]), ist unwahrscheinlich.
Vgl. Johannes Duft / Anton Gössi / Werner Vogler
(vgl. Anm. 25), S. 105.

19



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Das Kuppelmosaik des von Karl dem Grossen (768-814) erbauten
Aachener Domes wurde im 18. Jahrhundert zu Gunsten einer
Barockausstattung zerstört; etwa 290 000 Mosaiksteine wurden
abgeschlagen und in Kisten verwahrt. In den Jahren 1869/1870
entfernte man die barocke Stuckverzierung und fand auf dem alten
Putz Reste von Malereien, die offenbar als Vorarbeit für die
Mosaizierung der Oktogonkuppel gedient hatten. Anhand dieser
Malereien sowie Skizzen und Beschreibungen des Mosaiks in
historischen Werken schuf Jean Baptiste Bethune nach 1870 das
heute zu sehende Kuppelmosaik. Es hat Kap. 4,2-7 der Apokalypse

zum Thema, nach dem die vierundzwanzig Ältesten der
inmitten der vier Evangelistensymbole thronenden «Maiestas
Domini» huldigen. Bei der Bekleidung Christi in Tunika und
Pallium hielt sich Bethune jedoch nicht an die Quellen. Sie
überliefern, dass Christus mit dem Pluviale gekleidet war. Diese
hohepriesterliche Kleidung der «Maiestas» ist sonst nur an einer einzigen

Stelle nachweisbar, nämlich in einer Zeichnung in Codex C 80
der Zentralbibliothek Zürich. Sie ist eingebettet in die Traktate
Alkuins über die Dialectica und Rethorica. In letzterer lehrt
Alkuin seinen Schüler Karl die Kardinaltugenden. Die Handschrift

wurde um 850-860 von St. GaUer Schreibern geschrieben,
die Zeichnung ist von ausserordentlicher Schönheit und als
Illustration der Tugendlehre zu verstehen. Das Werk gehörte Abt
Grimald von St. Gallen (840-872), der 837 an der Spitze der Kanzlei
Kaiser Ludwigs des Frommen (814-840) stand und von 848-870
Kanzler König Ludwigs des Deutschen am Hof in Regensburg war.
Aus diesen Zusammenhängen heraus darf die Zürcher Zeichnung
als Erinnerungsbild an das karolingische Aachener Kuppelmosaik
gesehen werden.

Il mosaico della cupola del duomo di Aquisgrana (Aachen), che è

stato fatto costruire da Carlo Magno (768-814), nel XVIII secolo è

stato rimosso in favore di una decorazione barocca. Nel corso dei
lavori sono stati tolti circa 290000 tasselli, poi conservati in casse di
legno. Nel 1869/1870, durante la rimozione della decorazione
barocca, sono stati rinvenuti residui di affreschi, probabili lavori
preliminari eseguiti in funzione dell'applicazione dell'antico mosaico
della cupola ottagonale. Dopo un attento esame di tali residui, come

pure degli schizzi e delle descrizioni del mosaico rinvenute in diversi
testi d'epoca, Jean Baptiste Bethune ha ricostruito dopo il 1870 il
mosaico della cupola. Il mosaico ha come tema il cap. 4,2-7 dell'apocalisse

e raffigura i 24 anziani che rendono onore alla «Maiestas

Domini», seduta sul trono circondata dai quattro simboli degli
evangelisti. Per quanto riguarda l'abito del Cristo, vestito con tunica e

pallium, Bethune non è tuttavia rimasto fedele alle fonti, secondo le
quali Cristo indossava piviale. L'uso di tale abito da sommo sacerdote

da parte della «Maiestas» è corroborato da una sola fonte: un
disegno del Codice C 80 della biblioteca centrale di Zurigo. Tale

disegno è conservato fra i trattati di Alcuino sulla dialettica e sulla
retorica. Nel trattato sulla retorica, Alcuino insegna al suo allievo
Carlo Magno le virtù cardinali. Il manoscritto è un'opera eseguita
attorno al 850-860 da scrivani di San Gallo. Il disegno è di una
bellezza straordinaria e va percepito quale illustrazione dell'insegnamento

delle virtù. L'opera apparteneva a Grimald, abate di San

Gallo (840-872), che nel 837 era a capo della cancelleria di Ludovico
il Pio (814-840) e dal 848 al 870 fu cancelliere a Ratisbona (Regensburg),

alla corte di Re Ludovico il Germanico. Quanto descritto
lascia presumere che il disegno conservato a Zurigo fosse un'immagine

in ricordo del mosaico della cupola carolingia di Aquisgrana.

RESUME SUMMARY

La mosaïque qui décore la coupole de la cathédrale d'Aix-la-
Chapelle (Aachen) érigée pour Charlemagne fut détruite au XVIIIe
siècle au profit d'une décoration baroque; quelque 290000 tesselles
de mosaïque furent démontées et conservées dans des caisses. Dans
les années 1869/1870, en retirant la décoration en stuc d'époque
baroque on découvrit sur l'ancien enduit des restes de peintures, qui
manifestement avaient servi de travail préalable à l'assemblage de la

mosaïque destinée à décorer la coupole octogonale. Sur la base de

ces peintures, ainsi que des croquis et des descriptions de la mosaïque
contenus dans des ouvrages historiques, Jean Baptiste Bethune réalisa

après 1870 la mosaïque qui orne encore aujourd'hui la coupole.
Celle-ci a pour thème le chapitre 4.2-7 de l'Apocalypse, où les vingt-
quatre vieillards rendent hommage à la «Maiestas Domini» trônant
au milieu des symboles des quatre evangélistes. Cependant, pour ce
qui est des habits du Christ - une tunique et un pallium - Bethune ne
s'est pas conformé aux sources, selon lesquelles le Christ était vêtu
d'une chape. Ce long manteau porté par les hauts dignitaires
ecclésiastiques, symbole de la «Maiestas». n'est par ailleurs attesté qu'à un
seul endroit, un dessin du Codex C 80 de la Bibliothèque centrale
de Zurich, inséré dans les traités d'Alcuin sur la «Dialectica» et la
«Rhethorica». Alcuin y enseigne à son élève Charles les vertus cardinales.

Le manuscrit fut rédigé autour de 850-860 par des copistes
saint-gallois et le dessin, d'une beauté extraordinaire, peut être interprété

comme une illustration de l'enseignement de la vertu. Cet

ouvrage appartenait à l'abbé Grimald de Saint-Gall (840-872), qui
en 837 se trouvait à la tête de la chancellerie de l'empereur Louis le
Pieux (814-840) et fut chancelier du roi Louis le Germanique à la
cour de Ratisbonne (Regensburg) de 848 à 870. Dans ce contexte
historique, le dessin conservé à Zurich peut être interprété comme une
image commémorative de la mosaïque d'époque carolingienne qui
décorait la coupole de la cathédrale d'Aix-la-Chapelle.
20

The mosaic in the cupola of the Aachen Cathedral built under
Emperor Charlemagne (768-814) was demolished in the 18th

century to make room for Baroque refurbishment. Some 290,000
mosaic stones were knocked off and packed in boxes. In the years
1869/1870, the Baroque stucco was removed revealing remains of
pictures that had apparently been painted in preparation for applying

the mosaic in the octagonal cupola. After 1870 Jean Baptiste
Bethune used these paintings as well as historical sketches and

descriptions of the mosaic to create the mosaic that still embellishes

the cupola today. Its subject matter is chapter 4, 2-7 in
Revelation, in which the 24 elders pay homage to the throned Maiestas
Domini surrounded by the symbols of the four Evangelists. However,

unlike the sources, which describe Christ as being clothed in
the pluvial, Bethune depicts Him wearing the tunicle and pallium.
These high priest's vestments of the Maiestas are known to be

recorded only once in a drawing in Codex C 80 at the
Zentralbibliothek, the main library of Zürich. The illustration is embedded
in Alcuin's tract on dialectics and rhetoric. In the latter Alcuin
teaches his pupil Charlemagne the cardinal virtues. The manuscript
was written around 850-860 by scribes in St. Gall. The drawing is of
extraordinary beauty and is to be understood as an illustration of
the doctrine of virtue. The manuscript belonged to Abbot Grimald
of St. Gall (840-872), who headed up the Chancellery of Ludwig
the Pious (814-840) in 837 and was Chancellor to King Ludwig the
German at the court in Regensburg from 848-870. In view of these

connections, the drawing in Zürich may be seen as a memento of
the Carolingian mosaic in the Aachen Cathedral.


	Karl der Grosse als Schüler Alkuins, das Kuppelmosaik des Aachener Domes und das Maiestasbild in Codex C 80 der Zentralbibliothek Zürich

