Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 4

Artikel: Zillis : alttestamentliche Kénige oder die Weisen aus dem Morgenland?
Autor: Schwarz-van Woerden, Elisabeth / Schwarz, Ulrich J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169702

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zillis: Alttestamentliche Konige oder
die Weisen aus dem Morgenland?

von ELISABETH SCHWARZ-VAN WOERDEN und ULRICH J. SCHWARZ

Die einzigartige bemalte Decke in der Kirche St. Martin
von Zillis, die ins erste Viertel des 12. Jahrhunderts datiert
wird, gehort dank zahlreichen wissenschaftlichen Untersu-
chungen und Publikationen zu den bekanntesten mittelal-
terlichen Bildzyklen iiberhaupt. Die 153 (9 X 17) bemalten
Holztafeln zeigen, umgeben von einem Rahmenfries mit
Monstren und, in den vier Ecken, hornblasenden Engeln,
Szenen vom Leben und Wirken Christi sowie des Zilliser

teiligt war, hat die Tafeln damals in eine neue Reihenfolge
gesetzt und sie nummeriert. Mit Bezug auf die erwéhnte
Interpretation kamen die drei Konige an den Anfang des
Zyklus und erhielten die Nummern 49 bis 51. Die folgen-
den Tafeln 52 und 53 sicht er als Personifikation von
«Synagoge und Ecclesia», «die von den alttestamentlichen
Konigen zu den Ereignissen der Evangelien iiberleiten
sollen».3

Abb. 1 Die drei thronenden Koénige. Tafeln 49 bis 51 der bemalten Decke in der Kirche St. Martin in Zillis.

Kirchenpatrons, des Heiligen Martin. Am Anfang des
Zyklus stehen die Darstellungen von drei thronenden
Konigen, die in der linken Hand ein grosses Messer halten
und deren Rechte mit ausgestrecktem Zeigefinger auf
etwas hinweisen (Abb. la—c). Einem der Konige sind
zudem ein Turm und ein Gerét mit zwei Scheiben und drei
Stangen zugeordnet.

Alttestamentlichen Konige...

Seit der Beschreibung der Decke durch Johann Rudolf
Rahn' und der spéteren wegweisenden Monographie von
Erwin Poeschel? werden diese Figuren als alttestamentliche
Konige und Vorfahren Christi gedeutet. Erwin Poeschel,
der an der Restaurierung von 1939/1940 massgebend be-

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 60, Heft 4/03

Die Konige werden von Erwin Poeschel folgender-
massen charakterisiert: Der Konig mit Bart (Tafel 49)
(ADbb. 1a) gilt als der eigentliche Stammvater David, darauf
folgen Salomo, als Sohn ohne Bart abgebildet (Tafel 50)
(Abb. 1b), und Rehabeam (Tafel 51) (Abb. 1c), «beinahe
um Kopfgrosse kleiner dargestellt wie die andern, vielleicht
weil er unter den Dreien als <Enkel> charakterisiert werden
soll, oder auch als Anspielung auf die geringere Macht-
fiille.» «Die Rechte ist in weisender Gebidrde erhoben
[Hinweis auf den kommenden Erlgser], in der Linken aber
tragen sie ein breites, zu einer Spitze hin geschweiftes
Messer, das Instrument der Beschneidung, das sie als
Personen des Alten Bundes kennzeichnet. [...] In den bei-
den Emblemen, der Krone und dem priesterlichen Messer,
aber ist die in den alten biblischen Schriften wohl vertraute
Vereinigung von Konigtum und Priestertum ausgedriickt.»*

305



Die Scheiben auf Tafel 51 (Abb. 1c) interpretiert Poeschel
als Schilde und stiitzt sich dabei auf die Bibelstellen
1.Ko6n. 14, 26; bzw. 2. Chron. 12, 9-10, wo mit Nachdruck
erzdhlt wird, wie Rehabeam im Krieg gegen Sisak von
Agypten mit dem ganzen Tempel und Konigsschatz auch
die goldenen Schilde Salomos verlor und diese durch
eherne ersetzte. Diese Deutung der drei Figuren als alt-
testamentliche Konige wurde von den folgenden Autoren
unveridndert iibernommen: Ernst Murbach,” Walter Myss,®
Diether Rudloff,” Markus Jenny® und Huldrych Blanke.’

A 5 T S S SO 4

Abb.2 Joseph bei der Geburt Christi. Tafel 62 der Decke in
Zillis.

Letzterer sieht aber auf Tafel 51 den Konig Salomo, den
der beigegebene Turm als Tempelbauer ausweist, wobei die
Scheiben und Stangen eventuell eine Seilwinde darstellen
konnten, und demzufolge Rehabeam auf Tafel 50.

Auch Jean Wirth'® ist der Meinung, dass es sich hier
um die alttestamentlichen Konige handelt, beschreibt
die Messer aber als Opfermesser, als Messer des «sacrifice
sanglant», welche Bedeutung er auch den Messern in den
Hinden von Joseph, Petrus und Martin beimisst.!"! Die
Scheiben mit Stangen bezeichnet er, wie Huldrych Blanke!2
schon friiher, als Seilwinde.!3

306

... oder die Heiligen Drei Konige ?

Eine andere Ansicht vertritt Suzanne Brugger-Koch in
ihrer Dissertation.'* Sie sieht die Konige als Teil der Drei-
konigsgeschichte, die an der Decke von Zillis in der Folge
auffallend ausfiihrlich erzidhlt wird.” Sie weist hin auf die
Dreizahl und auf die zeigenden Finger, die als syrisch-siid-
gallisches Motiv bekanntermassen zur Ikonographie der
Magier, die den Stern erblicken, gehoren.’* Auch betont
sie die Ahnlichkeit dieser Figuren mit jenen drei Konigen,

Abb.3 Josephs Traum (Mahnung zur Flucht). Tafel 80 der Decke
in Zillis.

die Herodes besuchen — auch wenn sie dort in anderer
Kleidung dargestellt werden —, sowie die Ahnlichkeit des
Bildhintergrundes bei den verschiedenen Tafeln, auf denen
die drei Konige vorkommen. Schliesslich stellt sie fest, dass
das Beschneidungsmesser in der Kunstgeschichte als Sym-
bol und Attribut nur selten, und wenn dann nur in den
Hianden der personifizierten Synagoge vorkommt, und
dass es eigentlich nur in der Darstellung der Beschneidung
Christi zur bildlichen Tradition gehort.!” Als wichtigstes
Argument fiithrt Brugger-Koch zudem an, dass am Beginn
von christologischen Zyklen traditionellerweise die Ver-



kiindigung an Maria steht und dass in mittelalterlichen
Bildprogrammen alt- und neutestamentliche Themen kon-
sequent getrennt werden.!® Die Tafeln 52 und 53, die Erwin
Poeschel als «Synagoge und Ecclesia» bezeichnet,'” werden
deshalb von ihr als die beiden Dienerinnen von Maria und
Elisabeth bei der Visitatio gedeutet, wofiir sie sehr iiber-
zeugende Argumente anfiihrt.? Fiir die Messer der Konige
kann sie aber keine Erkldrung bieten. Die Scheiben lassen
sich ihres Erachtens wegen der verbindenden Stangen
nicht als Schilde interpretieren, vielmehr vermutet sie
darin das Relikt eines astronomischen Instrumentes, ohne
das aber verifizieren zu konnen.

Abb. 4 Petrus schldgt Malchus das Ohr ab. Tafel 141 der Decke in
Zillis.

Zusitzlich zu Suzanne Brugger-Kochs Argumenten seien
noch folgende Bemerkungen angefiigt:
1. Es ist merkwiirdig, dass nur einem KoOnig ein eigenes
Attribut beigegeben sein sollte.
2. Wolfgang Seiferth erwiahnt in «Synagoge und Kirche im
Mittelalter»?! die Altercatio (das Streitgesprach zwischen
«Ecclesia» und «Synagoge»), deren Text im neunten Jahr-
hundert in die Liturgie der Osterwoche aufgenommen
wurde. Darin wird die Beschneidung negativ bewertet. Es
scheint uns deshalb nicht sehr nahe zu liegen, dass hier in
Zillis die Beschneidung der Vorfahren Christi besonders
betont werden sollte.

Und schliesslich die wichtigste Frage:
3. Messer kommen auf den Tafeln der Zilliser Decke mehr-

mals vor, unter anderem zweimal als Attribut von Joseph
(Abb. 2 und 3). Erwin Poeschel interpretiert sie auch in
diesem Zusammenhang als Beschneidungsmesser. Sollte
diese Deutung zutreffen, so stellen sich aber gleich die
Fragen: Warum fehlt das Messer bei der ersten Darstellung
Josephs auf der Tafel 56, aus welchem Grund erscheint es
aber beim «thronenden» Joseph auf Tafel 62 (Abb. 2), und
vor allem was soll das Beschneidungsmesser in der Hand
des schlafenden Joseph mit dem Engel auf Tafel 80
(Abb. 3) bedeuten?”? Wenn man Suzanne Brugger-Kochs
Argumentation beziiglich der Konige nur deshalb nicht
akzeptiert, weil sie «keine einleuchtende Erklarung»* fiir

Abb. 5 Der Heilige Martin und der Bettler. Tafel 148 der Decke
in Zillis.

die Messer beibringt, dann darf nicht {ibersehen werden,
dass Erwin Poeschels Annahme, es handle sich um Be-
schneidungsmesser, auch nur eine Hypothese ist, die nicht
in allen Punkten sehr iiberzeugend wirkt, ja mit Blick auf
die Widerspriiche im Zusammenhang mit Joseph sogar
unwahrscheinlich anmutet.

Die meisten der oben gestellten Fragen gelten auch fiir
Jean Wirths Interpretation. Dass er den Messern in den
Hinden von Joseph, Petrus und Martin besondere symbo-
lische Bedeutung im Sinne von priesterlichen Opfermes-
sern beimisst, leuchtet nicht ein, da ja vor allem Petrus
(in der Szene mit Malchus; Tafel 141) (Abb. 4) und Martin
(beim Zerteilen des Mantels; Tafel 148) (Abb. 5) immer
schon als mit Messer oder Schwert Bewaffnete abgebildet

307



wurden, ohne dass damit eine iiber die dargestellte Szene
hinausweisende Symbolik verbunden wire. Uberdies
miisste noch erkldart werden, weshalb sich die Form der
Messerklinge in der Malchus-Szene von allen anderen, die
in eine scharfe Spitze miinden, unterscheidet.

Eine nochmalige Betrachtung der Identifizierung der
Konige und der Bedeutung der Messer sowie der Versuch
einer Erkldrung der «Schilde» moégen zur Beantwortung
der aufgeworfenen Fragen beitragen. Dabei ist es wichtig,
auch weitere Teile der Deckenmalerei mit einzubeziehen
und Aspekte des tdglichen Lebens in jener Zeit und spe-
ziell in der Gegend von Zillis zu beriicksichtigen.

Die Heiligen Drei Konige —
heilkriftige Magier und Schutzpatrone der Reisenden

Im Mittelalter wurde in vielen Télern der Wald gerodet,
um Wiesen und Ackerflidchen fiir die Erndhrung der wach-
senden Bevolkerung zu schaffen. In den frisch gerodeten
Gebieten, wo vermehrt Getreide angebaut wurde, verbrei-
tete sich das giftige Mutterkorn — claviceps purpurea —
besonders stark und gelangte leicht in die menschliche
Nahrung, vor allem in den Brei aus Getreide und das
Brot. Da die Einnahme von claviceps purpurea geféssver-
engende, konvulsive und halluzinogene Wirkungen hervor-
rufen kann, kam es in jener Zeit durch damit verdorbene
Nahrung héufig zu schweren Krankheiten wie Epilepsie
und Geisteskrankheiten. «Wenn je eine Krankheit als
Werk des Teufels angesehen werden konnte, so lag das bei
der Epilepsie am néchsten. Darum wurden denn auch viele
Epileptiker als Besessene behandelt und bei ihnen behufs
Heilung die kirchlichen Exorzismen vollzogen.»? Es ist
bekannt, dass gerade am Ende des 11. und Anfang des
12. Jahrhunderts Ausbriiche von Ergotismus in Europa
auftraten, und das mag auch eine Erkldrung dafiir sein,
dass der Zilliser Maler bei den Wundertaten Christi vor
allem Besessene dargestellt hat. Auch sind drei Tafeln der
Heilung von Kriippeln gewidmet, eine Invaliditit, die
sicher oft auf nicht richtig geheilte Briiche zuriickging.2

Die Heiligen Drei Konige, deren Geschichte auf auffal-
lend vielen Tafeln der Zilliser Deckenmalerei geschildert
wird, genossen damals ein grosses Ansehen als volkstiim-
liche Schutzpatrone gegen Epilepsie und Geisteskrank-
heiten; man glaubte an ihre magische Heilkraft, unter
anderem weil sie «urspriinglich Magier sind».?” Unter den
zahllosen Amuletten, die man als Mittel gegen die Epi-
lepsie gebrauchte, enthalten sehr viele die Namen der
Heiligen Drei Konige. Schon im 12. Jahrhundert war das
Patronat der Heiligen Drei Konige iiber die Epileptiker
verbreitet. Aus dieser Zeit stammen folgende Verse:
«+Melchior, +Pabtizar portans haec nomina +Caspar, sol-
vitur a morbo Christi pietate caduco» (wer diese Namen
Melchior, Pabtizar [= Balthasar], Caspar triigt, wird durch
Christi Giite von der Fallsucht befreit werden). Diese
Verse sind in zahlreichen Handschriften zu finden.?

308

Ausserdem galten die Konige auch als die vornehmsten
Patrone der Reisenden.”” Dass man ihnen in Zillis, dem
Ort, der an einem vielbegangenen und gefdhrlichen (Via
mala) Pass- und Saumweg gelegen ist, besondere Aufmerk-
samkeit schenkte, kann nicht verwundern. Das Interesse an
den Heiligen Drei Konigen lésst sich des Weiteren auch
zuriickfiithren auf die Liturgie des Epiphanietages, die sich
im Mittelalter zum kirchlichen Dreikonigsspiel erweitert
hat: Bei widhrendem Messgottesdienst traten die drei
Konige als Magier aus dem Morgenland auf und brachten
unter liturgisch festgelegten Wechselreden ihre Gaben zum
Altar. Emile Male® hat darauf hingewiesen, welch grossen
Einfluss die Entwicklung dieser kirchlichen Spiele in man-
cher Beziehung auch auf die mittelalterliche Bilderwelt
ausiibte. Darauf ist unten noch zuriickzukommen.

Messer — unentbehrliche Gebrauchsgegenstinde

Die waldige Gegend von Zillis und der bedrohliche Weg
durch die schreckliche Schlucht, die Via Mala, bargen
mancherlei Gefahren. Im Wald gab es noch wilde Tiere —
Biaren und Wildschweine. Sobald der Weg durch wenig
bewohntes Gebiet, insbesondere durch grosse Wélder
fiihrte, hatte man auch mit dem Auftauchen von Wegelage-
rern zu rechnen.®® Wer ohne Waffen reiste, konnte sich
nicht gegen Angriffe wehren.*

Man besass allerhand Werkzeuge, die sich auch als Waf-
fen eigneten: In der Deckenmalerei von Zillis sind einige
davon abgebildet, wie zum Beispiel Sichel, Beil oder
Keule.3 Ein wichtiger Gebrauchsgegenstand war das Mes-
ser, das jedermann mit sich herumtrug und das fiir allerlei
Zwecke dienen konnte, sei es als Haushaltgerit, bei der
Pflege der Tiere (wie z.B. zum Beschneiden von Horn-
wucherungen)*, sogar als medizinisches Instrument® und
eben auch als Waffe.

Nie ging man weg, ohne das Messer mitzunehmen. War
man unterwegs, so musste man es in der Herberge oft ab-
geben.* Zum Tisch brachte man sein eigenes Messer selber
mit. Auf verschiedenen Mahlzeitszenen ist zu beobachten,
von wie verschiedenartiger Form diese Messer sein konn-
ten. Man vergleiche etwa die Darstellung der Mabhlzeit
bei Esther in der Bibel von Roda aus dem 11. Jahrhundert®
mit den Szenen «Reicher Prasser» und «Einladung zur
Hochzeit» im Evangeliar Heinrichs III. in Bremen, aber
auch mit Wandmalereien in abgelegenen Gebieten, wie
zum Beispiel der Abendmahlsdarstellung in der St.Gall
Kapelle in Medel am Lukmanierpass (Abb.6).*® Die Mes-
ser auf der Zilliser Decke sind fast alle von gleicher Form.
Den selben Messertyp sehen wir an der Bernwardséule in
Hildesheim bei Herodes und beim reichen Prasser, auf der
Emailplatte mit dem Abendmahl (1160) im Hildesheimer
Domschatz, im Liutold Evangeliar (12. Jahrhundert) wie-
derum bei der Wiedergabe des Abendmahls,® aber auch
am Frontal von Hix mit der Darstellung von St.Martin
und dem Bettler im Museum von Barcelona. Eine dhnliche
Form weist das Messer im Aachener Miinsterschatz auf,*



das als «Jagdmesser Karls des Grossen» bezeichnet wird
(Abb.7). Das Messer hat eine Gesamtlinge von 52 cm, die
Klinge misst 30 cm.*!

Wie das Messer gebraucht wurde, ist in der Bilderfolge
der Zilliser Decke an mehreren Orten zu beobachten. Auf
den beiden Tafeln mit der Abendmahlsszene (Tafeln 136
und 137) liegen die mitgebrachten Messer auf dem Abend-
mabhlstisch. Judas, ohne Nimbus und mit dem Bissen im

Abb.6 Das Abendmahl. Wandmalerei, 14. Jh. Ausschnitt aus
dem Wandgemilde in der St. Gall Kapelle in Medel GR.

Mund dargestellt, ist im Begriff wegzugehen (nach Joh.
13,30: «Da er nun den Bissen genommen hatte ging er
alsbald hinaus») und hélt das Messer schon in der Hand
(ADb. 8). In der oben erwihnten Wandmalerei der St. Gall
Kapelle in Medel wird genau dieselbe Szene wiedergege-
ben (Abb. 9).#2 Auf der Zilliser Tafel 148 ist der Heilige
Martin unterwegs und beniitzt sein Messer, um fiir den
Bettler ein Stiick seines Mantels abzuschneiden (Abb. 5).
Petrus auf Tafel 141 (Abb. 4) hat sein Messer ebenfalls zur
Hand und schlédgt in seiner Aufregung Malchus ein Ohr

ab.®® Sogar in der Randzone finden wir ein Messer: Das
Mischwesen auf Tafel 21, dessen Vorderteil mit dem langen
Hals, seinen charakteristischen Zehen und dem Sattel iiber
dem Hocker die Ziige eines Kamels, des Reisenden in der
Wiiste, aufweist, triagt ein Messer im Maul! Ein origineller
Einfall des Malers?

Was bedeuten schliesslich die Messer in den Hénden
Josephs und der Konige?

Abb.7 Sogenanntes Jagdmesser Karls des Grossen mit Scheide.
Klinge angelsdachsisch oder skandinavisch, 8.-10. Jh. Aachen,
Domschatz.

Auch Joseph ist unterwegs, er ist von Nazareth nach
Bethlehem gereist. Tafel 56 zeigt ihn noch zu Hause, ohne
Messer; auf der Reise, in fremder Umgebung (Tafel 62)
(Abb. 2) wird er dargestellt als Hiiter, der die Verantwor-
tung fiir seine Familie trdgt und auf alles gefasst ist, was
passieren konnte, wenn etwa unerwartet fremde Leute —
Hirten beispielsweise — vor der Tiire stehen; deshalb hélt
er das Messer in der Hand und hat ausserdem noch den
Knotenstock bei sich, der unseres Erachtens nichts anderes
ist als die Peitsche,* die er spdter (Tafel 81) auf der Flucht

309



schwingt, auch wenn die drei Geisselschniire nicht sichtbar
sind, entweder weil sie ausserhalb des Bildes zu denken
oder sonst wie verdeckt sind. Dass Joseph hier auf einer
Bank «thront» — so Erwin Poeschel —, scheint keine be-
sondere Bedeutung zu haben; auch Maria steht bei der
Spinnarbeit (Tafel 55) vor einer dhnlichen Bank. Tafel 80
(Abb. 3) zeigt die Szene, in der Joseph im Traum vom
Engel zur Flucht nach Agypten aufgefordert wird. Joseph,

Abb. 8 Judas beim Abendmahl. Tafel 137 der Decke in Zillis.

noch immer von zu Hause fort, hilt im Halbschlaf Wache.
Er stiitzt den Kopf auf seine linke Hand, die er an die Ohr-
muschel hilt, um das geringste Gerdusch zu horen. Messer
und Peitsche hilt er griffbereit in der Hand.* Auf der
Flucht (Tafel 81) ist das Messer nicht sichtbar; Joseph hat es
eingesteckt und trdgt die Peitsche, die gleichzeitig zum
Antreiben des Esels wie zur Verteidigung dienen kann.4
Welche Folgerungen sind nun aus den oben angestellten
Uberlegungen in Bezug auf die drei Konige auf den Tafeln
49, 50 und 51 (Abb. 1) zu ziehen? Sie halten, ebenso wie
Joseph, ein Messer in der Hand. Nach all dem Gesagten ist
das unseres Erachtens auch hier der Hinweis darauf, dass
die Konige im Begriff sind, zu einer Reise aufzubrechen.
Damit konnen sie eindeutig als die Heiligen Drei Konige,
die Magier aus dem Morgenland, identifiziert werden, die
sich fiir die lange und gefihrliche Reise, die ihnen bevor-
steht, mit dem wichtigen Reiseutensil, dem Messer aus-

310

geriistet haben, das zum Schneiden, zum Jagen und als
Walffe fiir die Selbstverteidigung dient.
Schilde oder astronomisches Geriit ?

Unterstiitzt wird diese These zusitzlich durch die Attri-
bute, die dem dritten Konig auf Tafel 51 (Abb. 1c) beigege-

Abb.9 Das Abendmahl. Umzeichnung des Wandgemaldes in der
St. Gall Kapelle in Medel GR (vgl. Abb. 6).

ben sind. Wir meinen, darin ein astronomisches Instrument
und den Turm zur Beobachtung der Sterne erkennen zu
konnen.

Betrachten wir die von Poeschel als Schilde gedeuteten
Scheiben mit den sie verbindenden Stangen niher. Bei der
Durchsicht der Literatur tiber mittelalterliche Mess- und
Beobachtungsinstrumente konnte zwar kein explizites
Beispiel gefunden werden, das als direktes Vergleichsstiick
zur Erklarung des Gerits in der Deckenmalerei von Zillis
dienen konnte — der Einfachheit halber sei dieses im Fol-
genden «Zillis-Gerét» genannt —, wohl aber gibt es einige
Bilder von Objekten aus diesem Bereich, die so starke
Ahnlichkeiten mit ihm aufweisen, dass seine Interpretation
als astronomisches Instrument kaum noch bezweifelt
werden kann.

Am auffallendsten ist die Verwandtschaft des Zillis-
Gerites mit der Illustration eines mittelalterlichen Textes



in der Biblioteca Vaticana, Rom, der naturwissenschaft-
liche und astronomische Themen beinhaltet (Vat. Lat. 644,
fol. 76r.). Die in einem Artikel von Joachim Wiesenbach?’
wiedergegebene Manuskriptseite enthélt einen Text iiber
ein «horologium nocturnum», der dem Archidiakon Pazi-
ficus von Verona (f 844) zugeschrieben wird. Eine dem
Gedicht beigegebene Illustration zeigt eine Figur, die mit
einem Sehrohr, wohl dem im Text beschriebenen «horolo-

D&fxwl‘q‘wlm];; mmylm - e -
- Mﬂ" ¢ ’ulm-wrw dmAJHW gmum

1 "

[\’ f i - @y " Jall. il

f MMM

i e I,

s it L.,m .m.dn q!,uamaddmu.
badz ury addilisusis: anm it coxlin: A dilumso: ..»,.u..h.m A Devient
A babrda: utiy admerten:dmms. Sae- A u»rrrurg.dd' wnmcecc X
A Mﬁﬁl«&cf’m‘ﬂmwnur Do §umema- i oo xmen 1 -

wer { - Lumenat oo atersby

L - Ww et o s ot e pare
e Lancws ataoes: v horrluces: ey puncesr

borirLas l"""'rl‘
lm.«k
e '
P

e Lok t
wrracn P

L o mm;m ’:onrlncrr

3 T %
£fenalit quiererat ad fuperna ducr -

pdiorad e fuf g or*dod

Abb. 10 Darstellung des Gebrauchs eines Sehrohrs zur Beobach-
tung der Sterne zur Zeitbestimmung (horlogium nocturnum) und
eine schematische Zeichnung, s. Detail Abb. 11. Manuskriptseite
aus der Handschrift Vat. Lat. 644, fol. 76r. Rom, Biblioteca Apo-
stolica Vaticana.

gium», den Nachthimmel betrachtet (Abb. 10). Uber dieser
Darstellung findet sich eine weitere mit einem astronomi-
schen Text versehene Zeichnung eines Instruments, dessen
Bedeutung zwar nicht ganz klar ist, das aber eine frappante
Ahnlichkeit mit dem in der Decke von Zillis abgebildeten
Gerit aufweist (Abb. 11).# Auch wenn der Maler der Bil-
derdecke nicht unbedingt die hier angefiihrte Zeichnung
gekannt hat, konnte es doch sein, dass ihm dhnliche Dar-

stellungen aus anderen Manuskripten als Vorlage dienten,
oder dass ihm solche Instrumente vom Horensagen be-
kannt waren.

Bemerkenswert ist auf alle Fille, dass das Zillis-Geriét
funktionell einem «offenen» Sehrohr entspricht. Sehrohre
(fistulae), also Rohre ohne optische Linsen oder Spiegel,
wurden im Mittelalter als dioptra, als eine Art Visier, zu
mancherlei Zwecken gebraucht.* Das Sehrohr diente auch

Abb. 11 Astronomisches Instrument. Detail aus
Abb. 10. Diese Zeichnung stellt moglicherweise ein
«offenes» Sehrohr dar, dhnlich dem «Zillis-Gerét».

zum Messen von Winkelabstdnden oder zur Bestimmung
von Richtungen. Im Mittelalter wurden die Positionen
der Planeten immer in Bezug auf die Winkelabstinde zu
Fixsternen bestimmt.”® Eine andere Anwendung zeigt die
Darstellung des «horologium nocturnum» in Kombination
mit einer Scheibe.” Das Wesentliche beim Vergleich des
Zillis-Gerites mit einem Sehrohr ist an sich nicht das Rohr,
bezichungsweise der Mantel, sondern die Offnung des

311



Rohres, die gegen den Himmel gerichtet ist. Diese Offnung
beim offenen Sehrohr entspricht der Offnung der in Zillis
dargestellten Scheibe.

Lokale Beziige und das mittelalterliche Dreikonigsspiel
in der Zilliser Decke

Es fallt auf, dass der Maler der Decke einige lokale Beson-
derheiten abbildet. Wie bereits in fritheren Publikationen
bemerkt wurde, gehort dazu beispielsweise die Darstellung
von Laubbidumen anstelle von Palmen beim Einzug Christi
in Jerusalem (Tafeln 128 und 129), so wie das auch die
Illustration im Codex Egberti der Stadt Trier zeigt.? Bei
den schon seit dem 9. Jahrhundert gebriuchlichen Palm-
prozessionen wurden in dieser Gegend selbstverstindlich
Baumzweige verwendet.”® Die Darstellung einer Palme
erscheint lediglich auf der Tafel 82 mit dem Dattelwunder.
Auch die béduerlichen Geridte bei der Gefangennahme
Christi (Tafeln 140 und 143) und der Gertel, mit dem beim
Einzug Christi in Jerusalem die Aste abgeschnitten werden
(Tafel 128), nehmen Bezug auf ortliche Gegebenheiten,
ebenso wie das Trinkgefdss biindnerischer Prigung, das
Joseph auf der Flucht mit sich trédgt (Tafel 81). Und unter
Beriicksichtigung der Zilliser Lebensverhiltnisse im
Mittelalter erweist sich auch das Messer, wie wir gesehen
haben, als ein selbstverstindlich vorhandener alltdglicher
Gebrauchsgegenstand.

Wie sehr die mittelalterliche Kunst von den liturgischen
Dreikonigsspielen beeinflusst wurde, hat Hugo Kehrer in
seinem ausfiihrlichen Buch «Die heiligen drei Konige in
Literatur und Kunst» ausgiebig beschrieben und mit Bil-
dern gezeigt: «Was man im Schauspiel gesehen hat, das
bringt der Kiinstler inhaltlich wieder». Es ist sehr auf-
schlussreich, die urspriinglichen Texte der lateinischen
Spiele zu lesen und auch die Bithnenanweisungen mit ein-
zubeziehen. Die Entwicklung der liturgischen Spiele hat
Heinrich Anz anhand von Textbeispielen beschrieben.’

Im Dreikonigsspiel, dessen Urspriinge in Frankreich lie-
gen, zogen am Epiphanientag die drei Konige in feierlicher
Prozession durch die Kirche, um ihre Gaben dem heiligen
Kind und seiner Mutter am Altar darzubringen. Zum
Grundbestand des Spiels gehorte der Dialog, in dem die
Konige auf den Stern hinweisen, der von einem in der
Kirche aufgehidngten Kandelaber verkorpert wurde, und
ihren Entschluss dussern, aufzubrechen, den neu gebore-
nen Konig zu suchen und ihm ihre Gaben darzubringen. Im
Laufe der Zeit wurde der Text des Spiels immer mehr er-
weitert und variiert, ohne dass aber die einleitenden Sitze
verdndert worden wiren. Heinrich Anz schreibt dazu: «Es
ist bemerkenswert, dass bei allen sonstigen Verschieden-
heiten dieses Grundstiick in der Weiterentwicklung un-
antastbar bleibt». Wir lassen den Text folgen, der in allen
Spielen vorkommt:

Koénig 1: «Stella fulgore nimio rutilat.» (Der Stern strahlt
wunderbar.)

312

Konig 2:«Quae regem regum natum monstrat.» (Der zeigt,
dass der Konig der Konige geboren ist.) '
Konig 3:«Quem venturum olim prophetia signaverat.»
(Dessen Kommen die Prophezeiung einst angekiindigt
hat.)

Alle:«<Eamus ergo et inquiramus eum, offerentes ei mun-
era: aurum, thus et myrrham.» (Gehen wir also, um ihn zu
suchen und ihm unsere Geschenke zu bringen: Gold,
Weihrauch und Myrrhe.)

Wie hitte der Maler dieses Geschehen klarer darstellen
konnen? «Stella» mit Hilfe der auf den Stern zeigenden
Finger (Reihenfolge der Tafeln 49, 51, 50), des astronomi-
schen Instruments und des Beobachtungsturms; «Eamus»,
den Entschluss zum Gehen, dadurch, dass die Messer, die
man auf der Reise notig hatte, in die Hand genommen
werden.

Schlussbetrachtung

Kehren wir nochmals zu Erwin Poeschels Monographie
und seiner Interpretation der Konige zuriick. In der Wiir-
digung der Gesamtkomposition*® vergleicht er die Zilliser
Deckenmalerei mit der Decke von St.Michael in Hildes-
heim, deren zentrale Aussage der bildliche Nachweis der
Herkunft Christi aus dem Stamm Jesses bildet. Im Gegen-
satz zu diesem Thema, das in Hildesheim dekorativ stark
durchkomponiert ist, charakterisiert er den Inhalt der
Decke von Zillis mit den Worten: «Unser Werk ist vor
allem Erzdahlung. Die Anspriiche eines anschaulichen
Berichtes und nicht dekorativ-kompositorische Prinzipien
bestimmen daher den Ablauf der Darstellung». Poeschel
scheint sich selbst dariiber zu wundern, in Zillis Elemente
der Ikonographie vom Stammbaum Jesse vorzufinden:
«Zwar ist auch in Zillis, wie wir sahen, dieser Gedanke
angeschlagen, aber doch nur prdludierend und nicht als die
ganze Komposition beherrschende Idee.» Vor dem Hinter-
grund des ausgesprochen erzihlerischen Charakters der
Zilliser Decke muss dieses «Praludium» zumindest fremd
wirken, von dem Poeschel zugibt, es sei «mehr ein theolo-
gisch-wissenschaftliches als ein zum religiosen Empfinden
des Volkes sprechendes Thema.» Und wenn er schreibt:
«Es ist, als ob wir durch ein vergittertes Fenster dem Vor-
beizug der Geschehnisse zusdhen,» und: «Da allein dies
epische Zeitmass die ganze Komposition leitet, so vermag
der Meister, nach der Art volkstiimlicher Erzihler, auch
nebensdchliche Ereignisse breiter zu schildern, wenn sie
ihm Gelegenheit zu detailreicher Ausmalung boten», kon-
nen wir ihm nur beipflichten. Genau zu dieser Konzeption
des Erzidhlerischen passen unseres Erachtens alle Bilder,
also auch die Tafeln 49 bis 51 mit den Heiligen Drei Koni-
gen sowie jene von Poeschel als «Synagoge und Ecclesia»
bezeichneten Figuren (Tafeln 52 und 53), die Suzanne
Brugger-Koch zu Recht als Dienerinnen von Maria und
Elisabeth in der Visitatio-Szene deutet.



ABBILDUNGSNACHWEIS:

Abb. 1-5, 8: Repros aus: ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 2).
Abb. 6, 9: Repros aus: ALFONS RAIMANN (vgl. Anm. 38), S. 110,

S. 295.

Abb. 7: Repro aus: KARL FAYMONVILLE (vgl. Anm. 40).
Abb. 10, 11: Repros aus: JOACHIM WIESENBACH (vgl. Anm. 47),

S. 374.

ANMERKUNGEN

JOHANN RUDOLF RAHN, Die biblischen Deckengemiilde der
Kirche von Zillis, Mitteilungen der antiquarischen Gesellschaft
fiir Volkskunde in Ziirich, Bd. XVII, Heft, 1872.

ERWIN POESCHEL, Die romanischen Deckengemiilde von Zillis,
Ziirich 1941.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 2), S. 20.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 2), S. 19.

ERNST MURBACH, Die romanische Bilderdecke der Kirche
St. Martin in Zillis, Ziirich 1967. Auch der in der Kirche erhilt-
liche Kunstfithrer mit Text von E. Murbach gibt diese Er-
klarung.

WALTER MYss, Bildwelt als Weltbild, Beuron 1965.

DIETHER RUDLOFF, Zillis, die romanische Bilderdecke, Basel
1989.

MARKUS JENNY, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes, Ligerz
1993.

HULDRYCH BLANKE, Zillis, Evangelium in Bildern, Ziirich
1994.

JEAN WIRTH, L’image a I'’époque romane, Paris 1999.

JEAN WIRTH (vgl. Anm. 10), S. 348: «<Le couteau est en quelque
sorte I’arme du sacerdoce, transmise aux compagnons et aux
héritiers du Christ. La rencontre de la Synagoge et de 'Eglise
marque le passage de la royauté sacerdotale aux chrétiens.»
HULDRYCH BLANKE (vgl. Anm. 9), S. 54.

JEAN WIRTH (vgl. Anm. 10), S. 345.

SuzANNE BRUGGER-KOCH, Die romanische Bilderdecke von
St. Martin, Zillis (Graubiinden): Stil und Ikonographie, Disser-
tation, Basel 1981.

CHRISTOPH EGGENBERGER, Die Bilderdecke von Zillis, in:
URrsus BRUNOLD / LOTHAR DEpPLAZES (Hrsg.), Geschichte und
Kultur Churrétiens, Disentis 1986, teilt ihre Auffassung.

HuGo KEHRER, Die heiligen Drei Koénige in Literatur und
Kunst, Leipzig 1908, Hildesheim/New York 1976.

Am Altar in Klosterneuburg, 1181, betrifft es ein viel kleineres
Messer, vgl. GERTRUD SCHILLER, Iconography of Christian Art,
New York 1971, S. 98, Abb. 227. - Ein Beispiel aus dem 13.
Jahrhundert ist im Graduale von Katharinental (fol. 179v) zu
finden: In der Beschneidungsszene halten der Mochel und sein
Diener die Beschneidungsmesser in der Hand; abgebildet im
Katalog zur Ausstellung Die Manessische Liederhandschrift,
Ziirich 1991, S. 249.

18
19
20

21

22

23
24

25

26

27

28

29

30

31

32

SUZANNE BRUGGER-KOCH (vgl. Anm. 14), S. 49.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 2), S. 20.

SUZANNE BRUGGER-KoOcH (vgl. Anm. 14), S. 50-52, S. 92.
— DioNE FLUHLER-KREIS, Die romanische Bilderdecke der
Kirche St.Martin Zillis wiederbetrachtet, in: Zeitschrift fiir
Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte 50, 1993,
akzeptiert dies ohne weiteres. Mit der Deutung der Konige ist
sie aber nicht einverstanden: «Dagegen sprechen die Messer in
den Hinden der Herrscher und die Schilde am Turm», S. 402.
WOLFGANG SEIFERTH, Synagoge und Kirche im Mittelalter,
Miinchen 1964.

ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 2), S. 20: «das Beschneidungs-
messer ist ihm in den Schoss gelegt».

HULDRYCH BLANKE (vgl. Anm. 9), S. 54.

Im Westen Europas (Frankreich, Niederlande) hatte Ergotis-
mus die gangrendse Form, wobei Glieder absterben; in germa-
nischen und slavischen Lidndern kamen vor allem Epilepsie
und Geisteskrankheiten vor. Dieser Unterschied konnte bis
jetzt noch nicht erklart werden. Vgl. CLAUDE MARCHELE /
RENAUD ZEEBROEK (Hrsg.), Une vie de pain: faire, penser et
dire le pain en Europe (= Ausstellungskatalog), Bruxelles 1994,
mit Bibliographie.

ApOLPH FRANZ , Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter,
2 Bd., Freiburg 1909, Bd. I, S. 503.

MARIANNE FLUELER (Hrsg.), Stadtluft, Hirsebrei und Bettel-
monch: die Stadt um 1300 (= Ausstellungskatalog), Stuttgart
1992.

HuGo KEHRER (vgl. Anm. 16), S. 75.

ADOLPH FRANZ (vgl. Anm. 25), Bd. IL, S. 505.

ADOLPH FRANZ (vgl. Anm. 25), Bd. [, S. 434.

EMILE MALE, L’art religieux au 12¢ siécle en France: étude sur
les origines de I'iconographie du Moyen Age, Paris 1928.
DIETRICH SCHWARZ, Sachgiiter und Lebensformen, Berlin
1970, S. 175.

TuoMAS RIEDL, Via Mala, Chur 1992, S. 80, zitiert JOHANN
ANDREAS VON SPRECHER, Kulturgeschichte der Drei Biinde im
18. Jahrhundert, 1875, S. 218, dass noch im 18. Jahrhundert «zur
Ausriistung von Sdumern u.a. ein kleiner, aber schwerer, am
Giirtel hingender Hammer gehorte, nicht nur [...], sondern
auch zum Schutz und Wehr gegen Réuber und zuweilen auch

313



34

37
38

39

41

42
43

44

45

wilde Tiere». — NORBERT OHLER, Reisen im Mittelalter, Miin-
chen 1986, S. 149.

In Darstellungen vom Feiertagschristus wie z.B. in Mistail,
St. Peter, oder Rhiziins, St. Georg (14. Jahrhundert), lassen
sich weitere in jener Zeit verwendete Werkzeuge entdecken.
CAMILL SCHMID, Bellwald, Sach- und Sprachwandel seit 1900,
Schweizerische Gesellschaft fiir Volkskunde, S. 31. In Bellwald
(Wallis) wurde das Klaumesser erst 1926 eingefiihrt.

ULRICH BRAKER, Der arme Mann im Tockenburg, Ziirich 1789,
Reclam-Ausgabe, Stuttgart 1965, S. 37: «Mein Vater [...] fand
mitten an der einten Fusssohle ein gross Loch und Moos und
Gras darin. [...] Der Atti grubs mir mit einem Messer heraus».
Thuis in de Middeleeuwen: het Nederlands burgerinterieur
1400-1535 (= Ausstellungskatalog), Zwolle 1980, S. 73.
WALTER CAHN, La bible romane, Fribourg 1982, S. 77.

ALFONS RAIMANN, Gothische Wandmalereien in Graubiinden:
die Werke des 14. Jahrhunderts im nordlichen Teil Graubiindens
und im Engadin, Disentis 1983, S. 110.

OtTro MAZAL, Himmels- und Weltenbilder: Kleinodien dster-
reichischer Buchmalerei aus der Osterreichischen National-
bibliothek, 0.0. 1973.

KARL FAYMONVILLE, Kunstdenkmidiler der Stadt Aachen, Diis-
seldorf 1916.

Karl der Grosse: Werk und Wirkung (= Ausstellungskatalog),
Aachen1965, S. 499, Nr. 678. Dass es Karl dem Grossen gehort
hat, liegt im Fall des Messers im Bereich des Mdoglichen, die
nicht zugehorige Scheide jedoch ist von jiingerem Ursprung
(angelséchsisch, 11. Jh.). — NORBERT OHLER (vgl. Anm. 32)
erwihnt einen Brief Karls des Grossen an Abt Fulrad von
Fulda: «jeder Berittene soll einen Hirschfinger (Jagdmesser)
haben».

ALFONS RAIMANN (vgl. Anm. 38), S. 108.

Petrus handelt hier in Notwehr und setzt das Messer als Waffe
ein, was sonst im Zilliser Bilderzyklus nirgends vorkommt; im
Gegensatz zu den Messern, die nur beim friedlichen Gebrauch
gezeigt werden, gelten die Schwerter in den Handen von Hero-
des, dessen Schwerttridger und den Schergen als Zeichen der
Macht und Gewalt.

JEAN WIRTH (vgl. Anm. 10), S. 350, sieht den «Knotenstock»
auch als Peitsche. Er misst ihr aber symbolische Bedeutung zu.
Die dreiteilige Peitsche finden wir auch im Evangeliar von
Otto III., wo Jesus die Handler aus dem Tempel vertreibt.

314

47

48

49

50
51

52

53

54

55
56

Ebenso bei den Arma Christi in St. Georg in Rhiéziins und im
Codex aureus Epternacensis, wo Jesus gegeisselt wird.

Diese Darstellung ist sehr ungewohnlich. In fast allen uns
bekannten Darstellungen der Flucht hilt Joseph den Esel ganz
ruhig am Ziigel. So in Miistair (800), Koln, Maria im Kapitol
(1065), Moissac (1125), Autun (1120). Aber auch in Darstel-
lungen spaterer Jahrhunderte hilt er nur den Stock mit Provi-
ant, Schuhen und dergleichen; nur in ganz wenigen Fillen hat
er zusidtzlich einen Stock mit scharfer Spitze, um den Esel an-
zutreiben.

JOACHIM WIESENBACH, Der Mdonch mit dem Sehrohr, in:
Schweizerische Zeitschrift fiir Geschichte 44, 1994, S. 367-388.
An Stelle der drei sichtbaren Stangen beim Zillis-Gerit sind
hier nur zwei zu sehen (zwei weitere konnen verdeckt oder der
Einfachheit halber weggelassen sein).

HELMUTH GERICKE, Mathematik in Antike, Orient und Abend-
land, Wiesbaden 2003, Bd. 2, S. 29. — HENRI MICHEL, Images
des Sciences, Bruxelles 1977, gibt ein besonders schones und
phantasievolles Beispiel des Gebrauches durch einen Astro-
logen.

JURGEN HAMEL, Orion 310/2002, S. 4.

JoAcHIM WIESENBACH (vgl. Anm. 47). — Der Vollstandigkeit
halber sei erwiahnt, dass in der chinesischen Astronomie seit
vorchristlicher Zeit bis jedenfalls ins 12. Jahrhundert &hnliche
Instrumente (Pi’s und Chungs), als ein horologium nocturnum
gebraucht wurden, vgl. HENRI MICHEL, Les Jades astronomi-
ques chinois, Bulletin Royaux d’Art, no 1-3, Bruxelles 1947.
Das Chung, das dem Sehrohr entspricht, hat ein quadratisches,
nicht rundes Ausseres, ein funktionell wesentliches Kenn-
zeichen. Die vier Stangen (und Knépfe) beim Zillis-Gerit
konnten funktionell dieselbe Rolle gespielt haben wie bei den
chinesischen Instrumenten.

HUBERT ScHIEL (Hrsg.), Codex Egberti der Stadt Trier, Voll-
Faksimile-Ausgabe und Textband, Basel 1960.

HuLDRYCH BLANKE (vgl. Anm. 9) berichtet, dass die Weiden-
zweige, die frither bei Palmsonntagsprozessionen gebraucht
wurden, im Schamsertalerromanisch «palmets» genannt wer-
den.

NoAH GREENBERG / WILLIAM L. SMOLDON (Hrsg.), The Play of
Herod: a twelfth-century musical drama, Oxford 1965.
HEINRICH ANZ, Die lateinischen Magierspiele, Leipzig 1905.
ERWIN POESCHEL (vgl. Anm. 2), S. 36-38.



ZUSAMMENFASSUNG

Noch immer ist die Interpretation der drei an der Kirchendecke in
Zillis dargestellten Konige, die Messer in ihren Hénden halten,
unklar. In Ubereinstimmung mit E. Poeschel sehen viele Autoren
darin die alttestamentlichen Konige David, Salomo und Rehabeam,
die als Vorfahren von Christus auf den kommenden Erloser hin-
weisen; die Messer gelten als Beschneidungs- bzw. Opfermesser.
Andererseits werden sie als die drei Weisen aus dem Morgenland
gedeutet und an den Anfang der in Zillis auffallend ausfiihrlich
geschilderten Dreikonigsgeschichte gestellt. Der Haupteinwand
gegen diese Ansicht ist, dass die Messer als Attribute in diesem
Zusammenhang kaum zu erkldren seien. Die vorliegende Arbeit
lenkt den Blick auf die zahlreichen weiteren Messer, die im Bild-
zyklus von Zillis vorkommen, und erldutert vor dem Hintergrund
des mittelalterlichen Alltags deren Bedeutung als unentbehrliche
Gebrauchsgegenstinde, gerade fiir Reisende, wie es die Konige
sind. Ein weiteres dem einen Konig zugeordnetes Objekt, das bisher
nicht befriedigend erkldrt werden konnte, ldsst sich dank Ver-
gleichsbeispielen als astronomisches Instrument interpretieren. Die
Lage von Zillis an einer vielbegangenen Passstrasse mag erkliren,
weshalb die Heiligen Drei Konige, die Schutzpatrone aller Reisen-
den, in der Deckenmalerei so grossen Raum einnehmen. Vermutlich
hat auch der Glaube an ihren Schutz vor Epilepsie dazu beigetragen.
Zudem diirfte die Darstellung der mit den Fingern auf den Stern
weisenden und mit den Messern reisefertig ausgeriisteten Konige
auf die Texte der damals weit verbreiteten Dreikonigsspiele Bezug
nehmen, deren Einfluss auf die mittelalterliche Bilderwelt vielfach
nachgewiesen ist.

RESUME

L'interprétation des trois rois représentés, un couteau a la main,
sur le plafond peint de I’église Saint-Martin a Zillis, demeure incer-
taine. Rejoignant la theése de E. Poeschel, plusieurs auteurs voient
dans ces figures les trois rois de I’Ancien Testament David, Salo-
mon et Rehabeam qui, en tant que prédécesseurs du Christ,
annoncent la venue du Messie; ces objets représenteraient donc les
couteaux de la circoncision ou du sacrifice. D’autre part, ces trois
personnages sont interprétés comme étant les rois mages et placés
au début de I’histoire de trois rois retracée de maniére extréme-
ment détaillée sur le plafond de I'église de Zillis. La principale
objection soulevée a cette hypothése réside dans le fait que, dans
ce contexte, on peut difficilement attribuer une fonction symbo-
lique aux couteaux. Le présent article fixe son attention sur les
nombreux autres couteaux qui apparaissent dans le cycle peint a
Zillis, les considérant — dans 'optique de la vie quotidienne au
Moyen Age — comme des objets d’usage courant, indispensables
précisément aux voyageurs tels que les rois. Un autre objet attribué
a 'un des rois, dont l'interprétation a été jusqu’ici peu convain-
cante, peut étre considéré comme un instrument astronomique
grace a des exemples comparables. La position de Zillis, village
situé sur une route trés parcourue, pourrait expliquer la raison
pour laquelle les trois rois mages, saints patrons de tous les voya-
geurs, occupent une place si importante dans les épisodes peints
sur le plafond de I’église. De surcroit, la représentation des rois,
montrant des doigts 1’étoile et munis des couteaux pour affronter le
voyage, pourrait se référer aux textes des scénes des rois mages
jadis trés répandus, et dont I'influence sur I'iconographie médié-
vale a été prouvée a maintes reprises.

315



316

RIASSUNTO

L'interpretazione dei tre re che impugnano un coltello, raffigurati
sul soffitto della chiesa di Zillis, & tuttora incerta. Concordando con
quanto affermato da E. Poeschel, numerosi autori vi interpretano
le figure di Davide, Salomone e Rehabeam, i tre re del Vecchio
Testamento, che, in quanto antenati di Cristo, predicono l’arrivo
del Redentore. I coltelli sono considerati strumenti utilizzati per il
rito della circoncisione rispettivamente del sacrificio. Secondo
un’altra interpretazione, la collocazione di tale affresco all’inizio
della storia dei Re Magi, che a Zillis ¢ illustrata in maniera partico-
larmente dettagliata, lo qualifica come una rappresentazione della
storia dei tre Saggi provenienti dall’Oriente. L’obiezione principale
a questa interpretazione ¢ costituita dalla considerazione che ¢
quasi impossibile spiegare la presenza dei coltelli in un simile con-
testo. Il saggio sottolinea come nel ciclo di Zillis vi siano numerosi
altri coltelli e ne spiega I'importanza sullo sfondo della quotidia-
nita medievale quali indispensabili oggetti d’uso, in particolare da
parte di viandanti come lo erano in fin dei conti i tre Re Magi. Un
confronto eseguito ricorrendo a diversi esempi ha permesso di
identificare come strumento astronomico un oggetto attribuito a
uno dei Re e per il quale non sussisteva ancora alcuna spiegazione
soddisfacente. L'ubicazione di Zillis lungo il percorso di un passo
molto frequentato puo forse spiegare le ragioni per le quali ai tre
Re Magi, che sono i Santi patroni di tutti i viaggiatori, & stato riser-
vato tutto quello spazio negli affreschi. Inoltre, la raffigurazione
dei Re Magi con il dito puntato verso la cometa e pronti a partire,
muniti dei loro coltelli, dovrebbe fare riferimento ai testi delle
rievocazioni del viaggio dei Re Magi, all’epoca molto diffuse, la cui
influenza esercitata sull’iconografia medievale ¢ gia stata provata
numerose volte.

SUMMARY

The meaning of the three Kings, holding knives in their hands and
depicted on the ceiling of the church in Zillis, has not yet been
resolved. Many scholars agree with E. Poeschel’s reading of them
as the Old Testament Kings David, Salomon and Rehoboam, the
ancestors of Christ who foretold the coming of the saviour; the
knives are held to be instruments of circumcision or sacrifice. On
the other hand, they have been interpreted as the three wise men
from the Orient since they are placed at the beginning of the
markedly detailed story of the three Kings. However, this view is
difficult to reconcile with the knives, an attribute that can hardly be
explained in that context. The present paper points out many other
knives that appear in the pictorial cycle of Zillis, and shows their
importance in every day medieval life as indispensable utilitarian
objects, especially for travellers, like the Three Kings. Another
object assigned to one of the kings, which has not yet been satisfac-
torily explained, may be identified as an instrument of astronomy
through comparison with similar objects illustrated in medieval
manuscripts. The location of Zillis on a much frequented mountain
pass may explain why the Three Kings, the patron saints of trav-
ellers, figure so prominently in the painted ceiling. In addition, the
representation of the Kings pointing to a star and, ready for the
journey, holding the knives in their hands, may well refer to the
then popular Three Kings Plays, whose influence on medieval
imagery is well documented.



	Zillis : alttestamentliche Könige oder die Weisen aus dem Morgenland?

