
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 4

Artikel: Zillis : alttestamentliche Könige oder die Weisen aus dem Morgenland?

Autor: Schwarz-van Woerden, Elisabeth / Schwarz, Ulrich J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169702

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169702
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zillis: Alttestamentliche Könige oder
die Weisen aus dem Morgenland?

von Elisabeth Schwarz-van Woerden und Ulrich J. Schwarz

Die einzigartige bemalte Decke in der Kirche St. Martin
von Zillis, die ins erste Viertel des 12. Jahrhunderts datiert
wird, gehört dank zahlreichen wissenschaftlichen Untersuchungen

und Publikationen zu den bekanntesten
mittelalterlichen Bildzyklen überhaupt. Die 153 (9 X17) bemalten
Holztafeln zeigen, umgeben von einem Rahmenfries mit
Monstren und, in den vier Ecken, hornblasenden Engeln,
Szenen vom Leben und Wirken Christi sowie des Zilliser

teiligt war, hat die Tafeln damals in eine neue Reihenfolge
gesetzt und sie nummeriert. Mit Bezug auf die erwähnte
Interpretation kamen die drei Könige an den Anfang des

Zyklus und erhielten die Nummern 49 bis 51. Die folgenden

Tafeln 52 und 53 sieht er als Personifikation von
«Synagoge und Ecclesia», «die von den alttestamentlichen
Königen zu den Ereignissen der Evangelien überleiten
sollen».3

^¦iffifeMj;m *x>

b.a^¦^vsv^

^
5

" 'i* rcùmÊ1 m

mËËm I B b

€ Ìùri i«'ff)i- ^rro^'iJyai^S * 'v, xl,,r¦/ms9s/l- M y««Vf. -

77^^^^m^^m
<e

h^oA

>

\
*>4

wmv*

iTK «fX

Abb. 1 Die drei thronenden Könige. Tafeln 49 bis 51 der bemalten Decke in der Kirche St. Martin in Zillis.

Kirchenpatrons, des Heiligen Martin. Am Anfang des

Zyklus stehen die Darstellungen von drei thronenden
Königen, die in der linken Hand ein grosses Messer halten
und deren Rechte mit ausgestrecktem Zeigefinger auf
etwas hinweisen (Abb. la-c). Einem der Könige sind
zudem ein Turm und ein Gerät mit zwei Scheiben und drei
Stangen zugeordnet.

Alttestamentlichen Könige...

Seit der Beschreibung der Decke durch Johann Rudolf
Rahn1 und der späteren wegweisenden Monographie von
Erwin Poeschel2 werden diese Figuren als alttestamentliche
Könige und Vorfahren Christi gedeutet. Erwin Poeschel,
der an der Restaurierung von 1939/1940 massgebend be-

Die Könige werden von Erwin Poeschel folgendermassen

charakterisiert: Der König mit Bart (Tafel 49)
(Abb. la) gilt als der eigentliche Stammvater David, darauf
folgen Salomo, als Sohn ohne Bart abgebildet (Tafel 50)
(Abb. lb), und Rehabeam (Tafel 51) (Abb. lc), «beinahe

um Kopfgrösse kleiner dargestellt wie die andern, vielleicht
weil er unter den Dreien als <Enkel> charakterisiert werden
soll, oder auch als Anspielung auf die geringere Machtfülle.»

«Die Rechte ist in weisender Gebärde erhoben
[Hinweis auf den kommenden Erlöser], in der Linken aber

tragen sie ein breites, zu einer Spitze hin geschweiftes
Messer, das Instrument der Beschneidung, das sie als

Personen des Alten Bundes kennzeichnet. [...] In den
beiden Emblemen, der Krone und dem priesterlichen Messer,
aber ist die in den alten biblischen Schriften wohl vertraute
Vereinigung von Königtum und Priestertum ausgedrückt.»4

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 60, Heft 4/03 305



Die Scheiben auf Tafel 51 (Abb. lc) interpretiert Poeschel
als Schilde und stützt sich dabei auf die Bibelstellen
l.Kön.14, 26; bzw. 2. Chron. 12, 9-10, wo mit Nachdruck
erzählt wird, wie Rehabeam im Krieg gegen Sisak von
Ägypten mit dem ganzen Tempel und Königsschatz auch
die goldenen Schilde Salomos verlor und diese durch
eherne ersetzte. Diese Deutung der drei Figuren als
alttestamentliche Könige wurde von den folgenden Autoren
unverändert übernommen: Ernst Murbach,5 Walter Myss,6
Diether Rudioff,7 Markus Jenny8 und Huldrych Blanke.9

oder die Heiligen Drei Könige

Eine andere Ansicht vertritt Suzanne Brugger-Koch in
ihrer Dissertation.14 Sie sieht die Könige als Teil der
Dreikönigsgeschichte, die an der Decke von Zillis in der Folge
auffallend ausführlich erzählt wird.15 Sie weist hin auf die
Dreizahl und auf die zeigenden Finger, die als syrisch-südgallisches

Motiv bekanntermassen zur Ikonographie der
Magier, die den Stern erblicken, gehören.16 Auch betont
sie die Ähnlichkeit dieser Figuren mit jenen drei Königen,

'^^'VMI t">l>jMM^l*y*pym

Ju^ «fateciLkt^ r
r/7

"3ä ê w 8^ ü

y3fi ^
r*<**

es<i ^^i f ~>
e
K

<U O
e - • -SUOI

m im

wm\ *»^ t^-— s•4\>Ü h¦? •TT7Fm s " w* i •J^màJâ^jJkÂÎâ ;**ML 3£ à& (M

Abb.2 Joseph bei der Geburt Christi. Tafel 62 der Decke in Abb.3 Josephs Traum (Mahnung zur Flucht). Tafel 80 der Decke
Zillis. in Zillis.

Letzterer sieht aber auf Tafel 51 den König Salomo, den
der beigegebene Turm als Tempelbauer ausweist, wobei die
Scheiben und Stangen eventuell eine Seilwinde darstellen
könnten, und demzufolge Rehabeam auf Tafel 50.

Auch Jean Wirth10 ist der Meinung, dass es sich hier
um die alttestamentlichen Könige handelt, beschreibt
die Messer aber als Opfermesser, als Messer des «sacrifice
sanglant», welche Bedeutung er auch den Messern in den
Händen von Joseph, Petrus und Martin beimisst.11 Die
Scheiben mit Stangen bezeichnet er, wie Huldrych Blanke12
schon früher, als Seilwinde.13

die Herodes besuchen - auch wenn sie dort in anderer
Kleidung dargestellt werden -, sowie die Ähnlichkeit des

Bildhintergrundes bei den verschiedenen Tafeln, auf denen
die drei Könige vorkommen. Schliesslich stellt sie fest, dass

das Beschneidungsmesser in der Kunstgeschichte als Symbol

und Attribut nur selten, und wenn dann nur in den
Händen der personifizierten Synagoge vorkommt, und
dass es eigentlich nur in der Darstellung der Beschneidung
Christi zur bildlichen Tradition gehört.17 Als wichtigstes
Argument führt Brugger-Koch zudem an, dass am Beginn
von christologischen Zyklen traditionellerweise die Ver-

306



kündigung an Maria steht und dass in mittelalterlichen
Bildprogrammen alt- und neutestamentliche Themen
konsequent getrennt werden.18 Die Tafeln 52 und 53, die Erwin
Poeschel als «Synagoge und Ecclesia» bezeichnet,19 werden
deshalb von ihr als die beiden Dienerinnen von Maria und
Elisabeth bei der Visitatio gedeutet, wofür sie sehr
überzeugende Argumente anführt.20 Für die Messer der Könige
kann sie aber keine Erklärung bieten. Die Scheiben lassen
sich ihres Erachtens wegen der verbindenden Stangen
nicht als Schilde interpretieren, vielmehr vermutet sie
darin das Relikt eines astronomischen Instrumentes, ohne
das aber verifizieren zu können.

mais vor, unter anderem zweimal als Attribut von Joseph

(Abb. 2 und 3). Erwin Poeschel interpretiert sie auch in
diesem Zusammenhang als Beschneidungsmesser. Sollte
diese Deutung zutreffen, so stellen sich aber gleich die

Fragen: Warum fehlt das Messer bei der ersten Darstellung
Josephs auf der Tafel 56, aus welchem Grund erscheint es

aber beim «thronenden» Joseph auf Tafel 62 (Abb. 2), und

vor allem was soll das Beschneidungsmesser in der Hand
des schlafenden Joseph mit dem Engel auf Tafel 80

(Abb. 3) bedeuten?22 Wenn man Suzanne Brugger-Kochs
Argumentation bezüglich der Könige nur deshalb nicht
akzeptiert, weil sie «keine einleuchtende Erklärung»23 für

M * .4 Jo

y77-

3
CD

i=^*wfaesî<*^,^ï»

V
I

S
-.iifr.jhwwr

Abb.4
Zillis.

Petrus schlägt Malchus das Ohr ab. Tafel 141 der Decke in Abb. 5 Der Heilige Martin und der Bettler. Tafel 148 der Decke
in Zillis.

Zusätzlich zu Suzanne Brugger-Kochs Argumenten seien
noch folgende Bemerkungen angefügt:
1. Es ist merkwürdig, dass nur einem König ein eigenes
Attribut beigegeben sein sollte.
2. Wolfgang Seiferth erwähnt in «Synagoge und Kirche im
Mittelalter»21 die Altercatio (das Streitgespräch zwischen
«Ecclesia» und «Synagoge»), deren Text im neunten
Jahrhundert in die Liturgie der Osterwoche aufgenommen
wurde. Darin wird die Beschneidung negativ bewertet. Es
scheint uns deshalb nicht sehr nahe zu liegen, dass hier in
Zillis die Beschneidung der Vorfahren Christi besonders
betont werden sollte.

Und schliesslich die wichtigste Frage:
3. Messer kommen auf den Tafeln der Zilliser Decke mehr-

die Messer beibringt, dann darf nicht übersehen werden,
dass Erwin Poeschels Annahme, es handle sich um
Beschneidungsmesser, auch nur eine Hypothese ist, die nicht
in allen Punkten sehr überzeugend wirkt, ja mit Blick auf
die Widersprüche im Zusammenhang mit Joseph sogar
unwahrscheinlich anmutet.

Die meisten der oben gestellten Fragen gelten auch für
Jean Wirths Interpretation. Dass er den Messern in den
Händen von Joseph, Petrus und Martin besondere symbolische

Bedeutung im Sinne von priesterlichen Opfermessern

beimisst, leuchtet nicht ein, da ja vor allem Petrus

(in der Szene mit Malchus; Tafel 141) (Abb. 4) und Martin
(beim Zerteilen des Mantels; Tafel 148) (Abb. 5) immer
schon als mit Messer oder Schwert Bewaffnete abgebildet

307



wurden, ohne dass damit eine über die dargestellte Szene
hinausweisende Symbolik verbunden wäre. Überdies
musste noch erklärt werden, weshalb sich die Form der
Messerklinge in der Malchus-Szene von allen anderen, die
in eine scharfe Spitze münden, unterscheidet.

Eine nochmalige Betrachtung der Identifizierung der
Könige und der Bedeutung der Messer sowie der Versuch
einer Erklärung der «Schilde» mögen zur Beantwortung
der aufgeworfenen Fragen beitragen. Dabei ist es wichtig,
auch weitere Teile der Deckenmalerei mit einzubeziehen
und Aspekte des täglichen Lebens in jener Zeit und
speziell in der Gegend von Zillis zu berücksichtigen.

Die Heiligen Drei Könige -
heilkräftige Magier und Schutzpatrone der Reisenden

Im Mittelalter wurde in vielen Tälern der Wald gerodet,
um Wiesen und Ackerflächen für die Ernährung der
wachsenden Bevölkerung zu schaffen. In den frisch gerodeten
Gebieten, wo vermehrt Getreide angebaut wurde, verbreitete

sich das giftige Mutterkorn - claviceps purpurea -
besonders stark und gelangte leicht in die menschliche
Nahrung, vor allem in den Brei aus Getreide und das
Brot. Da die Einnahme von claviceps purpurea gefässver-
engende, konvulsive und halluzinogene Wirkungen hervorrufen

kann, kam es in jener Zeit durch damit verdorbene
Nahrung häufig zu schweren Krankheiten wie Epilepsie
und Geisteskrankheiten.24 «Wenn je eine Krankheit als
Werk des Teufels angesehen werden konnte, so lag das bei
der Epilepsie am nächsten. Darum wurden denn auch viele
Epileptiker als Besessene behandelt und bei ihnen behufs
Heilung die kirchlichen Exorzismen vollzogen.»25 Es ist
bekannt, dass gerade am Ende des 11. und Anfang des
12. Jahrhunderts Ausbrüche von Ergotismus in Europa
auftraten, und das mag auch eine Erklärung dafür sein,
dass der Zilliser Maler bei den Wundertaten Christi vor
allem Besessene dargestellt hat. Auch sind drei Tafeln der
Heilung von Krüppeln gewidmet, eine Invalidität, die
sicher oft auf nicht richtig geheilte Brüche zurückging.26

Die Heiligen Drei Könige, deren Geschichte auf auffallend

vielen Tafeln der Zilliser Deckenmalerei geschildert
wird, genossen damals ein grosses Ansehen als volkstümliche

Schutzpatrone gegen Epilepsie und Geisteskrankheiten;

man glaubte an ihre magische Heilkraft, unter
anderem weil sie «ursprünglich Magier sind».27 Unter den
zahllosen Amuletten, die man als Mittel gegen die
Epilepsie gebrauchte, enthalten sehr viele die Namen der
Heiligen Drei Könige. Schon im 12. Jahrhundert war das
Patronat der Heiligen Drei Könige über die Epileptiker
verbreitet. Aus dieser Zeit stammen folgende Verse:
«+Melchior, +Pabtizar portans haec nomina +Caspar, sol-
vitur a morbo Christi pietate caduco» (wer diese Namen
Melchior, Pabtizar [= Balthasar], Caspar trägt, wird durch
Christi Güte von der Fallsucht befreit werden). Diese
Verse sind in zahlreichen Handschriften zu finden.28

Ausserdem galten die Könige auch als die vornehmsten
Patrone der Reisenden.29 Dass man ihnen in Zillis, dem
Ort, der an einem vielbegangenen und gefährlichen (Via
mala) Pass- und Saumweg gelegen ist, besondere Aufmerksamkeit

schenkte, kann nicht verwundern. Das Interesse an
den Heiligen Drei Königen lässt sich des Weiteren auch
zurückführen auf die Liturgie des Epiphanietages, die sich
im Mittelalter zum kirchlichen Dreikönigsspiel erweitert
hat: Bei währendem Messgottesdienst traten die drei
Könige als Magier aus dem Morgenland auf und brachten
unter liturgisch festgelegten Wechselreden ihre Gaben zum
Altar. Emile Mâle30 hat darauf hingewiesen, welch grossen
Einfluss die Entwicklung dieser kirchlichen Spiele in mancher

Beziehung auch auf die mittelalterliche Bilderwelt
ausübte. Darauf ist unten noch zurückzukommen.

Messer - unentbehrliche Gebrauchsgegenstände

Die waldige Gegend von Zillis und der bedrohliche Weg
durch die schreckliche Schlucht, die Via Mala, bargen
mancherlei Gefahren. Im Wald gab es noch wilde Tiere -
Bären und Wildschweine. Sobald der Weg durch wenig
bewohntes Gebiet, insbesondere durch grosse Wälder
führte, hatte man auch mit dem Auftauchen von Wegelagerern

zu rechnen.31 Wer ohne Waffen reiste, konnte sich
nicht gegen Angriffe wehren.32

Man besass allerhand Werkzeuge, die sich auch als Waffen

eigneten: In der Deckenmalerei von Zillis sind einige
davon abgebildet, wie zum Beispiel Sichel, Beil oder
Keule.33 Ein wichtiger Gebrauchsgegenstand war das Messer,

das jedermann mit sich herumtrug und das für allerlei
Zwecke dienen konnte, sei es als Haushaltgerät, bei der
Pflege der Tiere (wie z.B. zum Beschneiden von Horn-
wucherungen)34, sogar als medizinisches Instrument35 und
eben auch als Waffe.

Nie ging man weg, ohne das Messer mitzunehmen. War
man unterwegs, so musste man es in der Herberge oft
abgeben.36 Zum Tisch brachte man sein eigenes Messer selber
mit. Auf verschiedenen Mahlzeitszenen ist zu beobachten,
von wie verschiedenartiger Form diese Messer sein konnten.

Man vergleiche etwa die Darstellung der Mahlzeit
bei Esther in der Bibel von Roda aus dem 11. Jahrhundert37
mit den Szenen «Reicher Prasser» und «Einladung zur
Hochzeit» im Evangeliar Heinrichs III. in Bremen, aber
auch mit Wandmalereien in abgelegenen Gebieten, wie
zum Beispiel der Abendmahlsdarstellung in der St. Gall
Kapelle in Medel am Lukmanierpass (Abb.6).38 Die Messer

auf der Zilliser Decke sind fast alle von gleicher Form.
Den selben Messertyp sehen wir an der Bernwardsäule in
Hildesheim bei Herodes und beim reichen Prasser, auf der
Emailplatte mit dem Abendmahl (1160) im Hildesheimer
Domschatz, im Liutold Evangeliar (12. Jahrhundert)
wiederum bei der Wiedergabe des Abendmahls,39 aber auch
am Frontal von Hix mit der Darstellung von St.Martin
und dem Bettler im Museum von Barcelona. Eine ähnliche
Form weist das Messer im Aachener Münsterschatz auf,40

308



das als «Jagdmesser Karls des Grossen» bezeichnet wird
(Abb.7). Das Messer hat eine Gesamtlänge von 52 cm, die
Klinge misst 30 cm.41

Wie das Messer gebraucht wurde, ist in der Bilderfolge
der Zilliser Decke an mehreren Orten zu beobachten. Auf
den beiden Tafeln mit der Abendmahlsszene (Tafeln 136
und 137) liegen die mitgebrachten Messer auf dem
Abendmahlstisch. Judas, ohne Nimbus und mit dem Bissen im

ab.43 Sogar in der Randzone finden wir ein Messer: Das
Mischwesen auf Tafel 21, dessen Vorderteil mit dem langen
Hals, seinen charakteristischen Zehen und dem Sattel über
dem Höcker die Züge eines Kamels, des Reisenden in der
Wüste, aufweist, trägt ein Messer im Maul! Ein origineller
Einfall des Malers?

Was bedeuten schliesslich die Messer in den Händen
Josephs und der Könige?

sSSi.

^x

,-•_-*^.

V.
»mär ¦ •*

Abb. 6 Das Abendmahl. Wandmalerei, 14. Jh. Ausschnitt aus
dem Wandgemälde in der St. Gall Kapelle in Medel GR.

Är'x.

UM

Abb. 7 Sogenanntes Jagdmesser Karls des Grossen mit Scheide.

Klinge angelsächsisch oder skandinavisch, 8.-10. Jh. Aachen,
Domschatz.

Mund dargestellt, ist im Begriff wegzugehen (nach Joh.
13, 30: «Da er nun den Bissen genommen hatte ging er
alsbald hinaus») und hält das Messer schon in der Hand
(Abb. 8). In der oben erwähnten Wandmalerei der St. Gall
Kapelle in Medel wird genau dieselbe Szene wiedergegeben

(Abb. 9).42 Auf der Zilliser Tafel 148 ist der Heilige
Martin unterwegs und benützt sein Messer, um für den
Bettler ein Stück seines Mantels abzuschneiden (Abb. 5).
Petrus auf Tafel 141 (Abb. 4) hat sein Messer ebenfalls zur
Hand und schlägt in seiner Aufregung Malchus ein Ohr

Auch Joseph ist unterwegs, er ist von Nazareth nach
Bethlehem gereist. Tafel 56 zeigt ihn noch zu Hause, ohne
Messer; auf der Reise, in fremder Umgebung (Tafel 62)
(Abb. 2) wird er dargestellt als Hüter, der die Verantwortung

für seine Familie trägt und auf alles gefasst ist, was
passieren könnte, wenn etwa unerwartet fremde Leute -
Hirten beispielsweise - vor der Türe stehen; deshalb hält
er das Messer in der Hand und hat ausserdem noch den
Knotenstock bei sich, der unseres Erachtens nichts anderes
ist als die Peitsche,44 die er später (Tafel 81) auf der Flucht

309



schwingt, auch wenn die drei Geisselschnüre nicht sichtbar
sind, entweder weil sie ausserhalb des Bildes zu denken
oder sonst wie verdeckt sind. Dass Joseph hier auf einer
Bank «thront» - so Erwin Poeschel -, scheint keine
besondere Bedeutung zu haben; auch Maria steht bei der
Spinnarbeit (Tafel 55) vor einer ähnlichen Bank. Tafel 80

(Abb. 3) zeigt die Szene, in der Joseph im Traum vom
Engel zur Flucht nach Ägypten aufgefordert wird. Joseph,

gerüstet haben, das zum Schneiden, zum Jagen und als
Waffe für die Selbstverteidigung dient.

Schilde oder astronomisches Gerät

Unterstützt wird diese These zusätzlich durch die Attribute,

die dem dritten König auf Tafel 51 (Abb. lc) beigege-

m. r. i*V•
-

s
'":"¦'¦'

C.

HJ

»fi

^̂
0 l

Abb. 8 Judas beim Abendmahl. Tafel 137 der Decke in Zillis.

,08B»B 0030)00050 © OOO 0

Abb. 9 Das Abendmahl. Umzeichnung des Wandgemäldes in der
St. Gall Kapelle in Medel GR (vgl. Abb. 6).

noch immer von zu Hause fort, hält im Halbschlaf Wache.
Er stützt den Kopf auf seine linke Hand, die er an die
Ohrmuschel hält, um das geringste Geräusch zu hören. Messer
und Peitsche hält er griffbereit in der Hand.45 Auf der
Flucht (Tafel 81) ist das Messer nicht sichtbar; Joseph hat es

eingesteckt und trägt die Peitsche, die gleichzeitig zum
Antreiben des Esels wie zur Verteidigung dienen kann.46

Welche Folgerungen sind nun aus den oben angestellten
Überlegungen in Bezug auf die drei Könige auf den Tafeln
49, 50 und 51 (Abb. 1) zu ziehen? Sie halten, ebenso wie
Joseph, ein Messer in der Hand. Nach all dem Gesagten ist
das unseres Erachtens auch hier der Hinweis darauf, dass
die Könige im Begriff sind, zu einer Reise aufzubrechen.
Damit können sie eindeutig als die Heiligen Drei Könige,
die Magier aus dem Morgenland, identifiziert werden, die
sich für die lange und gefährliche Reise, die ihnen bevorsteht,

mit dem wichtigen Reiseutensil, dem Messer aus-

ben sind. Wir meinen, darin ein astronomisches Instrument
und den Turm zur Beobachtung der Sterne erkennen zu
können.

Betrachten wir die von Poeschel als Schilde gedeuteten
Scheiben mit den sie verbindenden Stangen näher. Bei der
Durchsicht der Literatur über mittelalterliche Mess- und
Beobachtungsinstrumente konnte zwar kein explizites
Beispiel gefunden werden, das als direktes Vergleichsstück
zur Erklärung des Geräts in der Deckenmalerei von Zillis
dienen könnte - der Einfachheit halber sei dieses im
Folgenden «Zillis-Gerät» genannt -, wohl aber gibt es einige
Bilder von Objekten aus diesem Bereich, die so starke
Ähnlichkeiten mit ihm aufweisen, dass seine Interpretation
als astronomisches Instrument kaum noch bezweifelt
werden kann.

Am auffallendsten ist die Verwandtschaft des Zillis-
Gerätes mit der Illustration eines mittelalterlichen Textes

310



in der Biblioteca Vaticana, Rom, der naturwissenschaftliche

und astronomische Themen beinhaltet (Vat. Lat. 644,
fol. 76r.). Die in einem Artikel von Joachim Wiesenbach47

wiedergegebene Manuskriptseite enthält einen Text über
ein «horologium nocturnum», der dem Archidiakon Pazi-
ficus von Verona (t 844) zugeschrieben wird. Eine dem
Gedicht beigegebene Illustration zeigt eine Figur, die mit
einem Sehrohr, wohl dem im Text beschriebenen «horolo-

stellungen aus anderen Manuskripten als Vorlage dienten,
oder dass ihm solche Instrumente vom Hörensagen
bekannt waren.

Bemerkenswert ist auf alle Fälle, dass das Zillis-Gerät
funktionell einem «offenen» Sehrohr entspricht. Sehrohre
(fistulae), also Rohre ohne optische Linsen oder Spiegel,
wurden im Mittelalter als dioptra, als eine Art Visier, zu
mancherlei Zwecken gebraucht.49 Das Sehrohr diente auch

mJeeLim-rifuautindirfi"' ftftt» •

Tei/trtttiotonfricMi fjomimr"' ttrrtufuÊd diu

tm#" omufcf- dicuntjir
AfmJttudei' fen

MftrpcaTud. A-Bitefun cifri ,vj«â rf/i^rw idtptualurr*ry"~™jÜ
uaaMmtfT bomon MmAu cfdyUtverrzej JJ-trdti

)k baék ush. ¦'il'li I.

fllllfui AJ"«« "UnoLnv

L'
s\^btxbn*h&r atJlCAtdrrrpy-ftr* At

^\_ ioMtà Uftf Abi/cpm jb«i millr- be

It MXKVA" DÌ»*LJwrtry»tMÌ. punrtlf

;ln A. dilanio ufij; .iA.di'">:,--i Anm bctccxlit
¦A •n*r-rrur$«JJâ -«ni -ette X*#v

Vfvncn,

LmwbVwviiii knjiom AUmii tue*/,

¦•-iTlatetr t.»i«uitówu i>» -Uonflatr

•oi.anrhuttMnufunBn'' Ltmiui" Mfarw iukonfluon AUjuotnftonetif
i'-iUmrtacMttomfunca'- Lurwx *ixx ¦ ¦ uni Uertrlueer

L«n*x-il *txuita- wiitherifhue* Atcrrtccunmf'

fix un .vi S>trrtT Lu*/Al
¦ i /dsemuiivntloAXt timi, punc-ctf

<; *;f

%
T& tnfftetlf ftxg-cfA-toyoieauneitjmtrAiA'it

'ïntrt-omfïHmene* fìAtmior^-patiuuf
IvCtttocaurrt iiontrurn^iorrmtr.tvrfKtìicar

Ha t^r*>s&f"ofrtpv^f*$* fi***utrethtt" •

I«aim [pi'(-or r&p&taenTmvfAdjBV-ltomiruirri
¦"& eptiiuiraAMBtvf^JaJf^ienatrAt^yrw^l

i«¦ im, ftmwr-ceottxamxewn&ftawMS»tx&l

ÇauxnoCnil. Jtiif+ioirtrAntue ftrhr-fttm ¦

.4^ne&'i™U£rn*ieAiftntSrrX,rtouirrœ
Cer- nf-re-oidaexUt^" fuuuarurn naìe-vetmr

S oli fhtM^MttutT in&vtxBCrn JWrtW'-
£fiitu*bf^iuirn-i*it~Atdfuprr*tAi4u&,*u'~
^^AhìTdirn%tn TnerfofA(e*nm*itf{Unua.*ur

Ix uii .Vi twtT tuo*/Alano -^fr

^
^4 U^

S

yfs

mur
turn SU :.,U*So

•CCIr-

/'

typurvnr

VA« ¦. - -

yr*»»«*»#

!Vi*i

jj ¦
*fi*r^!>f**

•»il

/

Abb. 10 Darstellung des Gebrauchs eines Sehrohrs zur Beobachtung

der Sterne zur Zeitbestimmung (horlogium nocturnum) und
eine schematische Zeichnung, s. Detail Abb. 11. Manuskriptseite
aus der Handschrift Vat. Lat. 644, fol. 76r. Rom, Biblioteca
Apostolica Vaticana.

Abb. 11 Astronomisches Instrument. Detail aus
Abb. 10. Diese Zeichnung stellt möglicherweise ein
«offenes» Sehrohr dar, ähnlich dem «Zillis-Gerät».

gium», den Nachthimmel betrachtet (Abb. 10). Über dieser
Darstellung findet sich eine weitere mit einem astronomischen

Text versehene Zeichnung eines Instruments, dessen

Bedeutung zwar nicht ganz klar ist, das aber eine frappante
Ähnlichkeit mit dem in der Decke von Zillis abgebildeten
Gerät aufweist (Abb. II).48 Auch wenn der Maler der
Bilderdecke nicht unbedingt die hier angeführte Zeichnung
gekannt hat, könnte es doch sein, dass ihm ähnliche Dar-

zum Messen von Winkelabständen oder zur Bestimmung
von Richtungen. Im Mittelalter wurden die Positionen
der Planeten immer in Bezug auf die Winkelabstände zu
Fixsternen bestimmt.50 Eine andere Anwendung zeigt die
Darstellung des «horologium nocturnum» in Kombination
mit einer Scheibe.51 Das Wesentliche beim Vergleich des

Zillis-Gerätes mit einem Sehrohr ist an sich nicht das Rohr,
beziehungsweise der Mantel, sondern die Öffnung des

311



Rohres, die gegen den Himmel gerichtet ist. Diese Öffnung
beim offenen Sehrohr entspricht der Öffnung der in Zillis
dargestellten Scheibe.

Lokale Bezüge und das mittelalterliche Dreikönigsspiel
in der Zilliser Decke

Es fällt auf, dass der Maler der Decke einige lokale
Besonderheiten abbildet. Wie bereits in früheren Publikationen
bemerkt wurde, gehört dazu beispielsweise die Darstellung
von Laubbäumen anstelle von Palmen beim Einzug Christi
in Jerusalem (Tafeln 128 und 129), so wie das auch die
Illustration im Codex Egberti der Stadt Trier zeigt.52 Bei
den schon seit dem 9. Jahrhundert gebräuchlichen
Palmprozessionen wurden in dieser Gegend selbstverständlich
Baumzweige verwendet.53 Die Darstellung einer Palme
erscheint lediglich auf der Tafel 82 mit dem Dattelwunder.
Auch die bäuerlichen Geräte bei der Gefangennahme
Christi (Tafeln 140 und 143) und der Gertel, mit dem beim
Einzug Christi in Jerusalem die Äste abgeschnitten werden
(Tafel 128), nehmen Bezug auf örtliche Gegebenheiten,
ebenso wie das Trinkgefäss bündnerischer Prägung, das

Joseph auf der Flucht mit sich trägt (Tafel 81). Und unter
Berücksichtigung der Zilliser Lebensverhältnisse im
Mittelalter erweist sich auch das Messer, wie wir gesehen
haben, als ein selbstverständlich vorhandener alltäglicher
Gebrauchsgegenstand.

Wie sehr die mittelalterliche Kunst von den liturgischen
Dreikönigsspielen beeinflusst wurde, hat Hugo Kehrer in
seinem ausführlichen Buch «Die heiligen drei Könige in
Literatur und Kunst» ausgiebig beschrieben und mit
Bildern gezeigt: «Was man im Schauspiel gesehen hat, das

bringt der Künstler inhaltlich wieder». Es ist sehr
aufschlussreich, die ursprünglichen Texte der lateinischen
Spiele zu lesen und auch die Bühnenanweisungen54 mit ein-
zubeziehen. Die Entwicklung der liturgischen Spiele hat
Heinrich Anz anhand von Textbeispielen beschrieben.55

Im Dreikönigsspiel, dessen Ursprünge in Frankreich
liegen, zogen am Epiphanientag die drei Könige in feierlicher
Prozession durch die Kirche, um ihre Gaben dem heiligen
Kind und seiner Mutter am Altar darzubringen. Zum
Grundbestand des Spiels gehörte der Dialog, in dem die
Könige auf den Stern hinweisen, der von einem in der
Kirche aufgehängten Kandelaber verkörpert wurde, und
ihren Entschluss äussern, aufzubrechen, den neu geborenen

König zu suchen und ihm ihre Gaben darzubringen. Im
Laufe der Zeit wurde der Text des Spiels immer mehr
erweitert und variiert, ohne dass aber die einleitenden Sätze
verändert worden wären. Heinrich Anz schreibt dazu: «Es
ist bemerkenswert, dass bei allen sonstigen Verschiedenheiten

dieses Grundstück in der Weiterentwicklung
unantastbar bleibt». Wir lassen den Text folgen, der in allen
Spielen vorkommt:
König 1: «Stella fulgore nimio rutilât.» (Der Stern strahlt
wunderbar.)

König 2:«Quae regem regum natum monstrat.» (Der zeigt,
dass der König der Könige geboren ist.)
König 3:«Guem venturum olim prophetia signaverat.»
(Dessen Kommen die Prophezeiung einst angekündigt
hat.)
Alle:«Eamus ergo et inquiramus eum, offerentes ei numera:

aurum, thus et myrrham.» (Gehen wir also, um ihn zu
suchen und ihm unsere Geschenke zu bringen: Gold,
Weihrauch und Myrrhe.)

Wie hätte der Maler dieses Geschehen klarer darstellen
können? «Stella» mit Hilfe der auf den Stern zeigenden
Finger (Reihenfolge der Tafeln 49, 51, 50), des astronomischen

Instruments und des Beobachtungsturms; «Eamus»,
den Entschluss zum Gehen, dadurch, dass die Messer, die
man auf der Reise nötig hatte, in die Hand genommen
werden.

Schlussbetrachtung

Kehren wir nochmals zu Erwin Poeschels Monographie
und seiner Interpretation der Könige zurück. In der
Würdigung der Gesamtkomposition56 vergleicht er die Zilliser
Deckenmalerei mit der Decke von St. Michael in Hildesheim,

deren zentrale Aussage der bildliche Nachweis der
Herkunft Christi aus dem Stamm Jesses bildet. Im Gegensatz

zu diesem Thema, das in Hildesheim dekorativ stark
durchkomponiert ist, charakterisiert er den Inhalt der
Decke von Zillis mit den Worten: «Unser Werk ist vor
allem Erzählung. Die Ansprüche eines anschaulichen
Berichtes und nicht dekorativ-kompositorische Prinzipien
bestimmen daher den Ablauf der Darstellung». Poeschel
scheint sich selbst darüber zu wundern, in Zillis Elemente
der Ikonographie vom Stammbaum Jesse vorzufinden:
«Zwar ist auch in Zillis, wie wir sahen, dieser Gedanke
angeschlagen, aber doch nur präludierend und nicht als die

ganze Komposition beherrschende Idee.» Vor dem Hintergrund

des ausgesprochen erzählerischen Charakters der
Zilliser Decke muss dieses «Präludium» zumindest fremd
wirken, von dem Poeschel zugibt, es sei «mehr ein
theologisch-wissenschaftliches als ein zum religiösen Empfinden
des Volkes sprechendes Thema.» Und wenn er schreibt:
«Es ist, als ob wir durch ein vergittertes Fenster dem
Vorbeizug der Geschehnisse zusähen,» und: «Da allein dies
epische Zeitmass die ganze Komposition leitet, so vermag
der Meister, nach der Art volkstümlicher Erzähler, auch
nebensächliche Ereignisse breiter zu schildern, wenn sie
ihm Gelegenheit zu detailreicher Ausmalung boten», können

wir ihm nur beipflichten. Genau zu dieser Konzeption
des Erzählerischen passen unseres Erachtens alle Bilder,
also auch die Tafeln 49 bis 51 mit den Heiligen Drei Königen

sowie jene von Poeschel als «Synagoge und Ecclesia»
bezeichneten Figuren (Tafeln 52 und 53), die Suzanne
Brugger-Koch zu Recht als Dienerinnen von Maria und
Elisabeth in der Visitatio-Szene deutet.

312



ABBILDUNGSNACHWEIS:

Abb. 1-5, 8: Repros aus: Erwin Poeschel (vgl. Anm. 2).
Abb. 6, 9: Repros aus: Alfons Raimann (vgl. Anm. 38), S. 110,
S. 295.
Abb. 7: Repro aus: Karl Faymonville (vgl. Anm. 40).
Abb. 10, 11: Repros aus: Joachim Wiesenbach (vgl. Anm. 47),
S. 374.

ANMERKUNGEN

Johann Rudolf Rahn, Die biblischen Deckengemälde der
Kirche von Zillis, Mitteilungen der antiquarischen Gesellschaft
für Volkskunde in Zürich, Bd. XVII, Heft, 1872.
Erwin Poeschel, Die romanischen Deckengemälde von Zillis,
Zürich 1941.

Erwin Poeschel (vgl. Anm. 2), S. 20.
Erwin Poeschel (vgl. Anm. 2), S. 19.

Ernst Murbach, Die romanische Bilderdecke der Kirche
St. Martin in Zillis, Zürich 1967. Auch der in der Kirche erhältliche

Kunstführer mit Text von E. Murbach gibt diese
Erklärung.

Walter Myss, Bildwelt als Weltbild, Beuron 1965.

Diether Rudloff, Zillis, die romanische Bilderdecke, Basel
1989.

Markus Jenny, Unter dem Siegeszeichen des Kreuzes, Ligerz
1993.

Huldrych Blanke, Zillis, Evangelium in Bildern, Zürich
1994.
Jean Wirth, L'image à l'époque romane, Paris 1999.
Jean Wirth (vgl. Anm. 10), S. 348: «Le couteau est en quelque
sorte l'arme du sacerdoce, transmise aux compagnons et aux
héritiers du Christ. La rencontre de la Synagoge et de l'Eglise
marque le passage de la royauté sacerdotale aux chrétiens.»
Huldrych Blanke (vgl. Anm. 9), S. 54.

Jean Wirth (vgl. Anni. 10), S. 345.
Suzanne Brugger-Koch, Die romanische Bilderdecke von
St. Martin, Zillis (Graubünden): Stil und Ikonographie, Dissertation,

Basel 1981.

Christoph Eggenberger, Die Bilderdecke von Zillis, in:
Ursus Brunold / Lothar Deplazes (Hrsg.), Geschichte und
Kultur Churrätiens, Disentis 1986, teilt ihre Auffassung.
Hugo Kehrer, Die heiligen Drei Könige in Literatur und
Kunst, Leipzig 1908, Hildesheim/New York 1976.
Am Altar in Klosterneuburg, 1181, betrifft es ein viel kleineres
Messer, vgl. Gertrud Schiller, Iconography of Christian Art,
New York 1971, S. 98, Abb. 227. - Ein Beispiel aus dem 13.

Jahrhundert ist im Graduale von Katharinental (fol. 179v) zu
finden: In der Beschneidungsszene halten der Mochel und sein
Diener die Beschneidungsmesser in der Hand; abgebildet im
Katalog zur Ausstellung Die Manessische Liederhandschrift,
Zürich 1991, S. 249.

Suzanne Brugger-Koch (vgl. Anm. 14), S. 49.

Erwin Poeschel (vgl. Anm. 2), S. 20.

Suzanne Brugger-Koch (vgl. Anm. 14), S. 50-52, S. 92.

- Dione Flühler-Kreis, Die romanische Bilderdecke der
Kirche St.Martin Zillis wiederbetrachtet, in: Zeitschrift für
Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte 50, 1993,

akzeptiert dies ohne weiteres. Mit der Deutung der Könige ist
sie aber nicht einverstanden: «Dagegen sprechen die Messer in
den Händen der Herrscher und die Schilde am Turm», S. 402.

Wolfgang Seiferth, Synagoge und Kirche im Mittelalter,
München 1964.

Erwin Poeschel (vgl. Anm. 2), S. 20: «das Beschneidungsmesser

ist ihm in den Schoss gelegt».
Huldrych Blanke (vgl. Anm. 9), S. 54.

Im Westen Europas (Frankreich, Niederlande) hatte Ergotismus

die gangrenöse Form, wobei Glieder absterben; in
germanischen und slavischen Ländern kamen vor allem Epilepsie
und Geisteskrankheiten vor. Dieser Unterschied konnte bis

jetzt noch nicht erklärt werden. Vgl. Claude Marchele /

Renaud Zeebroek (Hrsg.), Une vie de pain: faire, penser et

dire le pain en Europe Ausstellungskatalog), Bruxelles 1994,

mit Bibliographie.
Adolph Franz Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter,
2 Bd., Freiburg 1909, Bd. II, S. 503.

Marianne Flüeler (Hrsg.), Stadtluft, Hirsebrei und
Bettelmönch: die Stadt um 1300 Ausstellungskatalog), Stuttgart
1992.

Hugo Kehrer (vgl. Anm. 16), S. 75.

Adolph Franz (vgl. Anm. 25), Bd. II, S. 505.

Adolph Franz (vgl. Anm. 25), Bd. I, S. 434.

Emile Mâle, L'art religieux au 12e siècle en France: étude sur
les origines de l'iconographie du Moyen Age, Paris 1928.

Dietrich Schwarz, Sachgüter und Lebensformen, Berlin
1970, S. 175.

Thomas Riedi, Via Mala, Chur 1992, S. 80, zitiert Johann
Andreas von Sprecher, Kulturgeschichte der Drei Bünde im
18. Jahrhundert,1875, S. 218, dass noch im 18. Jahrhundert «zur
Ausrüstung von Säumern u.a. ein kleiner, aber schwerer, am
Gürtel hängender Hammer gehörte, nicht nur [...], sondern
auch zum Schutz und Wehr gegen Räuber und zuweilen auch

313



wilde Tiere». - Norbert Ohler, Reisen im Mittelalter, München

1986, S. 149.

In Darstellungen vom Feiertagschristus wie z.B. in Mistail,
St. Peter, oder Rhäzüns, St. Georg (14. Jahrhundert), lassen
sich weitere in jener Zeit verwendete Werkzeuge entdecken.
Camill Schmid, Bellwald, Sach- und Sprachwandel seit 1900,
Schweizerische Gesellschaft für Volkskunde, S. 31. In Bellwald
(Wallis) wurde das Klaumesser erst 1926 eingeführt.
Ulrich Bräker, Der arme Mann im Tockenburg, Zürich 1789,
Reclam-Ausgabe, Stuttgart 1965, S. 37: «Mein Vater [...] fand
mitten an der einten Fusssohle ein gross Loch und Moos und
Gras darin. [...] Der Atti grubs mir mit einem Messer heraus».
Thuis in de Middeleeuwen: het Nederlands burgerinterieur
1400-1535 Ausstellungskatalog), Zwolle 1980, S. 73.

Walter Cahn, La bible romane, Fribourg 1982, S. 77.

Alfons Raimann, Gothische Wandmalereien in Graubünden:
die Werke des 14. Jahrhunderts im nördlichen Teil Graubündens
und im Engadin, Disentis 1983, S. 110.

Otto Mazal, Himmels- und Weltenbilder: Kleinodien
österreichischer Buchmalerei aus der Österreichischen
Nationalbibliothek, o.O. 1973.

Karl Faymonville, Kunstdenkmäler der Stadt Aachen,
Düsseldorf 1916.

Karl der Grosse: Werk und Wirkung Ausstellungskatalog),
Aachen 1965, S. 499, Nr. 678. Dass es Karl dem Grossen gehört
hat, liegt im Fall des Messers im Bereich des Möglichen, die
nicht zugehörige Scheide jedoch ist von jüngerem Ursprung
(angelsächsisch, 11. Jh.). - Norbert Ohler (vgl. Anm. 32)
erwähnt einen Brief Karls des Grossen an Abt Fulrad von
Fulda: «jeder Berittene soll einen Hirschfänger (Jagdmesser)
haben».
Alfons Raimann (vgl. Anm. 38), S. 108.
Petrus handelt hier in Notwehr und setzt das Messer als Waffe
ein, was sonst im Zilliser Bilderzyklus nirgends vorkommt; im
Gegensatz zu den Messern, die nur beim friedlichen Gebrauch
gezeigt werden, gelten die Schwerter in den Händen von Herodes,

dessen Schwertträger und den Schergen als Zeichen der
Macht und Gewalt.
Jean Wirth (vgl. Anm. 10), S. 350, sieht den «Knotenstock»
auch als Peitsche. Er misst ihr aber symbolische Bedeutung zu.
Die dreiteilige Peitsche finden wir auch im Evangeliar von
Otto III., wo Jesus die Händler aus dem Tempel vertreibt.

Ebenso bei den Arma Christi in St. Georg in Rhäzüns und im
Codex aureus Epternacensis, wo Jesus gegeisselt wird.
Diese Darstellung ist sehr ungewöhnlich. In fast allen uns
bekannten Darstellungen der Flucht hält Joseph den Esel ganz
ruhig am Zügel. So in Müstair (800), Köln, Maria im Kapitol
(1065), Moissac (1125), Autun (1120). Aber auch in Darstellungen

späterer Jahrhunderte hält er nur den Stock mit Proviant,

Schuhen und dergleichen; nur in ganz wenigen Fällen hat
er zusätzlich einen Stock mit scharfer Spitze, um den Esel
anzutreiben.

Joachim Wiesenbach, Der Mönch mit dem Sehrohr, in:
Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 44,1994, S. 367-388.
An Stelle der drei sichtbaren Stangen beim Zillis-Gerät sind
hier nur zwei zu sehen (zwei weitere können verdeckt oder der
Einfachheit halber weggelassen sein).
Helmuth Gericke, Mathematik in Antike, Orient und Abendland,

Wiesbaden 2003, Bd. 2, S. 29. - Henri Michel, Images
des Sciences, Bruxelles 1977, gibt ein besonders schönes und
phantasievolles Beispiel des Gebrauches durch einen Astrologen.

Jürgen Hamel, Orion 310/2002, S. 4.

Joachim Wiesenbach (vgl. Anm. 47). - Der Vollständigkeit
halber sei erwähnt, dass in der chinesischen Astronomie seit
vorchristlicher Zeit bis jedenfalls ins 12. Jahrhundert ähnliche
Instrumente (Pi's und Chungs), als ein horologium nocturnum
gebraucht wurden, vgl. Henri Michel, Les Jades astronomiques

chinois, Bulletin Royaux d'Art, no 1-3, Bruxelles 1947.
Das Chung, das dem Sehrohr entspricht, hat ein quadratisches,
nicht rundes Äusseres, ein funktionell wesentliches
Kennzeichen. Die vier Stangen (und Knöpfe) beim Zillis-Gerät
könnten funktionell dieselbe Rolle gespielt haben wie bei den
chinesischen Instrumenten.
Hubert Schiel (Hrsg.), Codex Egberti der Stadt Trier, Voll-
Faksimile-Ausgabe und Textband, Basel 1960.

Huldrych Blanke (vgl. Anm. 9) berichtet, dass die Weidenzweige,

die früher bei Palmsonntagsprozessionen gebraucht
wurden, im Schamsertalerromanisch «palmets» genannt werden.

Noah Greenberg / William L. Smoldon (Hrsg.), The Play of
Herod: a twelfth-century musical drama, Oxford 1965.

Heinrich Anz, Die lateinischen Magierspiele, Leipzig 1905.

Erwin Poeschel (vgl. Anm. 2), S. 36-38.

314



ZUSAMMENFASSUNG

Noch immer ist die Interpretation der drei an der Kirchendecke in
Zillis dargestellten Könige, die Messer in ihren Händen halten,
unklar. In Übereinstimmung mit E. Poeschel sehen viele Autoren
darin die alttestamentlichen Könige David, Salomo und Rehabeam,
die als Vorfahren von Christus auf den kommenden Erlöser
hinweisen; die Messer gelten als Beschneidungs- bzw. Opfermesser.
Andererseits werden sie als die drei Weisen aus dem Morgenland
gedeutet und an den Anfang der in Zillis auffallend ausführlich
geschilderten Dreikönigsgeschichte gestellt. Der Haupteinwand
gegen diese Ansicht ist, dass die Messer als Attribute in diesem
Zusammenhang kaum zu erklären seien. Die vorliegende Arbeit
lenkt den Blick auf die zahlreichen weiteren Messer, die im
Bildzyklus von Zillis vorkommen, und erläutert vor dem Hintergrund
des mittelalterlichen Alltags deren Bedeutung als unentbehrliche
Gebrauchsgegenstände, gerade für Reisende, wie es die Könige
sind. Ein weiteres dem einen König zugeordnetes Objekt, das bisher
nicht befriedigend erklärt werden konnte, lässt sich dank
Vergleichsbeispielen als astronomisches Instrument interpretieren. Die
Lage von Zillis an einer vielbegangenen Passstrasse mag erklären,
weshalb die Heiligen Drei Könige, die Schutzpatrone aller Reisenden,

in der Deckenmalerei so grossen Raum einnehmen. Vermutlich
hat auch der Glaube an ihren Schutz vor Epilepsie dazu beigetragen.
Zudem dürfte die Darstellung der mit den Fingern auf den Stern
weisenden und mit den Messern reisefertig ausgerüsteten Könige
auf die Texte der damals weit verbreiteten Dreikönigsspiele Bezug
nehmen, deren Einfluss auf die mittelalterliche Bilderwelt vielfach
nachgewiesen ist.

RESUME

L'interprétation des trois rois représentés, un couteau à la main,
sur le plafond peint de l'église Saint-Martin à Zillis, demeure incertaine.

Rejoignant la thèse de E. Poeschel, plusieurs auteurs voient
dans ces figures les trois rois de l'Ancien Testament David, Salomon

et Rehabeam qui, en tant que prédécesseurs du Christ,
annoncent la venue du Messie; ces objets représenteraient donc les

couteaux de la circoncision ou du sacrifice. D'autre part, ces trois
personnages sont interprétés comme étant les rois mages et placés
au début de l'histoire de trois rois retracée de manière extrêmement

détaillée sur le plafond de l'église de Zillis. La principale
objection soulevée à cette hypothèse réside dans le fait que, dans
ce contexte, on peut difficilement attribuer une fonction symbolique

aux couteaux. Le présent article fixe son attention sur les
nombreux autres couteaux qui apparaissent dans le cycle peint à

Zillis, les considérant - dans l'optique de la vie quotidienne au
Moyen Age - comme des objets d'usage courant, indispensables
précisément aux voyageurs tels que les rois. Un autre objet attribué
à l'un des rois, dont l'interprétation a été jusqu'ici peu convaincante,

peut être considéré comme un instrument astronomique
grâce à des exemples comparables. La position de Zillis, village
situé sur une route très parcourue, pourrait expliquer la raison

pour laquelle les trois rois mages, saints patrons de tous les

voyageurs, occupent une place si importante dans les épisodes peints
sur le plafond de l'église. De surcroît, la représentation des rois,
montrant des doigts l'étoile et munis des couteaux pour affronter le

voyage, pourrait se référer aux textes des scènes des rois mages
jadis très répandus, et dont l'influence sur l'iconographie médiévale

a été prouvée à maintes reprises.

315



RIASSUNTO

L'interpretazione dei tre re che impugnano un coltello, raffigurati
sul soffitto della chiesa di Zillis, è tuttora incerta. Concordando con
quanto affermato da E. Poeschel, numerosi autori vi interpretano
le figure di Davide, Salomone e Rehabeam, i tre re del Vecchio
Testamento, che, in quanto antenati di Cristo, predicono l'arrivo
del Redentore. I coltelli sono considerati strumenti utilizzati per il
rito della circoncisione rispettivamente del sacrificio. Secondo
un'altra interpretazione, la collocazione di tale affresco all'inizio
della storia dei Re Magi, che a Zillis è illustrata in maniera
particolarmente dettagliata, lo qualifica come una rappresentazione della
storia dei tre Saggi provenienti dall'Oriente. L'obiezione principale
a questa interpretazione è costituita dalla considerazione che è

quasi impossibile spiegare la presenza dei coltelli in un simile
contesto. Il saggio sottolinea come nel ciclo di Zillis vi siano numerosi
altri coltelli e ne spiega l'importanza sullo sfondo della quotidianità

medievale quali indispensabili oggetti d'uso, in particolare da

parte di viandanti come lo erano in fin dei conti i tre Re Magi. Un
confronto eseguito ricorrendo a diversi esempi ha permesso di
identificare come strumento astronomico un oggetto attribuito a

uno dei Re e per il quale non sussisteva ancora alcuna spiegazione
soddisfacente. L'ubicazione di Zillis lungo il percorso di un passo
molto frequentato può forse spiegare le ragioni per le quali ai tre
Re Magi, che sono i Santi patroni di tutti i viaggiatori, è stato riservato

tutto quello spazio negli affreschi. Inoltre, la raffigurazione
dei Re Magi con il dito puntato verso la cometa e pronti a partire,
muniti dei loro coltelli, dovrebbe fare riferimento ai testi delle
rievocazioni del viaggio dei Re Magi, all'epoca molto diffuse, la cui
influenza esercitata sull'iconografia medievale è già stata provata
numerose volte.

SUMMARY

The meaning of the three Kings, holding knives in their hands and
depicted on the ceiling of the church in Zillis, has not yet been
resolved. Many scholars agree with E. Poeschel's reading of them
as the Old Testament Kings David, Salomon and Rehoboam, the
ancestors of Christ who foretold the coming of the saviour; the
knives are held to be instruments of circumcision or sacrifice. On
the other hand, they have been interpreted as the three wise men
from the Orient since they are placed at the beginning of the
markedly detailed story of the three Kings. However, this view is

difficult to reconcile with the knives, an attribute that can hardly be

explained in that context. The present paper points out many other
knives that appear in the pictorial cycle of Zillis, and shows their
importance in every day medieval life as indispensable utilitarian
objects, especially for travellers, like the Three Kings. Another
object assigned to one of the kings, which has not yet been satisfactorily

explained, may be identified as an instrument of astronomy
through comparison with similar objects illustrated in medieval
manuscripts. The location of Zillis on a much frequented mountain
pass may explain why the Three Kings, the patron saints of
travellers, figure so prominently in the painted ceiling. In addition, the
representation of the Kings pointing to a star and, ready for the
journey, holding the knives in their hands, may well refer to the
then popular Three Kings Plays, whose influence on medieval
imagery is well documented.

316


	Zillis : alttestamentliche Könige oder die Weisen aus dem Morgenland?

