
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 4

Artikel: Zur Bildsprache des sogenannten "Samson-Stoffes" im Churer
Domschatz

Autor: Caduff, Gian Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Bildsprache des sogenannten
«Samson-Stoffes» im Churer Domschatz

von Gian Andrea Caduff

^^
?*

Y-*tSFt^iCTY IXt~*
tit'.VÖ'eirJ: iti»»! £"3* è?!?.-!?"««*¦?..5?cr

¦fc
tJbvi *

*1 ri* .4
<n f

Abb. 1 Löwenkämpferpaare, Seidenstoff aus Syrien; um 800. Höhe 45 cm. Breite 60 cm. Chur. Domschatz.

Jacob Burckhardt und Ferdinand Keller haben 1857 in
ihrer «Beschreibung der Domkirche von Chur» einen in
der Sakristei aufbewahrten Seidenstoff mit folgenden Worten

vermerkt: «Es ist ein gewirktes Seidenstück, in seinem
jetzigen Bestände 95 Centim. lang und 37 Centim. breit,
welches in vier Reihen jedesmal dreimal die Gestalt Simsons

mit dem Löwen enthält, je einmal von rechts nach
links und je zweimal von links nach rechts gewendet.»1
Dieses Gewebe befindet sich heute nicht mehr in Chur;
über eine Römer Sammlung gelangte es schliesslich in die
Dumbarton Oaks Collection von Washington, während ein
anderes Teil von 45 cm Höhe und 60 cm Breite, das bereits
vor Burckhardts Besuch in Chur abgetrennt worden sein

muss, dem Domschatz erhalten blieb (Abb. I).2 Dieses Teil
des Tuchs beschreibt Leza Dosch im Führer «Das
Dommuseum in Chur GR» folgendermassen: «Auf rotem
Grund wiederholt sich das Motiv des Löwenkämpfers,
spiegelbildlich in Zweiergruppen aufgereiht.»1 Das Churer
Stofffragment war ursprünglich zweifellos grösser, denn
weitere Stücke, die aller Wahrscheinlichkeit nach von
demselben stammen, befinden sich auch in den Museen von
Nürnberg, Paris, Lyon, London und Wien.4 Schuld an
diesem misslichen Zustand ist der Aachener Kanonikus Franz
Bock, der den Churer Stoff 1859 beschrieben hatte und
dann offenbar an der Aufteilung des Textils und am
Verkauf der einzelnen Stücke beteiligt war.5 Obschon sich

Zeitschrift fur Schweizensche Archäologie und Kunstgeschichte. Band 60. Heft 4/03 297



deshalb die ursprüngliche Grösse heute kaum mehr
rekonstruieren lässt, hatte dieser an sich barbarische Einsatz der
Schere die positive Auswirkung, dass der Churer Seidenstoff

erst so seiner Bedeutung gemäss ins richtige Licht
gerückt wurde: Mit dem Fragment in Washington befindet
sich ein Teil dieses Stoffes nämlich in einem der
bedeutendsten Zentren für byzantinistische Forschungen, und
das Fragment aus Nürnberg wurde vor sechs Jahren dank
der Ausstellung in München unter dem Titel «Schatzkammerstücke

aus bayerischen Sammlungen» einer weiteren
Öffentlichkeit bekannt, während der Stoffrest, der in Chur
verblieb, bisher doch eher ein Mauerblümchendasein
fristet.

Wie muss das Bildmotiv gelesen werden?

Bei der Datierung des Textilfragments ist man sich ziemlich
einig. Im Führer zum Domschatz nennt Leza Dosch als

Entstehungszeit die Jahre um 800, ein zeitlicher Ansatz,
der vom Katalog zur erwähnten Münchner Ausstellung
auch den Parallelstücken zugewiesen wird.6 Weniger Einigkeit

herrscht bei der Interpretation der bildlichen Darstellung,

das heisst ihrer «Botschaft». Grundsätzlich stehen
dafür drei verschiedene Deutungsmuster zur Verfügung.
Entweder begreift man das Bildthema als Illustration einer
durch ein anderes Medium, zum Beispiel durch die Schrift,
überlieferten Szene. So wird etwa die Zilliser Decke
zumindest auf einer ersten Ebene als Bilderbibel gedeutet.7
Ein Bildthema kann ausserdem als Veranschaulichung
eines abstrakten Begriffs, das heisst als Allegorie, gedeutet
werden. So steht beispielsweise der Kampf zwischen Hahn
und Schildkröte auf dem ins 4. Jahrhundert zu datierenden
Mosaik in der frühchristlichen Basilika von Aquileia für
den Kampf zwischen dem Morgenlicht des Glaubens und
der Finsternis des Unglaubens.8 Dieser zweite
Interpretationsansatz beinhaltet die Schwierigkeit, dass das Bild
definitionsgemäss etwas anderes aussagen soll, als was
darin dargestellt ist. Es bleibt noch eine letzte Möglichkeit:
Der zeitgenössische Betrachter könnte eine Darstellung
auch so gelesen haben, wie wir heute ein Piktogramm
verstehen, das heisst als ein unmittelbar verständliches
Zeichen. Diesen Ansatz nennt man «semiotisch».

Zur Abbildung des Churer Fragments auf der hintern Um-
schlagseite des Domführers heisst es in der Bildlegende:
«Reliquienhülle mit dem sich wiederholenden Motiv des

Löwenbändigers Samson.» Diese Bildlegende widerspiegelt
die frühere Überzeugung, dass im kirchlichen Bereich

jede Darstellung eines Löwenkampfes als Illustration
der biblischen Überlieferungen von David oder Daniel, in
erster Linie jedoch derjenigen von Samson zu verstehen
sei.9 Im Falle Davids steht sie im Zusammenhang mit der
Einleitung zur David-und-Goliath-Geschichte, wie sie im
1. Buch Samuel formuliert ist: «Da sprach David zu Saul:
Dein Knecht hütete seinem Vater die Schafe; kam nun der
Löwe oder der Bär und trug ein Schaf weg von der Herde,
so lief ich ihm nach, erschlug ihn und riss es ihm aus dem

Rachen; erhob er sich aber wider mich, so ergriff ich ihn
beim Barte und schlug ihn tot.»10

Bekannter ist wohl das Bild von Daniel, den die Missgunst
seiner Untergebenen in die Löwengrube brachte, wo
allerdings nicht er, sondern sein Gott die Löwen meisterte." Ein
wirklicher Löwenkampf steht dann wieder im Zentrum der
populären Geschichte von Simson - so die hebräische Form
des Namens - oder Samson,12 wie der Held in der Vulgata
heisst. Dieser zerriss den Löwen, der sich ihm in den Weg
stellte.13

Die Gewissheit, dass jede Darstellung eines
Löwenkämpfers als Illustration einer biblischen Szene zu verstehen

sei, ist inzwischen geschwunden. In Bezug auf einen
Seidenstoff mit einem typologisch verwandten Motiv
gebraucht der erwähnte Katalog der Münchner Ausstellung
eine sehr vorsichtige Formulierung: «Ob der Weber des
Seidenstoffes eine so eindeutige Bestimmung des Helden
überhaupt beabsichtigte, ist jedoch kaum mehr festzustellen.»14

Einleuchtend sind derartige Identifizierungen, wenn
der Löwenkämpfer einen Heiligenschein hat. Dies trifft
zum Beispiel zu für die Darstellung von David auf der
Innenseite eines Silbertellers, der um 630 in Konstantinopel

hergestellt worden war und jetzt im Metropolitan
Museum in New York aufbewahrt wird.15 Fehlt ein derartiges

Attribut, kann der Kontext, in den das Werk gehört,
klärend wirken. So darf wohl in einem nach byzantinischen
Vorbildern gestalteten Löwenkämpfer aus dem 11.
Jahrhundert auf Grund der Tatsache, dass er für eine Tafel in
der Türe der Kathedrale von Augsburg geschaffen worden
war, Samson gesehen werden.16

Demgegenüber setzt der Löwenkämpfer des Churer
Stoffes die Tradition antiker Heraklesbilder fort, wenn er
wie ein Ringer in stehender Position dem Löwen von hinten

in den Rachen greift und ihm die Kiefer auseinander
zwingt. Die Art, wie auf den aus Chur stammenden
Stofffragmenten der linke der beiden Kämpfer sein linkes Knie
dem Löwen in den Rücken stemmt, erinnert an griechische
Vasenbilder, auf denen Herakles den Löwen im sogenannten

Knielauf an sich drückt.17
Das Tuch gehört ursprünglich denn auch nicht in einen

kirchlichen Zusammenhang, obwohl es später als

Reliquienhülle verwendet wurde. Darauf hat schon Walter
Berschin aufmerksam gemacht im Zusammenhang mit
entsprechenden byzantinischen Seidenstoffen, die allerdings
nicht in Syrien, sondern in Konstantinopel, der Hauptstadt
des byzantinischen Reiches, verfertigt worden waren: «Nie
im Mittelalter sind gewaltigere Löwen dargestellt worden
als in den kaiserlichen Seidenmanufakturen von Konstantinopel

im X. Jahrhundert; in den Gräbern der Erzbischöfe
Heribert und Anno von Köln hat man solch imperiale
Seidengewebe mit nahezu lebensgrossen Löwenbildern
gefunden. Sie sind ursprünglich nicht dazu geschaffen worden,

die Gebeine abendländischer Kirchenmänner zu
umhüllen, sondern gehörten zur Herrscherdarstellung des

byzantinischen Heldenzeitalters, in dem der löwenstarke
Kriegsheld der Epoche liebster Herrscher war; das gilt im
X. Jahrhundert auch für das Abendland, Skandinavien,

298



Russland, Syrien und Persien.»18 Beleg dafür ist die
Inschrift, die das Grabtuch des Erzbischofs Heribert ziert
und sich auf den byzantinischen Kaiser Basileios II.
(976-1025) bezieht.19

Vor diesem Hintergrund kann natürlich auch der allegorische

Interpretationsansatz nicht überzeugen, der in den
Motiven der Löwenkämpfe nach Art der Churer Seide
nicht einfach die Illustrationen biblischer Szenen sieht,
sondern diese vielmehr als Allegorien jüdisch-christlicher
Glaubensinhalte liest: Demnach wäre hier nicht ein
bestimmter Löwenbezwinger gemeint - ein Detail, das bei
dieser Auffassung nicht interessiert -, sondern der Sieg des
Guten über das Böse dargestellt. Anknüpfungspunkt dafür
sind Stellen in der Bibel, in denen der Löwe für das «Böse»
zu stehen scheint, so zum Beispiel im 1. Petrusbrief: «Seid
nüchtern und wachsam! Der Teufel, euer Feind, umkreist
euch wie ein brüllender Löwe und sucht, wen er verschlingen

kann.»20 Und bereits in den Psalmen steht geschrieben:
«Sie [die Büffel von Basan] sperren den Rachen wider
mich auf wie ein reissender, brüllender Löwe.»21

Dementsprechend wurde auch Samson im Kampf mit
dem Löwen im allegorischen Sinn als Bezwinger des Bösen
überhaupt interpretiert.22 Allerdings übersah man dabei,
dass der Löwe in den beiden zitierten Bibelstellen nicht das
Böse schlechthin verkörpert, sondern als sogenanntes
Chaostier in erster Linie «eine Gegenwelt» vertritt, «die
dem menschlichen <Kosmos> schroff entgegengesetzt ist».23

Die Überwindung des Löwen
als Zeichen für den fähigen König

Ein aus dem weltlichen Bereich stammendes Motiv
illustriert wohl kaum eine biblische Szene und verbildlicht
schwerlich als Allegorie jüdisch-christliche Werte. Aus
diesem Dilemma kann nun der semiotische Deutungsansatz

heraushelfen, wie er in einer neueren Arbeit von Wulf
Raeck zur spätantiken Bildersprache vertreten wird:
«Demgegenüber wird hier der Grundsatz vertreten, dass
die <Botschaft> auf welche Weise auch immer im Bilde
ablesbar sein muss.»24 Nach diesem Interpretationsansatz
erschliesst sich der Sinn des Bildes unmittelbar auch
demjenigen, der über kein gelehrtes Vorwissen verfügt, wie
es die allegorisierende Deutung verlangt. Im vorliegenden
Fall würde das heissen: Wer darstellen lässt, dass er einen
Löwen überwindet, will sagen, dass er Mut und insbesondere

Macht hat, denn der Löwe ist stark; stärker aber ist,
wer ihn zu überwinden vermag. Eine entsprechende
propagandistische Aussage steht hinter der Darstellung jener
altägyptischen Kraftprobe, bei der die Pharaonen mit Pfeil
und Bogen durch eine Bronzeplatte hindurch schössen.25

Reflexe dieser Bildsprache finden sich auch in der
Literatur. Von Romanos I. Lapakenos, der in Konstantinopel
regierte, als die Churer Seide bereits gut hundert Jahre alt
war (920-944), erzählt Liutprand, Bischof von Cremona
und Vertrauter Ottos des Grossen, wie der künftige Herrscher

sich durch das eigenhändige Erlegen eines Löwen für

seine Rolle legitimiert: «Und als die beiden [Romanos und
sein Begleiter] nahe vor dem Haufen Schilf standen, in den
sich der Löwe verkrochen hatte, und miteinander über
mancherlei sprachen, hörte sie der Löwe, konnte sie aber
nicht sehen, weil seine Augen durch den Rauch getrübt
waren. Das (gegen ihn gelegte) Feuer hatte den Löwen in
Wut versetzt, und begierig, sie an den beiden auszulassen,

sprang er blitzschnell dahin, wo er ihre Stimmen gehört
hatte, zwischen die beiden. Romanos aber fürchtete sich

nicht wie sein Begleiter, blieb vielmehr stehen in dem
Gedanken: Auch wenn krachend der Weltkreis einstürzt,
sollen die Trümmer einen Unerschrockenen erschlagen!
Und schleuderte den Mantel, den er in der Hand hielt, dem
Löwen zwischen die Pranken. Während der Löwe diesen

statt eines Menschen zerriss, schlug Romanos dem Löwen
von hinten mit allen Kräften das Schwert in die Verbindung
der Hinterbacken, und da er mit zerhauenen und zertrennten

Schenkeln nicht mehr stehen konnte, brach er völlig
zusammen.»26

Diese Geschichte variiert das aus der folkloristischen
Literatur wohlbekannte Motiv von der Unschädlichmachung

wilder Tiere. Von Kaiser Basileios I. (867-886), zum
Beispiel, erzählte man sich Ähnliches, nur dass es bei ihm
ein Wolf gewesen sein soll, der aus dem Dickicht
hervorsprang.27

Bildprogramme wie jenes auf der Churer Seide sind mithin

Ausdruck der spätantiken Königsideologie; allegorische

Aussagen über ein abstraktes «Böses» dürfen deshalb
nicht hineingelesen werden, weil diese ein ganz anderes

ethisch-religiöses Weltverständnis voraussetzen würden.
Zum selben Schluss führt auch die Berücksichtigung der
Tradition, in der diese Bild-Stoffe stehen, nämlich der
Tradition der in der Spätantike so häufigen Darstellungen
von Grosswildjagden. Zwar war es auch hier lange Zeit
unbestritten, dass das Bild vom Erlegen eines fabulösen
Monsters durch einen mythischen Grosswildjäger jeweils
allegorisch zu verstehen sei, nämlich als Sieg über das

Böse oder den Tod. Doch bezweifeln die Archäologen
inzwischen die Richtigkeit dieser Art der Interpretation und
ziehen es vor, entsprechende Bildprogramme grundsätzlich

semiotisch zu lesen, das heisst sie als Chiffre für virtus
(«männlicher Wertekodex») zu begreifen und als Ausdruck
des Bedürfnisses nach Repräsentation und Demonstration
des gesellschaftlichen Ranges zu verstehen.28 Der semiotische

Ansatz sieht auch in den oben zitierten Stellen aus
dem Alten beziehungsweise Neuen Testament in erster
Linie Vergleiche - bezeichnenderweise wird der Löwe ja
an beiden Orten nicht mit dem Teufel identifiziert, sondern

lediglich verglichen, indem vor seiner Erwähnung immer
das Wörtchen «wie» steht - und ist deshalb auch insofern
unproblematischer, als er nicht den scheinbaren Widerspruch

speziell erklären muss, weshalb denn der Löwe,
wenn er doch das Böse verkörpert, auch für Christus
eintreten kann, so wie es die Offenbarung formuliert: «Den
Sieg errungen hat der Löwe aus dem Stamm Juda.»29

Der Löwe steht für Kraft und entsprechend konnte sich
der byzantinische Kaiser Manuel Komnenos im Jahre 1153

299



mit folgenden Worten preisen lassen: «Du kehrtest zurück
von der Donau wie ein Löwe, furchtbar für die Feinde,
bewundert von den dir unterstellten Heeren, wie gemäss
der Schriftauslegung Christus nach seiner Taufe vom Jordan
hinaufging, gepriesen von den Engelsmächten, zurechtweisend

die Dämonen des Widersachers.»30
Ob die oben angeführte, mit Romanos I. verknüpfte

Geschichte einen realen Kern hat oder nicht, bleibe
dahingestellt. Vergleichbare Stellen sind in der Literatur jedenfalls

so zahlreich, dass man sich verwundert fragt, ob der
Löwe im Römischen Reich wirklich so verbreitet war. Es
hat ja noch eine gewisse Wahrscheinlichkeit für sich, wenn
die Historia Augusta, ein Werk aus der römischen Kaiserzeit,

Odenatus, den Fürsten aus dem syrischen Palmyra,
der Löwenjagd frönen lässt: «[Er war] ein entschlossener
Krieger, und, wenigstens nach den meisten Schriftstellern,
von jeher hervorragender Weidmann - er, der von Jugend
auf sich dem Männerhandwerk der Jagd auf Löwen und
Panther, auf Bären und sonstiges Waldgetier mit Feuereifer

widmete.»31
Aber genau dasselbe ist nicht bloss von den eher berüchtigten

Kaisern Commodus und Caracalla überliefert,32
sondern auch von Kaiser Hadrian, der «oft genug einen Löwen
mit eigener Hand» getötet haben soll.33 All diese Texte
halten es nicht für nötig, den Ort der Löwenjagd zu
präzisieren. Was nur in einem Gürtel, der von Nordafrika über
Vorderasien bis nach Makedonien reichte,34 denkbar ist,
wird hingestellt, wie wenn es an einem beliebigen Ort hätte
geschehen können. Da weiter eine eigentliche Löwenplage
für das Imperium Romanum nicht belegt ist und dennoch
ab 230 sogar auf stadtrömischen Sarkophagen das Löwenmotiv

die einheimische Eberjagd zu verdrängen beginnt,35
stellen sich nicht ohne Grund Zweifel an der Geschichtlichkeit

dieser und ähnlicher Nachrichten über kaiserliche
Liebhabereien ein. Wie dem auch sei, Darstellungen einer
Löwenjagd wollen ein bestimmtes Ereignis nicht um seiner
selbst willen für die Nachwelt festhalten, sondern sagen
etwas über den sozialen Rang der dargestellten Person und
ihr Selbstverständnis aus.36

Bildzeugnisse altorientalischer Königsideologie

Natürlich ist die Jagdleidenschaft «eine dem Herrscher
vorzüglich angemessene Freizeitbeschäftigung».37 Aber
warum müssen es immer wieder gerade Löwen sein? Und
das nicht bloss seit der römischen Kaiserzeit, denn bereits
im 7. vorchristlichen Jahrhundert liess sich der assyrische
König Assurbanipal auf einem Relief abbilden, wie er in
seinem Jagdpark eigenhändig einen - angeschossenen! -
Löwen packt, ein Motiv, das sich später die persischen
Grosskönige zu eigen machten. Der Grund ist
ideologischer Natur; «die Löwenjagd ist [...] seit ältester Zeit
orientalische Bildchiffre für königliche Machtdemonstration.»38

Im Bereich der Antike eröffnet den Reigen prominenter
königlicher Löwentöter Alexander der Grosse, jener
Herrscher, der zwar aus dem nordgriechischen Makedonien
stammte, sich in vielem aber dem orientalischen Königsideal

verpflichtet fühlte und auf Münzen als Herakles, das
heisst im Bild des bekanntesten Löwenbändigers der
griechischen Mythologie, erscheint.39 Nach seinem Vorbild
lassen sich dann hellenistische Herrscher auffällig häufig
als Herakles darstellen, genauso wie später der schon
erwähnte römische Kaiser Commodus; dieser Modeströmung

der Herakles-Imitation verdanken sich Kunstwerke
wie der sogenannte Alexandersarkophag.40 Isokrates hat
bereits Alexanders Vater Philipp II. in idealisierender
Weise mit Herakles verglichen und in sein Bild vom
vollkommenen König eingepasst, das sich wie eine Dublette
orientalischer Vorstellungen ausnimmt.41

So werden wir wieder über die klassische Antike hinaus
auf den Orient verwiesen, den Ausgangspunkt unserer
Überlegungen, denn Samson ist natürlich ebenfalls ein
Name aus semitischer Überlieferung. Über die klassische
Antike hinaus weist übrigens allein schon die Geschichte
des Wortes «Löwe». Dieses Wort ist im Deutschen eine
Entlehnung aus dem Lateinischen (leo), die - über das

griechische \éu>v - wahrscheinlich auf ein ägyptisches Wort
zurückgeht.42

In den Orient weist auch der Vergleich von Samson mit
Herakles, den bereits die alte Kirche gezogen hat.43 Der
Vergleich drängt sich nicht allein angesichts der übermässigen

Körperkräfte der beiden auf, sondern auch wegen ihres
Endes. Den Tod beider hat eine Frau verschuldet. Der
Vergleich ist zudem statthaft, weil auch hier, beim mythischen
Löwenbezwinger der alten Griechen, der altorientalische
Hintergrund nicht wegzudenken ist. Seit dem altgriechischen

Historiker Herodot steht die Gleichsetzung von
Herakles mit dem phönizischen Gott Melquart zur Diskussion,44

und bereits im 3. Jahrtausend erscheint auf sumerischen

Rollsiegeln ein Held mit Löwenhaut, Bogen und
Keule, der nebst andern Ungeheuern auch Löwen
überwindet.45 Herakles hat diejenige Schule der Mytheninterpretation,

die hinter jedem Motiv, mag es auch noch so
fantastisch sein, einen historischen Kern wittert, ja schon
immer in arge Verlegenheit gebracht, denn das festländische

Griechenland gehört grösstenteils zu denjenigen
Gebieten, für die der Löwe nicht nachgewiesen ist.46 Trotzdem

erweckt der Heraklesmythos den Eindruck, im alten
Griechenland sei der Löwe allgegenwärtig gewesen. Bevor
Herakles nämlich auf der Peloponnes dem Löwen von
Nemea das Fell abzog und zu seiner zweiten Haut machte,47
hatte er sich in Böotien im Jagen von Löwen geübt. Die
Überlieferung hält es nun für möglich, dass der Held diesen
Löwen sowohl auf dem Kithairon48 als auch dem Helikon49
erlegt haben könnte, obwohl für Mittel- und Südgriechenland

ein überzeugender Nachweis von Löwenpopulationen
fehlt. Problemlos belegen lässt sich hingegen die Wanderung

des Löwenbildes vom Orient in den Westen und mit
ihm zusammen der Semantik des Löwenkampfes.50

300



Der König als der gute Hirte

Der zeitgenössische Betrachter verstand das Bild des
siegreich bestandenen Löwenkampfes womöglich aber nicht
bloss als Zeichen für die Herrschaftsbefähigung. Für ihn
mochten Dinge unmittelbar «im Bilde ablesbar sein», die
wir - mit einem andern kulturellen Hintergrund - zunächst
gar nicht erwarten und deren Darstellungsweise wir darum
als allegorisch bezeichnen würden. Der Sieg über den
Löwen ist nicht bloss ein Bild dafür, dass die Kräfte, die zur
Ausübung von Herrschaft nötig sind, auch vorhanden sind,
sondern der Sieg über den Löwen als Chaostier schliesst
den Sieg über das «Böse» mit ein, insofern nach orientalischem

Verständnis der König die Pflicht hat, sein Volk vor
allem Nachteiligen zu bewahren. «Indem der König den
Löwen erlegte, besiegte er symbolisch die äusseren Feinde
des Reiches und zugleich die im Mythos dargestellten
Mächte der Finsternis.»51 Im Zentrum der Verantwortlichkeiten

des Königs steht die Sicherung einer Ordnung - der
spekulativ-kosmischen so gut wie der diese widerspiegelnden

real-irdischen. Entsprechend zeigt sich nach der Odyssee

das Wirken des idealen Königs auch in Bereichen, die
sich menschlicher Einflussnahme entziehen, eine Vorstellung,

die die Römer später auf ihren Kaiser übertragen
sollten:
«[...] dein Ruhm erreicht die Feste des Himmels,
Gleich dem Ruhme des guten und gottesfürchtigen Königs,
Welcher ein grosses Volk von starken Männern beherrschet

Und die Gerechtigkeit schützt. Die fetten Hügel und Täler
Wallen von Weizen und Gerste, die Bäume hangen voll
Obstes,
Häufig gebiert das Vieh, und die Wasser wimmeln von
Fischen
Unter dem weisen König, der seine Völker beseligt.»52

In Anbetracht dieser vielfältigen Verantwortlichkeiten,
gerade auch für den Bereich des bäuerlichen Lebens, ist es

nur folgerichtig, wenn der altgriechische Autor Xenophon
im 4. Jahrhundert v. Chr. in einer Schrift über den idealen
König anmerkt: «Die Tätigkeit eines guten Hirten und die
eines guten Königs sind nahe verwandt.»53

Und im 4. Jahrhundert n. Chr. verlangt - in Übereinstimmung

mit Gedanken, die um die Wende vom 1. zum 2.
Jahrhundert der Rhetor Dion Chrysostomos geäussert hatte -
der christenfeindliche Kaiser Julian vom idealen
Herrscher: «[...] er liebt die Zivilbevölkerung und die Soldaten,
nimmt sich um die einen wie ein Hirte um seine Herde an
und trifft Vorsorge, dass ihm seine Schäfchen blühen und
gedeihen.»54

Der gute König wird mithin im Bild des guten Hirten
gesehen, das bereits für die Pharaonen Ägyptens und die
Herrscher Mesopotamiens belegt ist und später in den
byzantinischen Kaiserurkunden eine der üblichen
Einleitungsformeln darstellt.55 So sah man in Basileios L, dem
es gelungen war, aus einfachen Verhältnissen auf den
Kaiserthron von Byzanz zu kommen, einen zweiten David,
weil dessen Aufstieg zum Herrscher Israels ebenfalls mit

dem Hirtenamt begonnen hatte.56 Wie nach dem
Johannesevangelium der gute Hirte bereit sein muss, sein Leben
hinzugeben, um die Schafe vor Wölfen zu schützen, und die
Hirten der Weihnachtsgeschichte die Nacht bei ihren
Tieren verbringen, so kontrolliert der byzantinische Kaiser
Leon VI. (886-912) auf nächtlichen Kontrollgängen
persönlich die Aufmerksamkeit der Wachen in Konstantinopel.57

Die Gleichsetzung des Herrschers mit dem guten Hirten
ist unter den orientalischen Nomaden entstanden, wo es

vornehmste Pflicht des Hirten war, die Herde vor den
Angriffen wilder Tiere wie der Löwen zu schützen, genauso,
wie es von David berichtet wird.58 Für den Hirten ist das

«Böse» nicht ein abstrakter Begriff, sondern ganz konkret
das, was seine Herden schädigt. Der Löwe kann folglich
auch das «Böse» bedeuten, allerdings nicht in einem
ethischen, sondern ganz konkreten Sinn, insofern er der Herde
gefährlich werden kann. Die Dominanz des Schutzgedankens

zeigt sich auch darin, dass man gegen Löwen - ebenso
wie gegen andere Gefahren - Zauberpraktiken anwandte.
Vor drei Jahren sah man im Bündner Natur-Museum ein
Schutzamulett aus Palästina, das auf ca. 1500 v.Chr. datiert
wird und einen Löwen zeigt, wie er einen Menschen
anfällt.59 Die Nachfrage nach solchen Amuletten hielt während
des ganzen Altertums an, denn noch im 1. Jahrhundert
n.Chr. machte sich Apollonios aus Tyana (Kappadokien)
einen Namen mit der Herstellung von Amuletten, die vor
Löwen schützen sollten.60

Für die Deutung des Churer Löwenkampfstoffes hat die

vorliegende «Quellenanalyse» also ein überraschendes
Resultat gezeitigt. Betrachtet man das Motiv nämlich aus
einer Perspektive, die seinen Ursprung in der vorderorientalischen

Hirtenkultur berücksichtigt, so liefern die drei
möglichen Deutungsmuster nicht voneinander divergierende,

sondern sich gegenseitig ergänzende Interpretationen,
sie zeigen gewissermassen drei Facetten ein und

desselben Themas auf: Die vorgeschlagenen alttestamentlichen

Namen sind nicht in dem Sinn falsch, dass sie die
Aussage des Bildmotivs grundsätzlich verfälschen würden,
denn alle sind sie mit dem Hirtenamt und seinem Auftrag,
die Herde vor Schaden zu bewahren, verknüpft. Wenn die

Nennung konkreter Namen das Bildmotiv gewissermassen
aus der Sphäre des Allgemeinen in die konkrete Situation
überführt, so geht die allegorische Ausdeutung den
umgekehrten Weg: Der Spezialfall der Abwehr von Löwen wird
als Kampf gegen ein abstraktes «Böses» verstanden. Diese
beiden Deutungsmuster führen hin zu einem Verständnis
des Motivs, das um einiges populärer ist - insbesondere in
einem christlich geprägten Umfeld - als der semiotische
Ansatz. Aber gerade diese dritte Art seiner Lesung war
unabdingbare Voraussetzung für die Verwendung des

Motivs als Teil der Königsideologie; nur so konnte sich

jeder Herrscher aufs Neue im Bild des Löwenbezwingers
sehen.

301



Ein grundlegend anderes Verständnis der Zuordnung
Löwe/König, deren Wirkungsgeschichte der durch die
altorientalische Königsideologie vorgegebenen Auffassung in
nichts nachsteht, geht von der antiken Fabel aus. In ihr
steht der Löwe für die an kein Gesetz gebundene Macht.

Über Niccolò Macchiavellis Ratschlag an seinen Principe,
neben dem Fuchs sich auch den Löwen als tierisches Vorbild

zu erwählen, entwickelte sich der Löwe zum Symbol
des Tyrannen, dessen Herrschaft jeder Legitimation
entbehrt.61

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1: Beuroner Kunstverlag, D-88631 Beuron.

ANMERKUNGEN

Jacob Burckhardt / Ferdinand Keller, Beschreibung der
Domkirche von Chur, in: Mittheilungen der antiquarischen
Gesellschaft in Zürich, Bd. 11, Heft 7, Zürich 1857, S. 163.

Birgitt Borkopp, Seide mit Löwenkämpfern, in: Reinhold
Baumstark (Hrsg.), Rom und Byzanz. Schatzkammerstücke
aus bayerischen Sammlungen Ausstellungskatalog), München

1998, S. 123.

Luzi Dosch, Das Dommuseum in Chur GR, Schweizerische
Kunstführer, Bern 1988 1996), S. 14.

Birgitt Borkopp (vgl. Anm. 2), S. 123; wichtige Literatur zu
diesen Seidenstoffen auf S. 123-124. - Monica Paredis-
Vroon, Textilien zur Zeit Karls des Grossen, in: Wolfgang
Dreben / Georg Minkenberg / Adam C Oellers (Hrsg.),
Ex oriente. Geschichte und Gegenwart christlicher, jüdischer
und islamischer Kulturen Ausstellungskatalog), Bd. 3,
Mainz am Rhein 2003, S. 36-51.
Birgitt Borkopp (vgl. Anm. 2).
Birgitt Borkopp (vgl. Anm. 2). - Luzi Dosch (vgl. Anm. 3).
Darüber hinaus geht Huldrych Blanke, Kreuzestheologie
und Kaisermythos. Zur geistigen Herkunft der Zilliser Bilderdecke,

in: Bündner Monatsblatt, 1990, S. 19^15, und Bernhard
von Clairvaux und Zillis, in: Zeitschrift für Schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte, 49,1992, S. 321-330.
Engelbert Kirschbaum (Hrsg.), Lexikon der christlichen
Ikonographie, Freiburg 1968-76, Bd. 4, «Schildkröte», Sp. 69

(Sigrid Braunfels).
Birgitt Borkopp, Seide mit Löwenkämpfern, sogenannter
Mantel des heiligen Alexander, in: Reinhold Baumstark
(vgl. Anm. 2), S. 121.
1. Samuel 17, 34/5 (Zitate aus dem Alten Testament nach der
Zürcher Übersetzung).
Daniel 6,16-23; zum Motiv der «Löwengrube» vgl. Peter Frei
/ Klaus Koch, Reichsidee und Reichsorganisation im Perserreich,

2. Auflage, Freiburg/Göttingen 1996, S. 65-66.
Septuaginta: Sampson.
Buch der Richter 14, 5/6.

Birgitt Borkopp (vgl. Anm. 9).
Helen C. Evans / William D. Wixom (ed.), The Glory of
Byzantium. Art and Culture of the Middle Byzantine Era A.D.
843-1261 Ausstellungskatalog), New York 1997, S. 220.

Helen C. Evans / William D. Wixom (vgl. Anm. 15), S. 442.
Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, Zürich/
München 1981-99, Bd. 5.1, «Herakles», S. 31-33 (Wassiliki
Felten), vgl. insbesondere die Abbildungen Nr. 1775 und 1777
in Bd. 5.2. - Birgitt Borkopp (vgl. Anm. 9).
Walter Berschin, Griechisch-lateinisches Mittelalter. Von

Hieronymus zu Nikolaus von Kues, Bern/München 1980,
S. 218.

William D. Wixom, Byzantine Art and the Latin West, in:
Helen C. Evans / William D. Wixom (vgl. Anm. 15),
S. 436.
1. Petrus 5. 8 (Zitate aus dem Neuen Testament in der
Übersetzung von Ulrich Wilckens).
Psalm 22 (21), 14. - Basan: Landschaft östlich des Jordans,
heute zu Syrien gehörig, südlich des Hermon bis zum Jarmuk-
fluss.

Engelbert Kirschbaum (vgl. Anm. 8), Bd. 3, «Löwe»,
Sp. 115-116 (Peter Bloch). - Lexikon des Mittelalters, Zürich/
München 1980-98, Bd. 5, «Löwe», Sp. 2141 (U Liebl).
Gisela Fuchs, Mythos und Hiobdichtung. Aufnahme und
Umdeutung altorientalischer Vorstellungen, Stuttgart/Berlin/
Köln 1993, S. 210; vgl. S. 212.

Wulf Raeck, Modernisierte Mythen. Zum Umgang der
Spätantike mit klassischen Bildthemen, Stuttgart 1992. S. 9.

Walter Burkert, Von Amenophis II. zur Bogenprobe des

Odysseus, in: Grazer Beiträge, 1, 1973, S. 72-75 Kleine
Schriften, Bd. 1: Homerica, Göttingen 2001, S. 75-77).
Liutprand von Cremona, Antapodosis 3,25 (Übersetzung
nach Walter Berschin).
Gyula Moravcsik, Sagen und Legenden über Kaiser Basileios
I., in: Dumbarton Oaks papers, 15,1961, S. 100; S. 103.

Wulf Raeck (vgl. Anm. 24), S. 24-31; S. 42; S. 61-63.
Offenbarung 5, 5.

Michael Rhetor, in: Wilhelm Regel (Hrsg.), Fontes rerum
Byzantinarum, Bd. 1.1, Petersburg/Leipzig 1892 Leipzig
1982), S. 131. - Vgl. Markusevangelium 1,10-3.
Historia Augusta, Triginta tyranni 15,7 (Zitate aus der Historia
Augusta in der Übersetzung von Ernst Hohl).
Historia Augusta, Commodus 9,6 und Caracalla 5,9.
Historia Augusta, Hadrian 26,3.

302



34 Hubert Cancik / Helmuth Schneider (Hrsg.), Der Neue
Pauly. Enzyklopädie der Antike, Stuttgart/Weimar 1996ff.,
Bd. 7, «Löwe», Sp. 391 (Christian Hünemörder).

35 Wulf Raeck (vgl. Anm. 24), S. 62.
36 Athenaios 1,31 p. 18a: Bei den Makedonen ist die Erlegung

eines gefährlichen Wildes, eines Wildschweins, Vorbedingung
für die vollgültige Zugehörigkeit zur Gruppe des führenden
Adels.

37 Alfons Rösger, Herrschererziehung in der Historia Augusta,
Bonn 1978, S. 91.

38 Karl Meuli, Ein altpersischer Kriegsbrauch, in: Fritz
Meier (Hrsg.), Westöstliche Abhandlungen, Wiesbaden 1954,
S. 80-82 Gesammelte Schriften, Bd. 2, Basel/Stuttgart 1975,
S. 720-723). - Margaret Cool Root, The King and Kingship
in the Achaemenid Art. Essays on the Creation of an
Iconography of Empire, Leiden 1979, S. 209-210 mit Abb. 55b;
S. 118-122: Nr. 2; 7; 8; 12. - Roman Ghirshman, Iran.
Protoiranier, Meder, Achämeniden, München 1964, S. 203,
Abb. 252. - Zitat: Klaus Stähler, Krateros und Alexander.
Zum Anathem des Krateros in Delphi, in: Hans-Joachim
Drexhage / Julia Sünskes (Hrsg.), Migratio et Commutatio.
Studien zur Alten Geschichte und deren Nachleben, St. Katharinen

1989, S. 262. - Unter «http://arthist.cla.umn.edu/aict/
html/ancient/aneast3.html» (22.2.2004) eine Auswahl
altorientalischer Darstellungen mit Bildnachweis.

39 Plutarch, Alexander 40,4. - Renate Bol, Alexander oder
Abdalonymos? Zur Darstellung des Herrschers aufdem Sarkophag

des letzten Königs von Sidon, in: Antike Welt, 31, 2000,
S. 587 mit Abb. 25.

40 Renate Bol (vgl. Anm. 39), S. 595-596. - Ulrich Huttner,
Die politische Rolle der Heraklesgestalt im griechischen Herr-
schertum, Stuttgart 1997. - Manfred Clauss, Kaiser und Gott.
Herrscherkult im römischen Reich, München/Leipzig 2001,
S. 576, «Hercules». - Zur Herakles-Imitatio des Kaisers
Commodus: Claudia Wölfel, Mythos und politische Allegorie

auf Tafelsilber der römischen Kaiserzeit, Diss. FU Berlin
1996, S. 71, publiziert unter «http://www.diss.fu-berlin.de/2002/
16/index.html» (22.2.2004). - Maria R.-Alföldi, Bild und
Bildersprache der römischen Kaiser, Mainz am Rhein 1999,
S. 54-57.

41 Isokrates, Philippos 114. - Herbert Hunger, Prooimion.
Elemente der byzantinischen Kaiseridee in den Arengen der
Urkunden, Wien 1964, S. 138. - Theodor Klauser (Hrsg.),
Reallexikon für Antike und Christentum. Sachwörterbuch zur
Auseinandersetzung des Christentums mit der antiken Welt,
Stuttgart 1950ff., Bd. 8, «Fürstenspiegel», Sp. 575 (Pierre
Hadot).

42 Jon-Christian Billigmeier, The origin of the Greek word
AEON, in: Talanta, 6,1975, S. 1-6.

43 Eusebios, Praeparatio evangelica 10,9,7/8. - Philastrius, De
haeresiis 8. - Georgios Synkellos, Ecloga chronographica
p. 191,32-192,1 Mosshammer.

44 Herodot, Historien 2,44.
45 Walter Burkert, Griechische Religion der archaischen und

klassischen Epoche, Stuttgart 1977, S. 320, und Structure and

History in Greek Mythology and Ritual, Berkeley/Los Angeles/
London 1979, S. 80-83. - Robert Muth, Einführung in die

griechische und römische Religion, 2. Auflage, Darmstadt 1998,
S. 135-136.

46 Hubert Cancik / Helmuth Schneider (vgl. Anm. 34).
47 Pindar, Isthmien 6,47/8. - Hesiod, Théogonie 326-332.
48 Apollodor, Bibliothek 2,4,9.
49 Scholion zu Theokrit 13,6.
50 Walter Burkert 1977 (vgl. Anm. 45), S. 320. - Walter

Burkert, The Orientalizing Revolution. Near Eastern Influence

on Greek Culture in the Early Archaic Age, Cambridge
(Massachusetts)'London 1992, S. 19; S. 39; S. 120.

51 E. Ruprecht, Das Nilpferd im Hiobbuch, in: Vetus Testamen¬

tum, 21,1971, S. 216.
52 Homer, Odyssee 19,108-14 (Übersetzung von Johann Hein¬

rich Voss). - Manfred Clauss (vgl. Anm. 40), S. 342-346.
53 Xenophon, Kyrupädie 8,2,14 (Übersetzung von Herbert

Hunger).
54 Julian, Ilepl tcòv tov orâTOKpctTopoç irpâ^etov 1^ irepl

ßaaiAeias, 28,30-2 (Übersetzung von Herbert Hunger). -
Dion Chrysostomos, nepi ßaaiAeuxs (Or. 1) 13,5/6.

55 Theodor Klauser (vgl. Anm. 41), Sp. 557; Sp. 559;

Sp. 562-563 (Pierre Hadot). - Hubert Cancik / Helmuth
Schneider (vgl. Anm. 34), Sp. 390 (Susanne Fischer). -
Hans Dieter Betzt u.a. (Hrsg.), Religion in Geschichte und
Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft,

4. Auflage, Tübingen 1998ff., Bd. 3, «Guter Hirte»,
Sp. 1348 (Silvia Schroer). - Herbert Hunger (vgl. Anm. 41),
S. 100-102.

56 Gyula Moravcsik (vgl. Anm. 27), S. 69.
57 Johannesevangelium 10,11/2. - Lukasevangelium 2,8. -

Liutprand von Cremona (vgl. Anm. 26), 1,11; vgl. Dion
Chrysostomos (vgl. Anm. 54), 13,7-14,1.

58 Kurt Galling (Hrsg.), Die Religion in Geschichte und Gegen¬
wart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswissenschaft,

3. Auflage, Tübingen 1956-65, Bd. 3, «Hirten- und
Beduinenleben in Israel» (Hans Wilhelm Hertzberg).

59 Universität Freiburg/Schweiz, Sammlungen «Bibel und Orient»,
Inventarnummer SK 1996.24. - Othmar Keel u.a., Tiere in der
Bibel - Gefährten und Feinde. Sonderausstellung im Bündner
Natur-Museum, Chur. Begleitheft Ausstellungskatalog),
Chur 2001, S. 23, Nr. 71. - Walter Burkert 1992 (vgl. Anm.
50), S. 124.

60 Maria Dzielska, Apollonius of Tyana in legend and history,
Rom 1986, S. 118.

61 Herfried Münkler, Von Löwen, Füchsen und Hasen, in:
Politische Bilder. Politik der Metaphern, Frankfurt am Main
1994, S. 93-106, insbesondere S. 101-103.

303



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Im Domschatz von Chur befindet sich ein um 800 in Syrien
hergestellter Seidenstoff, der in zwei Reihen spiegelsymmetrisch um
einen aufgerichteten Löwen gruppierte Kämpferpaare zeigt.
Traditionelle Deutungen erkennen darin eine Allegorie für den Sieg des
Guten über das Böse oder eine Illustration der Löwenkämpfe
Davids oder Samsons. Das Motiv ist jedoch auf eine Lesung als
unmittelbar verständliches Zeichen angelegt. Für eine von
jüdischchristlichen Vorstellungen unabhängige Deutung spricht die
Tatsache, dass derartige Stoffe erst sekundär im kirchlichen Umfeld
verwendet wurden. Die Überwindung des Löwen ist eine von
Byzanz aus altorientalischer Tradition übernommene Chiffre für
die Fähigkeit des Königs beziehungsweise Kaisers, seine Untertanen

vor Gefahren zu schützen, in einer Hirtenkultur in erster
Linie vor Raubtieren: Der Herrscher wird damit zum guten Hirten.

So führen die verschiedenen Interpretationsansätze
überraschenderweise letztendlich zum selben Ergebnis, insofern
sowohl David als auch Samson den tüchtigen Hirten verkörpern, der
seine Herde vor dem Bösen in Form der Bedrohung durch Raubtiere

bewahrt.

Fra gli oggetti del tesoro della cattedrale di Coirà vi è anche un
tessuto di seta prodotto in Siria attorno all'800, sul quale sono
raffigurate coppie di combattenti, schierate simmetricamente attorno
ad un leone in posizione eretta. Secondo alcune interpretazioni
tradizionali, tale rappresentazione costituisce un'immagine
allegorica della vittoria del bene sul male, oppure illustra la lotta
condotta da Davide o da Sansone contro i leoni. Il motivo propone
invece all'osservatore un'interpretazione di più immediata
comprensione. A favore di un'interpretazione estranea al pensiero
giudaico-cristiano, vi è il dato di fatto che simili tessuti erano poco
frequenti negli ambienti ecclesiastici, mentre la vittoria sul leone
risale a un'antica origine orientale diffusasi a partire da Bisanzio.
Essa rappresenta la capacità del re rispettivamente dell'imperatore
di proteggere i suoi sudditi dal pericolo, il quale in una cultura
pastorizia è costituito in primo luogo dalla presenza degli animali
predatori. Il monarca è quindi raffigurato come il buon pastore. In
tal modo, i diversi approcci interpretativi giungono sorprendentemente

allo stesso risultato. Infatti, anche Davide e Sansone
rappresentano l'immagine del buon pastore che protegge le sue greggi
dal male, a sua volta incorporato dagli animali predatori.

RESUME SUMMARY

Le trésor du dôme de Coire inclut une soierie fabriquée en Syrie
aux alentours de l'an 800, qui montre des couples de lutteurs
regroupés symétriquement sur deux rangées autour d'un lion
dressé sur ses pattes. Les interprétations traditionnelles y voient
une allégorie de la victoire du bien sur le mal ou une illustration
des combats des lions de David ou de Samson. Néanmoins, la
symbolique du motif suggère une lecture d'une compréhension plus
immédiate. Une interprétation éloignée des valeurs judéo-chrétiennes

est étayée par le fait que de tels tissus n'étaient utilisés que
de manière marginale dans un contexte ecclésiastique. La victoire
du lion, image byzantine reprise de l'ancienne tradition orientale,
symbolise la faculté du roi ou de l'empereur de protéger ses sujets
contre les dangers qui, dans une économie pastorale, étaient
essentiellement représentés par les animaux prédateurs : le souverain
assumait ainsi la fonction de bon berger. Les différentes
hypothèses d'interprétation aboutissent finalement au même résultat,
dans la mesure où aussi bien David que Samson incarnent le berger
habile défendant son troupeau contre le mal, c'est-à-dire la menace
représentée par les bêtes féroces.

The cathedral treasures of Chur contain a silk fabric made in Syria
around 800, which shows fighting pairs, grouped in mirror symmetry

around a lion rampant. This scene is traditionally interpreted as

an allegory of the triumph of good over evil or as an illustration of
David or Samson battling the lion. However, such fabrics were
used only secondarily in a religious context, which suggests an
interpretation that is independent of Judaic-Christian thought.
Conquering the lion, a Byzantine metaphor adopted from ancient
Oriental tradition, stands for the King's or Emperor's ability to
protect his subjects from danger, the source of which - in a pastoral
society - came primarily from beasts of prey. The ruler becomes
the good shepherd. Surprisingly, different interpretations therefore
arrive at the same conclusion, inasmuch as both David and Samson
embody the stout shepherd who protects his herd from evil in the
form of menacing wild animals.

304


	Zur Bildsprache des sogenannten "Samson-Stoffes" im Churer Domschatz

