
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 3

Artikel: Eine kurze Heilsgeschichte : zur Narration der Heidnischwerks mit der
sakralen Einhornjagd von 1480

Autor: Bartl, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine kurze Heilsgeschichte:
Zur Narration des Heidnischwerks mit der

sakralen Einhornjagd von 1480

von Dominik Bartl

O sponsa Christi circumspice te ut dicitur et contemplare
pulchritudinem et decorem huius orti.
Nam tot habet privilegia tot figuras tot enigmata
quot sunt celi sidera.

(Göttingen, Niedersächs. Staats- und Univ.-Bibl.: Cod. theol. 291,

fol. 107*.)1

Eine wichtige Quelle ist verloren, welche die inhaltlich-
ikonographische Deutung des Heidnischwerks mit der
sakralen Einhornjagd von 1480 aus dem Schweizerischen
Landesmuseum in Zürich2 erleichtert hätte (Abb. 1). Diese
Quelle war ein 1561 von Heinrich Bullinger verfasster
Brief, der zwar nicht das Zürcher Heidnischwerk deutete,
aber einen Bildteppich, den Verena Zoller 1554 nach
einer Vorlage wirkte3, die dem Zürcher Heidnischwerk

sition? Ging er auf das Korrespondieren der Symbole und
Motive ein, die nicht nur emblematisch nebeneinander
angeordnet sind, wie die Forschung bislang annahm? Leitete

er dazu an, den Bildteppich auf eine bestimmte Weise

zu lesen, um seine verborgenen Inhalte aufzudecken?
Erläuterte er also die in ihm enthaltene Narration? Und
warnte er darüber hinaus vor eventuellen Missdeutungen?
Denn zu alldem hätte der Verfasser Gründe gehabt, erst

m pa-,.î.y,,,i.' «fifö
rî

YY*

i '

*-
Vr?--

•-

Abb. 1 Sakrale Einhornjagd, Wirkerei, datiert 1480. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum, Inv.-Nr. LM 1959.

sehr ähnlich war. Unvollständig überliefert den Inhalt des
verlorenen Briefs eine in Kopie erhaltene Abschrift, deren
Text abbricht nach, «[...] damit das recht verstanden werde
will ich redelich von allen stucken bericht geben»4. Genau
an der Stelle, auf welche die angekündigte Bilderklärung
des Heidnischwerks folgen sollte. Gewiss erklärte der Brief
die vielen Symbole, die über der grossen Textilie verstreut
liegen. Verwies aber der Briefschreiber, der sich auf den
Zoller-Teppich bezog, auch auf das Zürcher Original und
damit auf die Bedeutung der aussergewohnlichen Kompo-

recht dann, wenn er das Heidnischwerk von 1480 als

Wirkereivorlage für den Zoller-Teppich kannte. Doch
Spekulationen über den Inhalt des Briefs erscheinen müssig;
so mögen die Fragen lediglich als Rahmen für die folgende
ikonographische Untersuchung am Zürcher Heidnischwerk

angesehen werden, der zunächst ein Abriss des

Forschungsstandes vorausgeht.5
Einige Monographien, corpusartige Übersichtswerke

und Kataloge wie zuletzt der Ausstellungskatalog «Spätgotik

am Oberrhein»6 führten das aussergewöhnliche

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 60, Heft 3/03 233



Heidnischwerk an, enthielten aber kaum Raum für
ikonographische Untersuchungen. Eine ausführliche Aufarbeitung

des Forschungsstandes zeigt, dass Befunde, die
bislang als gesichert galten, nach Prüfung und ergänzenden
Archivstudien revidiert werden müssen: Die Angaben zur
Provenienz7 und Funktion8 erweisen sich als Thesen.
Umfassende Untersuchungen zu Stil9 und Ikonographie
fehlen. Die Lokalisierung der Wirkerwerkstatt nach Basel
sollte aufgrund der Quellenlage gelockert und das
Heidnischwerk lediglich der Gruppe stilverwandter Werke
zugewiesen werden, die sich über die Nordschweiz
erstreckt.10 Bestand hat allein die Datierung auf 1480, die
eine Inschrift belegt", sowie die Identifizierung zweier
Stifterfiguren, die durch ihre beigestellten Wappen, in Rot
grüner Lachs über grünem Dreiberg'2, die Schaffhauser
Familie Irmensee als mitbeteiligte Auftraggeber ausweisen.

Nach diesen allgemeinen Hinweisen macht der Schwerpunkt

dieses Aufsatzes jedoch eine ausführlichere Behandlung

des ikonographischen Forschungsstandes erforderlich.
Grundsätzlich lassen sich zwei Fragenkomplexe feststellen,
die das Interesse auf sich gezogen haben. Zum ersten
Komplex gehören die Fragen nach der Bedeutung der
zahlreichen Symbole, die dem Alten Testament, den Fabeln des

Physiologus sowie der marianischen Literatur entstammen,
wie auch die Fragen nach der Bedeutung der vielen Pflanzen,

die mit den Symbolen die sakrale Einhornjagd
umrahmen und durchsetzen.

Zwei Arbeiten13 listen die Pflanzen auf, die auf dem
Bildteppich wiedergegeben sein sollen, aber sie zeigen von
ihnen nur wenige Detailaufnahmen. Dies erschwert die
Identifizierung einiger Pflanzen, vor allem mancher
Phantasiegewächse, die gattungsübergreifende Merkmale enthalten.

Damit gelingen Überlegungen zur Vegetationssymbolik
nur eingeschränkt, besonders zur formalen Verteilung der
Flora sowie zu inhaltlichen Verknüpfungen mit bestimmten
Motiven.14

Am umfassendsten und tendenziell ähnlich deuteten
Reinhard Frauenfelder15 und Alois Tremp16 die symbolischen

Motive. Doch beide unterschätzten deren
Bedeutungstiefe, da sie die Motive stets isoliert betrachteten und
nur ansatzweise auslegten. Zu überdenken wären beider
Auffassungen, auf dem Heidnischwerk seien neben
marianischen Symbolen auch christologische vertreten. Dazu
sind meines Erachtens erst dann Aussagen möglich, wenn
sozusagen als Referenz die zentrale Bildaussage erschlossen

wurde. Der Hinweis auf die wachsende Marienverehrung

im Spätmittelalter, in dem Christussymbole auf
Maria umgedeutet wurden, wie es zum Beispiel Franz von
Retz in seinem typologischen Werk «Defensorium beatae
Mariae virginis» tat17, greift nur bedingt auf Ergebnisse
dieses Artikels voraus.

Schliesslich gelangen wir zu den Fragen des zweiten
Komplexes, die des Öfteren an den Bildteppich gerichtet
wurden, nämlich zu den Fragen nach der Bildaussage.
Bislang stand die Deutung der Symbole im Vordergrund,
aber nicht der wesentliche Bildinhalt der Einhornjagd. So

stellten bis heute verschiedene Autoren unter anderem

Begriffe wie die unversehrte Jungfräulichkeit Marias18, der
mystische Garten19 oder das Erlösungswerk Christi20 heraus,

ohne damit den eigentlichen Kern der Darstellung zu
berücksichtigen. Dieser Aufsatz geht nun den umgekehrten

Weg: Er greift die zentrale Szene der allegorischen
Jagd als Ausgangspunkt für die Untersuchung auf und
weist so Reinhard Frauenfelders viel zitierte Aussage
zurück, nach der «das Ganze [...] die unbefleckte Empfängnis
der Mutter Gottes verherrlichen [will].»21

Die vorrangig isolierende Betrachtung der zahlreichen
Symbole als emblematische Hinweise auf die unbefleckte
Empfängnis gibt auch darüber Auskunft, weshalb nie die
Benennung des Bildthemas erörtert wurde. An sich kann
es keine Diskussion über die Benennung eines Werkes
geben, wenn es sich dadurch eindeutig von anderen
derselben Gattung unterscheidet. Da aber selbst die jüngere
Forschungsliteratur das Heidnischwerk des Schweizerischen

Landesmuseums unterschiedlich betitelt, benennt
dieser Artikel den Teppich nach dessen zentralem Thema
Die sakrale Einhornjagd anstelle des geläufigeren Begriffs
Hortus conclusus, dies im Bestreben, das Thema zu
präzisieren, da die Beschränkung auf jenes Einzelmotiv dem
Inhalt des Zürcher Heidnischwerks nicht gerecht wird,
sowie in der Annahme, so der zeitgenössischen allegorischen

Auffassung vom Dargestellten näher zu sein.22

Der Bildinhalt der sakralen Einhornjagd steht für kein
starres Schema, sondern umfasst ausgeprägte Variationen,
die sich aus unterschiedlichen Symbolen und aus
abweichenden Kompositionen der Darstellungen ergeben.23
Doch allen Typen gemeinsam ist der Erzengel Gabriel, der
als Jäger ins Hifthorn bläst und mit seinen Jagdhunden das
Jesus Christus symbolisierende Einhorn in den Schoss der
Jungfrau Maria hetzt, die es innerhalb des Hortus conclusus

erwartet. Meist zusammen gleiten der Jesusknabe und
der Heilige Geist von Gott gesandt zu Maria herab und
schildern ihrerseits die Menschwerdung Christi, welche
bereits die Einhornjagd selbst allegorisiert. Dazu umrahmt
ein mehr oder weniger festes Repertoire an Symbolen das

zentrale Jagdgeschehen. Da uns nicht die Einordnung des

Heidnischwerks in einen bestimmten Bildtypus beschäftigen

soll, mag ein Blick auf den Teppich ausreichen, um zu
erkennen, dass er in den verbindlichen Punkten der
Darstellungstradition folgt. Ausführlich werden wir uns dagegen

mit Bilddetails befassen, die von vertrauten, der Zeit
gemässen Gestaltungsformen abweichen. Um diese

Divergenzen deutlich hervortreten zu lassen, werden die heterogenen,

miteinander verquickten Motive einzeln betrachtet,
die sich zur sakralen Einhornjagd summieren. Dabei wird
sich zeigen, dass einige Motive nicht nur emblematisch
aneinandergereiht sind, sondern auf eine besondere Weise
miteinander korrespondieren, um Erzählung zu ermöglichen:

Der lineare, chronologisch geordnete Gang
heilsgeschichtlicher Ereignisse gibt die Reihenfolge der
motivischen Untersuchungen wie folgt vor.

234



1. Der göttliche Ratschluss

Die Narration wird über einen von links nach rechts
verlaufenden Lesefluss erschlossen, der einen Halbkreis
beschreibt und einzelne Motive berührt, die assoziativ auf
Ereignisse aus der Heilsgeschichte hinweisen und gleichsam

vom Betrachter verlangen, vom bildlichen Betrachten
zum bildhaft-geistigen Betrachten zu wechseln.24 Denn erst
die lebhafte, geistige Ausmalung vergegenwärtigt die
verkürzt dargestellte Heilsgeschichte auf dem Bildteppich.

Das früheste Heilsereignis finden wir in Gabriels
Bracken und Windhunden25, die dem aufgescheuchten
Einhorn bis vor die Porta clausa26 des Hortus conclusus27 folgen
und nachkläffen (Abb. 2). Die Hunde verweisen auf den
göttlichen Ratschluss der Erlösung, obgleich sie in
Darstellungen des Ratschlusses fehlen, die uns vertraut sind.28

Aber den Mäulern der lärmenden Meute entspringen
Schriftbänder mit den Namen Misericordia, Veritas, Pax
und Iustitia29, die auf eine Parabel Bernhards von Clairvaux
anspielen. Ausgehend von Psalm 84, ll30 schildert Bernhard

in seiner ersten Predigt zum Fest der Verkündigung
des Herrn einen Streit zwischen vier gleichnamigen Tugenden

als Anlass für die Inkarnation des Gottessohnes. Weil
sich Misericordia und Pax nicht mit Iustitia und Veritas einigen

konnten, ob der sündhafte Mensch Adam gepeinigt
oder gerettet werden soll, war der Streit der Geschwister
nur durch einen Unschuldigen zu schlichten, der sich aus
Barmherzigkeit für den gefallenen Adam opferte. Denn
nur so waren die gegensätzlichen Seiten zu befriedigen:
Adams Verbrechen wäre der Gerechtigkeit wegen gesühnt
und Adam selbst bliebe der Gnade wegen verschont. Aber
weder im Himmel noch auf der Erde war jemand für dieses
Opfer bereit, so dass sich Gottes Sohn selbst dafür anbot.31

Wer die Parabel kannte, verstand, dass die Hunde die
streitenden Tugenden allegorisieren und damit auf Gottes
Heilsratschluss verweisen.

Leopold Kretzenbacher belegt anhand zahlreicher Zeugnisse

die Popularität dieser sogenannten Litigatio sororum,
deren Vorstellung bis ins Spätmittelalter und darüber hinaus
bis weit in die Neuzeit lebendig blieb.32 Die Namensgleichheit

der inschriftlich benannten Hunde mit Bernhards
Tugenden kann daher kaum zufällig sein. Dazu verbildlichen

die Hunde durch ihre Felle sinnfällig die geteilte
Einstellung der Tugenden. Die anklagenden Tugenden Iustitia
und Veritas tragen nämlich als Hunde ein dunkles Haarkleid
mit grossen Flecken und setzen sich so optisch gegen die
hellhaarigen, dezent gemusterten Hunde Misericordia und
Pax ab, welche die gnädigen Tugenden bedeuten.33 Inwiefern

die für Darstellungen der sakralen Einhornjagd nicht
immer übliche Aufteilung der Hunde in zwei Rassen den
Gegensatz zusätzlich deutlich macht, ist abschliessend nicht
eindeutig zu klären. Zwar versöhnen sich jeweils Windhund
und Bracke miteinander, nach Bernhard von Clairvaux34
also Iustitia und Pax sowie Veritas und Misericordia, jedoch
setzen sich die beiden Parteien des Streits selbst aus je einem
Vertreter der beiden Hunderassen zusammen, so dass keine
Zuordnung der ersten beiden Tugenden zu den Windhun¬

den als der einen Partei und der anderen beiden zu den
Bracken als Gegenpartei gelänge.

Zuletzt führen uns die Verkündigung an Maria und die

Menschwerdung Christi auf dem Bildteppich selbst zu
grösserer Gewissheit, da wir zum Beispiel die weithin
bekannten, um 1300 verfassten Meditationes Vitae Christi35

eines Franziskaners kennen, der Bernhards Erzählung
zitiert, sowie das Zerbster Prozessionsspiel36, in denen

jeweils die Litigatio und der darauf folgende Ratschluss
Gottes der Verkündigung an Maria vorausgehen. Folglich
müssen die Hunde nach Bernhards Parabel als die streitenden

Tugenden verstanden worden sein, deren Versöhnung
das Opfer Christi voraussetzte: Die allegorischen Hunde
verweisen somit auf den göttlichen Ratschluss und auf den

Beginn des Heilsplans, der für die gefallenen Menschen ins
Werk gesetzt wurde. Der Zeitgenosse konnte sich bei der
Betrachtung der Hunde in seiner Heilserwartung bekräftigt

fühlen und erkennen, wie sich Gott mit den abtrünnigen

Menschen versöhnt und Gabriel aussendet, um Maria
die frohe Botschaft von seinem Plan verkünden zu lassen -
ganz wie es Bernhard von Clairvaux und von ihm abhängig
die Meditationes31 schildern.

2. Die Verkündigung an Maria

Nachdem der Verkündigungsengel Gabriel in Nazareth bei
der Jungfrau Maria eingetroffen war, grüsste er sie mit den
Worten Ave gratia plena dominus tecum, wie Lukas in
seinem Verkündigungsbericht überliefert.38 Aber der Evangelist

schildert nicht, dass Gabriel zum Gruss ein Hifthorn
geblasen hätte, wie es auf dem Heidnischwerk zu sehen ist

(Abb. 2).39 Diese Gestaltungsform resultiert aus weiteren,
Gabriel zugedachten Rollen: Er weist sich hier nämlich
nicht nur als Bote, sondern auch als Priester und Jäger aus.

Jäger, weil er neben seinem Hifthorn auch eine Lanze
sowie Jagdhunde bei sich führt und im Kontext der
Einhornjagd selbst das Einhorn zu Maria in den Garten treibt;
Priester, weil er über einer Albe ein rotes Pluviale trägt
sowie eine sich über der Brust kreuzende Stola.40 Nicht zur
liturgischen Tracht gehört der Blumenkranz auf seinem

schulterlangen Haar, der ihn zur Feier der Hochzeit von
Himmel und Erde schmückt, welche die Meditationes Vitae
Christi schildern41: «Ein Fest ist der heutige Tag für Gott
Vater; er hielt ja heute seinem Sohne Hochzeit, da dieser
sich vermählte mit der menschlichen Natur und sie
unzertrennlich mit sich vereinigte.»42

Kehren wir vorerst zum Erzengel Gabriel in seiner Funktion

als Bote zurück und verfolgen den Verkündigungsbericht

weiter. Auf den Gruss des Verkündigungsengels
folgt ein Gespräch zwischen ihm und der Jungfrau, welches
diese zunächst verwirrt43, das sie aber dann mit den Worten
Ecce anelila domini^ beendet, um in den ihr offenbarten
göttlichen Plan einzuwilligen. Mit den gleichen einwilligenden

Worten unterwirft sich die auf dem Rasen des
verschlossenen Gartens lagernde Jungfrau dem göttlichen
Willen, wie die Inschrift auf ihrem Nimbus deutlich

235



erkennbar zeigt (Abb. 3). Der Entwerfer des Bildteppichs
setzte somit die wesentlichen Szenen des kurzen
Verkündigungsberichts künstlerisch um; aber dennoch vermisst der
Betrachter neben dem Gruss und der Einwilligung eine
weitere Text-Bild-Umsetzung: Die Reaktionen der Jungfrau

auf die einzelnen Inhalte der sie verwirrenden, göttli-

sich eine inhaltliche Verschiebung an, der erst weiter unten
im Text nachgegangen werden kann. Halten wir daher
zunächst fest: Maria tritt nicht in ihrer traditionellen Rolle
als die Erwählte auf, auch nicht als diejenige, die mit
Gefühlsregungen die frohe Botschaft vernimmt, sondern
als Wirkende, die der Vermittlung des Erzengels offen-

¦*vfi ft-«„•
h

¦'

7C7ti\ Yr
Z* fi

^

Abb. 2 Bundeslade, Gabriel mit Hunden. Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von 1480.

Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

chen Botschaft. Diese Reaktionen, die in traditionellen
Verkündigungsdarstellungen geradezu selbstverständlich
sind, fasste Fra Roberto im 15. Jahrhundert auf der Basis
des Lukas-Evangeliums zusammen als Conturbatio, Cogitano,

Interrogatio, Humilitatio und Merito."'5 Zur Verbildlichung

dieser begrifflichen Konditionen, die auch vor Fra
Robertos Kompendium bekannt waren, entwickelte die
Kunst spezifische, jedoch nicht immer eindeutig einer
Kondition zuzuordnende Gebärden. Allerdings bedient sich
die Jungfrau des Zürcher Bildteppichs keiner der möglichen

Ausdrucksformen, die erkennen liesse, dass sie den
Boten wahrnähme. Maria hebt weder ihren Arm vor die
Brust und kehrt abwehrend die Handfläche aus Sorge um
ihre Jungfräulichkeit nach aussen, noch wendet sie ihren
Oberkörper aus Furcht vor dem plötzlich erschienenen
Engel ab oder verschränkt ihre Arme aus Gehorsam vor
der Brust.46 Durch das Fehlen einer «Zeichensprache»
sticht geradezu ihr einziges Interesse am Einhorn heraus,
das sie im festen Griff am Horn gepackt hält; hierin deutet

sichtlich nicht bedarf und anscheinend längst vor seiner
Ankunft in den Heilsplan einwilligte.

Obgleich sich Maria durch ihr aussergewöhnliches Handeln

befremdlich gibt, verweist sie mit dem Motiv der auf
dem Boden lagernden Gottesmutter auf den weit verbreiteten

Bildtyp der Madonna dell'Umiltà sowie auf den damit
verbundenen Ausdruck frommer Demut47 - trotz ihres

ungewöhnlichen Auftretens unterwirft sie sich demnach
erkenntlich Gottes Willen. Das älteste erhaltene, auf 1346

datierte Beispiel der Madonna dell'Umiltà schuf Bartolomeo

da Camogli und bezeichnete es als Nostra Domina de

humilitate4S: Maria sitzt von einem Kissen getragen auf dem
Boden und stillt an ihrer Brust das Jesuskind. Zwar ist auf
dem Heidnischwerk keine stillende Mutter wiedergegeben,
aber die Assoziation an die Demutsmaria ist deutlich. Man
denke nur an das Frankfurter Paradiesgärtlein49 oder an
Stefan Lochners Maria im Rosenhag50. Der Betrachter
erkannte damit, warum Gott Maria für sein Heilswerk
auserwählte. Denn mit der vornehmsten Tugend der Demut

236



besass sie zugleich alle anderen Tugenden, wie Darstellungen

von Tugendbäumen belegen.51
Die Jungfrau auf dem Rasen gibt sich aber nicht nur

durch ihre Niedrigkeit als die Magd des Herrn zu erkennen,

sondern zugleich als Regina coeli. Marias schlichte
Erscheinung entspricht sicherlich nicht dem Bild einer

der Gottesmutter, die als Regina coeli den Engeln voransteht.

In den ambivalenten Stellungen Marias als Magd des

Herrn und als Königin des Himmels spiegelt sich das
diametrale Denken zeitgenössischer Christen wieder, die
in der Niedrigkeit die Erhabenheit begründet sahen.53 -

rr$ dmm1

7

Xihy

•Ait.

F*w- Ä«"

J% ¦ '0

ï 1'Aoo

*?
^B*

::

JMl firm-)

Abb. 3 Maria mit dem Einhorn, Adam und Eva, Jesusknabe, Davidsturm, goldene Pforte.
Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von 1480. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

Himmelskönigin, vergleicht man sie jedoch
bedeutungsperspektivisch mit dem Himmelsboten, wird ihr Anspruch
offenbar, über ihm zu stehen. Einige Kirchenschriftsteller,
darunter Ambrosius Autpertus und Paulus Diaconus,
erörterten die Erhabenheit der Gottesmutter über die
Engel, und Augustinus Triumphus stellte ausdrücklich fest,
Gabriel habe Maria mit gebeugtem Knie gegrüsst.52
Entsprechend zeigt es das Heidnischwerk: Gabriel kniet nieder
vor der auf dem Rasen sitzenden Gottesmutter. Und
dennoch ragen beide trotz ihrer ungleichen Körperhaltungen
gleich hoch auf. Erhöbe sich Maria, überträfe sie Gabriel
selbst dann an Grösse, wenn er sich gleichfalls aufrichtete.
Daher versinnbildlicht diese Gestaltungsweise die Hoheit

Nun zeigt sich Maria trotz ihres ungewöhnlichen Auftretens

deutlich demütig und nimmt mit ihrem Tun die Worte
vorweg, die sie im Magnifikat spricht: «Denn auf die
Niedrigkeit seiner Magd hat er geschaut.»54 Daher kommt der
Heilige Geist über Maria, und die Kraft des Höchsten
überschattet sie.55

3. Die Inkarnation

Die Jungfrau Maria willigt in Gottes ewigen Plan ein und
empfängt dabei den göttlichen Logos, allerdings, wie wir
dem Heidnischwerk entnehmen können, gleich auf
zweifache Weise: Während das Jesus Christus symbolisierende

237



Einhorn zur Gottesmutter flüchtet, schwebt aus einer
Wolke der Jesusknabe mit geschultertem Kreuz bäuchlings
auf die Jungfrau herab (Abb. 3 und 5).

Beginnen wir vor der symbolischen Auslegung der
Einhornjagd mit der an der Verkündigung wirkenden Trinität.
Obwohl sich Gottvater nicht in dem rot-blauen Wolkenband

offenbart, aus dem die Taube und der körperlich
ausgebildete Knabe zur Jungfrau gleiten, verweist die Wolke
mit dem Knaben und der Taube unzweifelhaft auf die
Trinität, wie beliebige Vergleiche belegen.56 Das Trinitäts-
motiv spricht nun aber nicht nur das Lukas-Evangelium
und die daraus hervorgehende Gestaltung des über Maria
kommenden Heiligen Geistes an, den seit den Konzilien
von Nicäa die weisse Taube versinnbildlicht57, sondern
darüber hinaus auch Vorstellungen, wie sie Augustinus
lehrt. Nach ihm riefen der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist die menschliche Natur Christi als Geschöpf ins
Dasein.58 Auch Bernhard von Clairvaux stellt dar, dass die
Verkündigung das gesamte Werk der Trinität sei59, und die
weithin bekannten Meditationes Vitae Christi behandeln
ebenso die Vorstellung vom trinitarischen Wirken an der
göttlichen Menschwerdung wie auch diejenige vom Sohn
Gottes, der bei der Empfängnis menschliche Form
annahm60. Folglich scheint die Aussage des Motivs eindeutig
zu sein: Die Dreifaltigkeit beteiligt sich an der Verkündigung

und an der Inkarnation des Logos, während das Jesuskind

mit dem Kreuz auf sein anstehendes Erlösungswerk
hinweist61.

Doch tatsächlich stossen wir auf eine weitere Aussage,
wenn wir das Spruchband berücksichtigen, welches das

Trinitätsmotiv begleitet und es dadurch formal aus dem
Kontext der Verkündigung löst und unter die beschrifteten
Symbole als eines von vielen einreiht. Das Band enthält
ein Verszitat aus dem Hohelied, das Vox turturis audita est
in terra nostra61 lautet. Da dessen Bedeutung ohne seinen
Kontext unverständlich bleibt, sei der ihm vorausgehende
und nachfolgende Vers übersetzt wiedergegeben: «Denn
vorbei ist der Winter, verrauscht der Regen. Auf der Flur
erscheinen die Blumen, die Zeit zum Singen ist da. Die
Stimme der Turteltaube ist zu hören in unserem Land. Am
Feigenbaum reifen die ersten Früchte; die blühenden
Reben duften.»63 Bildhaft kündigen die salomonischen
Verse die beginnende Zeit des blühenden Frühlings an,
die Alois Tremp als die Ankündigung des Messias interpretiert.64

Dass seine Interpretation in der Tradition einiger
Kirchenväter steht, lassen erst Quellen nachvollziehen, die
zum Beispiel Carla Gottlieb zum sogenannten Mérode-
Altar anführt65: So wie der Frühling den Winter verdrängt,
der als die Ära sub lege aufgefasst wird, so bricht auch mit
der Inkarnation eine neue Zeit an, nämlich die Gnadenzeit.
Das Motiv der Trinität mit dem Hoheliedzitat weist somit
symbolisch auf die mit der Inkarnation einhergehende Zeit
der künftigen Gnade hin.66

Aus den genannten Gründen haben wir gegenüber der
zum Symbol abgewerteten Darstellung der Trinität die
bildbestimmende Einhornjagd als die eigentliche Inkarnation

anzusehen. Da man meinen könnte, Jesus Christus

wolle sich nicht seiner Rolle als «Opferlamm» aus
selbstaufopfernder Liebe zu den Sündern fügen - da Gabriel mit
seiner Meute das Christus bedeutende Einhorn in Marias
Schoss treibt -, bedürfen wir zum Verständnis der Genese
der sakralen Einhornjagd einiger Quellen, welche Liselotte
Wehrhahn-Stauch67 zahlreich zusammenstellte.

Den Sinn der allegorischen Auslegung der Einhornjagd
als die Menschwerdung Christi erfassen wir, wenn wir uns

vor den Bildquellen mit den entsprechenden Literaturquellen

befassen. So bereiteten den Weg zur Darstellung
der sakralen Einhornjagd im Hortus conclusus zum einen
die Schriften einiger Gelehrter68, die wie der vielbeachtete
Honorius Augustodunensis69 schrieben, dass der, der in die

Jungfrau Maria einging, als Einhorn gejagt und gefangen
worden sei. Neben den Auslegungen der Fanggeschichte
auf die Menschwerdung Christi haben Bestiarien70 des

12. Jahrhunderts die Fanglegende des Physiologus71 um
Jäger erweitert, die anstelle einer Jungfrau nun selbst das

Einhorn fingen. Dazu förderten geistliche Dichtungen
wie Konrads von Würzburg «Goldene Schmiede» die
Verbreitung von Jagdgedanken, nach denen das Einhorn mit
Christus und der Einhornjäger mit Gott gleichgesetzt
wurde.72 Jürgen W Einhorn nimmt sogar an, dass erst Konrads

Gedicht den Anstoss gab, den Streit der vier Tugenden
mit der Fanggeschichte zu verknüpfen.73 Hiervon ausgehend

verfolgt Liselotte Wehrhahn-Stauch die bildlichen
Umsetzungen des weit verbreiteten Gedankenguts und
skizziert anhand ausgewählter Darstellungen die Genese

unseres Bildtyps.74
Die auf dem Bildteppich wiedergegebene Einhornjagd

kann daher zweifelsfrei als die Inkarnation Christi
interpretiert werden: Die Flucht des schutzsuchenden Fabeltiers

in den Schoss der Jungfrau Maria veranschaulicht
unmittelbar deren Vereinigung. Allerdings kann an ihr eine

Abweichung von vertrauten Gestaltungsformen beobachtet

werden, die auf eine weitere, hintergründige Bedeutung
hinweist. Das Einhorn legt weder seine Vorderläufe auf
Marias Oberschenkel noch stützt es seinen Kopf auf ihre
Knie noch berührt es wenigstens den Saum ihres Mantels;
diese auffällige, berührungslose Distanz zwischen dem
Einhorn und der Gottesmutter ist in Darstellungen sowohl
der sakralen als auch der profanen Einhornjagd beispiellos75,

wenn man von den Kopien76 des Heidnischwerks
absieht. Allein Marias entschiedener Griff an das narwal-
zahnähnliche Horn des Fabeltieres verbindet beide auf
eine ungewöhnliche Weise zu einer Bedeutung, die erst
nach der Diskussion der Geburt Christi interpretiert werden

kann.

4. Die Geburt Christi

Der Marienverehrer, der hinter dem Programmentwerfer
vermutet werden darf, stellt die Konkordanz des Alten und
des Neuen Testaments, also auch des Alten und des Neuen
Bundes unermüdlich dar. So lässt er die jungfräuliche
Gottesmutter dem Gläubigen selbst mitteilen, dass sich die
alttestamentlichen Ankündigungen durch sie erfüllen wer-

238



den (Abb. 3). Das geöffnete Buch auf ihrem Knie spricht
nämlich eine ikonographische Tradition an, der gemäss sie
bei der Ankunft des Verkündigungsengels darin gerade
die Weissagung des Propheten Jesaja las77, der die Geburt
des Messias voraussagt und auf dessen heilsgeschichtliche
Bedeutung für die Erlösung der Menschheit hinweist78:
«Darum wird euch der Herr von sich aus ein Zeichen
geben: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, sie
wird einen Sohn gebären, und sie wird ihm den Namen
Immanuel geben.»79

Wie Jesaja verkündet aber auch Gabriel die Ankunft des
Gottessohnes und erscheint daher nicht nur als ein an
der Verkündigung beteiligtes Wesen, sondern als eine
typologische Figur. Denn meines Erachtens gipfelt die Konkordanz

auf der Grundlage mariologischer Exegese in der
Gegenüberstellung des Erzengels und der Jungfrau. Wohl
kaum zufällig berührt der Saum von Gabriels Pluviale
eines der vier Beine, auf denen die ihm bildlich zugeordnete

Bundeslade steht (Abb. 2). Sie ist von je her das
Zeichen für den Alten Bund und weist somit Gabriel als
dem Zeitalter sub lege zugehörig aus.80 Die als Archa
domini81 bezeichnete Bundeslade versinnbildlicht aber
nicht nur formal das Zeichen des Alten Bundes, sondern
auch stilistisch. Die Lade erscheint als ein Kirchenbau, an
dessen pyramidal angeordneten Frontfenstern Bauornamente

fehlen. Die Längsseite gliedern fünf schlichte Pfeiler,

die je ein zweibahniges Masswerkfenster umschliessen;
stilistisch und damit zeitlich vergleichbar wären zur
Orientierung die Fenster im Dreikonchenchor der Elisabethkirche

in Marburg aus der Zeit zwischen 1235 und 1248.82

Wie das Masswerk sind auch die Krabben und
Kreuzblumen der Giebel- und Traufkämme dieser frühen Zeit
verpflichtet. Somit setzt sich die Bundeslade stilistisch
kontrastierend vom spätgotischen Tuch ab und verweist ähnlich

wie anachronistische Elemente an einem Bauwerk auf
die Gegenüberstellung der Ären sub lege und sub gratia.83

Insofern schlägt nicht allein die Konkordanz der
Testamente, sondern die Bundeslade selbst eine Brücke
zwischen den beiden Ären und lenkt den Blick von Gabriel zu
Maria. Zudem beziehen eine Reihe von Kirchenvätern die
Bundeslade seit dem Konzil von Ephesos symbolisch auf
die Gottesmutter: So, wie die Lade die Gesetzestafeln des
Alten Bundes enthielt, trug Maria den Garanten und
Gesetzgeber des Neuen Bundes in sich.84 Dem Alten Bund
steht daher kompositorisch der Neue in Form der Jungfrau
gegenüber. Als ihr Attribut des Neuen Bundes muss der
körperlich ausgebildete Logos genannt werden, der auf
Maria zuschwebt und zum Zeichen sowohl seines Erlöserwerkes

als auch der beginnenden Gnadenzeit ein Kreuz
mit sich führt.

Doch konkreter als in der Empfängnis Christi erneuert
sich der Alte Bund in seiner Geburt. Dieses Ereignis, das
den heilsgeschichtlichen Erzählstrang erweitert, ist zwar
bildlich nicht dargestellt, doch mit ikonographischer
Raffinesse eindeutig angesprochen. Diese Raffinesse erklärt,
weshalb die Halbfigur oder die Hand Gottvaters im
Wolkenband vermieden wurde (Abb. 3). Nur so war es mög-

Ü11Sm

*
N

I
Abb. 4 Halbfigur Gottvaters im brennenden Dornbusch.
Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von 1480. Zürich, Schweizerisches

Landesmuseum.

mû

n
l* '

»

to M'

Abb. 5 Jesusknabe. Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von
1480. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

lieh, die Trinität neben der symbolischen Darstellung mit
dem Spruchband ein weiteres Mal zu thematisieren, und
zwar in einer horizontal-gestreckten Komposition. Nicht
nur die Wesensgleichheit verbindet miteinander Gottvater
im Dornbusch (Abb. 4), den Jesusknaben (Abb. 5) sowie
die Taube auf Aarons Stab (Abb. 6), sondern auch ein

239



'

7
r s

bl

Abb. 6 Hl. Geist auf Aarons Stab. Ausschnitt aus der Sakralen
Einhornjagd von 1480. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

läge gedient haben, da sich die genannten Präfigurationen
der Geburt Christi als mögliche Kopien daraus erweisen

(Abb. 7): So gleichen sich auf dem Heidnischwerk und
in der Handschrift der auf einer vorkragenden Basis
stehende Blockaltar, den ein umlaufender Fries mit schlichten
Bogenblenden verziert; auch die in den Farben Rot und
Blau alternierenden Fransen der Altardecke stimmen
überein. In beiden Werken sitzt der gehörnte Moses rechts
des Buschs auf dem heiligen Boden und trägt über seinem
Gewand einen Mantel, der von einer Schliesse zusammengehalten

wird. Er hat den linken Schuh abgelegt und zur
Seite gestellt und winkelt nun das rechte Bein an, um auch
den anderen Schuh auszuziehen. Dabei blickt Moses zu der
sich im brennenden Dornbusch offenbarenden Halbfigur

mé^^mhCut^aYjSs^.
S

m 1 Bai " I *
"s- y %MEtìP^^ %ist

gHR« òe7s

Jlawn

EX

» M
3

fûtiff%$mcïi tpn'tftÄ
'7' C-^dCofi" S» s5
!-'r va

% S7U
^S4* i I ?/jrr-^?«tf • i»

Abb. 7 Moses vor dem brennenden Dornbusch, Geburt Christi, blühender Stab Aarons,
Biblia pauperum, Cod. Pal. Lat. 871, fol. 4r, Nordhessen/Westthüringen 2. V. d. 15. Jh.

Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana.

gemeinsames, formales Merkmal: Nur sie tragen einen
Kreuznimbus - nicht aber der Heilige Geist, der die Jungfrau

überschattet. Diese formal-kompositorische Verklammerung

der drei göttlichen Personen setzte der Entwerfer
ein, um die untrennbare Einheit von Aarons Stab, der
Jungfrau und dem Dornbusch herauszustreichen. Verschiedene

Ausgaben der Biblia pauperum erschliessen dabei
den Sinn dieser motivischen Verknüpfung: Aarons Stab
und der brennende Dornbusch verweisen in diesen
typologischen Werken auf die künftige Geburt Christi.85

Der Codex Palatinus Latinus 87186 oder eine ihm sehr
ähnliche Handschrift muss sogar dem Entwerfer als Vor¬

Gottvaters auf. Lediglich die Armhaltung der Figur Gottes
aus der Handschrift formte der Bildteppichentwerfer
geringfügig um; auf den aufgerollten Rotulus wie auch auf
den Mantel Gottes verzichtete er ganz.87

Die alttestamentliche Prophezeiung und die Verkündigung

des Engels erfüllen sich auf eine intelligente Weise
in Maria. Durch die raffinierte Anspielung auf die Biblia
pauperum mit Hilfe der motivischen Verklammerung wird
auf dem Heidnischwerk die Geburt des göttlichen Sohnes

offenbar, obwohl der menschgewordene Erlöser den Augen
verborgen bleibt wie die Gesetzestafeln in der Archa
domini. Der brennende Dornbusch, der nicht verbrannte,

240



bedeutet die gebärende Jungfrau, die rein blieb; und Aarons
Stab, der über Nacht blühte, weist auf Maria, die ohne den
Samen eines Mannes Gottes Sohn gebar.88 Auf wundersame
Weise finden so die Maria verkündeten Geheimnisse in ihr
ihre Lösung.

des eigentümlich um Maria kreisenden Erzählstrangs den
Tod Christi schildert. Bereits bei der Behandlung der
Verkündigung an Maria wurde auf die kaum wahrnehmbare
Kommunikation zwischen Gabriel und Maria hingewiesen.
Diese Gestaltung der Verkündigungsszene, die der Bild-

mm
r>

V
n

ili \¦ i

ts5"« II4

Abb. 8 Sakrale Einhornjagd, Mitteltafel eines Triptychons,
Thüringen/Böhmen unbekannter Maler, um 1430-1440. Weimar,

Schlossmuseum.

îjâintïtjueärtÜÄ
.V

mnSB<mä ^k ~o'

70-¦»
\\»'

«Ey^ìa^ i£S« AdSBî\ftHi
m, *> f

v'

mmmm

UHV

fìwm
l k 1 a* *TTT

5. Christi Tod und die Geburt der Kirche

Das bislang Gesagte findet in einem weiteren
heilsgeschichtlichen Ereignis eine Bestätigung, das als Höhepunkt

Abb. 9 Maria mit dem Einhorn, Adam und Eva, Jesusknabe,
Davidsturm. Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd, Wirkerei,
datiert 1554. Sarnen OW, Benediktinerkloster.

tradition zuwiderläuft, muss sich dem Betrachter geradezu
als Lesehinweis aufgedrängt haben, seine Aufmerksamkeit
nochmals auf Marias Aktivität zu richten und einmal mehr
nach ihren Gesten zu forschen. Dabei stösst er aber nur auf
Marias subtile, jedoch deutlich aktive Beteiligung an der
Einhornjagd (Abb. 3).

Diese ungewöhnliche Handlung muss ihm aufgefallen
sein, da Maria bei der sakralen Einhornjagd für gewöhnlich
eine oder beide Hände frei hat, um im Zwiegespräch mit
dem Engel eine ihrer aufgezählten Konditionen gestisch
darzustellen - und das trotz der komplexen Bildgestaltung,
die sich aus den miteinander verschmolzenen Motiven der
Verkündigung und der Einhornjagd ergibt. Ein Beispiel sei

die Weimarer Tafel (Abb. 8)89, auf der Maria mit ihrer
Rechten liebevoll dem Einhorn ans Kinn fasst, wie wir es

aus Minnedarstellungen kennen, während sie ihre linke
Hand in der Manier hebt, welche die Sorge um ihre Jung-

241



fräulichkeit bedeutet. Vermeidet sie in thematisch gleichen
Werken doch einmal zu gestikulieren und richtet sie nicht
wenigstens ihren Blick erwartungsvoll zu Gottvater auf, so
streckt sie dem mythischen Tier immerhin ihre Hände
entgegen90. Deutlich bekundet sie so ihre Bereitschaft und
Einwilligung, den göttlichen Logos zu empfangen, den das
Einhorn symbolisiert.

aus, dass Maria mit ihrer keuschen Reinheit das Einhorn
gefangen und den Gottessohn dazu veranlasst habe, vom
Himmel in ihren Schoss herabzusteigen.93 Demnach wäre
auf dem Heidnischwerk an die Stelle der vergeistigten
Auslegung eine derb-konkrete gerückt, da nicht ihre Reinheit,

sondern Marias blanke Hand das Tier gefangen hielte

- das kann so kaum gemeint sein.

üMtft • dftuS:

gm g*S»ua

%
jjM jSfflMWÜ

öfft*•

*» i

9h
m7:

±r*nf
7

C«v

an-ra

Abb. 10 Sakrale Einhornjagd, Flügelaussenseite des Dominikaner-Altars, Martin Schongauer-Werkstatt, um 1475. Colmar, Musée
d'Unterlinden.

Dass sich der Entwerfer des Heidnischwerks mit Absicht
dieser Darstellungskonvention entzog, legen die vom
Bildteppich angefertigten Kopien91 nahe. Sie weichen nämlich
unter anderem in einem entscheidenden Detail vom Original

ab, was eine Rückbesinnung auf traditionelle
Darstellungsformen erkennen lässt: Auf allen Kopien, vertreten
durch den Bildteppich Verena Zollers (Abb. 9), legen die
Jungfrauen ihre Hände zaghaft auf das Stirnhorn und
umfassen es entsprechend locker, wodurch sie das
vertraute Verhalten derjenigen Marien nachempfinden, die
auf vergleichbaren Darstellungen wie auf der Colmarer
Tafel (Abb. IO)92 das Horn nur sanft, zum Teil nur mit den
Fingerspitzen berühren. Auf dem Original dagegen packt
die Gottesmutter das Horn in einem festen Griff von unten
in der besten Weise, die sich anbietet, um etwas zu ergreifen

und gegebenenfalls an sich zu ziehen. Visualisierte
dieses Zupacken die Empfängnis des Gottessohnes, stünde
sie zu der Auffassung im Missverhältnis, wie sie zum
Beispiel Konrad von Megenberg schildert. Er führt nämlich

Zur Lösung des Problems trägt ein unscheinbares,
hölzernes Gebäckmodel eines unbekannten oberrheinischen
Formschneiders bei, das um 1500 entstand und gleichfalls
im Schweizerischen Landesmuseum aufbewahrt wird
(Abb. II).94 Dieses Model mit der sakralen Einhornjagd
veranschaulicht eindrucksvoll und in einer kaum zu
übertreffenden Expressivität Marias Beteiligung an der Jagd:
Die Gottesmutter ergreift das zu ihr flüchtende Fabeltier,
klemmt sein Horn unter ihren Arm und umklammert
dieses mit beiden Händen. Erwähnung muss der als Sitz
der Jungfrau dienende Stein auf der linken Bildseite hinter
der mit Zinnen bewehrten Mauer finden und auch die Leiter,

die am Rand des Models lehnt, so als würde sie in den
Himmel ragen. Denn ein kleiner Engel klettert diese Leiter
hinauf oder hinunter. Leiter, Stein und das «Ringen»
verweisen deutlich auf zwei bekannte Ereignisse aus Jakobs
Leben: an Jakobs Traum von der Himmelsleiter95 sowie an
seinen Kampf mit dem Engel.

242



Diese Reminiszenzen mögen nun Marias befremdliches
Gebaren zu deuten helfen. Der vom Bildteppichentwerfer
eingesetzte, vorhin erwähnte Lesehinweis sensibilisierte
den Betrachter und forderte ihn auf, sich intensiver mit
Marias Tätigkeit auseinander zu setzen. Meines Erachtens
wird sich der Betrachter beim Anblick des entschiedenen
Griffs der Jungfrau an Jakobs Ringkampf erinnert haben.

V. \
Vi," »

'¦
"'

/7
6f / ¦"

\

Abb. 11 Sakrale Einhornjagd, Abdruck eines hölzernen Gebäckmodels,

oberrheinisch um 1500. Zürich, Schweizerisches
Landesmuseum, Inv.-Nr. LM 15117.

Inwiefern diese Assoziation am Oberrhein seiner Zeit
geläufig war, konnte nicht in Erfahrung gebracht werden
wie auch die Art und der Ort der Verwendung des Models
sowie das Vorkommen vergleichbarer Model. Vielleicht
indiziert aber das Gebäckmodel selbst die Popularität
dieses ungewöhnlichen Motivs, da es als «Backware»
vervielfältigt und verbreitet worden sein könnte. Und wie
sonst sollte die, wenn auch schwach ausgeprägte Tendenz
zur Gewalt gedeutet werden? Da unsere Ikonographie
einzigartig ist und erläuternde Bild- und Schriftquellen fehlen,
wird diese Idee als These weiterentwickelt, zumal sie in die
richtige Richtung zu weisen scheint: Sie hilft nämlich eine
weitere ikonographische Innovation zu verstehen, die das

von Maria distanzierte Einhorn betrifft.

Es kann ausgeschlossen werden, dass die beispiellose
Distanz des Einhorns zur Jungfrau eine kompositorisch-
raumgewinnende Lösung ist, um in das Jungfrau-Einhorn-
Motiv Adam und Eva einzugliedern, die sonst nie bei der
sakralen Einhornjagd zugegen sind (Abb. 3). Freilich muss
Adam seine Lanze in die Brust des Einhorns stossen, da

nur so in Anlehnung an das Bild des Opferlamms96 die Welt
mit der Gnade der Sakramente erfüllt werden kann; es
verbietet sich daher von selbst, wie bei weltlichen Einhornjagden

die Lanze von hinten gegen das Blatt oder den Rücken
des Einhorns zu führen.97 Jedoch hätte die notwendige
Bildformulierung auch ohne die Verletzung des bislang
streng eingehaltenen Bildkanons erreicht werden können,
wenn man eine Gestaltungsweise des über den Knien der
Jungfrau liegenden Einhorns aufgegriffen hätte, wie wir sie

vom Einhorn-Altar aus Erfurt (Abb. 12)98 kennen. Der
Bildteppichentwerfer hätte bei der formalen Übernahme
dieses Motivs nur noch Adam an Gideons Stelle setzen
müssen, um den ersten Menschen mit seiner Lanze zustos-
sen lassen zu können. Auch wenn man die im Heidnischwerk

vorgegebene Komposition beibehält, wäre die gleiche
Darstellung der Stammeltern möglich gewesen, sofern man
das Einhorn so weit an die Jungfrau angenähert hätte, dass

es vertrauten Mustern folgend wenigstens mit seinen
Klauen ihr Gewand berührt hätte.

Nur um den ersten Menschen seinen Lanzenstoss
ausführen zu lassen, war der Bruch mit der Bildtradition und
somit die auffällige Distanz nicht zwingend, die der
Verbildlichung der Empfängnis zuwiderläuft. Daher begrün-

: r

.* i
Vit

FW
K.

f.MI

ir

_
Abb. 12 Sakrale Einhornjagd, Mitteltafel eines Triptychons,
Erfurter Werkstatt, um 1400-1420. Erfurt, Dom, nördliches Querhaus.

243



det die Auffassung der mit dem Einhorn ringenden Jungfrau

den einzigartigen Abstand. Der Entwerfer stellt nicht
die Eintracht der Gottesmutter mit ihrem Sohn dar, nicht
das Jesus Christus symbolisierende Einhorn in ihrem
Schoss, sondern Maria im Zweikampf mit dem Sohn; aber
zu welchem Zweck?

Hans Martin von Erffa führt in seiner «Ikonologie der
Genesis» einige Texte zu Jakobs Kampf mit dem Engel an,
von denen sich für die Deutung von Marias bedenklichem
Handeln eine Textgruppe anbietet, die der gleichen Tradition

angehört, sowie ein einzelner Text Ruperts von
Deutz.99

Rupert deutet im sechsten Kapitel seines Genesiskommentars

den Kampf Jakobs auf den Konflikt, der sich über
das gesamte Alte Testament zwischen Gott und dem
israelitischen Volk erstreckt. Mussten doch die Söhne Israels
nach ihrem Auszug aus Ägypten wiederholt um die
Erneuerung des Bundesschlusses ringen, weil sie sich mehrmals

von Gott abwandten; erst mit der Verkündigung und
Passion Christi sollte der Bund Beständigkeit erhalten.
In einer heilsgeschichtlichen Auslegung fügt Rupert dazu
noch an, Gott hätte Jakob nach dem Kampf gesegnet,
damit seiner Vorsehung entsprechend Christus aus Jakobs
Geschlecht Fleisch annehmen konnte, um den alten Fluch
zu lösen, der die Menschen wegen des Sündenfalls aus
Gottes Gemeinschaft ausgeschlossen hatte.100 Gerade weil
die Inkarnation das tertium comparationis des
Genesiskommentars und des Heidnischwerks bildet, entsteht der
Eindruck, nach Jakob und vielen anderen Propheten
kämpfe die Jungfrau als letzte Streiterin mit Gott im Sinne
Ruperts, um den gefallenen Menschen zum ewigen und
neuen Gottesbund zu führen, den die Turteltaube wie
dargelegt bereits angekündigt hat.

Doch besonders mit den erstgenannten und weiter
verbreiteten Schriftquellen könnte eine der Ideen berührt
sein, die zu unserer ungewöhnlichen Darstellung beitrug.
Seit dem dritten nachchristlichen Jahrhundert sahen einige
Schriftgelehrte in Jakobs Ringkampf einen alttestamentlichen

Hinweis auf den Kampf der Juden mit Christus, weil
auch Christus wie der Engel seinen Kampf verlor, obschon
nur scheinbar.101 Meines Erachtens hat auch der
Ringkampf als Typus für den künftigen Kampf Christi mit den
Juden eine mariologische Deutung erfahren vor dem
Hintergrund der mit der wachsenden Marienverehrung
einhergehenden Umdeutung christologischer Inhalte auf
Maria. Jedoch darf die Umdeutung von Christus auf Maria
nicht subjektbezogen aufgefasst werden wie bei den
ursprünglich christologischen Symbolen auf dem Heidnischwerk.102

Vielmehr haben wir die Glaubensvorstellung von
Marias Opfer103 einzubeziehen.

Augenscheinlich erkennen wir auf dem Bildteppich, wie
Maria im Moment der Verkündigung das grösste Opfer
darreicht, das je gegeben wurde. Mit entschiedenem Griff
bietet sie den ersten Menschen ihren Sohn als Opfer an,
damit Adam die Seite des Erlösers mit einer Lanze öffnen
und aus dieser Wunde die Sakramente strömen lassen
kann, welche die Schuld ihrer Missetat tilgen.104 Maria

setzte mit ihrer Einwilligung in den Plan Gottes folglich in
Kenntnis dessen Vorsehung ihren geliebten Sohn den künftigen

Leiden aus, denen er in seiner grössten Not erliegen
sollte.105 Insofern erfüllte sich mit ihrem Gehorsam unmittelbar

die alttestamentliche Ankündigung von der scheinbaren

Niederlage ihres Sohnes, obwohl dessen irdisches
Wirken erst begann. Könnte ein solcher, aus den genannten

patristischen oder ähnlichen Quellen hervorgegangener
Gedanke auf dem Heidnischwerk angesprochen sein?

Jedenfalls genügt es nicht, die Stammeltern einfach als

Adjutanten der Gottesmutter beim Opfer zu benennen.
Der einzigartige Einbezug der Stammeltern in die Darstellung

der sakralen Einhornjagd belegt die ersten Menschen
mit heterogenen Bedeutungen. Adam, dessen Tat Jesaja
53, 5 kommentiert: «Doch er wurde durchbohrt wegen
unserer Verbrechen [...]»106, und Eva, die unterdessen das

aus der Wunde strömende Blut in einem goldenen
gotischen Kelch auffängt und den von Adam begonnenen Vers
zu Ende führt: «... durch seine Wunden sind wir geheilt.»107,
betonen mit ihrer Anwesenheit bei der Verkündigung
zunächst den Sündenfall als die Ursache der einsetzenden
Erlösung. Wenn auch nicht der Sündenfall oder die
Vertreibung aus dem Paradies der Jungfrau Maria wie in vielen
bekannten Verkündigungsbildern108 gegenüberstehen,
sondern die an der Jagd beteiligten Stammeltern, dann legen
Adam und Eva dennoch Assoziationen an die Ursünde
nahe.

Des Weiteren offenbart sich durch ihre Anwesenheit in
der Erwartung des ewigen Seelenheils die Antithese vom
Alten und Neuen Bund, vom Sünder und Erlöser, also von
Adam und Christus. Dies griff schon der Apostel Paulus in
seinem Brief an die Römer 5,12-21 auf109: So wie die Sünde
durch einen einzigen Menschen, nämlich durch Adam, in
die Welt gelangte, so gelangte auch die Gnade und die zum
ewigen Leben führende Gerechtigkeit durch einen einzigen

in die Welt, nämlich durch Jesus Christus. Obgleich auf
dem Bildteppich eine evidente Gegenüberstellung von
Adam und Christus fehlt, ist in Anbetracht der Inkarnation
des göttlichen Logos beziehungsweise des symbolischen
Christus diese nicht ausgeschlossen. Entsprechend stehen
sich Eva und Maria gegenüber, auf die Idee der Recircula-
tio weisend. Diese Idee beschreibt unter anderem Irenäus
von Lyon so: «Nur dadurch konnte das Gebundene gelöst
werden, dass die Bänder der Knoten zurückgeschlagen
wurden. [...] So kommt es, dass die erste Schlinge durch den
zweiten Knoten aufgezogen wird, der zweite Knoten also
die Lösung des ersten bewirkt. [...] So wurde auch der Knoten

von Evas Ungehorsam durch den Gehorsam Marias
gelöst; denn was die Jungfrau Eva durch ihren Unglauben
gebunden hatte, das löste die Jungfrau Maria durch ihren
Glauben.»110

Die Antithesen Adam-Christus und Eva-Maria greifen
also heilsgeschichtliche Überlegungen auf, die auf dem
Heidnischwerk strenggenommen ausgeschlossen werden
mussten, da die narrative Auffassung der Beteiligung der
Stammeltern am Erlösungswerk kein antithetisches
Nebeneinander erkennen lässt. Doch wurden solche Über-

244



legungen während der vertiefenden Kontemplation sicherlich

assoziativ miteinbezogen, zumal die soteriologische
Prägung des Bildprogramms mehrfach durchscheint.

Auf die letztlich wesentliche Bedeutung der Stammeltern

verweisen die für sie unüblichen Attribute Kelch
und Lanze, die den Erzählstrang über den Tod Christi
hinausführen. Sowohl das Motiv des Blutsammeins als auch
des Lanzenstosses sind in typologischen Werken aus-

ans Kreuz geschlagenen Erlösers die Kirche erbauen
konnte.114 Dabei vergegenwärtigt die Assoziation an die
Kreuzigung auf dem Kalvarienberg ein weiteres Mal die
Einheit des Alten und des Neuen Bundes: Ecclesia fängt
die Zeichen der Taufe und Eucharistie aus der Seitenwunde

auf, welche Longinus - eventuell assoziativ auch

Synagoge, die mit Longinus die Lanze als Attribut teilt115 -
dem Erlöser zufügte.

.--.

m %

S>fllttfttOÎ

8 /-'
'/,>

<i

vfi.

Vfes

35r ÖtC
m %s
fs si,z

m m«uro osa

Abb. 13 Evas Erschaffung, Kreuzigung und Öffnung der Seite Christi, mosaisches Quellwunder,
Biblia pauperum, Cod. Pal. Lat. 871, fol. 14r, Nordhessen/Westthüringen 2. V d. 15. Jh. Rom,
Biblioteca Apostolica Vaticana.

tauschbare Zeichen für die aus dem Blut Christi
erwachende Kirche.111 In einem Kreuzigungsbild zeigt die Biblia
pauperum Longinus, der die Seite Christi mit seiner Lanze
öffnet, damit alle Sakramente aus dessen Wunde fliessen
können, wie eine Beischrift erklärt. Nur so gehen die
alttestamentlichen Ankündigungen der Kirchengeburt durch
Evas Erschaffung aus Adams Rippe sowie durch das
mosaische Quellwunder in Erfüllung (Abb. 13)112. Dagegen
kündigt in der Bible moralisée Evas Schöpfung allein die
Kirche an: Ecclesia steht nun selbst zur Rechten des
Gekreuzigten und fängt in ihrem Kelch die aus der Seitenwunde

Christi fliessenden Sakramente auf113. Folglich können

wir bedeutungssteigernd Eva als Ecclesia ansprechen,
die mit ihrem Kelch das kostbare Blut aus der Seitenwunde
Christi auffängt, und Adam als Longinus, der mit seiner
Lanze die Wunde erst zufügte, damit Gott aus der Seite des

So ungewöhnlich auch die Attribute Kelch und Lanze in
den Händen der Stammeltern anmuten, so sehr besticht
diese Motividee. Wenn nämlich Adam und Eva mit ihren
Attributen Assoziationen an die Kirchengeburt wie in der
Biblia pauperum wecken, dann dient dies nur der
Konkretisierung einer bereits implizierten Intention, welche allerdings

erst die attributiven Erweiterungen deutlich werden
lassen. Ein frühneuhochdeutsches Andachtsbuch von 1491,
«Schatzbehalter» genannt, hilft uns die Bedeutung dieses

ikonographischen Kunstgriffs zu verstehen116: Gott schuf
Adam, damit Gott-Sohn aus dem menschlichen Geschlecht
Fleisch annehmen konnte, und Eva, damit dem Gekreuzigten

die Kirche als Braut gegeben werden konnte: Denn
so wie Gott einst im Paradies Adam einschlafen liess, damit
er aus dessen Seite Eva erschaffen konnte, so liess er - in
einer euphemistischen Entsprechung - seinen Sohn am

245



Kreuz einschlafen, um mit den Sakramenten aus dessen
Seite die Kirche zu formen. Wenn also Adam und Eva auf
dem Bildteppich im Kontext des verschlossenen Gartens
als des irdischen Paradieses erscheinen, erinnern sie an ihre
Schöpfung und somit an den damit verbundenen Grund
ihrer Erschaffung durch Gott. Die ersten Menschen auf
dem Bildteppich kündigen daher einerseits die Geburt der
Kirche an, andererseits erfüllen sie selbst ihre Ankündigung

mit den die Assoziationen beflügelnden Attributen.
Indem sie dazu auf die Voraussetzungen für die Geburt der
Kirche verweisen, nämlich auf die Fleischwerdung und
Kreuzigung Christi, offenbaren sie das geistreiche Niveau
dieser Gestaltungsweise, die den Betrachter aufgrund ihrer
mehrschichtigen Auslegungen besonders angesprochen
haben dürfte.

Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass sich der
Lanzenstoss und das Blutsammeln als Tat und deren Folge
gegenüberstehen und zu einer neuen Erkenntnis führen,
wenn man sie und ihre Beischriften reziprok betrachtet.
Adam und Eva illustrieren nicht nur den Jesajavers und der
Vers selbst enthält nicht nur den Gedanken, dass sich der
unschuldige Gottessohn für unsere Verbrechen opfert,
damit wir durch seine Wunde gerettet werden. Erst die
Zusammenschau von Wort und Bild eröffnet dem Betrachter

deren beider allegorischen Sinn: Auch die Kirche,
geboren aus Christi Tod, hilft uns zu unserer Rettung. Dabei
wird einmal mehr Marias Bedeutung innerhalb des
Heidnischwerks betont. Einerseits offenbart sich mit dem Tod
Christi ihre Opferbereitschaft und damit ihre eigentümliche

Beteiligung am Heilsgeschehen, andererseits lenken
Eva und die wie sie geborene Kirche im mariologischen
Kontext die Gedanken selbst auf Maria als Ecclesia.

Wenn auch bekannte Vorlagen für die Anwesenheit der
Stammeltern bei der sakralen Einhornjagd fehlen, können
dennoch Überlegungen zu den Voraussetzungen dieser
Bildformulierung angestellt werden. Eine oder, was meines
Erachtens wahrscheinlicher ist, einige miteinander
verquickte Quellen und Vorstellungen, die sich aufgrund
lockerer Gemeinsamkeiten verbunden oder überlagert
haben könnten, gaben den Impuls für die Erweiterung. So
sei an die bereits vorgestellten patristischen Quellen zur
typologischen Deutung des Jakobskampfes erinnert. Eine
weitere Voraussetzung wird die zeitgenössische Jagdpraxis
selbst geboten haben. Wenn der Jäger Adam seine Lanze
in die Brust des Einhorns stösst, dann konnte diese
Ausmalung der Szene allein aus der Vorstellung oder aus der
Kenntnis des tatsächlichen Jagdablaufs heraus geboren
worden sein, wurde doch das gehetzte Wild im idealen Fall
gestellt und erlegt. Die Erfahrung mit spätmittelalterlichen
Andachtsbüchern zeigt, dass von der Einhornjagd ausgehend

der gedankliche Schritt vom Stellen und Erlegen des
Wilds zur Gefangennahme und Kreuzigung Christi nicht zu
gross gewesen sein dürfte, zumal das Einhorn den Sohn
Gottes personifiziert.

Schliesslich erwähnt Jürgen W Einhorn zu recht die
Gesta Romanorum, die einen entscheidenden Einfluss auf
die Gestaltung des Heidnischwerks gehabt haben dürf¬

ten.117 Unter verschiedenen Versionen der Gesta befindet
sich eine, nach der zwei entblösste Jungfrauen mit ihrem
Gesang ein Einhorn anlocken, es mit einem Schwert töten
und das Blut aus dessen Wunde in einem Becken auffangen.

In einer heilsgeschichtlichen Allegorese deuten die
Gesta Romanorum das Einhorn auf Christus, die Jungfrau
mit dem Schwert auf Eva und den Sündenfall sowie die
zweite Jungfrau mit dem Becken auf Maria und die
Inkarnation. Dieselbe Allegorese fasst Eva und Maria als

Gegensatz des Alten und des Neuen Gesetzes auf und
reduziert somit das Heilsgeschehen auf das Gegensatzpaar
Sünde und Erlösung.118 Lassen uns nun die Tötung des

Einhorns sowie das Auffangen seines Blutes in der Gesta-

Erzählung eine mögliche Rezeptionsvorlage vermuten, so
kommen wir nicht umhin, auf die formale und inhaltliche
Veränderung der beiden Jungfrauen hinzuweisen, deren
Handeln die Stammeltern auf dem Bildteppich ersetzen.
Darin werden Adam und Eva ihrer prädestinierten
Aufgabe gerecht, bereits vorhandene Bildaussagen zum Zweck
der vertiefenden Andacht weiter auszuführen. Prädestiniert

daher, weil sich ihre Bedeutung mit dem jeweiligen
Kontext verändert, den die unterschiedlichen
Beziehungsmöglichkeiten in unserem Fall einem ständigen Wandel
unterwerfen. Sinnfällig fügen sich die ersten Menschen in
die Jungfrau-Einhorn-Gruppe ein und verweisen nicht nur
auf den vielleicht wesentlichen typologisch-ekklesiologi-
schen Grund ihrer Anwesenheit, sondern gleichfalls auf
soteriologische und antithetische Aspekte, welche sie

gleichfalls assoziativ, an vertraute Verkündigungsbilder
erinnernd berühren.

An sich schliesst sich hier der Kreis, der mit den Hunden
Gabriels begann. Denn Christus hat Adams Schuld auf sich

geladen, um den göttlichen Richtspruch zu erfüllen, den
die streitenden Tugenden aus Bernhards Parabel
veranlassten. Und der Betrachter, der in seiner Andacht dem
Gang der Heilsgeschichte bis hierher folgte, dürfte aus dem
vorgeführten Erlösungswerk Christi Hoffnung für sein
Seelenheil geschöpft haben. Denn dadurch, dass die Anti-
typen zur Kirchengeburt nicht nur addiert, sondern ebenfalls

mit den Typen Adam und Eva vermischt wurden, hatte
man die Regeln des typologischen Denkens unterlaufen
und die heterogenen ikonographischen Elemente zu einem
«Knäuel» verdichtet, das mit Anspielungen, Andeutungen
und Assoziationen den Betrachter beim Gebet inspirierte,
über unterschiedliche Glaubensinhalte zu meditieren: Die
Antithesen liessen den Gläubigen erkennen, dass der Heilsplan

ins Werk gesetzt wurde, und die Allegorie tröstete ihn,
da er durch sie sah, dass die aus dem Tod Jesu geborene
Kirche dessen Wirken fortführte.

Verlangte der andächtige Betrachter darüber hinaus
noch nach weiteren, konkreteren Hinweisen auf das künftige

Seelenheil? Fand er einen solchen Hinweis im Motiv
des verfallenen Hortus conclusus, das zunächst nichts anderes

als die erwartete Ankunft des Messias bedeutet? Im
Vergleich mit den Kopien des Heidnischwerks drängt sich
nämlich die Vermutung auf, dass dieses Motiv auf dem
Heidnischwerk ehemals zwiespältig aufgefasst worden sein

246



könnte, vor dem zeitgenössischen, religiösen Hintergrund
sogar missgedeutet, gleichsam als eine Fortführung der
bisherigen Heilsgeschichte.

6. Die Öffnung des Paradieses

Der aufmerksame Betrachter des Heidnischwerks
entdeckt in der Ringmauer des verschlossenen Gartens
zwischen dem Kopf der Gottesmutter und Davids Turm119 eine
unscheinbare Öffnung (Abb. 3). Es handelt sich bei dieser
Öffnung um keinen der regelmässig wiederkehrenden
Einschnitte zwischen den Zinnen, da allein durch sie ein
Ausschnitt des blauen Himmels im Hintergrund zu
erkennen ist, und ebenso um keinen Wirkfehler, da die
Darstellung der Maueröffnung unberührt blieb, obwohl das
Heidnischwerk an einigen Stellen nachträglich überstickt
wurde120: Sie war mithin gebilligt und bewusst dargestellt.
Ausserdem scheint das von Blau über Silber geteilte Wappen

der Grafen von Lupfen am Turm Davids den
Mauerdurchbruch zu betonen.121

Die letzten Zweifel an der bewussten Ausführung der
Mauerlücke räumen die Kopien aus, die vom Heidnischwerk

angefertigt wurden. Von den drei bekannten Kopien
zeigt die früheste von 1549 an der Stelle unserer Lücke ein
Quadermauerwerk, das interessant ist, weil die daran
anschliessende Ringmauer nicht steinsichtig ist. Ob das
Quadermauerwerk an der entsprechenden Stelle in irgendeiner

Art nachträglich angebracht wurde, lässt sich nicht
prüfen, da der heutige Aufbewahrungsort der 1549 datierten

Kopie unbekannt ist.122 Verena Zollers Bildteppich
(Abb. 9) und die dritte Kopie von 1563 zeigen an der
gleichen Stelle sogar einen gegenüber der Gartenumfassung
auffällig hohen Mauerabschnitt, dessen ziegelgedeckten
Zinnen mit dem Scheitel des Mariennimbus abschliessend23

Der Mauerdurchbruch auf dem Original war also
bekannt und mit Absicht ausgeführt, sonst ergäbe die
nachdrückliche Abwendung von der Lücke durch die
Kopien keinen Sinn.

Die Bedeutung der durchbrochenen Mauer lässt sich
nicht aus den künstlerischen Reaktionen der Kopien auf
das Original erschliessen, sondern muss im Kontext des
Zürcher Bildteppichs selbst gesucht werden. Wenn die
Lücke neben Davids Turm auf dem Heidnischwerk mit der
allegorischen Menschwerdung als eingefallener Mauerabschnitt

aufgefasst wurde, dann weckte der Mauerdurchbruch

möglicherweise Erinnerungen an die weitverbreiteten

Darstellungen der Geburt Christi in einer als Stall
genutzten Ruine, weil sie nach Arnos 9,11 den verfallenen
Palast König Davids bedeutet124. Damit läge die Lücke
kaum zufällig neben dem Davidsturm und bedeutete als
symbolische Palastruine die vergangene Zeit des Alten
Testaments, die der körperlich ausgebildete Logos mit
seinem Spruchband der Vox turturis audita est in unmittelbarer

Nähe ablöst.
Vereinzelte Beobachtungen scheinen die davidische

Gemeinsamkeit zu bestätigen: Ein Tafelbild mit der Geburt

Christi aus der Werkstatt des Meisters des Bartholomäus-
Altars125 zeigt hinter einer eingebrochenen Wand der als

Stall genutzten Ruine einen Turm, dessen Wendeltreppe
deutlich zu erkennen ist und den Roland Krischel als
Davidsturm126 anspricht (Abb. 14).127 Auch der Isenheimer
Altar scheint zu bestätigen, dass der für Marias Jungfräulichkeit

stehende Hortus conclusus die Funktion der Ruine
übernehmen kann. Die Gartenmauer auf der Tafel mit der
Geburt Christi128 ist im Rücken der Gottesmutter zum Teil
eingebrochen (Abb. 15) und lässt erkennen, wie Matthias

vi

,v

i
#m* i

Abb. 14 Geburt Christi, Altartafel, Meister des Bartholomäus-
Altars und Mitarbeiter um 1475-1480. Paris, Petit Palais,
Collection Tuck, Inv.-Nr. PPP 567.

Grünewald, ähnlich wie zum Beispiel Rogier van der Weyden

im sogenannten Columba-Altar,129 versucht, das Alte
Testament dem Neuen durch die Kontrastierung von Ruine
und Kirche gegenüberzustellen; deutlich erkennen wir hinter

dem zerstörten Mauerabschnitt in den Hintergrund
versetzt eine Kirche130. Grünewald gibt damit die Ruine als
eine Abbreviatur wieder. Er zitiert gestalterisch ein für
den Verfall stehendes Motiv, das nicht zuletzt wegen der
Arbeiten von Martin Schongauer131 populär gewesen war,
nämlich das treppenartig abfallende Mauerwerk, und ver-

247



knüpft es mit dem einzig dafür zur Verfügung stehenden
Bauwerk, der steinernen Gartenumfriedung.

Gleichsam eine heilsverheissende Bedeutung erkennt
John Malcolm Rüssel an einem ähnlichen Motiv in einem
Werk, das Petrus Christus zugeschrieben wird (Abb. 16).
Die Altartafel mit der Verkündigung an Maria aus der
Sammlung von Michael Friedsam lässt eine Kirche erkennen,

in deren Portal die Jungfrau steht, welche die frohe

-ê

»?

M
Abb. 15 Geburt Christi, Mittelbild der ersten Wandlung des
Isenheimer Altars, von Mathias Grünewald, 1512-1516. Colmar,
Musée d'Unterlinden.

Botschaft des Verkündigungsengels vernimmt, der vor ihr
im Vorhof kniet; umfangen wird diese Szene von einer
hohen Mauer, die am linken - beschnittenen - Bildrand
barst. Entgegen Erwin Panofsky132, der in der Mauer die
Umfriedung des Hortus conclusus erkennt, der von der das
Zeitalter ante legem bedeutenden Natur zerstört wurde,
sieht John Malcolm Rüssel133 in ihr lediglich eine Mauer,
deren Zerstörung auf die erwartete Ankunft des Herrn

hinweist, der den steten Verfall aufhalten soll. Trotz inter-
pretatorischer Abweichungen heben dennoch beide die
dem Bild implizierte Heilsbedeutung hervor. Interessant
ist John Malcolm Russeis Verweis auf die Verse Jesaja 58,
11-12, die mit dem oben genannten Amosvers verwandt
sind. Aufgrund dieser inhaltlich verwandten Vergleichswerke

kann davon ausgegangen werden, dass das Lückenmotiv

auf die Verheissung des künftigen Heils entsprechend

des Amosverses hinweist.
Warum wenden sich aber die Kopien des Zürcher

Bildteppichs mit Nachdruck von der das Heil verheissenden
Lücke in der Umfriedung des Originals ab? Wollten sie den
Hortus conclusus zweifelsfrei verschlossen darstellen, um
Missverständnisse zu vermeiden und den Betrachter vor
falschen Auslegungen zu bewahren?134 Die unmittelbare
Wirkung eines Bildes respektive eines Motivs darf nämlich
nicht unterschätzt werden, wie uns in diesem Zusammenhang

die sogenannte Capestrano-Tafel aus der Zeit um
1470-1475 im Historischen Museum zu Bamberg lehrt.
Manche Zeitgenossen sahen einige Darstellungen dieser
Tafel ganz ohne tieferen Sinn so, wie sie sich ihnen
unmittelbar zeigten.135 Es bestand also durchaus die Gefahr,
dass der Rezipient die symbolische Bedeutung eines - im
allgemeinsten Sinn angenommenen - Gegenstandes
entweder überhaupt nicht oder in seinem Kontext falsch
verstand. Da nun die vom Zürcher Bildteppich angefertigten
Kopien durch leichte, aber den Inhalt umformulierende
Veränderungen die scheinbar als heterodox aufgefassten
Bildaussagen des Heidnischwerks von 1480 zu entkräften
versuchen, scheint mir mit Hinblick auf die Narration die
Überlegung angebracht zu sein, vor welchen Fehldeutungen

die Kopien den Betrachter mit der betonten Vermauerung

bewahren wollten. Ungeklärt bleibt, ob die angenommene

Missdeutung als solche erst in der Zeit der Kopisten
aufkam oder bereits in der Entstehungszeit des Heidnischwerks.

Wenn schon allein die Tatsache bedenklich ist, dass die

Umfriedung des Hortus conclusus, der für Marias
Unberührtheit steht136, neben dem Davidsturm als mariologischem

Emblem der Immaculata137 nicht unversehrt ist, so
finden wir darüber hinaus möglicherweise in spätmittelalterlichen

Glaubensvorstellungen einen Grund für die
betonte Abwendung von der eingebrochenen Mauer. Etliche
Bild- und Literaturquellen enthalten den Gedanken, dass

sich mit der Inkarnation das Paradies öffnet, in das die
Menschen über die jungfräuliche Mittlerin gelangen: Sah
der vor dem Heidnischwerk meditierende Betrachter, der
über diese Kenntnisse verfügte, in der Öffnung ausser dem
Heilshinweis somit nicht auch das, was sie unmittelbar
abbildet, nämlich einen Zugang zum Paradies?

Angesichts der auf dem Bildteppich polarisierten
Landschaftsangaben, die ihn an die allen Menschen auferlegte
Strafe erinnerte, ein erbaulicher Gedanke. Während sich
Gottes Fluch138 in der felsigen, verwildert wirkenden Landschaft

offenbart, in der Disteln wachsen zum Zeichen des

mit Mühsal beladenen, irdischen Lebens, verweisen die
reichlichen und üppigen Pflanzen im umfriedeten Garten

248



auf das junge Grün des dritten Schöpfungstages139 und
damit auf das für den Menschen scheinbar unerreichbare
Paradies. Denn die fortifikatorische Ringmauer mit ihren
Zinnen und Scharten sowie die verriegelten Türen der
Pforten und Türme bieten einen trefflichen Schutz vor der
feindlichen und gottverfluchten Umwelt, in der die in
Sünde gefallenen Menschen leben. Doch der auf Maria
gerichtete Blick lenkt die Aufmerksamkeit des betrachtenden

Sünders voller Hoffnung auf die Maueröffnung, die auf
der zum Betrachter entfernteren Seite der Anlage
versteckt liegt und ihn vermutlich kompositorisch mit einbezieht;

symbolisch bekommt er den Weg ins Paradies gewiesen,

den er allerdings nicht lustwandelnd bewältigen kann;
er muss zur Erlangung seines Seelenheils vielmehr durch
die beschwerliche Wildnis als Zeichen seines mit Mühen
und Qualen verbundenen Lebens marschieren.

Die soteriologische Prägung des Bildprogramms mit
seinen zahlreichen Symbolen könnte beim Anblick der
Öffnung also die Gedanken des Betrachters auf die «Porta
coeli» gelenkt haben, die zu den häufig gebrauchten
marianischen Ehrentiteln140 gehörte. Grösseren Einfluss wird
aber auch das Gleichnis der sich mit der Inkarnation
öffnenden Himmelstür etlicher Gelehrter gehabt haben, die
Maria diejenige nannten, die die Paradiesestür öffnete,
welche Eva verschluss.141 Im Schatzbehalter wird sogar das
Leiden Christi beziehungsweise seine Seitenwunde
angeführt, welche die Tür zum Paradies geöffnet habe.142

Entsprechend könnte der Betrachter, der in dieses Gedankengut

eingebunden war, beim Anblick der Öffnung die
Himmelspforte erkannt haben, hatte er doch stets die
Menschwerdung Christi und dessen Tod vor Augen.143

Unter den zum Themenkreis der Einhornjagd gehörigen
Werken befinden sich zwei Beispiele, die das Gleichnis der
offenen Tür inhaltlich aufgreifen, wenn auch nicht
formal.144 Dazu gehört ein um 1480 verfasstes Gebets- und
Betrachtungsbuch145 für Ordensfrauen, das sehr aufschlussreich

ist, weil auf den Text mit dem Zwiegespräch einer
Ordensfrau und dem Verkündigungsengel über die
Menschwerdung Christi eine kolorierte Federzeichnung der sakralen

Einhornjagd folgt. Doch vor allem enthält es eine
Textstelle, die unmittelbar an die Betrachtung der Empfängnis
Christi beziehungsweise der Gefangennahme des Einhorns
anknüpft und von Sündern berichtet, welche unvermutet in
den verschlossenen Garten gelangen, Maria grüssen und
dadurch von ihrer Gnade ergriffen werden.146 Aber nicht
nur die Handschrift verbindet das Bildthema der sakralen
Einhornjagd mit dem Gedanken des Paradieses, das die
Sünder aufnimmt, sondern auch das bereits besprochene
Gebäckmodel (Abb. 11) birgt einen ähnlichen Gedanken.
Die Jakobsleiter hinter der Gottesmutter auf dem Model
symbolisiert nicht nur den Aufstieg der Seele zur Porta
coeli141, sie bedeutet gleichsam die Jungfrau Maria selbst,
über welche die Gläubigen in den Himmel gelangen148.
Hierin gewinnt Marias Stellung als Mittlerin an Deutlichkeit

hinzu und steht mit Bonaventuras Kommentar in
Einklang, dass Maria den Zugang zum Paradies bilde. Denn so

wie Gott durch sie zu uns kam, müssen wir durch sie zu
Gott zurückkehren.149

Liessen diese oder ähnliche Gedanken in der Mauerlücke

des Hortus conclusus eine Öffnung und damit einen

Eingang ins Paradies erkennen? Und beabsichtigten die

Kopien mit ihren auffälligen Abwendungen vom Zürcher
Heidnischwerk, solche oder vergleichbare Deutungen zu
unterbinden? Vielleicht weil sie im Gegensatz zu Vorstel-

&

f

7:

7

Abb. 16 Verkündigung an Maria, Altartafel, von Petrus Christus
um 1450. New York, Metropolitan Museum of Art, The

Michael Friedsam Collection (32.100.35).

lungen von der Aufnahme der Menschen ins Paradies
stehen, wie sie Weltgerichtsdarstellungen vermitteln? Oder
wollte man letztlich den verschlossenen Garten seinem

Begriffsinhalt entsprechend doch nur einfach verschlossen
darstellen?

Deutlich zeichnen sich Strategien ab, mit deren Hilfe
auf dem Zürcher Heidnischwerk Bilderzählung möglich
wurde. So gehören zu den Elementen, die den Lesefluss

steuern, vorrangig Motivverbindungen. Diese werden zum
einen durch die Anordnung der Einzelmotive der
Jagdszene zu einem angenäherten Halbkreis erreicht, zum
anderen tragen zu den inhaltsreichen Motivverknüpfungen

249



formale Überlappungen bei. Dagegen geben identische
Kennzeichnungen die Zusammengehörigkeit räumlich
gesperrter Motive an. Das Einsetzen assoziativer
Gestaltungsformen und entsprechender Anspielungen auf
verschiedene Kontexte regten letztlich zu mehrschichtigen
Betrachtungsweisen der Motive an. Neben diesen motivischen

Verdichtungen dienen Abweichungen von vertrauten

Gestaltungsformen als Lesehinweise auf beabsichtigte
Aussagen, die allerdings wohl nur von Betrachtern
erschlossen werden konnten, die sehr gute Kenntnisse über
Bildformeln, religiöse Texte sowie deren Exegesen besassen.

Gleiches gilt für die beobachteten Bild-Text-Relationen.
Wo die Spruchbänder nicht ihre zugeordneten Motive

direkt erklären oder benennen, muss der mittelbare
Zusammenhang gesucht werden. Erst die eben angesprochenen

Kenntnisse konnten den Gläubigen erkennen lassen,
dass sich Bild und Text gegenseitig ergänzen und zu neuen
Verstehensmöglichkeiten anleiten.

In kaum einem anderen Werk der sakralen Einhornjagd
dürfte eine Komposition gefunden werden, die auf dieselbe
Weise wohlgeordnet und von derselben Symmetrie
bestimmt erscheint wie auf dem Zürcher Heidnischwerk und
dessen Kopien. Denn die sakrale Einhornjagd mit ihrer
einzigartigen Erweiterung um die Stammeltern bildet hier
den Rahmen für eine mehrschichtig angelegte, jedoch
verkürzte Erzählung der Heilsgeschichte. Durch das
Bildthema vorgegeben erstreckt sich die Erzählung vom
Ratschluss Gottes über die Verkündigung an Maria, die
Inkarnation des Gottessohnes und die Geburt Christi bis
hin zum Tod des Erlösers. Eigentümlich um Maria
platzierte Motive berühren weitere Themen wie die Geburt der
Kirche und eventuell sogar die Öffnung des Paradieses.
Aus diesen einzelnen Schlüsselthemen gehen wiederum
andere Inhalte hervor, die meist von soteriologischen
Bedeutungen geprägt sind und stets mit der eigentlichen
Bilderzählung verknüpft bleiben. Obwohl die vielen, meist
typologisch zu lesenden Motive, die einzeln voneinander
betrachtet wurden, formal eine Einheit bilden, können
deren Bildaussagen nicht unreflektiert zu einem Ganzen

wie die Motive auf dem Heidnischwerk selbst addiert
werden, da sich die inhaltlichen heterogenen Aussagen
höchstens abstrahiert auf einen gemeinsamen Gedanken
zurückführen liessen. So kann man zum Beispiel im Rahmen

der Verkündigung an Maria nicht den Abstand
zwischen ihr und dem Einhorn erklären. Man muss sich stets
der Bedeutungsebene bewusst sein, innerhalb derer die
jeweiligen Motive und ihre Bildaussagen betrachtet werden

wollen, damit sie verstanden werden können.
Diese Konzeption dürfte aufgrund der Fülle gedanklicher

Beziehungsmöglichkeiten den täglich Meditierenden
im besonderen Masse angeregt haben, sich während seiner
Andacht mit scheinbar unerschöpflichen religiösen Inhalten

zu befassen.150 Unklar bleibt, ob das beziehungsreiche,
heterogene Gefüge auch Gedanken evozierte, die dem
Programmentwerfer fern waren; es sei nochmals auf die
Lücke in der Mauer hingewiesen. Dagegen erscheinen uns
aber ikonographische Raffinessen wie die Geburt Christi
als ein Fingerzeig, die Bedeutungen unscheinbarster
Gestaltungen nicht zu unterschätzen: Geringsten Details
kommen auf dem Heidnischwerk offensichtlich entscheidende

Bedeutungen zu!
Während der geistigen Auseinandersetzung mit dem

Bildprogramm gelangt schliesslich immer wieder Maria in
den Mittelpunkt aller Überlegungen. Zwar empfindet das

Heidnischwerk formal den dekorativen Charakter der
üblichen Bildteppiche nach, über deren Bildfläche
gleichmässig viele Einzelheiten zur Ausschmückung verstreut
liegen, doch entgegen der formalen Ausgewogenheit ist
eine inhaltliche Konzentration auf Maria zu beobachten;
verschiedene Inhalte sind stets auf die Gottesmutter
ausgerichtet, um in ihr gleichsam zu gipfeln151. Somit ist das

Heidnischwerk mit der sakralen Einhornjagd ein ausserge-
wöhnliches Zeugnis marianischer Frömmigkeit, das gegenwärtig

nicht eindeutig erkennen lässt, ob es versucht, den
sekundären Anteil Marias an der Erlösung über das Werk
des Erlösers zu stellen, wie ich vermute.152 Deutlich wurde
jedenfalls, dass es als «Ganzes» weit mehr ausdrückt als nur
Marias unbefleckte Empfängnis.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6.11: Schweizerisches Landesmuseum, Zürich.
Abb. 7.13: Biblioteca Apostolica Vaticana, Rom.
Abb. 8: Stiftung Weimarer Klassik und Kunstsammlungen, Weimar

(Photo Depler).
Abb. 9: Historisches Museum, Basel (Photo M. Babey).
Abb. 10.15: Musée d'Unterlinden. Colmar.
Abb. 12: Kunstverlag Peda. Passau.
Abb. 14: Bibliothèque Nationale de France. Paris.
Abb. 16: The Metropolitan Museum of Art, The Friedsma Collection.

Bequest of Michael Friedsam, 1931. (32.100.35) Photograph
© 1993 The Metropolitan Museum of Art. New York.

250



ANMERKUNGEN

1 Zitiert nach Jürgen W. Einhorn, Spiritalis unicornis. Das Ein¬
horn als Bedeutungsträger in Literatur und Kunst des Mittelalters,

München 21998, S. 288.
2 Inventar-Nummer LM 1959. - Zu den wirktechnischen Anga¬

ben, zum Erhaltungszustand und zur Restaurierung siehe
Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer, zahm und wild.
Basler und Strassburger Bildteppiche des 15. Jahrhunderts,
Mainz 1990, S. 203-205. Ebendort auch eine ausführliche
Werkbeschreibung, der lediglich das Spruchband zu den
Löwen fehlt. Dieses nennt zum Beispiel Alois Tremp, Die
Madonna im Schweiz, Landesmuseum, in: Katholische
Schweizer-Blätter, NF 19,1903, S. 98.

3 Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer, Verena Zollers
Wirkteppich von 1554 im Benediktinerkloster Sarnen OW. Das
Weiterleben der Basler Wirkkunst in den Familien der Zürcher
Reformatoren, in: Zeitschrift für Schweizerische Archäologie
und Kunstgeschichte 52,1995, Abb. 1.

4 Die Kunstdenkmäler des Kantons ünterwalden, von Robert
Durrer, Zürich 1928, S. 706, Anm. 3. - Anna Rapp Buri /
Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 3), S. 143, Anm. 30.

5 Der vorliegende Aufsatz gibt verkürzt meine Magisterarbeit
wieder, die ich im Wintersemester 1999/2000 dem Kunsthistorischen

Institut der Ruprecht-Karls-Universität Heidelberg
vorlegte. Es ist mir an dieser Stelle ein besonderer Wunsch, denen
zu danken, die meine Arbeit grosszügig unterstützten: Frau
Sigrid Pallmert, lie. phil. (Schweizerisches Landesmuseum in
Zürich), Herrn Peter Bretscher, lie. phil. (Museum zu Allerheiligen

in Schaffhausen), Herrn Kaspar Michel jun. (Historischer
Verein des Kantons Schwyz), Herrn Dipl.-Biologe Michael
Sonnberger (Instituts für systematische Botanik der Universität

Heidelberg) sowie meiner Kommilitonin Frau Anja Eisen-
beiss, M.A. und meiner Lehrerin Frau Prof. Dr. Lieselotte E.
Saurma (Kunsthistorisches Institut der Universität Heidelberg).

Zu dieser Publikation unterstützten mich zudem Jörg
Diefenbacher, M.A., Gabriele Klaucke, M.A., Judith Weber
und Christoph Winterer, M.A. Auch ihnen gehört mein Dank.

6 Spätmittelalter am Oberrhein. Maler und Werkstätten 1450-1525,
hrsg. von der Staatlichen Kunsthalle Karlsruhe
Ausstellungskatalog). Stuttgart 2001, S. 337-339, Nr. 191.
Die Angaben zum Wirkort sind selten konkret und differieren:
Hermann Schmitz, Bildteppiche. Geschichte der Gobelinwirkerei,

Berlin 31922, S. 102; zur Vorgehensweise siehe S. 92-96. -
Betty Kurth, Die deutschen Bildteppiche des Mittelalters, Bd.
1, Wien 1926, S. 114. - Heinrich Göbel, Wandteppiche, 3. Teil:
Die germanischen und slawischen Länder, Bd. 1: Deutschland
einschliesslich Schweiz und Elsass (Mittelalter), Süddeutschland

(16.-18. Jahrhundert), Berlin 1933, S. 75-76; interessant
auch die Beischrift zur Abbildung 50a. - G. T. van Ysselsteyn,
Tapestry. The Most Expensive Industry of the XV'h and XVI'1'
Centuries. A Renewed Research into Technic, Origin and
Iconography, Den Haag 1969, S. 168-169. - Leonie von Wilckens
(Rezensentin): «G T. van Ysselsteyn: Tapestry. The most
expensive industry of the XV'h and XVTh centuries. A renewed
research into technic, origin and iconography, Den Haag-
Brüssel, van Goor Zonen, 1969. 232 S., 234 und 111 Abb. auf
Taf», in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 33,1970, S. 150-155. -
Jenny Schneider, Textilien. Katalog der Sammlung des
Schweizerischen Landesmuseums Zürich. Ausgewählte Stücke,
Zürich 1975, S. 18, 22. - Anna Rapp Buri / Monica Stucky-
Schürer (vgl. Anm. 2), S. 203. - Zu Überlegungen des
ursprünglichen Bestimmungsortes siehe Anna Rapp Buri /
Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 2), S. 205 (Benediktinerinnenkloster

St. Agnes in Schaffhausen). Zu Recht erklärt

Albert Jörger die ursprüngliche Herkunft für unbekannt; dazu
Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, 2: Der Bezirk
March, von Albert Jörger, Basel 1989, S. 211. - Ebendort
auch Indizien für die nachträgliche Verwendung des
Heidnischwerks. Zeitungen von 1876 berichten vom Verkauf eines
Kanzelteppichs aus der Lachener Muttergotteskapelle mit
Hundefiguren, welche «... die Gedanken nicht zum Himmel
(lenken).» Im selben Jahr erwähnt P. Justus Landolt, Die
Geschichte der Kirchengemeinde Lachen, nach urkundlichen
Quellen, in: Der Geschichtsfreund 31,1876, S. 56 einen
«kunstreichen Teppich mit symbolischen Figuren, der die Kanzel
schmückt» sowie das Inventarverzeichnis der Kapelle zur
schmerzhaften Muttergottes von 1781, dessen Durchsicht aber
nichts zur Identifizierung unseres Heidnischwerks beitrug. Im
Gegensatz zu Jörger sei nach dem Fünften Jahresbericht des

Schweizerischen Landesmuseums 1896, S. 78 der Bildteppich in
den 60er Jahren des 19. Jh. von der Hl.-Kreuz-Kapelle in
Lachen verkauft worden; zum Quellenwert dieser Herkunftsangabe

siehe Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer
(vgl. Anm. 2), S. 205, Anm. 3. - Zur Überlegung, dass das
Heidnischwerk nachträglich nach Lachen gelangte, siehe Albert
Jörger, S. 212.

8 Wenn sowohl der Bildinhalt als auch die Donatoren auf dem
Bildteppich die Vermutung nahe legen, einen sakralen
Bestimmungsort für das Heidnischwerk zu suchen, bleibt dennoch
seine ursprüngliche Verwendung unbekannt. Denn Kloster-
und Kircheninventare sowie zeitgenössische Bildquellen belegen

innerhalb von Sakralräumen einen vielfältigen Gebrauch
der Heidnischwerktücher; siehe dazu Betty Kurth (vgl.
Anm. 7), S. 73-75. - Rudolf Burckhardt, Gewirkte Bildteppiche

des XV. und XVI. Jahrhunderts im Historischen Museum
zu Basel, Leipzig 1923, S. 3-5. - Eva Zimmermann, Zur
spätgotischen Wirkerei und Stickerei am Oberrhein, in: Spätgotik
am Oberrhein. Meisterwerke der Plastik und des Kunsthandwerks

1450-1530, hrsg. von Ernst Petrasch Ausstellungskatalog),

Karlsruhe 1970, S. 279. Albert Jörger ist zuzustimmen,

wenn er meint, die ursprüngliche Verwendung sei
unbekannt (Albert Jörger [vgl. Anm. 7], S. 211). Einiges wird
jedoch im Artikel darauf hinweisen, dass der Bildteppich als

Wandbehang zur Andacht und zum Gebet gedient haben
könnte; siehe dazu auch Anna Rapp Buri / Monica Stucky-
Schürer (vgl. Anm. 2), S. 64,204.

9 Hermann Schmitz (vgl. Anm. 7), S. 102 würdigt die für das
Heidnischwerk aussergewöhnliche Darstellung der
Landschaft. Betty Kurth (vgl. Anm. 7), S. 114 verweist auf die
Tendenz zu naturgetreuen Abbildungen. Neben dieser sich von
der Tradition abwendenden Gestaltung weist auf die gesteigerte

Grösse und Bewegtheit der Einzelfiguren hin: Dora
Heinz, Europäische Wandteppiche I von den Anfängen der
Bildwirkerei bis zum Ende des 16. Jahrhunderts Bibliothek
für Kunst- und Antiquitätenfreunde, Bd. 37), Braunschweig
1963, S. 140. Eine nicht näher ausgeführte Einflussnahme
Martin Schongauers auf die Hauptfiguren, auf die Faltenbehandlung

sowie auf ungenannte «Einzelheiten» führen an:
Betty Kurth (vgl. Anm. 7), S. 114. - Heinrich Göbel (vgl.
Anm. 7), S. 75. - Dora Heinz, S. 140.

10 Ich behalte mir vor, hierzu einen separaten Aufsatz vorzu¬
legen.

11 Unter der mittleren Stifterfigur datiert ein Schriftband den
Teppich mit «m. ecce Ixxx .».

12 Alois Tremp (vgl. Anm. 2), S. 98-99. Das Wappen der linken
Stifterfigur, das in Gold einen roten Adler von Schwarz schräg
rechts geteilt zeigt, ist bis heute ungedeutet und kann nicht der

251



Familie Goldschmid zugeordnet werden, wie es Alois Tremp
tat. Reinhard Frauenfelder versuchte, die der Familie Irmensee
angehörigen Stifterfiguren anhand der Schaffhausener Chronik

des Hans Jacob Rüeger individuell zu identifizieren; dazu
Reinhard Frauenfelder, Die Symbolik des Gobelins
«Mystischer Garten Mariae» vom Jahre 1480 im Schweizerischen

Landesmuseum. in: Anzeiger für schweizerische
Altertumskunde, NF 38.1936, S. 133. Allerdings bedauerte Rüeger,
nicht alle Familienmitglieder vollständig in seiner Chronik
erfasst haben zu können; dazu Johannes Jacob Rüeger,
Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen, hrsg. vom
Historisch-Antiquarischen Verein des Kantons Schaffhausen,
Bd. 2, Schaffhausen 1892, S. 805. Zur Familienchronik siehe
ebenda S. 805-808; zum Wappen der Irmensee vgl. ebenda,
S. 626, Anm. 3; Taf. 8. Die von Rüeger beschriebenen Wappentafeln

werden im Museum zu Allerheiligen in Schaffhausen
unter der Bezeichnung «Wappentafeln der Adeligen Gesellschaft

zun Herren» aufbewahrt (Inv.-Nr.: 6033). Ebendort auch
ein Glasgemälde von 1571 mit dem Irmensee'schen Wappen
(Inv.-Nr.: 29865).

13 Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 2),
S. 204. - Christiane Reinhard-Seelinger, Darstellung und
Funktion der Pflanze auf den spätgotischen Bildteppichen
des Oberrheins, Universität Heidelberg, Magisterarbeit 1989,
S.25.

14 Es fehlt eine einheitliche und nachprüfbare Bestimmung der
Pflanzen: Das Institut für systematische Botanik der Ruprecht-
Karls-Universität Heidelberg kam zu Identifizierungen, die
zum Teil von beiden angemerkten Arbeiten abweichen.

15 Reinhard Frauenfelder (vgl. Anm. 12), S. 133-136.
16 Alois Tremp (vgl. Anm. 2), S. 93-101.
17 Peter Bloch, Typologie, in: Lexikon der christlichen Ikono¬

graphie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 4,
Rom/Freiburg/Basel/Wien 1972, Sp. 402. - Siehe auch Ewald Vetter,
Mariologische Tafelbilder des 15. Jahrhunderts und das
Defensorium des Franz von Retz, Ein Beitrag zur Geschichte der
Bildtypen im Mittelalter. Heidelberg. Diss. 1954. Auch die
Schriftbänder des Bildteppichs legen traditionell christolo-
gische Symbole marianisch aus. So wurde dem in der linken
oberen Ecke dargestellten Löwe der Physiologus-Fabel ein
Schriftband mit dem Vers aus dem Magnifikat zugeordnet.
Selbst für ein Symbol wie Jakobs Stern, den sowohl Tremp als
auch Frauenfelder christologisch auslegen, existiert eine
marianische Deutung; siehe dazu die zweite Homilie in Bernhard

von Clairvaux' «In laudlbus virginis matris» in: Bernhard

von Clairvaux, Sämtliche Werke, lateinisch/deutsch,
hrsg. von Gerhard B. Winkler, Bd. 4. Innsbruck 1993, S. 74.

18 Reinhard Frauenfelder (vgl. Anm. 12), S. 134.
19 Schweizerisches Landesmuseum in Zürich, Fünfter Jahresbe¬

richt, 1896, S. 78. - Die Kunstdenkmäler des Kantons Schwyz, 1:

Einsiedeln, Höfe, und March, von Linus Birchler, Basel
1927, S. 418.

20 Fritz Gysin, Gotische Bildteppiche der Schweiz, Frankfurt a.
M. 1941, S. 13. - Alois Tremp (vgl. Anm. 2), S. 100. - Margaret

B. Freeman, The Unicorn Tapestries, New York 21983,
S. 51. - Ernst Guldan, Eva und Maria. Eine Antithese als
Bildmotiv, Köln 1966, S. 118. - Anna Rapp Buri / Monica
Stucky-Schürer (vgl. Anm. 2), S. 64, 204-205.

21 Reinhard Frauenfelder (vgl. Anm. 12), S. 134.
22 Ein Holzschnitt aus dem «Beschlossen gart des rosencrantz

Marie» mit der Überschrift «Von der menschwerdong gottes
nach geistlicher ausslegong der hystori von dem einhoren»
zeigt, dass in vergleichbaren Darstellungen zunächst die als

Menschwerdung Christi verstandene sakrale Einhornjagd
gesehen wurde; abgebildet in: Jürgen W. Einhorn (vgl. Anm.

1), S. 294, Abb. 139. In diesem Sinn nimmt unsere allegorische
Darstellung auch auf dem Dominikaner-Altar Martin Schongauers

die Stelle der Verkündigung an Maria respektive die
der Inkarnation des Gottessohnes ein; vgl. dazu Der hübsche
Martin. Kupferstiche und Zeichnungen von Martin Schongauer
(ca. 1450-1491), ausgearbeitet von Fedja Anzelewsky u. a.

Ausstellungskatalog), Strassburg 1991, S. 76. Ebenso der
eingangs zitierte Brief an Verena Zoller hebt im Bildteppich
die Menschwerdung Christi hervor; dazu Anna Rapp Buri /
Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 3), Anm. 30. - Zu den

Bezeichnungen als Hortus conclusus siehe: Anna Rapp Buri /

Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 2), S. 203. - Betty
Kurth (vgl. Anm. 7), S. 114. - Heinrich Göbel (vgl. Anm. 7),
S. 75. - Jürgen W Einhorn (Anm. 1), S. 287. - Robert L.
Wyss, Vier Hortus Conclusus-Darstellungen im Schweizerischen

Landesmuseum, in: Zeitschrift für schweizerische
Archäologie und Kunstgeschichte 20, 1960, S. 114. - Andere
Bezeichnungen bei: Alois Tremp (vgl. Anm. 2), S. 93. -
Reinhard Frauenfelder (vgl. Anm. 12), S. 133. - Fritz
Gysin (vgl. Anm. 20), S. 12. - Albert Jörger (vgl. Anm. 7),
S. 211.

23 Reichliche Bildbeispiele in: Karl von Spiess, Marksteine der
Volkskunst, 2. Teil Jahrbuch für historische Volkskunde,
Bd. 9), Berlin 1942. - Robert L. Wyss (vgl. Anm. 22). - Rüdiger

Robert Beer, Einhorn. Fabelwelt und Wirklichkeit,
München 1972. - Jürgen W. Einhorn (vgl. Anm. 1).

24 Bob Scribner, Das visuelle in der Volksfrömmigkeit, in: Bilder
und Bildersturm im Spätmittelalter und in der frühen Neuzeit,
hrsg. von Bob Scribner Wolfenbütteler Forschungen,
Bd. 46), Wiesbaden 1990, S. 11.

25 The Hunting Book of Gaston Phébus. Manuscrit français 616,
Paris, Bibliothèque Nationale, hrsg. und kommentiert von
Wilhelm Schlag Manuscripts in Miniature, Bd. 3), Graz
1998, S. 34-35.

26 Ez 44,1-3.
27 Hld 4,12. Das Schriftband lautet «.ortus conclusus».
28 Hans Martin von Erffa, Ikonologie der Genesis. Die christ¬

lichen Bildthemen aus dem Alten Testament und ihre Quellen,
Bd. 1, München 1989, S. 52-55.

29 «Iusticia.» auf dem Schriftband.
30 Ps 84,11: Misericordia etfidelitas obviam venient sibi, iustitia et

pax inter se osculabuntur. Der Psalmbezug war schon im
19. Jahrhundert bekannt; in neueren Publikationen erwähnt
die Abhängigkeit z. B. Jürgen W. Einhorn (vgl. Anm. 1),
S. 292; siehe auch Michaela Bautz, VIRTVTES. Studien zu
Funktion und Ikonographie der Tugenden im Mittelalter und im
16. Jahrhundert, Berlin 1999, S. 31-34.

31 Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke, lateinisch/
deutsch, hrsg. von Gerhard B. Winkler, Bd. 8. Innsbruck 1997,
S. 96-129.

32 Leopold Kretzenbacher, Gericht über Adam und Eva. Süd¬

ostalpine Traditionsparallelen zur Ikonographie eines
schwedisch-finnischen Barockbildes in Helsinki, in: Carinthia I 156,
1966, S. 10-^7, bes. S. 15-27.

33 Zu den jeweiligen Positionen der Tugenden im Streit siehe:

Bernhard von Clairvaux (vgl. Anm. 31), S. 114.
34 Bernhard von Clairvaux (vgl. Anm. 31), S. 102.
35 Johannis de Caulibus, Meditaciones Vite Christi. Olim S.

Bonaventuro attributae, hrsg. von M. Stallings-Taney Corpus

Christianorum. Continuatio Mediaevalis, Bd. 153), Turn-
hout 1997, S. 12-14. - Meditations on the Life of Christ. An
Illustrated Manuscript of the Fourteenth Century. Paris, Bibliothèque

Nationale, MS. hai. 115, hrsg. von Isa Ragusa / Rosalie
B. Green Princeton Monographs in Art and Archaeology,
Bd. 35), Princeton 1961, S. 6-9.

252



36 WiLLM Reupke, Das Zerbster Prozessionsspiel 1507 Quel¬
len zur deutschen Volkskunde, Heft 4), Berlin/Leipzig 1930,
S.30.

37 Isa Ragusa / Rosalie B. Green (vgl. Anm. 35), S. 9.
38 Lk 1, 26-28. «ave gracia plena dne tecum» auf dem ent¬

sprechenden Schriftband.
39 Wir finden aber diese Vorstellung z. B. in einem der Volks¬

lieder, die Ludwig Uhland sammelte; siehe dazu Rüdiger
Robert Beer (vgl. Anm. 23), S. 110.

40 Um 500 nach Christus wurde unter dem Namen Dionysios
Areopagita die Schrift «De codesti hirarchia» verfasst, in der
die streng gegliederte Engelshierarchie dargelegt wird, welche
die kirchlichen Ämter auf Erden widerspiegeln: Neun Engelchöre

stehen neun Weihestufen gegenüber, deren eine die
Priesterweihe ist; dazu A. M. Ritter, Dionysius, hl. (C. Dionysios

Are(i)opagites), in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3,
hrsg. von Robert-Henri Bautier, München/Zürich 1986,
Sp. 1079-1080. - Heinrich und Margarethe Schmidt, Die
vergessene Bildersprache christlicher Kunst. Ein Führer zum
Verständnis der Tier-, Engel- und Mariensymbolik, München
51995, S. 128. - Gerhard Podhradsky, Lexikon der Liturgie.
Mit Ergänzungen auf Grund der Dekrete des II. vatikanischen
Konzils, Innsbruck/Wien/München 1967, Sp. 416 (s. v. «Weihe»).
Für gewöhnlich ist der Verkündigungsengel jedoch in das
liturgische Gewand eines Diakons gekleidet. Zur möglichen
Bedeutung dieser Ausnahme siehe weiter unten im Text.

41 Julia Liebrich, Die Verkündigung an Maria. Die Ikonogra¬
phie der italienischen Darstellungen von den Anfängen bis 1500,
Wien 1997, S. 58. - Vgl. auch Johannis de Caulibus (vgl.
Anm. 35), S. 23.

42 Zitiert nach der Übersetzung in: Julia Liebrich (vgl. Anm. 41
S. 187.

43 Lk 1, 29-37.
44 Lk 1, 38. «ecce anelila dni» im Nimbus.
45 Michael Baxandall, Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei und

Erfahrung im Italien der Renaissance, unter Berücksichtigung
der vorgenommenen Veränderungen und Erweiterungen der
2. Auflage, neu bebildert, übersetzt von Hans Günter Holl,
Berlin 1999, S. 66-73. - Stefanie Renner, Die Darstellung der
Verkündigung an Maria in der florentinischen Malerei. Von
Andrea Orcagna (1346) bis Lorenzo Monaco (1425) Studien
zur Kunstgeschichte, Bd. 1), Bonn 1996, S. 30. - Julia Liebrich

(vgl. Anm. 41), S. 62.
46 Weitere Gesten in: Julia Liebrich (vgl. Anm. 41), S. 61-62. -

Gert Duwe, Die Verkündigung an Maria in der niederländischen

Malerei des 15. und 16. Jahrhunderts, Frankfurt a. M.
1994, S. 164-166. - Gert Duwe, Der Wandel in der Darstellung
der Verkündigung an Maria vom Trecento zum Quattrocento,
Frankfurt a. M. 1988, S. 242-244.

47 Millard Meiss, The Madonna of Humility, in: The Art Bulle¬
tin 18,1936, S. 435-464.

48 Millard Meiss (vgl. Anm. 47), S. 435.
49 Ewald M. Vetter, Das Frankfurter Paradiesgärtlein, in:

Heidelberger Jahrbücher 9,1965, S. 102-146.
50 Stefan Lochner, Meister zu Köln. Herkunft - Werke - Wirkung,

hrsg. von Frank Günter Zehnder Ausstellungskatalog),
Köln 1993, S. 330-332, Nr. 49.

51 Speculum humanae salvationis. Codex Cremifanesis 243 des

Benediktinerstiftes Kremsmünster, Kommentar von Willi-
brord Neumüller Glanzlichter der Buchkunst, Bd. 7),
Graz 1997, fol. 4r, S. 23. - Gaudenz Freuler, Die Verkündigung

mit dem fliegenden Engel in der sienesischen Kunst. Ein
Beitrag zur Verkündigungsikonographie des 14. Jahrhunderts,
in: De arte et libris. Festschrift Erasmus 1934-1984, hrsg. von
Abraham Horodisch, Amsterdam 1984, S. 171; Abb. 17. Am

Stamm des Tugendbaumes kommentiert eine Beischrift die
Verkündigungsszene mit den Worten: «Radix Virtutum: Humilitas».

52 Julia Liebrich (vgl. Anm. 41), S. 54-55.
53 Millard Meiss (vgl. Anm. 47), S. 462.
54 Lk 1,48.
55 Lkl,35.
56 Vgl. zum Beispiel Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schü¬

rer (vgl. Anm. 2), S. 168-169, Abb. 22.
57 Wolfgang Braunfels, Heiliger Geist, in: Lexikon der christ¬

lichen Ikonographie, Bd. 2, Rom/Freiburg/Basel/Wien 1970,
Sp. 228.

58 Aurelius Augustinus, Enchiridion ad Laurentium sive de

fide, spe et charitate liber unus, hrsg. von Jacques-Paul Migne
Patrologiae cursus compietus, series Latina, Bd. 40), Paris

1845, Sp. 251.
59 Bernhard von Clairvaux, (vgl. Anm. 17), S. 106, Abschn. 4.
60 Isa Ragusa / Rosalie B. Green (vgl. Anm. 35), S. 16,19-20.
61 Gertrud Schiller. Ikonographie der christlichen Kunst,

Bd. 1, Gütersloh 31981, S. 55.
62 Hld 2, 12. «vox turturis audita e ï fra nra» auf dem

Schriftband.
63 Hid 2,11-13.
64 Alois Tremp (vgl. Anm. 2), S. 96.
65 Carla Gottlieb, Respiciens per Fenestras: The Symbolism of

the Mérode Altarpiece, in: Oud Holland 85,1970, S. 79-80.
66 Vor dem Hintergrund mariologischer Deutungen ist es interes¬

sant zu überlegen, ob der Vers nicht auch ein Spiel mit Metaphern

ermöglicht. Einerseits stehen sowohl die Turteltaube als
auch die Stimme der Turteltaube symbolisch für Maria, da sie

mit den Worten Ecce anelila domini in den göttlichen Heilsplan
einwilligte (Anselm Salzer, Die Sinnbilder und Beiworte
Mariens in der deutschen Literatur und lateinischen Hymnenpoesie

des Mittelalters. Mit Berücksichtigung der patristischen
Literatur. Eine literar-historische Studie, Darmstadt 1967, S. 138.),
andererseits steht die gesegnete, von keiner Menschenhand
entweihte Erde, das ungepflügte Ackerland, die vom
himmlischen Regen befruchtete Erde, die Terra nostra (Anselm
Salzer, S. 5,112,113.) ebenfalls für Maria; indem sie dazu die
Vox turturis vernahm, also die Stimme der Taube, die den
Heiligen Geist symbolisiert, könnte dabei auch an die Vorstellung
der Conceptio per aurem gedacht werden (Anselm Salzer,
S. 91.).

67 Liselotte Wehrhahn-Stauch, Einhorn, in: Reallexikon zur
deutschen Kunstgeschichte, Bd. 4, begr. von Otto Schmitt,
hrsg. von Ernst Gall und L. H. Heydenreich, Stuttgart 1958,
Sp. 1509-1512. Zur Deutung des Einhorns auf Christus
ebenda, Sp. 1511-1512.

68 Siehe Margaret B. Freeman (vgl. Anm. 20), S. 14-30. - Lise¬

lotte Wehrhahn-Stauch (vgl. Anm. 67), Sp. 1512.
69 Honorius Augustodunensis, Speculum Ecclesiae. De nativi-

tate Domini, hrsg. von Jacques-Paul Migne Patrologiae cursus

completus, series Latina, Bd. 172), Paris 1854, Sp. 819.
70 Textbeispiele bei Margaret B. Freeman (vgl. Anm. 20),

S. 21, 25.
71 Der Physiologus. Tiere und ihre Symbolik, übertragen und

erläutert von Otto Seel. München/Zürich 71995, S. 35.
72 Wilhelm Grimm, Konrads von Würzburg Goldene Schmiede,

Berlin 1840, S. 8-9, Vers 260-265.
73 Jürgen W. Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 292.
74 Liselotte Wehrhahn-Stauch (vgl. Anm. 67), Sp. 1524.
75 Für Bildbeispiele vgl. Anm. 23.
76 Zu den Kopien siehe weiter unten im Text; vgl. auch Anna

Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 3). -
Robert L. Wyss (vgl. Anm. 22), S. 114-120.

253



77 Zur Bereicherung der legendären Vita Maria um den Bericht,
dass Maria in einem Buch gelesen habe, bevor Gabriel ihr die
Geburt Jesu verkündete, siehe Klaus Schreiner, Konnte
Maria lesen? Von der Magd des Herrn zur Symbolgestalt
mittelalterlicher Frauenbildung, in: Merkur 44,1990, S. 83.

78 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 61), S. 44.
79 Jes 7,14.
80 In diesen Zusammenhang gehört auch die angesprochene

Funktion Gabriels als Priester, in der er sich der Jungfrau
offenbart, obwohl er üblicherweise bei der Verkündigung das
Amt eines Diakons begleitet. Über der ihn als Priester
auszeichnenden gekreuzten Stola trägt Gabriel ein kostbares,
purpurfarbenes Pluviale mit einem Aurifrisium und einem
Rapport, der an ein Granatapfelmuster erinnert. Bibelkundige
Gläubige erkannten dies eventuell als einen Hinweis auf die
Verse Ex 39,22-26, welche die Anfertigung der Priestergewänder

schildern. Assoziationen an das Obergewand des ersten
Priesters Aaron (Sir 45, 9) waren daher durchaus möglich, so
dass Gabriel aufgrund seiner Tracht ein weiteres Mal für die
mosaische Ära stünde.

81 Ex 25, 10-22. «archa dni.» auf dem entsprechenden Schrift¬
band.

82 Günther Binding, Was ist Gotik? Eine Analyse der gotischen
Kirchen in Frankreich, England und Deutschland 1140-1350.
Darmstadt 2000, S. 215.

83 Zur Deutung anachronistischer Bauelemente als Gegenüber¬
stellung der Ären sub lege und sub gratia siehe Erwin
Panofsky, Early Netherlandish Painting. Its Origins and
Character, Bd. 1, New York/Hagerstown/San Fransisco/London
1971 Reprint, Originalausgabe 1953), S. 131-148, bes. S. 136.

84 Johannes Schildenberger, Bundeslade, in: Marienlexikon,
hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V.

von Remigius Bäumer und Leo Scheffczyk, Bd. 1, St.-Ottilien
1988, S. 616.

85 Siehe die zahlreichen Abbildungen in: Henrik Cornell,
Biblia Pauperum, Stockholm 1925.

86 Biblia Pauperum. Armenbibel. Die Bilderhandschrift des
Codex Palatinus latinus 871 im Besitz der Biblioteca Apostolica

Vaticana, Einführung und Kommentar von Christoph
Wetzel, Transkription und Übersetzung von Heike Drechsler,
Stuttgart/Zürich 1995, S. 31 (fol. 4r).

87 Ist der brennende Dornbusch inhaltlich doppelt belegt und
evoziert er auch Erinnerungen an das Strafurteil Gottes? Kurz
erwähnt sei, dass die meisten Ausgaben der Biblia pauperum
auf einer Seite in zwei Registern die Verkündigung an Maria
und die Geburt Christi als zwei Antitypen mit ihren jeweils
entsprechenden Präfigurationen vereinen; dazu Henrik
Cornell (vgl. Anm. 85), Taf. 1, 14, 20 u. a. Dies erklärt nun
möglicherweise, weshalb sich Gideon in unmittelbarer Nähe
zur Jungfrau und dem Dornbusch aufhält und weshalb die
Jungfrau, Gideon und der Baum durch eine ähnliche Achse
verbunden sind wie die Präfigurationen der Geburt Christi.

88 Siehe die Beischriften zu den genannten Typen in: Christoph
Wetzel (vgl. Anm. 86), S. 75.

89 Rolf Bothe, Kunstsammlungen zu Weimar. Schlossmuseum.
Gemäldegalerie, München 1994, S. 20-21, Nr. 6 (mit Literatur).
-Jürgen W Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 481, Nr. 336.

90 Jürgen W Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 493, Nr. 388.
91 Vgl. Anm. 76.
92 Fedja Anzelewsky (vgl. Anm. 22), S. 76.
93 Konrad von Megenberg, Buch der Natur, ins Neuhoch¬

deutsche übertragen und eingeleitet von Gerhard E. Sollbach.
Frankfurt a. M. 1990, S. 52-53.

94 Dazu Robert L. Wyss (vgl. Anm. 22), S. 122.
95 Ebenso Robert L. Wyss (vgl. Anm. 22), S. 122.

96 Siehe z. B. Mathis Gothart Nithart Grünewald. Der Isenheimer
Altar, bearbeitet von Heinrich Geissler u.a., Stuttgart 1973,
S. 78.

97 Bildbeispiele in: Jürgen W Einhorn (vgl. Anm. 1), Abb. 81,

84, 85, 90 u. a.
98 Jürgen W Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 479^*80, Nr. 329.
99 Hans Martin von Erffa, Ikonologie der Genesis. Die christ¬

lichen Bildthemen aus dem Alten Testament und ihre Quellen,
Bd. 2, München 1995, S. 338-339, 345.

too Ruperxus Abbas Tuittensis, De Trinitate et operibus eius libri
XLII. Commentariorum in Genesim liber octavus, hrsg. von
Jacques-Paul Migne Patrologiae cursus completus, series

Latina, Bd. 167), Paris 1854, Sp. 495^196.
101 Hans Martin von Erffa (vgl. Anm. 99), S. 338-339 sowie die

entsprechenden Autorenquellen auf S. 349-351.
102 Vgl. Anm. 17.
103 Manfred Hauke, Opfer, in: Marienlexikon, hrsg. im Auftrag

des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remigius Bäumer

und Leo Scheffczyk, Bd. 4, St.-Ottilien 1992, S. 696.
1114 In der Tafelmalerei verband man schon um 1420 die sakrale

Einhornjagd mit der Kreuzigung Christi; siehe dazu Werner
Kloos, Die Erfurter Tafelmalerei von 1350-1470. Ein Beitrag
zur Kunstgeschichte Mitteldeutschlands Forschungen zur
deutschen Kunstgeschichte, Bd. 13), Berlin 1935, S. 46^17. In
diesem Zusammenhang ist es nicht ohne Bedeutung, auch auf
die Gestaltungsform des Einhorns als Zicklein hinzuweisen,
wie es der Physiologus in seiner Fabel beschreibt (Otto Seel
[vgl. Anm. 71], S. 35). Indem es sozusagen von Maria geopfert
wird, erinnert es nämlich an den Sündenbock aus Lev 16, 21,
dem alle Sünden der Israeliten aufgeladen werden. Es ist Hugo
von St. Viktor, der explizit den Ziegenbock mit dem Einhorn
vergleicht; siehe dazu Liselotte Wehrhahn-Stauch (vgl.
Anm. 67), Sp. 1512.

105 Siehe auch Genoveva Nitz, Compassio BMV, in: Marien¬
lexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum Regensburg

e.V. von Remigius Bäumer und Leo Scheffczyk, Bd. 2,
St.-Ottilien 1989, S. 83.

106 «ipse aut. vulneratus e prup/ter iniquitates nostras.» auf
dem Schriftband.

107 «.et. livore. eius sanati. sumus." auf dem Schriftband.
108 Ernst Guldan (vgl. Anm. 20), S. 65-71.
109 Ebenso die Kirchenväter; siehe dazu Oswald Erich, Adam-

Christus (alter und neuer Adam), in: Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte, Bd. 1, hrsg. von Otto Schmitt, Stuttgart 1937,

Sp. 157-158.
110 Zitiert nach Ernst Guldan (vgl. Anm. 20), S. 19.
111 Ernst Guldan (vgl. Anm. 20), S. 49-52.
112 Christoph Wetzel (vgl. Anm 86), S. 19, 95.
113 Ernst Guldan (vgl. Anm. 20), S. 173-174, Nr. 28.
114 Siehe auch Ernst Guldan (vgl. Anm. 20), S. 118.
115 Gertrud Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, Bd.

4.1: Die Kirche, Gütersloh 21988, S. 53-54.
116 Stephan Fridolin, Schatzbehalter, hrsg. von Theodore Bes-

terman, Portland/Oregon 1972 The Printed Sources of
Western Art, Bd. 28), fol. g 3».

117 Jürgen W Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 285-288, bes. S. 287.
118 Brigitte Wetske, Gesta Romanorum, Bd. 1: Untersuchungen

zu Konzeption und Überlieferung Fortuna vitrea, Bd. 3),
Tübingen 1992, S. 150-152.

119 Hld 4,4: «.turris. david. que. mille. /clipeis. erat. communita.»
120 Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 2),

S. 205.
121 Das Wappen der Grafen von Lupfen befindet sich wie auch das

der Familie Irmensee auf den eingangs genannten Wappentafeln

des Schaffhausener Museums; vgl. Anm. 12.

254



122 Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 3),
S. 142, Abb. 4, 6.

123 Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 3),
Abb. 5, 7, 8.

124 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 61), S. 92.
125 Genie ohne Namen. Der Meister des Bartholomäus-Altars,

hrsg. von Rainer Budde / Roland Krischel, Köln 2001,
S. 310-311, Nr. 29.

126 Ebendort, S. 312, Nr. 30. Der Begriff «Davidsturm» ist dem
vielfach mariologisch gedeuteten Hohelied entnommen und
diente in Litaneien als marianischer Titel zur Anrufung der
Jungfrau; dazu Genoveva Nitz, Lauretanische Litanei, in:
Marienlexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum
Regensburg e.V. von Remigius Bäumer und Leo Scheffczyk,
Bd. 4, St.-Ottilien 1992, S. 33^14, bes. S. 38. Daher ist es nur
verständlich, wenn ein Turm im Kontext einer Geburt Christi
gezeigt wird. Als Sinnbild für den Davidsturm betont er nämlich

die unversehrte Jungfräulichkeit Marias. Daher sind
Türme häufig auch in Verkündigungsdarstellungen anzutreffen;

dazu Sven Luken, Die Verkündigung an Maria im 15.
und frühen 16. Jahrhundert. Historische und kunsthistorische
Untersuchungen Rekonstruktion der Künste, Bd. 2), Göttingen

2000, bes. Abb. 40,44, 59, 78.
127 Auch die Hans Memling zugeschriebene Tafel mit der Anbe¬

tung der heiligen drei Könige im Museo del Prado zeigt die
Reste einer Wendeltreppe zusammen mit der Ruine, in der
Christus geboren wurde; vgl. dazu Museo del Prado. Catalogo
de las pinturas. Madrid 1985, S. 757, Nr. 1558.

128 Heinrich Geissler (vgl. Anm. 96), S. 106, 111, 133,144,147.
129 Dirk de Vos, Rogier van der Weyden. Das Gesamtkunstwerk,

München 1999, S. 277, Abb. 21.
130 Ewald Vetter deutet das am Hügel liegende Gotteshaus zwar

gleichfalls als einen gnadenzeitlichen Gegensatz zum alten
Bund. Diesen sieht er aber im Tempel Salomons symbolisiert;
dazu Ewald M. Vetter, Der Isenheimer Altar des Matthias
Grünewald. Ikonographie und Deutung, in: Jahrbuch der
stattlichen Kunstsammlungen in Baden-Württemberg 8,1971, S. 52.

131 Fedja Anzelewsky (vgl. Anm. 22), S. 71, 77, 261,263. Für all¬

gemeine Vergleiche siehe auch Alfred Stange, Deutsche
Malerei der Gotik, 7. Bd.: Oberrhein, Bodensee, Schweiz und
Mittelrhein in der Zeit von 1450 bis 1500, München/Berlin,
Reprint 1969, Abb. 134,195, 223 u. a.

132 Erwin Panofsky (vgl. Anm. 83), S. 134. - Erwin Panofsky,
The Friedsam Annunciation and the Problem of the Ghent
Altarpiece, in: The Art Bulletin 17,1935, S. 453.

133 John Malcolm Rüssel, The Iconography of the Friedsam
Annunciation, in: The Art Bulletin 60,1978, S. 25-27.

134 Diese Überlegung gewinnt an Bedeutung, wenn man die je¬
weiligen Darstellungen der Porta aurea vergleicht, die in die
Gartenmauer eingebunden ist. Auf dem Zürcher
Heidnischwerk entscheidet erst der zweite Blick, ob die Tür der
goldenen Pforte einen Spalt breit offen steht oder ob mit dem
vermeintlichen Spalt die Laibung dargestellt sein könnte. Auf
der Kopie von 1554 könnte die verschattete Laibung ebenfalls
als ein Türspalt gesehen werden. Auf einer Abbildung der
zuletzt 1993 im Pariser Kunsthandel aufgetauchten Kopie von
1563 meint man sogar zu erkennen, dass die Laibung der Porta
aurea nachträglich überarbeitet wurde. Oberhalb des quer
über die Pforte gespannten Schriftbandes scheint die Laibung
farblich an Turm und Tor angepasst worden zu sein, während
unterhalb des Bandes - wieder - ein Stück des ursprünglichen

schwarzen Streifens erkennbar ist, den man zweideutig als

Verschattung oder Türspalt auffassen kann; vgl. dazu Anna Rapp
Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 3), Abb. 5,10.

135 Andrea Katharina Thurnwald, Zur Ikonographie der
Capestrano-Tafel. Pater Stephan Fridolin als geistiger Urheber
ihres theologischen Programms, in: Der Bussprediger Cape-
strano auf dem Domplatz in Bamberg. Eine Bamberger Tafel
um 1470/75, hrsg. von Lothar Hennig Schriften des
Historischen Museums Bamberg, Bd. 12), Bamberg 1989, S. 44.

136 Genoveva Nitz, Hortus conclusus, in: Marienlexikon, hrsg. im
Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remigius

Bäumer und Leo Scheffczyk, Bd. 3, St.-Ottilien 1991,
S. 247-250.

137 Genoveva Nitz, Davidsturm, in: Marienlexikon, hrsg. im
Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remigius

Bäumer und Leo Scheffczyk, Bd. 2, St.-Ottilien 1989,
S. 153-154.

138 Gen 3,17-18.
139 Geni, 11-12.
140 Walter Dürig, Pforte des Himmels (ianua caeli), in: Marien¬

lexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum Regensburg

e.V. von Remigius Bäumer und Leo Scheffczyk, Bd. 5,

St.-Ottilien 1993, S. 193-194.
141 Carla Gottlieb (vgl. Anm. 65), S. 67. - Ernst Guldan (vgl.

Anm. 20), S. 14, 58-59, 84, 88. - Friedrich Kobler, Eva -
Maria, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 6,

begr. von Otto Schmitt, hrsg. vom Zentralinsitut für Kunstgeschichte

München, Redaktion Karl-August Wirth, Stuttgart
1973, Sp. 417^138, bes. 420-425 und 427^129.

142 Theodore Besterman (vgl. Anm. 116), fol. b2va.
143 In den Meditationes Vitae Christi wird der Tod eines Unschul¬

digen, also eines Heiligen, als Tor zum Leben angesehen; dazu
Isa Ragusa / Rosalie B. Green (vgl. Anm. 35), S. 8.

144 Für eine formale Darstellung siehe Carla Gottlieb, Disgui¬
sed Symbolism in the Gulbenkian «Annunciation», in: Coló-
quio-Artes 19, Nr. 32, 1977, S. 26. - Dazu auch Carla Gottlieb

(vgl. Anm. 65), S. 67.
145 Jürgen W Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 288-290, Abb. 137.
146 «Statimque puella illa uenusta et decora circumdedit eum gre-

mio uteri sui. Et sic captas est filius dei in décore et odore florum
huius orti, multi peccatores et peccatrices per viam currentes ex
improuiso hunc ortum intrant et dicant: Aue maria gracia plena.
Et statini capiuntur per graciam marie quod Uli minime putas-
sent aut credidissent»; zitiert nach Jürgen W Einhorn (vgl.
Anm. 1), S. 289.

147 Hans Martin von Erffa (vgl. Anm. 99), S. 285-291.
148 Anselm Salzer (vgl. Anm. 66), S. 536-538.
149 Walter Delius, Geschichte der Marienverehrung, München

1963, S. 188.
150 Vgl. auch Robert Suckale, Arma Christi. Überlegungen zur

Zeichenhaftigkeit mittelalterlicher Andachtsbilder, in: Städel-
Jahrbuch, NF 6,1977, S. 192.

151 Im Übrigen konnte das Motiv der sakralen Einhornjagd selbst
mit Maria mystisch gleichgesetzt werden; siehe dazu Jürgen
W Einhorn (vgl. Anm. 1), S. 306.

152 Zum Gedanken der Corredemptrix siehe: Josef Finkenzel-
ler, Miterlöserln (Corredemptrix), in: Marienlexikon, hrsg. im
Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remigius

Bäumer und Leo Scheffczyk, Bd. 4, St.-Ottilien 1992,
S. 484-486.

255



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Der Artikel behandelt weniger die einzelnen Symbole des
Heidnischwerks als vielmehr die zentrale Darstellung der Einhornjagd,
die zu einer andächtigen Betrachtung dient und den narrativen
Rahmen für eine verkürzt wiedergegebene Heilsgeschichte bildet.
Die Heilsgeschichte erstreckt sich vom göttlichen Ratschluss der
Erlösung über die Verkündigung an Maria, die Inkarnation des

Logos und die Geburt Jesu bis hin zur Erlösung selbst. An einigen
Darstellungen aus dieser Erzählung fallen ikonographische
Besonderheiten auf: am aussergewöhnlichsten sind das «Ringen»
der Jungfrau Maria, die Lücke in der Mauer des «Hortus conclusus»

sowie die sich horizontal erstreckende Trinität. Obgleich die
Besonderheiten von vertrauten Gestaltungsformen abweichen,
sind sie nachweislich intentional und tragen zur Erkenntnis der
angewendeten Erzählstrategien bei.

Oggetto del presente saggio non sono tanto i simboli del cosiddetto
«Heidnischwerk», quanto piuttosto l'illustrazione centrale del
tappeto, la «caccia dell' unicorno». Questa rappresentazione funge
da immagine sacra e forma la cornice narrativa per il racconto
abbreviato della storia della salvazione, la quale si estende dal
decreto divino della redenzione al suo adempimento, passando
attraverso l'annunciazione a Maria, l'incarnazione del Logos e la
nascita di Cristo. Alcune illustrazioni mostrano delle particolarità
iconografiche; le più evidenti sono la «lotta» della Vergine Maria,
la lacuna del muro nell'«hortus conclusus» e la Trinità disposta su

un piano orizzontale. Benché queste particolarità differiscano dagli
schemi figurativi abituali, è stato possibile dimostrare che sono
inserite intenzionalmente e che servono a riconoscere le strategie
narrative del tappeto.

RESUME SUMMARY

L'article traite moins des divers symboles du «Heidnischwerk» que
de son image centrale, «la chasse à l'unicorne»; image qui mène à

une contemplation religieuse et qui forme le cadre narratif d'une
histoire sainte raccourcie. Cette histoire s'étend du Décret divin
de la Rédemption jusqu' à son accomplissement qui implique
l'Annonciation, l'Incarnation du Logos et la Nativité. Plusieurs
images de cette narration sont remarquables par leurs particularités

iconographiques, dont les plus exceptionnelles sont la «lutte»
de la Vierge, la brèche dans le «hortus conclusus», ainsi que la
Trinité qui s'étale horizontalement. Quoique ces particularités se

distinguent d'un langage pictural commun, elles sont sans aucun
doute voulues et aident à comprendre les structures narratives de
l'œuvre.

This article is not so much about the particular symbols of the
"Heidnischwerk" as it is about the central illustration of the "hunting

for the unicorn". The illustration serves as the purpose of
devout observation and forms the narrative frame of a shortened
story of salvation. This story reaches from the divine decree of
redemption to its fulfilment through the Announciation, the
incarnation of the Logos and the birth of Christ and finally salvation
itself. lconographical peculiarities of the narration are remarkable:
most evident is the "struggle" of Mary, the gap in the "hortus
conclusus" and the Trinity shown in a horizontal line. Although the
peculiarities differ from well-known forms of illustration, it has

been proven that they are intentional and they provide insight into
the narrative strategies in the tapestry.

256


	Eine kurze Heilsgeschichte : zur Narration der Heidnischwerks mit der sakralen Einhornjagd von 1480

