Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 3

Artikel: Eine kurze Heilsgeschichte : zur Narration der Heidnischwerks mit der
sakralen Einhornjagd von 1480

Autor: Bartl, Dominik

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169698

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine kurze Heilsgeschichte:
Zur Narration des Heidnischwerks mit der
sakralen Einhornjagd von 1480

von DOMINIK BARTL

Eine wichtige Quelle ist verloren, welche die inhaltlich-
ikonographische Deutung des Heidnischwerks mit der
sakralen Einhornjagd von 1480 aus dem Schweizerischen
Landesmuseum in Ziirich? erleichtert hitte (Abb. 1). Diese
Quelle war ein 1561 von Heinrich Bullinger verfasster
Brief, der zwar nicht das Ziircher Heidnischwerk deutete,
aber einen Bildteppich, den Verena Zoller 1554 nach
einer Vorlage wirkte’, die dem Ziircher Heidnischwerk

O sponsa Christi circumspice te ut dicitur et contemplare
pulchritudinem et decorem huius orti.

Nam tot habet privilegia tot figuras tot enigmata

quot sunt celi sidera.

(Gottingen, Niederséchs. Staats- und Univ.-Bibl.: Cod. theol. 291,
fol. 107v.)!

sition? Ging er auf das Korrespondieren der Symbole und
Motive ein, die nicht nur emblematisch nebeneinander
angeordnet sind, wie die Forschung bislang annahm? Lei-
tete er dazu an, den Bildteppich auf eine bestimmte Weise
zu lesen, um seine verborgenen Inhalte aufzudecken?
Erliduterte er also die in ihm enthaltene Narration? Und
warnte er dariiber hinaus vor eventuellen Missdeutungen?
Denn zu alldem hitte der Verfasser Griinde gehabt, erst

Abb. 1 Sakrale Einhornjagd, Wirkerei, datiert 1480. Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum, Inv.-Nr. LM 1959.

sehr dhnlich war. Unvollstindig iiberliefert den Inhalt des
verlorenen Briefs eine in Kopie erhaltene Abschrift, deren
Text abbricht nach, «[...] damit das recht verstanden werde
will ich redelich von allen stucken bericht geben»*. Genau
an der Stelle, auf welche die angekiindigte Bilderkldrung
des Heidnischwerks folgen sollte. Gewiss erklirte der Brief
die vielen Symbole, die {iber der grossen Textilie verstreut
liegen. Verwies aber der Briefschreiber, der sich auf den
Zoller-Teppich bezog, auch auf das Ziircher Original und
damit auf die Bedeutung der aussergewohnlichen Kompo-

Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie und Kunstgeschichte, Band 60, Heft 3/03

recht dann, wenn er das Heidnischwerk von 1480 als
Wirkereivorlage fiir den Zoller-Teppich kannte. Doch Spe-
kulationen iiber den Inhalt des Briefs erscheinen miissig;
so mogen die Fragen lediglich als Rahmen fiir die folgende
ikonographische Untersuchung am Ziircher Heidnisch-
werk angesehen werden, der zunichst ein Abriss des For-
schungsstandes vorausgeht.’

Einige Monographien, corpusartige Ubersichtswerke
und Kataloge wie zuletzt der Ausstellungskatalog «Spit-
gotik am Oberrhein»® fiihrten das aussergewohnliche

233



Heidnischwerk an, enthielten aber kaum Raum fiir ikono-
graphische Untersuchungen. Eine ausfiihrliche Aufarbei-
tung des Forschungsstandes zeigt, dass Befunde, die bis-
lang als gesichert galten, nach Priifung und erginzenden
Archivstudien revidiert werden miissen: Die Angaben zur
Provenienz’ und Funktion® erweisen sich als Thesen.
Umfassende Untersuchungen zu Stil’ und Ikonographie
fehlen. Die Lokalisierung der Wirkerwerkstatt nach Basel
sollte aufgrund der Quellenlage gelockert und das Heid-
nischwerk lediglich der Gruppe stilverwandter Werke
zugewiesen werden, die sich liber die Nordschweiz er-
streckt.!” Bestand hat allein die Datierung auf 1480, die
eine Inschrift belegt!!, sowie die Identifizierung zweier
Stifterfiguren, die durch ihre beigestellten Wappen, in Rot
griilner Lachs iiber griinem Dreiberg'?, die Schaffhauser
Familie Irmensee als mitbeteiligte Auftraggeber ausweisen.

Nach diesen allgemeinen Hinweisen macht der Schwer-
punkt dieses Aufsatzes jedoch eine ausfiihrlichere Behand-
lung des ikonographischen Forschungsstandes erforderlich.
Grundsitzlich lassen sich zwei Fragenkomplexe feststellen,
die das Interesse auf sich gezogen haben. Zum ersten
Komplex gehoren die Fragen nach der Bedeutung der zahl-
reichen Symbole, die dem Alten Testament, den Fabeln des
Physiologus sowie der marianischen Literatur entstammen,
wie auch die Fragen nach der Bedeutung der vielen Pflan-
zen, die mit den Symbolen die sakrale Einhornjagd um-
rahmen und durchsetzen.

Zwei Arbeiten?® listen die Pflanzen auf, die auf dem
Bildteppich wiedergegeben sein sollen, aber sie zeigen von
ihnen nur wenige Detailaufnahmen. Dies erschwert die
Identifizierung einiger Pflanzen, vor allem mancher Phanta-
siegewdchse, die gattungsiibergreifende Merkmale enthal-
ten. Damit gelingen Uberlegungen zur Vegetationssymbolik
nur eingeschrinkt, besonders zur formalen Verteilung der
Flora sowie zu inhaltlichen Verkniipfungen mit bestimmten
Motiven.!*

Am umfassendsten und tendenziell dhnlich deuteten
Reinhard Frauenfelder's und Alois Tremp'® die symboli-
schen Motive. Doch beide unterschitzten deren Bedeu-
tungstiefe, da sie die Motive stets isoliert betrachteten und
nur ansatzweise auslegten. Zu iiberdenken wéren beider
Auffassungen, auf dem Heidnischwerk seien neben maria-
nischen Symbolen auch christologische vertreten. Dazu
sind meines Erachtens erst dann Aussagen moglich, wenn
sozusagen als Referenz die zentrale Bildaussage erschlos-
sen wurde. Der Hinweis auf die wachsende Marienver-
ehrung im Spitmittelalter, in dem Christussymbole auf
Maria umgedeutet wurden, wie es zum Beispiel Franz von
Retz in seinem typologischen Werk «Defensorium beatae
Mariae virginis» tat', greift nur bedingt auf Ergebnisse
dieses Artikels voraus.

Schliesslich gelangen wir zu den Fragen des zweiten
Komplexes, die des Ofteren an den Bildteppich gerichtet
wurden, ndmlich zu den Fragen nach der Bildaussage.
Bislang stand die Deutung der Symbole im Vordergrund,
aber nicht der wesentliche Bildinhalt der Einhornjagd. So
stellten bis heute verschiedene Autoren unter anderem

234

Begriffe wie die unversehrte Jungfraulichkeit Marias'®, der
mystische Garten' oder das Erlosungswerk Christi?® her-
aus, ohne damit den eigentlichen Kern der Darstellung zu
berticksichtigen. Dieser Aufsatz geht nun den umgekehr-
ten Weg: Er greift die zentrale Szene der allegorischen
Jagd als Ausgangspunkt fiir die Untersuchung auf und
weist so Reinhard Frauenfelders viel zitierte Aussage zu-
riick, nach der «das Ganze [...] die unbefleckte Empfangnis
der Mutter Gottes verherrlichen [will].»*!

Die vorrangig isolierende Betrachtung der zahlreichen
Symbole als emblematische Hinweise auf die unbefleckte
Empfingnis gibt auch dariiber Auskunft, weshalb nie die
Benennung des Bildthemas erortert wurde. An sich kann
es keine Diskussion iiber die Benennung eines Werkes
geben, wenn es sich dadurch eindeutig von anderen der-
selben Gattung unterscheidet. Da aber selbst die jiingere
Forschungsliteratur das Heidnischwerk des Schweizeri-
schen Landesmuseums unterschiedlich betitelt, benennt
dieser Artikel den Teppich nach dessen zentralem Thema
Die sakrale Einhornjagd anstelle des geldufigeren Begriffs
Hortus conclusus, dies im Bestreben, das Thema zu prazi-
sieren, da die Beschrankung auf jenes Einzelmotiv dem
Inhalt des Ziircher Heidnischwerks nicht gerecht wird,
sowie in der Annahme, so der zeitgenossischen allegori-
schen Auffassung vom Dargestellten nidher zu sein.?

Der Bildinhalt der sakralen Einhornjagd steht fiir kein
starres Schema, sondern umfasst ausgepriagte Variationen,
die sich aus unterschiedlichen Symbolen und aus ab-
weichenden Kompositionen der Darstellungen ergeben.??
Doch allen Typen gemeinsam ist der Erzengel Gabriel, der
als Jdger ins Hifthorn blédst und mit seinen Jagdhunden das
Jesus Christus symbolisierende Einhorn in den Schoss der
Jungfrau Maria hetzt, die es innerhalb des Hortus conclu-
sus erwartet. Meist zusammen gleiten der Jesusknabe und
der Heilige Geist von Gott gesandt zu Maria herab und
schildern ihrerseits die Menschwerdung Christi, welche
bereits die Einhornjagd selbst allegorisiert. Dazu umrahmt
ein mehr oder weniger festes Repertoire an Symbolen das
zentrale Jagdgeschehen. Da uns nicht die Einordnung des
Heidnischwerks in einen bestimmten Bildtypus beschifti-
gen soll, mag ein Blick auf den Teppich ausreichen, um zu
erkennen, dass er in den verbindlichen Punkten der Dar-
stellungstradition folgt. Ausfiihrlich werden wir uns dage-
gen mit Bilddetails befassen, die von vertrauten, der Zeit
gemaissen Gestaltungsformen abweichen. Um diese Diver-
genzen deutlich hervortreten zu lassen, werden die hetero-
genen, miteinander verquickten Motive einzeln betrachtet,
die sich zur sakralen Einhornjagd summieren. Dabei wird
sich zeigen, dass einige Motive nicht nur emblematisch
aneinandergereiht sind, sondern auf eine besondere Weise
miteinander korrespondieren, um Erzdhlung zu ermog-
lichen: Der lineare, chronologisch geordnete Gang heils-
geschichtlicher Ereignisse gibt die Reihenfolge der moti-
vischen Untersuchungen wie folgt vor.



1. Der gottliche Ratschluss

Die Narration wird iiber einen von links nach rechts ver-
laufenden Lesefluss erschlossen, der einen Halbkreis be-
schreibt und einzelne Motive beriihrt, die assoziativ auf
Ereignisse aus der Heilsgeschichte hinweisen und gleich-
sam vom Betrachter verlangen, vom bildlichen Betrachten
zum bildhaft-geistigen Betrachten zu wechseln.?* Denn erst
die lebhafte, geistige Ausmalung vergegenwartigt die ver-
kiirzt dargestellte Heilsgeschichte auf dem Bildteppich.

Das fritheste Heilsereignis finden wir in Gabriels
Bracken und Windhunden?®, die dem aufgescheuchten Ein-
horn bis vor die Porta clausa® des Hortus conclusus® folgen
und nachkléffen (Abb. 2). Die Hunde verweisen auf den
gottlichen Ratschluss der Erlosung, obgleich sie in Dar-
stellungen des Ratschlusses fehlen, die uns vertraut sind.?
Aber den Miulern der lirmenden Meute entspringen
Schriftbander mit den Namen Misericordia, Veritas, Pax
und lustitia®, die auf eine Parabel Bernhards von Clairvaux
anspielen. Ausgehend von Psalm 84, 113° schildert Bern-
hard in seiner ersten Predigt zum Fest der Verkiindigung
des Herrn einen Streit zwischen vier gleichnamigen Tugen-
den als Anlass fiir die Inkarnation des Gottessohnes. Weil
sich Misericordia und Pax nicht mit Justitia und Veritas eini-
gen konnten, ob der siindhafte Mensch Adam gepeinigt
oder gerettet werden soll, war der Streit der Geschwister
nur durch einen Unschuldigen zu schlichten, der sich aus
Barmbherzigkeit fiir den gefallenen Adam opferte. Denn
nur so waren die gegensitzlichen Seiten zu befriedigen:
Adams Verbrechen wire der Gerechtigkeit wegen gesiihnt
und Adam selbst bliebe der Gnade wegen verschont. Aber
weder im Himmel noch auf der Erde war jemand fiir dieses
Opfer bereit, so dass sich Gottes Sohn selbst dafiir anbot.”!
Wer die Parabel kannte, verstand, dass die Hunde die
streitenden Tugenden allegorisieren und damit auf Gottes
Heilsratschluss verweisen.

Leopold Kretzenbacher belegt anhand zahlreicher Zeug-
nisse die Popularitédt dieser sogenannten Litigatio sororum,
deren Vorstellung bis ins Spatmittelalter und dariiber hinaus
bis weit in die Neuzeit lebendig blieb.*> Die Namensgleich-
heit der inschriftlich benannten Hunde mit Bernhards
Tugenden kann daher kaum zufillig sein. Dazu verbildli-
chen die Hunde durch ihre Felle sinnfillig die geteilte Ein-
stellung der Tugenden. Die anklagenden Tugenden [ustitia
und Veritas tragen namlich als Hunde ein dunkles Haarkleid
mit grossen Flecken und setzen sich so optisch gegen die
hellhaarigen, dezent gemusterten Hunde Misericordia und
Pax ab, welche die gnddigen Tugenden bedeuten.® Inwie-
fern die fiir Darstellungen der sakralen Einhornjagd nicht
immer ibliche Aufteilung der Hunde in zwei Rassen den
Gegensatz zusitzlich deutlich macht, ist abschliessend nicht
eindeutig zu kldren. Zwar versohnen sich jeweils Windhund
und Bracke miteinander, nach Bernhard von Clairvaux®
also Iustitia und Pax sowie Veritas und Misericordia, jedoch
setzen sich die beiden Parteien des Streits selbst aus je einem
Vertreter der beiden Hunderassen zusammen, so dass keine
Zuordnung der ersten beiden Tugenden zu den Windhun-

den als der einen Partei und der anderen beiden zu den
Bracken als Gegenpartei geldnge.

Zuletzt fithren uns die Verkiindigung an Maria und die
Menschwerdung Christi auf dem Bildteppich selbst zu
grosserer Gewissheit, da wir zum Beispiel die weithin be-
kannten, um 1300 verfassten Meditationes Vitae Christi®®
eines Franziskaners kennen, der Bernhards Erzdhlung
zitiert, sowie das Zerbster Prozessionsspiel*®, in denen
jeweils die Litigatio und der darauf folgende Ratschluss
Gottes der Verkiindigung an Maria vorausgehen. Folglich
miissen die Hunde nach Bernhards Parabel als die streiten-
den Tugenden verstanden worden sein, deren Verséhnung
das Opfer Christi voraussetzte: Die allegorischen Hunde
verweisen somit auf den gottlichen Ratschluss und auf den
Beginn des Heilsplans, der fiir die gefallenen Menschen ins
Werk gesetzt wurde. Der Zeitgenosse konnte sich bei der
Betrachtung der Hunde in seiner Heilserwartung bekréf-
tigt fithlen und erkennen, wie sich Gott mit den abtriinni-
gen Menschen versohnt und Gabriel aussendet, um Maria
die frohe Botschaft von seinem Plan verkiinden zu lassen —
ganz wie es Bernhard von Clairvaux und von ihm abhéingig
die Meditationes® schildern.

2. Die Verkiindigung an Maria

Nachdem der Verkiindigungsengel Gabriel in Nazareth bei
der Jungfrau Maria eingetroffen war, griisste er sie mit den
Worten Ave gratia plena dominus tecum, wie Lukas in sei-
nem Verkiindigungsbericht iiberliefert.*® Aber der Evange-
list schildert nicht, dass Gabriel zum Gruss ein Hifthorn
geblasen hitte, wie es auf dem Heidnischwerk zu sehen ist
(Abb. 2).*° Diese Gestaltungsform resultiert aus weiteren,
Gabriel zugedachten Rollen: Er weist sich hier ndmlich
nicht nur als Bote, sondern auch als Priester und Jager aus.
Jdger, weil er neben seinem Hifthorn auch eine Lanze
sowie Jagdhunde bei sich fiihrt und im Kontext der Ein-
hornjagd selbst das Einhorn zu Maria in den Garten treibt;
Priester, weil er iiber einer Albe ein rotes Pluviale trigt
sowie eine sich iiber der Brust kreuzende Stola.*’ Nicht zur
liturgischen Tracht gehort der Blumenkranz auf seinem
schulterlangen Haar, der ihn zur Feier der Hochzeit von
Himmel und Erde schmiickt, welche die Meditationes Vitae
Christi schildern*: «Ein Fest ist der heutige Tag fiir Gott
Vater; er hielt ja heute seinem Sohne Hochzeit, da dieser
sich vermihlte mit der menschlichen Natur und sie unzer-
trennlich mit sich vereinigte.»*

Kehren wir vorerst zum Erzengel Gabriel in seiner Funk-
tion als Bote zuriick und verfolgen den Verkiindigungs-
bericht weiter. Auf den Gruss des Verkiindigungsengels
folgt ein Gesprich zwischen ihm und der Jungfrau, welches
diese zunichst verwirrt*?, das sie aber dann mit den Worten
Ecce ancilla domini** beendet, um in den ihr offenbarten
gottlichen Plan einzuwilligen. Mit den gleichen einwilligen-
den Worten unterwirft sich die auf dem Rasen des ver-
schlossenen Gartens lagernde Jungfrau dem gottlichen
Willen, wie die Inschrift auf ihrem Nimbus deutlich

235



erkennbar zeigt (Abb. 3). Der Entwerfer des Bildteppichs
setzte somit die wesentlichen Szenen des kurzen Verkiindi-
gungsberichts kiinstlerisch um; aber dennoch vermisst der
Betrachter neben dem Gruss und der Einwilligung eine
weitere Text-Bild-Umsetzung: Die Reaktionen der Jung-
frau auf die einzelnen Inhalte der sie verwirrenden, gottli-

sich eine inhaltliche Verschiebung an, der erst weiter unten
im Text nachgegangen werden kann. Halten wir daher
zunichst fest: Maria tritt nicht in ihrer traditionellen Rolle
als die Erwihlte auf, auch nicht als diejenige, die mit
Gefiihlsregungen die frohe Botschaft vernimmt, sondern
als Wirkende, die der Vermittlung des Erzengels offen-

Abb.2 Bundeslade, Gabriel mit Hunden. Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von 1480.
Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum.

chen Botschaft. Diese Reaktionen, die in traditionellen
Verkiindigungsdarstellungen geradezu selbstverstindlich
sind, fasste Fra Roberto im 15. Jahrhundert auf der Basis
des Lukas-Evangeliums zusammen als Conturbatio, Cogi-
tatio, Interrogatio, Humilitatio und Merito.* Zur Verbildli-
chung dieser begrifflichen Konditionen, die auch vor Fra
Robertos Kompendium bekannt waren, entwickelte die
Kunst spezifische, jedoch nicht immer eindeutig einer Kon-
dition zuzuordnende Gebidrden. Allerdings bedient sich
die Jungfrau des Ziircher Bildteppichs keiner der mogli-
chen Ausdrucksformen, die erkennen liesse, dass sie den
Boten wahrnihme. Maria hebt weder ihren Arm vor die
Brust und kehrt abwehrend die Handfldche aus Sorge um
ithre Jungfraulichkeit nach aussen, noch wendet sie ihren
Oberkorper aus Furcht vor dem plotzlich erschienenen
Engel ab oder verschrinkt ihre Arme aus Gehorsam vor
der Brust.* Durch das Fehlen einer «Zeichensprache»
sticht geradezu ihr einziges Interesse am Einhorn heraus,
das sie im festen Griff am Horn gepackt hailt; hierin deutet

236

sichtlich nicht bedarf und anscheinend léngst vor seiner
Ankunft in den Heilsplan einwilligte.

Obgleich sich Maria durch ihr aussergewohnliches Han-
deln befremdlich gibt, verweist sie mit dem Motiv der auf
dem Boden lagernden Gottesmutter auf den weit verbreite-
ten Bildtyp der Madonna dell’Umilta sowie auf den damit
verbundenen Ausdruck frommer Demut?” — trotz ihres un-
gewohnlichen Auftretens unterwirft sie sich demnach er-
kenntlich Gottes Willen. Das &lteste erhaltene, auf 1346
datierte Beispiel der Madonna dell’'Umilta schuf Bartolo-
meo da Camogli und bezeichnete es als Nostra Domina de
humilitate®®: Maria sitzt von einem Kissen getragen auf dem
Boden und stillt an ihrer Brust das Jesuskind. Zwar ist auf
dem Heidnischwerk keine stillende Mutter wiedergegeben,
aber die Assoziation an die Demutsmaria ist deutlich. Man
denke nur an das Frankfurter Paradiesgirtlein® oder an
Stefan Lochners Maria im Rosenhag®. Der Betrachter
erkannte damit, warum Gott Maria fiir sein Heilswerk aus-
erwihlte. Denn mit der vornehmsten Tugend der Demut



besass sie zugleich alle anderen Tugenden, wie Darstellun-
gen von Tugendbdumen belegen.’!

Die Jungfrau auf dem Rasen gibt sich aber nicht nur
durch ihre Niedrigkeit als die Magd des Herrn zu erken-
nen, sondern zugleich als Regina coeli. Marias schlichte
Erscheinung entspricht sicherlich nicht dem Bild einer

der Gottesmutter, die als Regina coeli den Engeln voran-
steht.

In den ambivalenten Stellungen Marias als Magd des
Herrn und als Konigin des Himmels spiegelt sich das
diametrale Denken zeitgenossischer Christen wieder, die
in der Niedrigkeit die Erhabenheit begriindet sahen.” —

Abb.3 Maria mit dem Einhorn, Adam und Eva, Jesusknabe, Davidsturm, goldene Pforte.
Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von 1480. Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum.

Himmelskonigin, vergleicht man sie jedoch bedeutungs-
perspektivisch mit dem Himmelsboten, wird ihr Anspruch
offenbar, iiber ihm zu stehen. Einige Kirchenschriftsteller,
darunter Ambrosius Autpertus und Paulus Diaconus, er-
orterten die Erhabenheit der Gottesmutter iiber die
Engel, und Augustinus Triumphus stellte ausdriicklich fest,
Gabriel habe Maria mit gebeugtem Knie gegriisst.> Ent-
sprechend zeigt es das Heidnischwerk: Gabriel kniet nieder
vor der auf dem Rasen sitzenden Gottesmutter. Und den-
noch ragen beide trotz ihrer ungleichen Korperhaltungen
gleich hoch auf. Erhébe sich Maria, iibertrife sie Gabriel
selbst dann an Grosse, wenn er sich gleichfalls aufrichtete.
Dabher versinnbildlicht diese Gestaltungsweise die Hoheit

Nun zeigt sich Maria trotz ihres ungewdhnlichen Auftre-
tens deutlich demiitig und nimmt mit ihrem Tun die Worte
vorweg, die sie im Magnifikat spricht: «Denn auf die Nied-
rigkeit seiner Magd hat er geschaut.»* Daher kommt der
Heilige Geist iiber Maria, und die Kraft des Hochsten
iiberschattet sie.”

3. Die Inkarnation

Die Jungfrau Maria willigt in Gottes ewigen Plan ein und
empfingt dabei den gottlichen Logos, allerdings, wie wir
dem Heidnischwerk entnehmen konnen, gleich auf zwei-
fache Weise: Wihrend das Jesus Christus symbolisierende

237



Einhorn zur Gottesmutter fliichtet, schwebt aus einer
Wolke der Jesusknabe mit geschultertem Kreuz bauchlings
auf die Jungfrau herab (Abb. 3 und 5).

Beginnen wir vor der symbolischen Auslegung der Ein-
hornjagd mit der an der Verkiindigung wirkenden Trinitét.
Obwohl sich Gottvater nicht in dem rot-blauen Wolken-
band offenbart, aus dem die Taube und der korperlich aus-
gebildete Knabe zur Jungfrau gleiten, verweist die Wolke
mit dem Knaben und der Taube unzweifelhaft auf die
Trinitdt, wie beliebige Vergleiche belegen.’ Das Trinitéts-
motiv spricht nun aber nicht nur das Lukas-Evangelium
und die daraus hervorgehende Gestaltung des iiber Maria
kommenden Heiligen Geistes an, den seit den Konzilien
von Nicda die weisse Taube versinnbildlicht’’, sondern
dariiber hinaus auch Vorstellungen, wie sie Augustinus
lehrt. Nach ihm riefen der Vater, der Sohn und der Heilige
Geist die menschliche Natur Christi als Geschopf ins
Dasein.”® Auch Bernhard von Clairvaux stellt dar, dass die
Verkiindigung das gesamte Werk der Trinitét sei’’, und die
weithin bekannten Meditationes Vitae Christi behandeln
ebenso die Vorstellung vom trinitarischen Wirken an der
gottlichen Menschwerdung wie auch diejenige vom Sohn
Gottes, der bei der Empfingnis menschliche Form an-
nahm®. Folglich scheint die Aussage des Motivs eindeutig
zu sein: Die Dreifaltigkeit beteiligt sich an der Verkiindi-
gung und an der Inkarnation des Logos, wihrend das Jesus-
kind mit dem Kreuz auf sein anstehendes Erlosungswerk
hinweisto!.

Doch tatsichlich stossen wir auf eine weitere Aussage,
wenn wir das Spruchband beriicksichtigen, welches das
Trinitdtsmotiv begleitet und es dadurch formal aus dem
Kontext der Verkiindigung 16st und unter die beschrifteten
Symbole als eines von vielen einreiht. Das Band enthlt
ein Verszitat aus dem Hohelied, das Vox turturis audita est
in terra nostra® lautet. Da dessen Bedeutung ohne seinen
Kontext unversténdlich bleibt, sei der ihm vorausgehende
und nachfolgende Vers iibersetzt wiedergegeben: «Denn
vorbeli ist der Winter, verrauscht der Regen. Auf der Flur
erscheinen die Blumen, die Zeit zum Singen ist da. Die
Stimme der Turteltaube ist zu horen in unserem Land. Am
Feigenbaum reifen die ersten Friichte; die blithenden
Reben duften.»® Bildhaft kiindigen die salomonischen
Verse die beginnende Zeit des blithenden Friihlings an,
die Alois Tremp als die Ankiindigung des Messias interpre-
tiert.* Dass seine Interpretation in der Tradition einiger
Kirchenviter steht, lassen erst Quellen nachvollziehen, die
zum Beispiel Carla Gottlieb zum sogenannten Mérode-
Altar anfiihrt®: So wie der Frithling den Winter verdringt,
der als die Ara sub lege aufgefasst wird, so bricht auch mit
der Inkarnation eine neue Zeit an, namlich die Gnadenzeit.
Das Motiv der Trinitdt mit dem Hoheliedzitat weist somit
symbolisch auf die mit der Inkarnation einhergehende Zeit
der kiinftigen Gnade hin.®

Aus den genannten Griinden haben wir gegeniiber der
zum Symbol abgewerteten Darstellung der Trinitdt die
bildbestimmende Einhornjagd als die eigentliche Inkarna-
tion anzusehen. Da man meinen konnte, Jesus Christus

238

wolle sich nicht seiner Rolle als «Opferlamm» aus selbst-
aufopfernder Liebe zu den Siindern fiigen — da Gabriel mit
seiner Meute das Christus bedeutende Einhorn in Marias
Schoss treibt —, bediirfen wir zum Verstdndnis der Genese
der sakralen Einhornjagd einiger Quellen, welche Liselotte
Wehrhahn-Stauch zahlreich zusammenstellte.

Den Sinn der allegorischen Auslegung der Einhornjagd
als die Menschwerdung Christi erfassen wir, wenn wir uns
vor den Bildquellen mit den entsprechenden Literatur-
quellen befassen. So bereiteten den Weg zur Darstellung
der sakralen Einhornjagd im Hortus conclusus zum einen
die Schriften einiger Gelehrter®, die wie der vielbeachtete
Honorius Augustodunensis® schrieben, dass der, der in die
Jungfrau Maria einging, als Einhorn gejagt und gefangen
worden sei. Neben den Auslegungen der Fanggeschichte
auf die Menschwerdung Christi haben Bestiarien™ des
12. Jahrhunderts die Fanglegende des Physiologus” um
Jiger erweitert, die anstelle einer Jungfrau nun selbst das
Einhorn fingen. Dazu forderten geistliche Dichtungen
wie Konrads von Wiirzburg «Goldene Schmiede» die Ver-
breitung von Jagdgedanken, nach denen das Einhorn mit
Christus und der Einhornjdger mit Gott gleichgesetzt
wurde.” Jiirgen W. Einhorn nimmt sogar an, dass erst Kon-
rads Gedicht den Anstoss gab, den Streit der vier Tugenden
mit der Fanggeschichte zu verkniipfen.”” Hiervon ausge-
hend verfolgt Liselotte Wehrhahn-Stauch die bildlichen
Umsetzungen des weit verbreiteten Gedankenguts und
skizziert anhand ausgewidhlter Darstellungen die Genese
unseres Bildtyps.”

Die auf dem Bildteppich wiedergegebene Einhornjagd
kann daher zweifelsfrei als die Inkarnation Christi inter-
pretiert werden: Die Flucht des schutzsuchenden Fabel-
tiers in den Schoss der Jungfrau Maria veranschaulicht
unmittelbar deren Vereinigung. Allerdings kann an ihr eine
Abweichung von vertrauten Gestaltungsformen beobach-
tet werden, die auf eine weitere, hintergriindige Bedeutung
hinweist. Das Einhorn legt weder seine Vorderldufe auf
Marias Oberschenkel noch stiitzt es seinen Kopf auf ihre
Knie noch beriihrt es wenigstens den Saum ihres Mantels;
diese auffillige, beriihrungslose Distanz zwischen dem
Einhorn und der Gottesmutter ist in Darstellungen sowohl
der sakralen als auch der profanen Einhornjagd beispiel-
los™, wenn man von den Kopien™ des Heidnischwerks
absieht. Allein Marias entschiedener Griff an das narwal-
zahnihnliche Horn des Fabeltieres verbindet beide auf
eine ungewohnliche Weise zu einer Bedeutung, die erst
nach der Diskussion der Geburt Christi interpretiert wer-
den kann.

4. Die Geburt Christi

Der Marienverehrer, der hinter dem Programmentwerfer
vermutet werden darf, stellt die Konkordanz des Alten und
des Neuen Testaments, also auch des Alten und des Neuen
Bundes unermiidlich dar. So lédsst er die jungfrduliche
Gottesmutter dem Gldubigen selbst mitteilen, dass sich die
alttestamentlichen Ankiindigungen durch sie erfiillen wer-



den (Abb. 3). Das geoffnete Buch auf ihrem Knie spricht
niamlich eine ikonographische Tradition an, der gemiss sie
bei der Ankunft des Verkiindigungsengels darin gerade
die Weissagung des Propheten Jesaja las”, der die Geburt
des Messias voraussagt und auf dessen heilsgeschichtliche
Bedeutung fiir die Erlosung der Menschheit hinweist’:
«Darum wird euch der Herr von sich aus ein Zeichen
geben: Seht, die Jungfrau wird ein Kind empfangen, sie
wird einen Sohn gebiren, und sie wird ihm den Namen
Immanuel geben.»”

Wie Jesaja verkiindet aber auch Gabriel die Ankunft des
Gottessohnes und erscheint daher nicht nur als ein an
der Verkiindigung beteiligtes Wesen, sondern als eine typo-
logische Figur. Denn meines Erachtens gipfelt die Konkor-
danz auf der Grundlage mariologischer Exegese in der
Gegeniiberstellung des Erzengels und der Jungfrau. Wohl
kaum zufillig beriihrt der Saum von Gabriels Pluviale
eines der vier Beine, auf denen die ihm bildlich zugeord-
nete Bundeslade steht (Abb. 2). Sie ist von je her das
Zeichen fiir den Alten Bund und weist somit Gabriel als
dem Zeitalter sub lege zugehorig aus® Die als Archa
domini®' bezeichnete Bundeslade versinnbildlicht aber
nicht nur formal das Zeichen des Alten Bundes, sondern
auch stilistisch. Die Lade erscheint als ein Kirchenbau, an
dessen pyramidal angeordneten Frontfenstern Bauorna-
mente fehlen. Die Lingsseite gliedern fiinf schlichte Pfei-
ler, die je ein zweibahniges Masswerkfenster umschliessen;
stilistisch und damit zeitlich vergleichbar wéren zur Orien-
tierung die Fenster im Dreikonchenchor der Elisabeth-
kirche in Marburg aus der Zeit zwischen 1235 und 1248.8
Wie das Masswerk sind auch die Krabben und Kreuz-
blumen der Giebel- und Traufkdmme dieser frithen Zeit
verpflichtet. Somit setzt sich die Bundeslade stilistisch kon-
trastierend vom spétgotischen Tuch ab und verweist dhn-
lich wie anachronistische Elemente an einem Bauwerk auf
die Gegeniiberstellung der Aren sub lege und sub gratia.®

Insofern schlidgt nicht allein die Konkordanz der Testa-
mente, sondern die Bundeslade selbst eine Briicke zwi-
schen den beiden Aren und lenkt den Blick von Gabriel zu
Maria. Zudem beziehen eine Reihe von Kirchenvitern die
Bundeslade seit dem Konzil von Ephesos symbolisch auf
die Gottesmutter: So, wie die Lade die Gesetzestafeln des
Alten Bundes enthielt, trug Maria den Garanten und
Gesetzgeber des Neuen Bundes in sich.® Dem Alten Bund
steht daher kompositorisch der Neue in Form der Jungfrau
gegeniiber. Als ihr Attribut des Neuen Bundes muss der
korperlich ausgebildete Logos genannt werden, der auf
Maria zuschwebt und zum Zeichen sowohl seines Erloser-
werkes als auch der beginnenden Gnadenzeit ein Kreuz
mit sich fiihrt.

Doch konkreter als in der Empféngnis Christi erneuert
sich der Alte Bund in seiner Geburt. Dieses Ereignis, das
den heilsgeschichtlichen Erzdhlstrang erweitert, ist zwar
bildlich nicht dargestellt, doch mit ikonographischer Raf-
finesse eindeutig angesprochen. Diese Raffinesse erklirt,
weshalb die Halbfigur oder die Hand Gottvaters im Wol-
kenband vermieden wurde (Abb. 3). Nur so war es mog-

Abb. 4 Halbfigur Gottvaters im brennenden Dornbusch. Aus-
schnitt aus der Sakralen Einhornjagd von 1480. Ziirich, Schweize-
risches Landesmuseum.

st

Abb. 5 Jesusknabe. Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd von
1480. Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum.

lich, die Trinitdt neben der symbolischen Darstellung mit
dem Spruchband ein weiteres Mal zu thematisieren, und
zwar in einer horizontal-gestreckten Komposition. Nicht
nur die Wesensgleichheit verbindet miteinander Gottvater
im Dornbusch (Abb. 4), den Jesusknaben (Abb. 5) sowie
die Taube auf Aarons Stab (Abb. 6), sondern auch ein

239



Abb.6 HI. Geist auf Aarons Stab. Ausschnitt aus der Sakralen
Einhornjagd von 1480. Ziirich, Schweizerisches Landesmuseum.

lage gedient haben, da sich die genannten Préfigurationen
der Geburt Christi als mogliche Kopien daraus erweisen
(Abb. 7): So gleichen sich auf dem Heidnischwerk und
in der Handschrift der auf einer vorkragenden Basis ste-
hende Blockaltar, den ein umlaufender Fries mit schlichten
Bogenblenden verziert; auch die in den Farben Rot und
Blau alternierenden Fransen der Altardecke stimmen
iiberein. In beiden Werken sitzt der gehdrnte Moses rechts
des Buschs auf dem heiligen Boden und trédgt tiber seinem
Gewand einen Mantel, der von einer Schliesse zusammen-
gehalten wird. Er hat den linken Schuh abgelegt und zur
Seite gestellt und winkelt nun das rechte Bein an, um auch
den anderen Schuh auszuziehen. Dabei blickt Moses zu der
sich im brennenden Dornbusch offenbarenden Halbfigur

Abb.7 Moses vor dem brennenden Dornbusch, Geburt Christi, bliihender Stab Aarons,
Biblia pauperum, Cod. Pal. Lat. 871, fol. 4r, Nordhessen/Westthiiringen (?), 2. V. d. 15. Jh.
Rom, Biblioteca Apostolica Vaticana.

gemeinsames, formales Merkmal: Nur sie tragen einen
Kreuznimbus — nicht aber der Heilige Geist, der die Jung-
frau iiberschattet. Diese formal-kompositorische Verklam-
merung der drei gottlichen Personen setzte der Entwerfer
ein, um die untrennbare Einheit von Aarons Stab, der
Jungfrau und dem Dornbusch herauszustreichen. Verschie-
dene Ausgaben der Biblia pauperum erschliessen dabei
den Sinn dieser motivischen Verkniipfung: Aarons Stab
und der brennende Dornbusch verweisen in diesen typo-
logischen Werken auf die kiinftige Geburt Christi.®

Der Codex Palatinus Latinus 871% oder eine ihm sehr
dhnliche Handschrift muss sogar dem Entwerfer als Vor-

240

Gottvaters auf. Lediglich die Armhaltung der Figur Gottes
aus der Handschrift formte der Bildteppichentwerfer ge-
ringfligig um; auf den aufgerollten Rotulus wie auch auf
den Mantel Gottes verzichtete er ganz.¥

Die alttestamentliche Prophezeiung und die Verkiindi-
gung des Engels erfiillen sich auf eine intelligente Weise
in Maria. Durch die raffinierte Anspielung auf die Biblia
pauperum mit Hilfe der motivischen Verklammerung wird
auf dem Heidnischwerk die Geburt des gottlichen Sohnes
offenbar, obwohl der menschgewordene Erloser den Augen
verborgen bleibt wie die Gesetzestafeln in der Archa
domini. Der brennende Dornbusch, der nicht verbrannte,



bedeutet die gebarende Jungfrau, die rein blieb; und Aarons
Stab, der iiber Nacht bliihte, weist auf Maria, die ohne den
Samen eines Mannes Gottes Sohn gebar.®® Auf wundersame
Weise finden so die Maria verkiindeten Geheimnisse in ihr
ihre Losung.

Abb. 8 Sakrale Einhornjagd, Mitteltafel eines Triptychons,
Thiiringen/Bohmen (?), unbekannter Maler, um 1430-1440. Wei-
mar, Schlossmuseum.

5. Christi Tod und die Geburt der Kirche

Das bislang Gesagte findet in einem weiteren heilsge-
schichtlichen Ereignis eine Bestitigung, das als Hohepunkt

des eigentiimlich um Maria kreisenden Erzihlstrangs den
Tod Christi schildert. Bereits bei der Behandlung der Ver-
kiindigung an Maria wurde auf die kaum wahrnehmbare
Kommunikation zwischen Gabriel und Maria hingewiesen.
Diese Gestaltung der Verkiindigungsszene, die der Bild-

g

.,
12 L]
miva aniven g

Abb.9 Maria mit dem Einhorn, Adam und Eva, Jesusknabe,
Davidsturm. Ausschnitt aus der Sakralen Einhornjagd, Wirkerei,
datiert 1554. Sarnen OW, Benediktinerkloster.

tradition zuwiderlduft, muss sich dem Betrachter geradezu
als Lesehinweis aufgedrangt haben, seine Aufmerksamkeit
nochmals auf Marias Aktivitdt zu richten und einmal mehr
nach ihren Gesten zu forschen. Dabei stosst er aber nur auf
Marias subtile, jedoch deutlich aktive Beteiligung an der
Einhornjagd (Abb. 3).

Diese ungewohnliche Handlung muss ihm aufgefallen
sein, da Maria bei der sakralen Einhornjagd fiir gewohnlich
eine oder beide Hénde frei hat, um im Zwiegesprdach mit
dem Engel eine ihrer aufgezéhlten Konditionen gestisch
darzustellen — und das trotz der komplexen Bildgestaltung,
die sich aus den miteinander verschmolzenen Motiven der
Verkiindigung und der Einhornjagd ergibt. Ein Beispiel sei
die Weimarer Tafel (Abb. 8)¥, auf der Maria mit ihrer
Rechten liebevoll dem Einhorn ans Kinn fasst, wie wir es
aus Minnedarstellungen kennen, wihrend sie ihre linke
Hand in der Manier hebt, welche die Sorge um ihre Jung-

241



fraulichkeit bedeutet. Vermeidet sie in thematisch gleichen
Werken doch einmal zu gestikulieren und richtet sie nicht
wenigstens ihren Blick erwartungsvoll zu Gottvater auf, so
streckt sie dem mythischen Tier immerhin ihre Hénde ent-
gegen®. Deutlich bekundet sie so ihre Bereitschaft und
Einwilligung, den géttlichen Logos zu empfangen, den das
Einhorn symbolisiert.

i -

aus, dass Maria mit ihrer keuschen Reinheit das Einhorn
gefangen und den Gottessohn dazu veranlasst habe, vom
Himmel in ihren Schoss herabzusteigen.”> Demnach wire
auf dem Heidnischwerk an die Stelle der vergeistigten
Auslegung eine derb-konkrete geriickt, da nicht ihre Rein-
heit, sondern Marias blanke Hand das Tier gefangen hielte
— das kann so kaum gemeint sein.

Abb. 10 Sakrale Einhornjagd, Fliigelaussenseite des Dominikaner-Altars, Martin Schongauer-Werkstatt, um 1475. Colmar, Musée

d’Unterlinden.

Dass sich der Entwerfer des Heidnischwerks mit Absicht
dieser Darstellungskonvention entzog, legen die vom Bild-
teppich angefertigten Kopien®! nahe. Sie weichen ndmlich
unter anderem in einem entscheidenden Detail vom Origi-
nal ab, was eine Riickbesinnung auf traditionelle Darstel-
lungsformen erkennen lidsst: Auf allen Kopien, vertreten
durch den Bildteppich Verena Zollers (Abb. 9), legen die
Jungfrauen ihre Hinde zaghaft auf das Stirnhorn und
umfassen es entsprechend locker, wodurch sie das ver-
traute Verhalten derjenigen Marien nachempfinden, die
auf vergleichbaren Darstellungen wie auf der Colmarer
Tafel (Abb. 10)*> das Horn nur sanft, zum Teil nur mit den
Fingerspitzen berithren. Auf dem Original dagegen packt
die Gottesmutter das Horn in einem festen Griff von unten
in der besten Weise, die sich anbietet, um etwas zu ergrei-
fen und gegebenenfalls an sich zu ziehen. Visualisierte
dieses Zupacken die Empfiangnis des Gottessohnes, stiinde
sie zu der Auffassung im Missverhiltnis, wie sie zum Bei-
spiel Konrad von Megenberg schildert. Er fithrt ndmlich

242

Zur Losung des Problems trédgt ein unscheinbares, hol-
zernes Gebickmodel eines unbekannten oberrheinischen
Formschneiders bei, das um 1500 entstand und gleichfalls
im Schweizerischen Landesmuseum aufbewahrt wird
(Abb. 11).* Dieses Model mit der sakralen Einhornjagd
veranschaulicht eindrucksvoll und in einer kaum zu iiber-
treffenden Expressivitdt Marias Beteiligung an der Jagd:
Die Gottesmutter ergreift das zu ihr fliichtende Fabeltier,
klemmt sein Horn unter ihren Arm und umklammert
dieses mit beiden Hénden. Erwidhnung muss der als Sitz
der Jungfrau dienende Stein auf der linken Bildseite hinter
der mit Zinnen bewehrten Mauer finden und auch die Lei-
ter, die am Rand des Models lehnt, so als wiirde sie in den
Himmel ragen. Denn ein kleiner Engel klettert diese Leiter
hinauf oder hinunter. Leiter, Stein und das «Ringen» ver-
weisen deutlich auf zwei bekannte Ereignisse aus Jakobs
Leben: an Jakobs Traum von der Himmelsleiter® sowie an
seinen Kampf mit dem Engel.



Diese Reminiszenzen mégen nun Marias befremdliches
Gebaren zu deuten helfen. Der vom Bildteppichentwerfer
eingesetzte, vorhin erwihnte Lesehinweis sensibilisierte
den Betrachter und forderte ihn auf, sich intensiver mit
Marias Tétigkeit auseinander zu setzen. Meines Erachtens
wird sich der Betrachter beim Anblick des entschiedenen
Griffs der Jungfrau an Jakobs Ringkampf erinnert haben.

Abb. 11  Sakrale Einhornjagd, Abdruck eines holzernen Gebick-
models, oberrheinisch um 1500. Ziirich, Schweizerisches Landes-
museum, Inv.-Nr. LM 15117.

Inwiefern diese Assoziation am Oberrhein seiner Zeit
geldufig war, konnte nicht in Erfahrung gebracht werden
wie auch die Art und der Ort der Verwendung des Models
sowie das Vorkommen vergleichbarer Model. Vielleicht
indiziert aber das Gebdckmodel selbst die Popularitit
dieses ungewohnlichen Motivs, da es als «Backware» ver-
vielfaltigt und verbreitet worden sein kénnte. Und wie
sonst sollte die, wenn auch schwach ausgeprigte Tendenz
zur Gewalt gedeutet werden? Da unsere Ikonographie ein-
zigartig ist und erlduternde Bild- und Schriftquellen fehlen,
wird diese Idee als These weiterentwickelt, zumal sie in die
richtige Richtung zu weisen scheint: Sie hilft nidmlich eine
weitere ikonographische Innovation zu verstehen, die das
von Maria distanzierte Einhorn betrifft.

Es kann ausgeschlossen werden, dass die beispiellose
Distanz des Einhorns zur Jungfrau eine kompositorisch-
raumgewinnende Losung ist, um in das Jungfrau-Einhorn-
Motiv Adam und Eva einzugliedern, die sonst nie bei der
sakralen Einhornjagd zugegen sind (Abb. 3). Freilich muss
Adam seine Lanze in die Brust des Einhorns stossen, da
nur so in Anlehnung an das Bild des Opferlamms* die Welt
mit der Gnade der Sakramente erfiillt werden kann; es ver-
bietet sich daher von selbst, wie bei weltlichen Einhornjag-
den die Lanze von hinten gegen das Blatt oder den Riicken
des Einhorns zu fithren.”” Jedoch hitte die notwendige
Bildformulierung auch ohne die Verletzung des bislang
streng eingehaltenen Bildkanons erreicht werden konnen,
wenn man eine Gestaltungsweise des iiber den Knien der
Jungfrau liegenden Einhorns aufgegriffen hitte, wie wir sie
vom Einhorn-Altar aus Erfurt (Abb. 12)*® kennen. Der
Bildteppichentwerfer hitte bei der formalen Ubernahme
dieses Motivs nur noch Adam an Gideons Stelle setzen
miissen, um den ersten Menschen mit seiner Lanze zustos-
sen lassen zu konnen. Auch wenn man die im Heidnisch-
werk vorgegebene Komposition beibehilt, wire die gleiche
Darstellung der Stammeltern méglich gewesen, sofern man
das Einhorn so weit an die Jungfrau angendhert hétte, dass
es vertrauten Mustern folgend wenigstens mit seinen
Klauen ihr Gewand beriihrt hitte.

Nur um den ersten Menschen seinen Lanzenstoss aus-
fithren zu lassen, war der Bruch mit der Bildtradition und
somit die auffillige Distanz nicht zwingend, die der Ver-
bildlichung der Empfiangnis zuwiderlduft. Daher begriin-

{

Abb. 12 Sakrale Einhornjagd, Mitteltafel eines Triptychons,
Erfurter Werkstatt, um 1400-1420. Erfurt, Dom, nordliches Quer-
haus.

243



det die Auffassung der mit dem Einhorn ringenden Jung-
frau den einzigartigen Abstand. Der Entwerfer stellt nicht
die Eintracht der Gottesmutter mit ihrem Sohn dar, nicht
das Jesus Christus symbolisierende Einhorn in ihrem
Schoss, sondern Maria im Zweikampf mit dem Sohn; aber
zu welchem Zweck?

Hans Martin von Erffa fiihrt in seiner «Ikonologie der
Genesis» einige Texte zu Jakobs Kampf mit dem Engel an,
von denen sich fiir die Deutung von Marias bedenklichem
Handeln eine Textgruppe anbietet, die der gleichen Tradi-
tion angehort, sowie ein einzelner Text Ruperts von
Deutz.”

Rupert deutet im sechsten Kapitel seines Genesiskom-
mentars den Kampf Jakobs auf den Konflikt, der sich iiber
das gesamte Alte Testament zwischen Gott und dem israe-
litischen Volk erstreckt. Mussten doch die Sohne Israels
nach ihrem Auszug aus Agypten wiederholt um die Er-
neuerung des Bundesschlusses ringen, weil sie sich mehr-
mals von Gott abwandten; erst mit der Verkiindigung und
Passion Christi sollte der Bund Bestédndigkeit erhalten.
In einer heilsgeschichtlichen Auslegung fiigt Rupert dazu
noch an, Gott hitte Jakob nach dem Kampf gesegnet,
damit seiner Vorsehung entsprechend Christus aus Jakobs
Geschlecht Fleisch annehmen konnte, um den alten Fluch
zu losen, der die Menschen wegen des Siindenfalls aus
Gottes Gemeinschaft ausgeschlossen hatte.! Gerade weil
die Inkarnation das tertium comparationis des Genesis-
kommentars und des Heidnischwerks bildet, entsteht der
Eindruck, nach Jakob und vielen anderen Propheten
kdmpfe die Jungfrau als letzte Streiterin mit Gott im Sinne
Ruperts, um den gefallenen Menschen zum ewigen und
neuen Gottesbund zu fiihren, den die Turteltaube wie dar-
gelegt bereits angekiindigt hat.

Doch besonders mit den erstgenannten und weiter ver-
breiteten Schriftquellen konnte eine der Ideen beriihrt
sein, die zu unserer ungewohnlichen Darstellung beitrug.
Seit dem dritten nachchristlichen Jahrhundert sahen einige
Schriftgelehrte in Jakobs Ringkampf einen alttestamentli-
chen Hinweis auf den Kampf der Juden mit Christus, weil
auch Christus wie der Engel seinen Kampf verlor, obschon
nur scheinbar.! Meines Erachtens hat auch der Ring-
kampf als Typus fiir den kiinftigen Kampf Christi mit den
Juden eine mariologische Deutung erfahren vor dem
Hintergrund der mit der wachsenden Marienverehrung
einhergehenden Umdeutung christologischer Inhalte auf
Maria. Jedoch darf die Umdeutung von Christus auf Maria
nicht subjektbezogen aufgefasst werden wie bei den ur-
spriinglich christologischen Symbolen auf dem Heidnisch-
werk.!? Vielmehr haben wir die Glaubensvorstellung von
Marias Opfer!® einzubeziehen.

Augenscheinlich erkennen wir auf dem Bildteppich, wie
Maria im Moment der Verkiindigung das grosste Opfer
darreicht, das je gegeben wurde. Mit entschiedenem Griff
bietet sie den ersten Menschen ihren Sohn als Opfer an,
damit Adam die Seite des Erlosers mit einer Lanze 6ffnen
und aus dieser Wunde die Sakramente stromen lassen
kann, welche die Schuld ihrer Missetat tilgen.'®* Maria

244

setzte mit ihrer Einwilligung in den Plan Gottes folglich in
Kenntnis dessen Vorsehung ihren geliebten Sohn den kiinf-
tigen Leiden aus, denen er in seiner grossten Not erliegen
sollte.!% Insofern erfiillte sich mit ihrem Gehorsam unmit-
telbar die alttestamentliche Ankiindigung von der schein-
baren Niederlage ihres Sohnes, obwohl dessen irdisches
Wirken erst begann. Konnte ein solcher, aus den genann-
ten patristischen oder dhnlichen Quellen hervorgegange-
ner Gedanke auf dem Heidnischwerk angesprochen sein?

Jedenfalls geniigt es nicht, die Stammeltern einfach als
Adjutanten der Gottesmutter beim Opfer zu benennen.
Der einzigartige Einbezug der Stammeltern in die Darstel-
lung der sakralen Einhornjagd belegt die ersten Menschen
mit heterogenen Bedeutungen. Adam, dessen Tat Jesaja
53,5 kommentiert: «Doch er wurde durchbohrt wegen
unserer Verbrechen [...]»'%, und Eva, die unterdessen das
aus der Wunde stromende Blut in einem goldenen goti-
schen Kelch auffiangt und den von Adam begonnenen Vers
zu Ende fiihrt: «... durch seine Wunden sind wir geheilt.»!?7,
betonen mit ihrer Anwesenheit bei der Verkiindigung
zunéchst den Siindenfall als die Ursache der einsetzenden
Erlosung. Wenn auch nicht der Stindenfall oder die Ver-
treibung aus dem Paradies der Jungfrau Maria wie in vielen
bekannten Verkiindigungsbildern'® gegeniiberstehen, son-
dern die an der Jagd beteiligten Stammeltern, dann legen
Adam und Eva dennoch Assoziationen an die Ursiinde
nahe.

Des Weiteren offenbart sich durch ihre Anwesenheit in
der Erwartung des ewigen Seelenheils die Antithese vom
Alten und Neuen Bund, vom Siinder und Erloser, also von
Adam und Christus. Dies griff schon der Apostel Paulus in
seinem Brief an die Romer 5, 12-21 auf!®: So wie die Siinde
durch einen einzigen Menschen, ndmlich durch Adam, in
die Welt gelangte, so gelangte auch die Gnade und die zum
ewigen Leben fithrende Gerechtigkeit durch einen einzi-
gen in die Welt, namlich durch Jesus Christus. Obgleich auf
dem Bildteppich eine evidente Gegeniiberstellung von
Adam und Christus fehlt, ist in Anbetracht der Inkarnation
des gottlichen Logos beziehungsweise des symbolischen
Christus diese nicht ausgeschlossen. Entsprechend stehen
sich Eva und Maria gegeniiber, auf die Idee der Recircula-
tio weisend. Diese Idee beschreibt unter anderem Irenéus
von Lyon so: «Nur dadurch konnte das Gebundene gelost
werden, dass die Bander der Knoten zuriickgeschlagen
wurden. [...] So kommt es, dass die erste Schlinge durch den
zweiten Knoten aufgezogen wird, der zweite Knoten also
die Losung des ersten bewirkt. [...] So wurde auch der Kno-
ten von Evas Ungehorsam durch den Gehorsam Marias
gelost; denn was die Jungfrau Eva durch ihren Unglauben
gebunden hatte, das 16ste die Jungfrau Maria durch ihren
Glauben.»!!?

Die Antithesen Adam-Christus und Eva-Maria greifen
also heilsgeschichtliche Uberlegungen auf, die auf dem
Heidnischwerk strenggenommen ausgeschlossen werden
miissten, da die narrative Auffassung der Beteiligung der
Stammeltern am Erlosungswerk kein antithetisches
Nebeneinander erkennen ldsst. Doch wurden solche Uber-



legungen wihrend der vertiefenden Kontemplation sicher-
lich assoziativ miteinbezogen, zumal die soteriologische
Préigung des Bildprogramms mehrfach durchscheint.

Auf die letztlich wesentliche Bedeutung der Stamm-
eltern verweisen die fiir sie uniiblichen Attribute Kelch
und Lanze, die den Erzdhlstrang iiber den Tod Christi hin-
ausfiihren. Sowohl das Motiv des Blutsammelns als auch
des Lanzenstosses sind in typologischen Werken aus-

ans Kreuz geschlagenen Erlosers die Kirche erbauen
konnte."* Dabei vergegenwirtigt die Assoziation an die
Kreuzigung auf dem Kalvarienberg ein weiteres Mal die
Einheit des Alten und des Neuen Bundes: Ecclesia fingt
die Zeichen der Taufe und Eucharistie aus der Seiten-
wunde auf, welche Longinus — eventuell assoziativ auch
Synagoge, die mit Longinus die Lanze als Attribut teilt!!s —
dem Erloser zufiigte.

Abb. 13 Evas Erschaffung, Kreuzigung und Offnung der Seite Christi, mosaisches Quellwunder,
Biblia pauperum, Cod. Pal. Lat. 871, fol. 14r, Nordhessen/Westthiiringen (?), 2. V. d. 15. Jh. Rom,
Biblioteca Apostolica Vaticana.

tauschbare Zeichen fiir die aus dem Blut Christi erwa-
chende Kirche.!!! In einem Kreuzigungsbild zeigt die Biblia
pauperum Longinus, der die Seite Christi mit seiner Lanze
offnet, damit alle Sakramente aus dessen Wunde fliessen
konnen, wie eine Beischrift erkldrt. Nur so gehen die alt-
testamentlichen Ankiindigungen der Kirchengeburt durch
Evas Erschaffung aus Adams Rippe sowie durch das
mosaische Quellwunder in Erfiillung (Abb. 13)!12, Dagegen
kiindigt in der Bible moralisée Evas Schopfung allein die
Kirche an: Ecclesia steht nun selbst zur Rechten des
Gekreuzigten und fiangt in ihrem Kelch die aus der Seiten-
wunde Christi fliessenden Sakramente auf'*, Folglich kon-
nen wir bedeutungssteigernd Eva als Ecclesia ansprechen,
die mit ihrem Kelch das kostbare Blut aus der Seitenwunde
Christi auffdngt, und Adam als Longinus, der mit seiner
Lanze die Wunde erst zufiigte, damit Gott aus der Seite des

So ungewohnlich auch die Attribute Kelch und Lanze in
den Hinden der Stammeltern anmuten, so sehr besticht
diese Motividee. Wenn namlich Adam und Eva mit ihren
Attributen Assoziationen an die Kirchengeburt wie in der
Biblia pauperum wecken, dann dient dies nur der Konkre-
tisierung einer bereits implizierten Intention, welche aller-
dings erst die attributiven Erweiterungen deutlich werden
lassen. Ein frithneuhochdeutsches Andachtsbuch von 1491,
«Schatzbehalter» genannt, hilft uns die Bedeutung dieses
ikonographischen Kunstgriffs zu verstehen''®: Gott schuf
Adam, damit Gott-Sohn aus dem menschlichen Geschlecht
Fleisch annehmen konnte, und Eva, damit dem Gekreuzig-
ten die Kirche als Braut gegeben werden konnte: Denn
so wie Gott einst im Paradies Adam einschlafen liess, damit
er aus dessen Seite Eva erschaffen konnte, so liess er — in
einer euphemistischen Entsprechung — seinen Sohn am

245



Kreuz einschlafen, um mit den Sakramenten aus dessen
Seite die Kirche zu formen. Wenn also Adam und Eva auf
dem Bildteppich im Kontext des verschlossenen Gartens
als des irdischen Paradieses erscheinen, erinnern sie an ihre
Schopfung und somit an den damit verbundenen Grund
ihrer Erschaffung durch Gott. Die ersten Menschen auf
dem Bildteppich kiindigen daher einerseits die Geburt der
Kirche an, andererseits erfiillen sie selbst ihre Ankiindi-
gung mit den die Assoziationen befliigelnden Attributen.
Indem sie dazu auf die Voraussetzungen fiir die Geburt der
Kirche verweisen, ndmlich auf die Fleischwerdung und
Kreuzigung Christi, offenbaren sie das geistreiche Niveau
dieser Gestaltungsweise, die den Betrachter aufgrund ihrer
mehrschichtigen Auslegungen besonders angesprochen
haben diirfte.

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass sich der
Lanzenstoss und das Blutsammeln als Tat und deren Folge
gegeniiberstehen und zu einer neuen Erkenntnis fithren,
wenn man sie und ihre Beischriften reziprok betrachtet.
Adam und Eva illustrieren nicht nur den Jesajavers und der
Vers selbst enthilt nicht nur den Gedanken, dass sich der
unschuldige Gottessohn fiir unsere Verbrechen opfert,
damit wir durch seine Wunde gerettet werden. Erst die
Zusammenschau von Wort und Bild eréffnet dem Betrach-
ter deren beider allegorischen Sinn: Auch die Kirche, ge-
boren aus Christi Tod, hilft uns zu unserer Rettung. Dabei
wird einmal mehr Marias Bedeutung innerhalb des Heid-
nischwerks betont. Einerseits offenbart sich mit dem Tod
Christi ihre Opferbereitschaft und damit ihre eigentiim-
liche Beteiligung am Heilsgeschehen, andererseits lenken
Eva und die wie sie geborene Kirche im mariologischen
Kontext die Gedanken selbst auf Maria als Ecclesia.

Wenn auch bekannte Vorlagen fiir die Anwesenheit der
Stammeltern bei der sakralen Einhornjagd fehlen, konnen
dennoch Uberlegungen zu den Voraussetzungen dieser
Bildformulierung angestellt werden. Eine oder, was meines
Erachtens wahrscheinlicher ist, einige miteinander ver-
quickte Quellen und Vorstellungen, die sich aufgrund
lockerer Gemeinsamkeiten verbunden oder iiberlagert
haben konnten, gaben den Impuls fiir die Erweiterung. So
sei an die bereits vorgestellten patristischen Quellen zur
typologischen Deutung des Jakobskampfes erinnert. Eine
weitere Voraussetzung wird die zeitgendssische Jagdpraxis
selbst geboten haben. Wenn der Jager Adam seine Lanze
in die Brust des Einhorns stosst, dann konnte diese Aus-
malung der Szene allein aus der Vorstellung oder aus der
Kenntnis des tatsdchlichen Jagdablaufs heraus geboren
worden sein, wurde doch das gehetzte Wild im idealen Fall
gestellt und erlegt. Die Erfahrung mit spatmittelalterlichen
Andachtsbiichern zeigt, dass von der Einhornjagd ausge-
hend der gedankliche Schritt vom Stellen und Erlegen des
Wilds zur Gefangennahme und Kreuzigung Christi nicht zu
gross gewesen sein diirfte, zumal das Einhorn den Sohn
Gottes persontfiziert.

Schliesslich erwédhnt Jiirgen W. Einhorn zu recht die
Gesta Romanorum, die einen entscheidenden Einfluss auf
die Gestaltung des Heidnischwerks gehabt haben diirf-

246

ten.!'” Unter verschiedenen Versionen der Gesta befindet
sich eine, nach der zwei entblosste Jungfrauen mit ihrem
Gesang ein Einhorn anlocken, es mit einem Schwert téten
und das Blut aus dessen Wunde in einem Becken auffan-
gen. In einer heilsgeschichtlichen Allegorese deuten die
Gesta Romanorum das Einhorn auf Christus, die Jungfrau
mit dem Schwert auf Eva und den Siindenfall sowie die
zweite Jungfrau mit dem Becken auf Maria und die
Inkarnation. Dieselbe Allegorese fasst Eva und Maria als
Gegensatz des Alten und des Neuen Gesetzes auf und
reduziert somit das Heilsgeschehen auf das Gegensatzpaar
Siinde und Erlosung.'® Lassen uns nun die Totung des
Einhorns sowie das Auffangen seines Blutes in der Gesta-
Erzédhlung eine mogliche Rezeptionsvorlage vermuten, so
kommen wir nicht umhin, auf die formale und inhaltliche
Veridnderung der beiden Jungfrauen hinzuweisen, deren
Handeln die Stammeltern auf dem Bildteppich ersetzen.
Darin werden Adam und Eva ihrer prédestinierten Auf-
gabe gerecht, bereits vorhandene Bildaussagen zum Zweck
der vertiefenden Andacht weiter auszufiihren. Pradesti-
niert daher, weil sich ihre Bedeutung mit dem jeweiligen
Kontext verdndert, den die unterschiedlichen Beziehungs-
moglichkeiten in unserem Fall einem stidndigen Wandel
unterwerfen. Sinnfillig fiigen sich die ersten Menschen in
die Jungfrau-Einhorn-Gruppe ein und verweisen nicht nur
auf den vielleicht wesentlichen typologisch-ekklesiologi-
schen Grund ihrer Anwesenheit, sondern gleichfalls auf
soteriologische und antithetische Aspekte, welche sie
gleichfalls assoziativ, an vertraute Verkiindigungsbilder er-
innernd beriithren.

An sich schliesst sich hier der Kreis, der mit den Hunden
Gabriels begann. Denn Christus hat Adams Schuld auf sich
geladen, um den gottlichen Richtspruch zu erfiillen, den
die streitenden Tugenden aus Bernhards Parabel veran-
lassten. Und der Betrachter, der in seiner Andacht dem
Gang der Heilsgeschichte bis hierher folgte, diirfte aus dem
vorgefiihrten Erlosungswerk Christi Hoffnung fiir sein
Seelenheil geschopft haben. Denn dadurch, dass die Anti-
typen zur Kirchengeburt nicht nur addiert, sondern eben-
falls mit den Typen Adam und Eva vermischt wurden, hatte
man die Regeln des typologischen Denkens unterlaufen
und die heterogenen ikonographischen Elemente zu einem
«Kniuel» verdichtet, das mit Anspielungen, Andeutungen
und Assoziationen den Betrachter beim Gebet inspirierte,
iiber unterschiedliche Glaubensinhalte zu meditieren: Die
Antithesen liessen den Gldubigen erkennen, dass der Heils-
plan ins Werk gesetzt wurde, und die Allegorie trostete ihn,
da er durch sie sah, dass die aus dem Tod Jesu geborene
Kirche dessen Wirken fortfiihrte.

Verlangte der andichtige Betrachter dariiber hinaus
noch nach weiteren, konkreteren Hinweisen auf das kiinf-
tige Seelenheil? Fand er einen solchen Hinweis im Motiv
des verfallenen Hortus conclusus, das zunédchst nichts ande-
res als die erwartete Ankunft des Messias bedeutet? Im
Vergleich mit den Kopien des Heidnischwerks drangt sich
namlich die Vermutung auf, dass dieses Motiv auf dem
Heidnischwerk ehemals zwiespéltig aufgefasst worden sein



konnte, vor dem zeitgendssischen, religiosen Hintergrund
sogar missgedeutet, gleichsam als eine Fortfithrung der bis-
herigen Heilsgeschichte.

6. Die Offnung des Paradieses

Der aufmerksame Betrachter des Heidnischwerks ent-
deckt in der Ringmauer des verschlossenen Gartens zwi-
schen dem Kopf der Gottesmutter und Davids Turm!" eine
unscheinbare Offnung (Abb. 3). Es handelt sich bei dieser
Offnung um keinen der regelmissig wiederkehrenden
Einschnitte zwischen den Zinnen, da allein durch sie ein
Ausschnitt des blauen Himmels im Hintergrund zu er-
kennen ist, und ebenso um keinen Wirkfehler, da die Dar-
stellung der Maueroffnung unberiihrt blieb, obwohl das
Heidnischwerk an einigen Stellen nachtriglich iiberstickt
wurde'?’: Sie war mithin gebilligt und bewusst dargestellit.
Ausserdem scheint das von Blau tiber Silber geteilte Wap-
pen der Grafen von Lupfen am Turm Davids den Mauer-
durchbruch zu betonen.'?!

Die letzten Zweifel an der bewussten Ausfiihrung der
Mauerliicke rdumen die Kopien aus, die vom Heidnisch-
werk angefertigt wurden. Von den drei bekannten Kopien
zeigt die fritheste von 1549 an der Stelle unserer Liicke ein
Quadermauerwerk, das interessant ist, weil die daran
anschliessende Ringmauer nicht steinsichtig ist. Ob das
Quadermauerwerk an der entsprechenden Stelle in irgend-
einer Art nachtraglich angebracht wurde, lisst sich nicht
priifen, da der heutige Aufbewahrungsort der 1549 datier-
ten Kopie unbekannt ist.'”? Verena Zollers Bildteppich
(Abb. 9) und die dritte Kopie von 1563 zeigen an der glei-
chen Stelle sogar einen gegeniiber der Gartenumfassung
auffdllig hohen Mauerabschnitt, dessen ziegelgedeckten
Zinnen mit dem Scheitel des Mariennimbus abschlies-
sen.!”® Der Mauerdurchbruch auf dem Original war also
bekannt und mit Absicht ausgefiihrt, sonst ergidbe die
nachdriickliche Abwendung von der Liicke durch die
Kopien keinen Sinn.

Die Bedeutung der durchbrochenen Mauer lésst sich
nicht aus den kiinstlerischen Reaktionen der Kopien auf
das Original erschliessen, sondern muss im Kontext des
Ziurcher Bildteppichs selbst gesucht werden. Wenn die
Liicke neben Davids Turm auf dem Heidnischwerk mit der
allegorischen Menschwerdung als eingefallener Mauerab-
schnitt aufgefasst wurde, dann weckte der Mauerdurch-
bruch moglicherweise Erinnerungen an die weitverbreite-
ten Darstellungen der Geburt Christi in einer als Stall
genutzten Ruine, weil sie nach Amos 9, 11 den verfallenen
Palast Konig Davids bedeutet'?. Damit lige die Liicke
kaum zufillig neben dem Davidsturm und bedeutete als
symbolische Palastruine die vergangene Zeit des Alten
Testaments, die der korperlich ausgebildete Logos mit
seinem Spruchband der Vox turturis audita est in unmittel-
barer Nihe ablost.

Vereinzelte Beobachtungen scheinen die davidische Ge-
meinsamkeit zu bestdtigen: Ein Tafelbild mit der Geburt

Christi aus der Werkstatt des Meisters des Bartholoméus-
Altars'> zeigt hinter einer eingebrochenen Wand der als
Stall genutzten Ruine einen Turm, dessen Wendeltreppe
deutlich zu erkennen ist und den Roland Krischel als
Davidsturm'? anspricht (Abb. 14).12” Auch der Isenheimer
Altar scheint zu bestitigen, dass der fiir Marias Jungfrau-
lichkeit stehende Hortus conclusus die Funktion der Ruine
iibernehmen kann. Die Gartenmauer auf der Tafel mit der
Geburt Christi'® ist im Riicken der Gottesmutter zum Teil
eingebrochen (Abb. 15) und ldsst erkennen, wie Matthias

Abb. 14 Geburt Christi, Altartafel, Meister des Bartholom&us-
Altars und Mitarbeiter (?), um 1475-1480. Paris, Petit Palais,
Collection Tuck, Inv.-Nr. PPP 567.

Griinewald, dhnlich wie zum Beispiel Rogier van der Wey-
den im sogenannten Columba-Altar,'? versucht, das Alte
Testament dem Neuen durch die Kontrastierung von Ruine
und Kirche gegeniiberzustellen; deutlich erkennen wir hin-
ter dem zerstorten Mauerabschnitt in den Hintergrund ver-
setzt eine Kirche!®. Griinewald gibt damit die Ruine als
eine Abbreviatur wieder. Er zitiert gestalterisch ein fiir
den Verfall stehendes Motiv, das nicht zuletzt wegen der
Arbeiten von Martin Schongauer!® populédr gewesen war,
namlich das treppenartig abfallende Mauerwerk, und ver-

247



kniipft es mit dem einzig dafiir zur Verfiigung stehenden
Bauwerk, der steinernen Gartenumfriedung.

Gleichsam eine heilsverheissende Bedeutung erkennt
John Malcolm Russel an einem #hnlichen Motiv in einem
Werk, das Petrus Christus zugeschrieben wird (Abb. 16).
Die Altartafel mit der Verkiindigung an Maria aus der
Sammlung von Michael Friedsam lisst eine Kirche erken-
nen, in deren Portal die Jungfrau steht, welche die frohe

Abb.15 Geburt Christi, Mittelbild der ersten Wandlung des
Isenheimer Altars, von Mathias Griinewald, 1512-1516. Colmar,
Musée d’Unterlinden.

Botschaft des Verkiindigungsengels vernimmt, der vor ihr
im Vorhof kniet; umfangen wird diese Szene von einer
hohen Mauer, die am linken — beschnittenen — Bildrand
barst. Entgegen Erwin Panofsky'®, der in der Mauer die
Umfriedung des Hortus conclusus erkennt, der von der das
Zeitalter ante legemm bedeutenden Natur zerstort wurde,
sicht John Malcolm Russel'® in ihr lediglich eine Mauer,
deren Zerstorung auf die erwartete Ankunft des Herrn

248

hinweist, der den steten Verfall aufhalten soll. Trotz inter-
pretatorischer Abweichungen heben dennoch beide die
dem Bild implizierte Heilsbedeutung hervor. Interessant
ist John Malcolm Russels Verweis auf die Verse Jesaja 58,
11-12, die mit dem oben genannten Amosvers verwandt
sind. Aufgrund dieser inhaltlich verwandten Vergleichs-
werke kann davon ausgegangen werden, dass das Liicken-
motiv auf die Verheissung des kiinftigen Heils entspre-
chend des Amosverses hinweist.

Warum wenden sich aber die Kopien des Ziircher Bild-
teppichs mit Nachdruck von der das Heil verheissenden
Liicke in der Umfriedung des Originals ab? Wollten sie den
Hortus conclusus zweifelsfrei verschlossen darstellen, um
Missverstdndnisse zu vermeiden und den Betrachter vor
falschen Auslegungen zu bewahren?!** Die unmittelbare
Wirkung eines Bildes respektive eines Motivs darf ndmlich
nicht unterschitzt werden, wie uns in diesem Zusammen-
hang die sogenannte Capestrano-Tafel aus der Zeit um
1470-1475 im Historischen Museum zu Bamberg lehrt.
Manche Zeitgenossen sahen einige Darstellungen dieser
Tafel ganz ohne tieferen Sinn so, wie sie sich ihnen un-
mittelbar zeigten.!* Es bestand also durchaus die Gefahr,
dass der Rezipient die symbolische Bedeutung eines — im
allgemeinsten Sinn angenommenen — Gegenstandes ent-
weder iiberhaupt nicht oder in seinem Kontext falsch ver-
stand. Da nun die vom Ziircher Bildteppich angefertigten
Kopien durch leichte, aber den Inhalt umformulierende
Veranderungen die scheinbar als heterodox aufgefassten
Bildaussagen des Heidnischwerks von 1480 zu entkriften
versuchen, scheint mir mit Hinblick auf die Narration die
Uberlegung angebracht zu sein, vor welchen Fehldeutun-
gen die Kopien den Betrachter mit der betonten Vermaue-
rung bewahren wollten. Ungeklart bleibt, ob die angenom-
mene Missdeutung als solche erst in der Zeit der Kopisten
aufkam oder bereits in der Entstehungszeit des Heidnisch-
werks.

Wenn schon allein die Tatsache bedenklich ist, dass die
Umfriedung des Hortus conclusus, der fiir Marias Un-
beriihrtheit steht*, neben dem Davidsturm als mariologi-
schem Emblem der Immaculata' nicht unversehrt ist, so
finden wir dariiber hinaus moglicherweise in spitmittel-
alterlichen Glaubensvorstellungen einen Grund fiir die be-
tonte Abwendung von der eingebrochenen Mauer. Etliche
Bild- und Literaturquellen enthalten den Gedanken, dass
sich mit der Inkarnation das Paradies offnet, in das die
Menschen iiber die jungfriuliche Mittlerin gelangen: Sah
der vor dem Heidnischwerk meditierende Betrachter, der
iiber diese Kenntnisse verfiigte, in der Offnung ausser dem
Heilshinweis somit nicht auch das, was sie unmittelbar
abbildet, namlich einen Zugang zum Paradies?

Angesichts der auf dem Bildteppich polarisierten Land-
schaftsangaben, die ihn an die allen Menschen auferlegte
Strafe erinnerte, ein erbaulicher Gedanke. Wihrend sich
Gottes Fluch'*® in der felsigen, verwildert wirkenden Land-
schaft offenbart, in der Disteln wachsen zum Zeichen des
mit Miihsal beladenen, irdischen Lebens, verweisen die
reichlichen und tippigen Pflanzen im umfriedeten Garten



auf das junge Griin des dritten Schopfungstages!® und da-
mit auf das fiir den Menschen scheinbar unerreichbare
Paradies. Denn die fortifikatorische Ringmauer mit ihren
Zinnen und Scharten sowie die verriegelten Tiiren der
Pforten und Tiirme bieten einen trefflichen Schutz vor der
feindlichen und gottverfluchten Umwelt, in der die in
Siinde gefallenen Menschen leben. Doch der auf Maria
gerichtete Blick lenkt die Aufmerksamkeit des betrachten-
den Siinders voller Hoffnung auf die Maueroffnung, die auf
der zum Betrachter entfernteren Seite der Anlage ver-
steckt liegt und ihn vermutlich kompositorisch mit einbe-
zieht; symbolisch bekommt er den Weg ins Paradies gewie-
sen, den er allerdings nicht lustwandelnd bewiltigen kann;
er muss zur Erlangung seines Seelenheils vielmehr durch
die beschwerliche Wildnis als Zeichen seines mit Miihen
und Qualen verbundenen Lebens marschieren.

Die soteriologische Priagung des Bildprogramms mit
seinen zahlreichen Symbolen konnte beim Anblick der
Offnung also die Gedanken des Betrachters auf die «Porta
coeli» gelenkt haben, die zu den héufig gebrauchten maria-
nischen Ehrentiteln!® gehorte. Grosseren Einfluss wird
aber auch das Gleichnis der sich mit der Inkarnation ff-
nenden Himmelstiir etlicher Gelehrter gehabt haben, die
Maria diejenige nannten, die die Paradiesestiir 6ffnete,
welche Eva verschloss.!*! Im Schatzbehalter wird sogar das
Leiden Christi beziehungsweise seine Seitenwunde an-
gefiihrt, welche die Tiir zum Paradies gedffnet habe.!
Entsprechend konnte der Betrachter, der in dieses Gedan-
kengut eingebunden war, beim Anblick der Offnung die
Himmelspforte erkannt haben, hatte er doch stets die Men-
schwerdung Christi und dessen Tod vor Augen.!#3

Unter den zum Themenkreis der Einhornjagd gehorigen
Werken befinden sich zwei Beispiele, die das Gleichnis der
offenen Tir inhaltlich aufgreifen, wenn auch nicht for-
mal.!* Dazu gehort ein um 1480 verfasstes Gebets- und
Betrachtungsbuch!® fiir Ordensfrauen, das sehr aufschluss-
reich ist, weil auf den Text mit dem Zwiegesprich einer
Ordensfrau und dem Verkiindigungsengel iiber die Mensch-
werdung Christi eine kolorierte Federzeichnung der sakra-
len Einhornjagd folgt. Doch vor allem enthilt es eine Text-
stelle, die unmittelbar an die Betrachtung der Empfingnis
Christi beziehungsweise der Gefangennahme des Einhorns
ankniipft und von Siindern berichtet, welche unvermutet in
den verschlossenen Garten gelangen, Maria griissen und
dadurch von ihrer Gnade ergriffen werden.!* Aber nicht
nur die Handschrift verbindet das Bildthema der sakralen
Einhornjagd mit dem Gedanken des Paradieses, das die
Siinder aufnimmt, sondern auch das bereits besprochene
Gebickmodel (Abb. 11) birgt einen dhnlichen Gedanken.
Die Jakobsleiter hinter der Gottesmutter auf dem Model
symbolisiert nicht nur den Aufstieg der Seele zur Porta
coeli'¥, sie bedeutet gleichsam die Jungfrau Maria selbst,
iiber welche die Gldubigen in den Himmel gelangen'*.
Hierin gewinnt Marias Stellung als Mittlerin an Deutlich-
keit hinzu und steht mit Bonaventuras Kommentar in Ein-
klang, dass Maria den Zugang zum Paradies bilde. Denn so

wie Gott durch sie zu uns kam, miissen wir durch sie zu
Gott zuriickkehren.!#?

Liessen diese oder dhnliche Gedanken in der Mauer-
liicke des Hortus conclusus eine Offnung und damit einen
Eingang ins Paradies erkennen? Und beabsichtigten die
Kopien mit ihren auffilligen Abwendungen vom Ziircher
Heidnischwerk, solche oder vergleichbare Deutungen zu
unterbinden? Vielleicht weil sie im Gegensatz zu Vorstel-

Abb. 16 Verkiindigung an Maria, Altartafel, von Petrus Christus
(?), um 1450. New York, Metropolitan Museum of Art, The
Michael Friedsam Collection (32.100.35).

lungen von der Aufnahme der Menschen ins Paradies
stehen, wie sie Weltgerichtsdarstellungen vermitteln? Oder
wollte man letztlich den verschlossenen Garten seinem
Begriffsinhalt entsprechend doch nur einfach verschlossen
darstellen?

Deutlich zeichnen sich Strategien ab, mit deren Hilfe
auf dem Ziircher Heidnischwerk Bilderzihlung mdglich
wurde. So gehoren zu den Elementen, die den Lesefluss
steuern, vorrangig Motivverbindungen. Diese werden zum
einen durch die Anordnung der Einzelmotive der Jagd-
szene zu einem angendherten Halbkreis erreicht, zum
anderen tragen zu den inhaltsreichen Motivverkniipfungen

249



formale Uberlappungen bei. Dagegen geben identische
Kennzeichnungen die Zusammengehorigkeit raumlich ge-
sperrter Motive an. Das Einsetzen assoziativer Gestal-
tungsformen und entsprechender Anspielungen auf ver-
schiedene Kontexte regten letztlich zu mehrschichtigen
Betrachtungsweisen der Motive an. Neben diesen motivi-
schen Verdichtungen dienen Abweichungen von vertrau-
ten Gestaltungsformen als Lesehinweise auf beabsichtigte
Aussagen, die allerdings wohl nur von Betrachtern er-
schlossen werden konnten, die sehr gute Kenntnisse iiber
Bildformeln, religiose Texte sowie deren Exegesen besas-
sen. Gleiches gilt fiir die beobachteten Bild-Text-Relatio-
nen. Wo die Spruchbander nicht ihre zugeordneten Motive
direkt erkldaren oder benennen, muss der mittelbare Zu-
sammenhang gesucht werden. Erst die eben angesproche-
nen Kenntnisse konnten den Gldaubigen erkennen lassen,
dass sich Bild und Text gegenseitig ergénzen und zu neuen
Verstehensmoglichkeiten anleiten.

In kaum einem anderen Werk der sakralen Einhornjagd
diirfte eine Komposition gefunden werden, die auf dieselbe
Weise wohlgeordnet und von derselben Symmetrie be-
stimmt erscheint wie auf dem Ziircher Heidnischwerk und
dessen Kopien. Denn die sakrale Einhornjagd mit ihrer
einzigartigen Erweiterung um die Stammeltern bildet hier
den Rahmen fiir eine mehrschichtig angelegte, jedoch ver-
kiirzte Erzahlung der Heilsgeschichte. Durch das Bild-
thema vorgegeben erstreckt sich die Erzdhlung vom Rat-
schluss Gottes iiber die Verkiindigung an Maria, die
Inkarnation des Gottessohnes und die Geburt Christi bis
hin zum Tod des Erlosers. Eigentiimlich um Maria plat-
zierte Motive beriihren weitere Themen wie die Geburt der
Kirche und eventuell sogar die Offnung des Paradieses.
Aus diesen einzelnen Schliisselthemen gehen wiederum
andere Inhalte hervor, die meist von soteriologischen
Bedeutungen geprigt sind und stets mit der eigentlichen
Bilderzdhlung verkniipft bleiben. Obwohl die vielen, meist
typologisch zu lesenden Motive, die einzeln voneinander
betrachtet wurden, formal eine Einheit bilden, konnen
deren Bildaussagen nicht unreflektiert zu einem Ganzen

wie die Motive auf dem Heidnischwerk selbst addiert
werden, da sich die inhaltlichen heterogenen Aussagen
hochstens abstrahiert auf einen gemeinsamen Gedanken
zurlickfiihren liessen. So kann man zum Beispiel im Rah-
men der Verkiindigung an Maria nicht den Abstand zwi-
schen ihr und dem Einhorn erkldren. Man muss sich stets
der Bedeutungsebene bewusst sein, innerhalb derer die
jeweiligen Motive und ihre Bildaussagen betrachtet wer-
den wollen, damit sie verstanden werden konnen.

Diese Konzeption diirfte aufgrund der Fiille gedank-
licher Beziehungsmoglichkeiten den téglich Meditierenden
im besonderen Masse angeregt haben, sich wihrend seiner
Andacht mit scheinbar unerschopflichen religiosen Inhal-
ten zu befassen.'™® Unklar bleibt, ob das beziehungsreiche,
heterogene Gefiige auch Gedanken evozierte, die dem
Programmentwerfer fern waren; es sei nochmals auf die
Liicke in der Mauer hingewiesen. Dagegen erscheinen uns
aber ikonographische Raffinessen wie die Geburt Christi
als ein Fingerzeig, die Bedeutungen unscheinbarster
Gestaltungen nicht zu unterschétzen: Geringsten Details
kommen auf dem Heidnischwerk offensichtlich entschei-
dende Bedeutungen zu!

Wihrend der geistigen Auseinandersetzung mit dem
Bildprogramm gelangt schliesslich immer wieder Maria in
den Mittelpunkt aller Uberlegungen. Zwar empfindet das
Heidnischwerk formal den dekorativen Charakter der
iiblichen Bildteppiche nach, tiber deren Bildfldche gleich-
missig viele Einzelheiten zur Ausschmiickung verstreut
liegen, doch entgegen der formalen Ausgewogenheit ist
eine inhaltliche Konzentration auf Maria zu beobachten;
verschiedene Inhalte sind stets auf die Gottesmutter ausge-
richtet, um in ihr gleichsam zu gipfeln®'. Somit ist das
Heidnischwerk mit der sakralen Einhornjagd ein ausserge-
wohnliches Zeugnis marianischer Frommigkeit, das gegen-
wirtig nicht eindeutig erkennen ldsst, ob es versucht, den
sekundidren Anteil Marias an der Erlosung iiber das Werk
des Erlosers zu stellen, wie ich vermute.!> Deutlich wurde
jedenfalls, dass es als «Ganzes» weit mehr ausdriickt als nur
Marias unbefleckte Empfangnis.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6, 11: Schweizerisches Landesmuseum, Ziirich.
Abb. 7, 13: Biblioteca Apostolica Vaticana, Rom.
Abb. 8: Stiftung Weimarer Klassik und Kunstsammlungen, Wei-

mar (Photo Depler).

Abb. 9: Historisches Museum, Basel (Photo M. Babey).

Abb. 10, 15: Musée d’Unterlinden, Colmar.

Abb. 12: Kunstverlag Peda, Passau.

Abb. 14: Bibliotheque Nationale de France, Paris.

Abb. 16: The Metropolitan Museum of Art, The Friedsma Collec-
tion, Bequest of Michael Friedsam, 1931. (32.100.35) Photograph
© 1993 The Metropolitan Museum of Art, New York.

250



ANMERKUNGEN

Zitiert nach JURGEN W. EINHORN, Spiritalis unicornis. Das Ein-
horn als Bedeutungstriger in Literatur und Kunst des Mittel-
alters, Miinchen 21998, S. 288.

Inventar-Nummer LM 1959. — Zu den wirktechnischen Anga-
ben, zum Erhaltungszustand und zur Restaurierung siehe
ANNA RAPP BURI/ MONICA STUCKY-SCHURER, zahm und wild.
Basler und Strassburger Bildteppiche des 15. Jahrhunderts,
Mainz 1990, S. 203-205. Ebendort auch eine ausfiihrliche
Werkbeschreibung, der lediglich das Spruchband zu den
Loéwen fehlt. Dieses nennt zum Beispiel ALois TREMP, Die
Madonna im Schweiz. Landesmuseum, in: Katholische Schwei-
zer-Blatter, NF 19, 1903, S. 98.

ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER, Verena Zollers
Wirkteppich von 1554 im Benediktinerkloster Sarnen OW. Das
Weiterleben der Basler Wirkkunst in den Familien der Ziircher
Reformatoren, in: Zeitschrift fiir Schweizerische Archiologie
und Kunstgeschichte 52, 1995, Abb. 1.

Die Kunstdenkmiiler des Kantons Unterwalden, von ROBERT
DURRER, Ziirich 1928 S. 706, Anm. 3. — ANNA RAPP BURI /
MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 3), S. 143, Anm. 30.

Der vorliegende Aufsatz gibt verkiirzt meine Magisterarbeit
wieder, die ich im Wintersemester 1999/2000 dem Kunsthistori-
schen Institut der Ruprecht-Karls-Universitit Heidelberg vor-
legte. Es ist mir an dieser Stelle ein besonderer Wunsch, denen
zu danken, die meine Arbeit grossziigig unterstiitzten: Frau
Sigrid Pallmert, lic. phil. (Schweizerisches Landesmuseum in
Ziirich), Herrn Peter Bretscher, lic. phil. (Museum zu Allerhei-
ligen in Schaffhausen), Herrn Kaspar Michel jun. (Historischer
Verein des Kantons Schwyz), Herrn Dipl.-Biologe Michael
Sonnberger (Instituts fiir systematische Botanik der Universi-
tit Heidelberg) sowie meiner Kommilitonin Frau Anja Eisen-
beiss, M.A. und meiner Lehrerin Frau Prof. Dr. Lieselotte E.
Saurma (Kunsthistorisches Institut der Universitit Heidel-
berg). Zu dieser Publikation unterstiitzten mich zudem Jorg
Diefenbacher, M.A., Gabriele Klaucke, M.A., Judith Weber
und Christoph Winterer, M.A. Auch ihnen gehort mein Dank.
Spatmittelalter am Oberrhein. Maler und Werkstiitten 14501525,
hrsg. von der STAATLICHEN KUNSTHALLE KARLSRUHE (= Aus-
stellungskatalog). Stuttgart 2001, S. 337-339, Nr. 191.

Die Angaben zum Wirkort sind selten konkret und differieren:
HERMANN Scumitz, Bildteppiche. Geschichte der Gobelinwir-
kerei, Berlin #1922, S. 102; zur Vorgehensweise siehe S. 92-96. —
BETTY KURTH, Die deutschen Bildteppiche des Mittelalters, Bd.
1, Wien 1926, S. 114. - HEINRICH GOBEL, Wandteppiche, 3. Teil:
Die germanischen und slawischen Linder, Bd. 1: Deutschland
einschliesslich Schweiz und Elsass (Mittelalter), Stiddeutsch-
land (16.-18. Jahrhundert), Berlin 1933, S. 75-76; interessant
auch die Beischrift zur Abbildung 50a. — G. T. VAN YSSELSTEYN,
Tapestry. The Most Expensive Industry of the XV* and XVI"
Centuries. A Renewed Research into Technic, Origin and Icono-
graphy, Den Haag 1969, S. 168-169. — LEONIE VON WILCKENS
(Rezensentin): «G. T. VAN YSSELSTEYN: Tapestry. The most
expensive industry of the XV* and XVI" centuries. A renewed
research into technic, origin and iconography, Den Haag-
Briissel, van Goor Zonen, 1969. 232 S., 234 und III Abb. auf
Taf.», in: Zeitschrift fiir Kunstgeschichte 33, 1970, S. 150-155. -
JENNY SCHNEIDER, Textilien. Katalog der Sammlung des
Schweizerischen Landesmuseums Ziirich. Ausgewiihlte Stiicke,
Ziirich 1975, S. 18, 22. — ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-
SCHURER (vgl. Anm. 2), S. 203. — Zu Uberlegungen des ur-
spriinglichen Bestimmungsortes siche ANNA Rapp BURI /
MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 2), S. 205 (Benediktine-
rinnenkloster St. Agnes in Schaffhausen). Zu Recht erklirt

Albert Jorger die urspriingliche Herkunft fiir unbekannt; dazu
Die Kunstdenkmdler des Kantons Schwyz, 2: Der Bezirk
March, von ALBERT JORGER, Basel 1989, S. 211. — Ebendort
auch Indizien fiir die nachtréagliche Verwendung des Heid-
nischwerks. Zeitungen von 1876 berichten vom Verkauf eines
Kanzelteppichs aus der Lachener Muttergotteskapelle mit
Hundefiguren, welche «... die Gedanken nicht zum Himmel
(lenken).» Im selben Jahr erwédhnt P. JusTUs LANDOLT, Die
Geschichte der Kirchengemeinde Lachen, nach urkundlichen
Quellen, in: Der Geschichtsfreund 31, 1876, S. 56 einen «kunst-
reichen Teppich mit symbolischen Figuren, der die Kanzel
schmiickt» sowie das Inventarverzeichnis der Kapelle zur
schmerzhaften Muttergottes von 1781, dessen Durchsicht aber
nichts zur Identifizierung unseres Heidnischwerks beitrug. Im
Gegensatz zu Jorger sei nach dem Fiinften Jahresbericht des
Schweizerischen Landesmuseums 1896, S. 78 der Bildteppich in
den 60er Jahren des 19. Jh. von der Hl.-Kreuz-Kapelle in
Lachen verkauft worden; zum Quellenwert dieser Herkunfts-
angabe siche ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER
(vgl. Anm. 2), S. 205, Anm. 3. — Zur Uberlegung, dass das Heid-
nischwerk nachtriglich nach Lachen gelangte, siche ALBERT
JORGER, S. 212.

Wenn sowohl der Bildinhalt als auch die Donatoren auf dem
Bildteppich die Vermutung nahe legen, einen sakralen Bestim-
mungsort fiir das Heidnischwerk zu suchen, bleibt dennoch
seine urspriingliche Verwendung unbekannt. Denn Kloster-
und Kircheninventare sowie zeitgendssische Bildquellen bele-
gen innerhalb von Sakralriumen einen vielfiltigen Gebrauch
der Heidnischwerktiicher; sieche dazu BETTY KURTH (vgl
Anm. 7), S. 73-75. — RUDOLF BURCKHARDT, Gewirkte Bildtep-
piche des XV. und XVI. Jahrhunderts im Historischen Museum
zu Basel, Leipzig 1923, S. 3-5. - EVA ZIMMERMANN, Zur spiit-
gotischen Wirkerei und Stickerei am Oberrhein, in: Spétgotik
am Oberrhein. Meisterwerke der Plastik und des Kunsthand-
werks 1450-1530, hrsg. von ERNST PETRASCH (= Ausstellungs-
katalog), Karlsruhe 1970, S. 279. Albert Jorger ist zuzustim-
men, wenn er meint, die urspriingliche Verwendung sei un-
bekannt (ALBERT JORGER [vgl. Anm. 7], S. 211). Einiges wird
jedoch im Artikel darauf hinweisen, dass der Bildteppich als
Wandbehang zur Andacht und zum Gebet gedient haben
konnte; siehe dazu auch ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-
SCHURER (vgl. Anm. 2), S. 64, 204.

HERMANN ScHmITZ (vgl. Anm. 7), S. 102 wiirdigt die fiir das
Heidnischwerk aussergewoOhnliche Darstellung der Land-
schaft. BETTY KURTH (vgl. Anm. 7), S. 114 verweist auf die Ten-
denz zu naturgetreuen Abbildungen. Neben dieser sich von
der Tradition abwendenden Gestaltung weist auf die gestei-
gerte Grosse und Bewegtheit der Einzelfiguren hin: DORA
Heinz, Europiische Wandteppiche 1 von den Anfingen der
Bildwirkerei bis zum Ende des 16. Jahrhunderts (= Bibliothek
fiir Kunst- und Antiquititenfreunde, Bd. 37), Braunschweig
1963, S. 140. Eine nicht ndher ausgefiihrte Einflussnahme
Martin Schongauers auf die Hauptfiguren, auf die Faltenbe-
handlung sowie auf ungenannte «Einzelheiten» fiihren an:
BETTY KURTH (vgl. Anm. 7), S. 114. — HEINRICH GOBEL (vgl.
Anm. 7), S. 75. - DorA HEINZ, S. 140.

Ich behalte mir vor, hierzu einen separaten Aufsatz vorzu-
legen.

Unter der mittleren Stifterfigur datiert ein Schriftband den
Teppich mit «m . cccc Ixxx ».

Arvrors TREMP (vgl. Anm. 2), S. 98-99. Das Wappen der linken
Stifterfigur, das in Gold einen roten Adler von Schwarz schrig
rechts geteilt zeigt, ist bis heute ungedeutet und kann nicht der

251



20

21
22

Familie Goldschmid zugeordnet werden, wie es Alois Tremp
tat. Reinhard Frauenfelder versuchte, die der Familie Irmensee
angehorigen Stifterfiguren anhand der Schaffhausener Chro-
nik des Hans Jacob Riieger individuell zu identifizieren; dazu
REINHARD FRAUENFELDER, Die Symbolik des Gobelins
«Mystischer Garten Mariae» vom Jahre 1480 im Schweizeri-
schen Landesmuseum, in: Anzeiger fiir schweizerische Alter-
tumskunde, NF 38, 1936, S. 133. Allerdings bedauerte Riieger,
nicht alle Familienmitglieder vollstindig in seiner Chronik
erfasst haben zu konnen; dazu JOHANNES JACOB RUEGER,
Chronik der Stadt und Landschaft Schaffhausen, hrsg. vom
Historisch-Antiquarischen Verein des Kantons Schaffhausen,
Bd. 2, Schaffhausen 1892, S. 805. Zur Familienchronik siche
ebenda S. 805-808; zum Wappen der Irmensee vgl. ebenda,
S. 626, Anm. 3; Taf. 8. Die von Riieger beschriebenen Wappen-
tafeln werden im Museum zu Allerheiligen in Schaffhausen
unter der Bezeichnung «Wappentafeln der Adeligen Gesell-
schaft zun Herren» aufbewahrt (Inv.-Nr.: 6033). Ebendort auch
ein Glasgemilde von 1571 mit dem Irmensee’schen Wappen
(Inv.-Nr.: 29865).

ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 2),
S. 204. — CHRISTIANE REINHARD-SEELINGER, Darstellung und
Funktion der Pflanze auf den spitgotischen Bildteppichen
des Oberrheins, Universitat Heidelberg, Magisterarbeit 1989,
S. 25.

Es fehlt eine einheitliche und nachpriifbare Bestimmung der
Pflanzen: Das Institut fiir systematische Botanik der Ruprecht-
Karls-Universitdt Heidelberg kam zu Identifizierungen, die
zum Teil von beiden angemerkten Arbeiten abweichen.
REINHARD FRAUENFELDER (vgl. Anm. 12), S. 133-136.

Aro1s TREMP (vgl. Anm. 2), S. 93-101.

PETER BLOCH, Typologie, in: Lexikon der christlichen Tkono-
graphie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 4, Rom/Frei-
burg/Basel/Wien 1972, Sp. 402. — Siehe auch EWALD VETTER,
Mariologische Tafelbilder des 15. Jahrhunderts und das Defen-
sorium des Franz von Retz. Ein Beitrag zur Geschichte der
Bildtypen im Mittelalter, Heidelberg, Diss. 1954. Auch die
Schriftbdnder des Bildteppichs legen traditionell christolo-
gische Symbole marianisch aus. So wurde dem in der linken
oberen Ecke dargestellten Lowe der Physiologus-Fabel ein
Schriftband mit dem Vers aus dem Magnifikat zugeordnet.
Selbst fiir ein Symbol wie Jakobs Stern, den sowohl Tremp als
auch Frauenfelder christologisch auslegen, existiert eine
marianische Deutung; siche dazu die zweite Homilie in Bern-
hard von Clairvaux’ «In laudibus virginis matris» in: BERN-
HARD VON CLAIRVAUX, Sdmtliche Werke, lateinisch/deutsch,
hrsg. von Gerhard B. Winkler, Bd. 4. Innsbruck 1993, S. 74.
REINHARD FRAUENFELDER (vgl. Anm. 12), S. 134.
Schweizerisches Landesmuseum in Ziirich, Finfter Jahresbe-
richt, 1896, S. 78. — Die Kunstdenkmiiler des Kantons Schwyz, 1:
Einsiedeln, Hofe, und March, von LINUS BIRCHLER, Basel
1927, S. 418.

Fri1Z GYSIN, Gotische Bildteppiche der Schweiz, Frankfurt a.
M. 1941, S. 13. — ArLo1s TREMP (vgl. Anm. 2), S. 100. - MARGA-
RET B. FREEMAN, The Unicorn Tapestries, New York 21983,
S. 51. — ERNST GULDAN, Eva und Maria. Eine Antithese als
Bildmotiv, Koln 1966, S. 118. — ANNA RAPP BURI / MONICA
STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 2), S. 64, 204-205.

REINHARD FRAUENFELDER (vgl. Anm. 12), S. 134.

Ein Holzschnitt aus dem «Beschlossen gart des rosencrantz
Marie» mit der Uberschrift «Von der menschwerdong gottes
nach geistlicher ausslegong der hystori von dem einhoren»
zeigt, dass in vergleichbaren Darstellungen zunichst die als
Menschwerdung Christi verstandene sakrale Einhornjagd
gesehen wurde; abgebildet in: JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm.

252

23

24

25

26
27
28

29
30

31

32

33

34
35

1), S. 294, Abb. 139. In diesem Sinn nimmt unsere allegorische
Darstellung auch auf dem Dominikaner-Altar Martin Schon-
gauers die Stelle der Verkiindigung an Maria respektive die
der Inkarnation des Gottessohnes ein; vgl. dazu Der hiibsche
Martin. Kupferstiche und Zeichnungen von Martin Schongauer
(ca. 1450-1491), ausgearbeitet von FEDJA ANZELEWSKY u. a.
(= Ausstellungskatalog), Strassburg 1991, S. 76. Ebenso der
eingangs zitierte Brief an Verena Zoller hebt im Bildteppich
die Menschwerdung Christi hervor; dazu ANNA RApp BURI /
MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 3), Anm. 30. - Zu den
Bezeichnungen als Hortus conclusus siche: ANNA RAPP BURI/
MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 2), S. 203. — BETTY
KURTH (vgl. Anm. 7), S. 114. - HEINRICH GOBEL (vgl. Anm. 7),
S. 75. — JURGEN W. EINHORN (Anm. 1), S. 287. — ROBERT L.
Wyss, Vier Hortus Conclusus-Darstellungen im Schweizeri-
schen Landesmuseum, in: Zeitschrift fiir schweizerische
Archiologie und Kunstgeschichte 20, 1960, S. 114. — Andere
Bezeichnungen bei: Arois TREmp (vgl. Anm. 2), S. 93. —
REINHARD FRAUENFELDER (vgl. Anm. 12), S. 133. — FrITZ
GYSIN (vgl. Anm. 20), S. 12. — ALBERT JORGER (vgl. Anm. 7),
S.211.

Reichliche Bildbeispiele in: KARL VON SPIESS, Marksteine der
Volkskunst, 2. Teil (= Jahrbuch fiir historische Volkskunde,
Bd. 9), Berlin 1942. — ROBERT L. Wyss (vgl. Anm. 22). — RUDI-
GER ROBERT BEER, Einhorn. Fabelwelt und Wirklichkeit,
Miinchen 1972. — JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1).

BOB SCRIBNER, Das visuelle in der Volksfrommigkeit, in: Bilder
und Bildersturm im Spiatmittelalter und in der frithen Neuzeit,
hrsg. von Bob Scribner (= Wolfenbiitteler Forschungen,
Bd. 46), Wiesbaden 1990, S. 11.

The Hunting Book of Gaston Phébus. Manuscrit francais 616,
Paris, Bibliotheque Nationale, hrsg. und kommentiert von
WILHELM SCHLAG (= Manuscripts in Miniature, Bd. 3), Graz
1998, S. 34-35.

Ez 44, 1-3.

Hid 4, 12. Das Schriftband lautet «.ortus . conclusus».

HANS MARTIN VON ERFFA, lkonologie der Genesis. Die christ-
lichen Bildthemen aus dem Alten Testament und ihre Quellen,
Bd. 1, Miinchen 1989, S. 52-55.

«lusticia.» auf dem Schriftband.

Ps 84, 11: Misericordia et fidelitas obviam venient sibi, iustitia et
pax inter se osculabuntur. Der Psalmbezug war schon im
19. Jahrhundert bekannt; in neueren Publikationen erw#hnt
die Abhingigkeit z. B. JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1),
S. 292; siehe auch MICHAELA Bautz, VIRTVTES. Studien zu
Funktion und Ikonographie der Tugenden im Mittelalter und im
16. Jahrhundert, Berlin 1999, S. 31-34.

BERNHARD VON CLAIRVAUX, Sdmtliche Werke, lateinisch/
deutsch, hrsg. von Gerhard B. Winkler, Bd. 8. Innsbruck 1997,
S. 96-129.

LeoroLD KRETZENBACHER, Gericht iiber Adam und Eva. Siid-
ostalpine Traditionsparallelen zur Tkonographie eines schwe-
disch-finnischen Barockbildes in Helsinki, in: Carinthia I 156,
1966, S. 1047, bes. S. 15-27.

Zu den jeweiligen Positionen der Tugenden im Streit siehe:
BERNHARD VON CLAIRVAUX (vgl. Anm. 31), S. 114.

BERNHARD VON CLAIRVAUX (vgl. Anm. 31), S. 102.

JoHANNIS DE CAULIBUS, Meditaciones Vite Christi. Olim S.
Bonaventuro attributae, hrsg. von M. Stallings-Taney (= Cor-
pus Christianorum, Continuatio Mediaevalis, Bd. 153), Turn-
hout 1997, S. 12-14. — Meditations on the Life of Christ. An
[llustrated Manuscript of the Fourteenth Century. Paris, Biblio-
theque Nationale, MS. Ital. 115, hrsg. von ISA RAGUSA / ROSALIE
B. GREEN (= Princeton Monographs in Art and Archaeology,
Bd. 35), Princeton 1961, S. 6-9.



36

37

38

39

40

41

42

43

45

46

47

48
49

50

51

WILLM REUPKE, Das Zerbster Prozessionsspiel 1507 (= Quel-
len zur deutschen Volkskunde, Heft 4), Berlin/Leipzig 1930,
S. 30.

IsA RAGUSA / ROSALIE B. GREEN (vgl. Anm. 35), S. 9.

Lk 1, 26-28. «ave . gracia . plena . dne . tecum» auf dem ent-
sprechenden Schriftband.

Wir finden aber diese Vorstellung z. B. in einem der Volks-
lieder, die Ludwig Uhland sammelte; siche dazu RUDIGER
ROBERT BEER (vgl. Anm. 23), S. 110.

Um 500 nach Christus wurde unter dem Namen Dionysios
Areopagita die Schrift «De coelesti hirarchia» verfasst, in der
die streng gegliederte Engelshierarchie dargelegt wird, welche
die kirchlichen Amter auf Erden widerspiegeln: Neun Engel-
chore stehen neun Weihestufen gegeniiber, deren eine die
Priesterweihe ist; dazu A. M. RITTER, Dionysius, hl. (C. Diony-
sios Are(i)opagites), in: Lexikon des Mittelalters, Bd. 3,
hrsg. von ROBERT-HENRI BAUTIER, Miinchen/Ziirich 1986,
Sp. 1079-1080. — HEINRICH UND MARGARETHE SCHMIDT, Die
vergessene Bildersprache christlicher Kunst. Ein Fithrer zum
Verstindnis der Tier-, Engel- und Mariensymbolik, Miinchen
°1995, S. 128. — GERHARD PODHRADSKY, Lexikon der Liturgie.
Mit Erginzungen auf Grund der Dekrete des I1. vatikanischen
Konzils, Innsbruck/Wien/Miinchen 1967, Sp. 416 (s. v. «Weihe»).
Fiir gewohnlich ist der Verkiindigungsengel jedoch in das litur-
gische Gewand eines Diakons gekleidet. Zur moglichen Be-
deutung dieser Ausnahme siehe weiter unten im Text.

JuLiA LIEBRICH, Die Verkiindigung an Maria. Die Ikonogra-
phie der italienischen Darstellungen von den Anfiingen bis 1500,
Wien 1997, S. 58. — Vgl. auch JoHANNIS DE CAULIBUS (vgl.
Anm. 35), S. 23.

Zitiert nach der Ubersetzung in: JULIA LIEBRICH (vgl. Anm. 41),
S. 187.

Lk 1, 29-37.

Lk 1, 38. «ecce ancilla dni» im Nimbus.

MICHAEL BAXANDALL, Die Wirklichkeit der Bilder. Malerei und
Erfahrung im Italien der Renaissance, unter Beriicksichtigung
der vorgenommenen Verédnderungen und Erweiterungen der
2. Auflage, neu bebildert, iibersetzt von Hans Giinter Holl,
Berlin 1999, S. 66-73. — STEFANIE RENNER, Die Darstellung der
Verkiindigung an Maria in der florentinischen Malerei. Von
Andrea Orcagna (1346) bis Lorenzo Monaco (1425) (= Studien
zur Kunstgeschichte, Bd. 1), Bonn 1996, S. 30. — JULIA LIEB-
RICH (vgl. Anm. 41), S. 62.

Weitere Gesten in: JULIA LIEBRICH (vgl. Anm. 41), S. 61-62. —
GERT DUWE, Die Verkiindigung an Maria in der niederlindi-
schen Malerei des 15. und 16. Jahrhunderts, Frankfurt a. M.
1994, S.164-166. — GERT DUWE, Der Wandel in der Darstellung
der Verkiindigung an Maria vom Trecento zum Quattrocento,
Frankfurt a. M. 1988, S. 242-244.

MILLARD MEISS, The Madonna of Humility, in: The Art Bulle-
tin 18, 1936, S. 435—464.

MILLARD MEIsS (vgl. Anm. 47), S. 435.

EwALD M. VETTER, Das Frankfurter Paradiesgirtlein, in:
Heidelberger Jahrbiicher 9, 1965, S. 102-146.

Stefan Lochner, Meister zu Koln. Herkunft — Werke — Wirkung,
hrsg. von FRANK GUNTER ZEHNDER (= Ausstellungskatalog),
Koln 1993, S. 330-332, Nr. 49.

Speculum humanae salvationis. Codex Cremifanesis 243 des
Benediktinerstiftes Kremsmiinster, Kommentar von WILLI-
BRORD NEUMULLER (= Glanzlichter der Buchkunst, Bd. 7),
Graz 1997, fol. 4", S. 23. — GAUDENZ FREULER, Die Verkiindi-
gung mit dem fliegenden Engel in der sienesischen Kunst. Ein
Beitrag zur Verkiindigungsikonographie des 14. Jahrhunderts,
in: De arte et libris. Festschrift Erasmus 1934-1984, hrsg. von
Abraham Horodisch, Amsterdam 1984, S. 171; Abb. 17. Am

52
53
54

56

58

59

60

61

62

63

65

67

68

69

70

71

72

73

74

75
76

Stamm des Tugendbaumes kommentiert eine Beischrift die
Verkiindigungsszene mit den Worten: «Radix Virtutum: Humi-
litas».

JuL1A LIEBRICH (vgl. Anm. 41), S. 54-55.

MILLARD MEIss (vgl. Anm. 47), S. 462.

Lk 1, 48.

Lk 1,35.

Vgl. zum Beispiel ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHU-
RER (vgl. Anm. 2), S. 168-169, Abb. 22.

WOLFGANG BRAUNFELS, Heiliger Geist, in: Lexikon der christ-
lichen Ikonographie, Bd. 2, Rom/Freiburg/Basel/Wien 1970,
Sp. 228.

AURELIUS AUGUSTINUS, Enchiridion ad Laurentium sive de
fide, spe et charitate liber unus, hrsg. von Jacques-Paul Migne
(= Patrologiae cursus completus, series Latina, Bd. 40), Paris
1845, Sp. 251.

BERNHARD VON CLAIRVAUX, (vgl. Anm. 17), S. 106, Abschn. 4.
Isa RAGUSA / ROSALIE B. GREEN (vgl. Anm. 35), S. 16, 19-20.
GERTRUD SCHILLER, lkonographie der christlichen Kunst,
Bd. 1, Giitersloh 31981, S. 55.

HId 2, 12. «vox . turturis . audita . e . 7. t'ra . nra» auf dem
Schriftband.

Hid 2, 11-13.

Aro1s TREMP (vgl. Anm. 2), S. 96.

CARLA GOTTLIEB, Respiciens per Fenestras: The Symbolism of
the Mérode Altarpiece, in: Oud Holland 85, 1970, S. 79-80.

Vor dem Hintergrund mariologischer Deutungen ist es interes-
sant zu iiberlegen, ob der Vers nicht auch ein Spiel mit Meta-
phern ermdglicht. Einerseits stehen sowohl die Turteltaube als
auch die Stimme der Turteltaube symbolisch fiir Maria, da sie
mit den Worten Ecce ancilla domini in den géttlichen Heilsplan
einwilligte (ANSELM SALZER, Die Sinnbilder und Beiworte
Mariens in der deutschen Literatur und lateinischen Hymnen-
poesie des Mittelalters. Mit Beriicksichtigung der patristischen
Literatur. Eine literar-historische Studie, Darmstadt 1967, S. 138.),
andererseits steht die gesegnete, von keiner Menschenhand
entweihte Erde, das ungepfliigte Ackerland, die vom himm-
lischen Regen befruchtete Erde, die Terra nostra (ANSELM
SALZER, S. 5, 112, 113.) ebenfalls fiir Maria; indem sie dazu die
Vox turturis vernahm, also die Stimme der Taube, die den Hei-
ligen Geist symbolisiert, konnte dabei auch an die Vorstellung
der Conceptio per aurem gedacht werden (ANSELM SALZER,
S.91.).

LISELOTTE WEHRHAHN-STAUCH, Einhorn, in: Reallexikon zur
deutschen Kunstgeschichte, Bd. 4, begr. von Otto Schmitt,
hrsg. von Ernst Gall und L. H. Heydenreich, Stuttgart 1958,
Sp. 1509-1512. Zur Deutung des Einhorns auf Christus
ebenda, Sp. 1511-1512.

Siehe MARGARET B. FREEMAN (vgl. Anm. 20), S. 14-30. — LISE-
LOTTE WEHRHAHN-STAUCH (vgl. Anm. 67), Sp. 1512.
HONORIUS AUGUSTODUNENSIS, Speculum Ecclesiae. De nativi-
tate Domini, hrsg. von Jacques-Paul Migne (= Patrologiae cur-
sus completus, series Latina, Bd. 172), Paris 1854, Sp. 819.
Textbeispiele bei MARGARET B. FREEMAN (vgl. Anm. 20),
S. 21, 25.

Der Physiologus. Tiere und ihre Symbolik, iibertragen und
erldutert von OTTO SEEL, Miinchen/Ziirich 71995, S. 35.
WILHELM GRIMM, Konrads von Wiirzburg Goldene Schmiede,
Berlin 1840, S. 8-9, Vers 260-265.

JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 292.

LISELOTTE WEHRHAHN-STAUCH (vgl. Anm. 67), Sp. 1524.

Fiir Bildbeispiele vgl. Anm. 23.

Zu den Kopien siehe weiter unten im Text; vgl. auch ANNA
RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 3). —
ROBERT L. Wyss (vgl. Anm. 22), S. 114-120.

253



71

78
79
80

81

82

83

84

85

86

87

88

89

90
91
92
93

94
95

Zur Bereicherung der legendéren Vita Marid um den Bericht,
dass Maria in einem Buch gelesen habe, bevor Gabriel ihr die
Geburt Jesu verkiindete, siche KLAUS SCHREINER, Konnte
Maria lesen? Von der Magd des Herrn zur Symbolgestalt mittel-
alterlicher Frauenbildung, in: Merkur 44, 1990, S. 83.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 61), S. 44,

Jes 7, 14.

In diesen Zusammenhang gehort auch die angesprochene
Funktion Gabriels als Priester, in der er sich der Jungfrau
offenbart, obwohl er iiblicherweise bei der Verkiindigung das
Amt eines Diakons begleitet. Uber der ihn als Priester aus-
zeichnenden gekreuzten Stola trédgt Gabriel ein kostbares,
purpurfarbenes Pluviale mit einem Aurifrisium und einem
Rapport, der an ein Granatapfelmuster erinnert. Bibelkundige
Gldubige erkannten dies eventuell als einen Hinweis auf die
Verse Ex 39, 22-26, welche die Anfertigung der Priestergewin-
der schildern. Assoziationen an das Obergewand des ersten
Priesters Aaron (Sir 45, 9) waren daher durchaus méglich, so
dass Gabriel aufgrund seiner Tracht ein weiteres Mal fiir die
mosaische Ara stiinde.

Ex 25, 10-22. «archa . dni .» auf dem entsprechenden Schrift-
band.

GUNTHER BINDING, Was ist Gotik? Eine Analyse der gotischen
Kirchen in Frankreich, England und Deutschland 1140-1350.
Darmstadt 2000, S. 215.

Zur Deutung anachronistischer Bauelemente als Gegeniiber-
stellung der Aren sub lege und sub gratia siche ERWIN
PANOFSKY, Early Netherlandish Painting. Its Origins and Cha-
racter, Bd. 1, New York/Hagerstown/San Fransisco/London
1971 (= Reprint, Originalausgabe 1953), S. 131-148, bes. S. 136.
JOHANNES SCHILDENBERGER, Bundeslade, in: Marienlexikon,
hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V.
von Remigius Bdumer und Leo Scheffezyk, Bd. 1, St.-Ottilien
1988, S. 616.

Siehe die zahlreichen Abbildungen in: HENRIK CORNELL,
Biblia Pauperum, Stockholm 1925.

Biblia Pauperum. Armenbibel. Die Bilderhandschrift des
Codex Palatinus latinus 871 im Besitz der Biblioteca Aposto-
lica Vaticana, Einfiihrung und Kommentar von CHRISTOPH
WETZEL, Transkription und Ubersetzung von Heike Drechsler,
Stuttgart/Ziirich 1995, S. 31 (fol. 4r).

Ist der brennende Dornbusch inhaltlich doppelt belegt und
evoziert er auch Erinnerungen an das Strafurteil Gottes? Kurz
erwihnt sei, dass die meisten Ausgaben der Biblia pauperum
auf einer Seite in zwei Registern die Verkiindigung an Maria
und die Geburt Christi als zwei Antitypen mit ihren jeweils
entsprechenden Prifigurationen vereinen; dazu HENRIK
CORNELL (vgl. Anm. 85), Taf. 1, 14, 20 u. a. Dies erklirt nun
moglicherweise, weshalb sich Gideon in unmittelbarer Nihe
zur Jungfrau und dem Dornbusch aufhilt und weshalb die
Jungfrau, Gideon und der Baum durch eine dhnliche Achse
verbunden sind wie die Prifigurationen der Geburt Christi.
Siehe die Beischriften zu den genannten Typen in: CHRISTOPH
WETZEL (vgl. Anm. 86), S. 75.

RoLr BOTHE, Kunstsammlungen zu Weimar. Schlossmuseum.
Gemdildegalerie, Miinchen 1994, S. 20-21, Nr. 6 (mit Literatur).
—JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 481, Nr. 336.

JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 493, Nr. 388.

Vgl. Anm. 76.

FEDJA ANZELEWSKY (vgl. Anm. 22), S. 76.

KONRAD VON MEGENBERG, Buch der Natur, ins Neuhoch-
deutsche iibertragen und eingeleitet von Gerhard E. Sollbach.
Frankfurt a. M. 1990, S. 52-53.

Dazu ROBERT L. Wyss (vgl. Anm. 22), S. 122.

Ebenso ROBERT L. Wyss (vgl. Anm. 22), S. 122.

254

96

99,

98

99

100

101

102

103

104

105

106

107
108
109

110
m
112
113
114
115

116

117
118

119
120

121

Siehe z. B. Mathis Gothart Nithart Griinewald. Der Isenheimer
Altar, bearbeitet von HEINRICH GEISSLER u.a., Stuttgart 1973,
S.78.

Bildbeispiele in: JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), Abb. 81,
84,85,90 u. a.

JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 479-480, Nr. 329.

HANS MARTIN VON ERFFA, Ikonologie der Genesis. Die christ-
lichen Bildthemen aus dem Alten Testament und ihre Quellen,
Bd. 2, Miinchen 1995, S. 338-339, 345.

RUPERTUS ABBAS TUITIENSIS, De Trinitate et operibus eius libri
XLII. Commentariorum in Genesim liber octavus, hrsg. von
Jacques-Paul Migne (= Patrologiae cursus completus, series
Latina, Bd. 167), Paris 1854, Sp. 495-496.

HANS MARTIN VON ERFFA (vgl. Anm. 99), S. 338-339 sowie die
entsprechenden Autorenquellen auf S. 349-351.

Vgl. Anm. 17.

MANFRED HAUKE, Opfer, in: Marienlexikon, hrsg. im Auftrag
des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remigius Béu-
mer und Leo Scheffczyk, Bd. 4, St.-Ottilien 1992, S. 696.

In der Tafelmalerei verband man schon um 1420 die sakrale
Einhornjagd mit der Kreuzigung Christi; sieche dazu WERNER
Kroos, Die Erfurter Tafelmalerei von 1350-1470. Ein Beitrag
zur Kunstgeschichte Mitteldeutschlands (= Forschungen zur
deutschen Kunstgeschichte, Bd. 13), Berlin 1935, S. 46-47. In
diesem Zusammenhang ist es nicht ohne Bedeutung, auch auf
die Gestaltungsform des Einhorns als Zicklein hinzuweisen,
wie es der Physiologus in seiner Fabel beschreibt (OTTO SEEL
[vgl. Anm. 71], S. 35). Indem es sozusagen von Maria geopfert
wird, erinnert es ndmlich an den Stindenbock aus Lev 16, 21,
dem alle Siinden der Israeliten aufgeladen werden. Es ist Hugo
von St. Viktor, der explizit den Ziegenbock mit dem Einhorn
vergleicht; sieche dazu LISELOTTE WEHRHAHN-STAUCH (vgl.
Anm. 67), Sp. 1512.

Siehe auch GENOVEVA Nitz, Compassio BMV, in: Marien-
lexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum Regens-
burg e.V. von Remigius Baumer und Leo Scheffczyk, Bd. 2,
St.-Ottilien 1989, S. 83.

«ipse . aut . vulneratus . e . prup/ter . iniquitates . nostras.» auf
dem Schriftband.

«.et. livore . eius . sanati . sumus.” auf dem Schriftband.

ERNST GULDAN (vgl. Anm. 20), S. 65-71.

Ebenso die Kirchenviiter; siehe dazu OswaLD ERICH, Adam-
Christus (alter und neuer Adam), in: Reallexikon zur deutschen
Kunstgeschichte, Bd. 1, hrsg. von Otto Schmitt, Stuttgart 1937,
Sp. 157-158.

Zitiert nach ERNST GULDAN (vgl. Anm. 20), S. 19.

ERNST GULDAN (vgl. Anm. 20), S. 49-52.

CHRISTOPH WETZEL (vgl. Anm 86), S. 19, 95.

ERNST GULDAN (vgl. Anm. 20), S. 173-174, Nr. 28.

Siehe auch ERNST GULDAN (vgl. Anm. 20), S. 118.

GERTRUD SCHILLER, lkonographie der christlichen Kunst, Bd.
4.1: Die Kirche, Giitersloh 21988, S. 53-54.

STEPHAN FRIDOLIN, Schatzbehalter, hrsg. von Theodore Bes-
terman, Portland/Oregon 1972 (= The Printed Sources of
Western Art, Bd. 28), fol. g 3.

JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 285-288, bes. S. 287.
BRIGITTE WEISKE, Gesta Romanorum, Bd. 1: Untersuchungen
zu Konzeption und Uberlieferung (= Fortuna vitrea, Bd. 3),
Tiibingen 1992, S. 150-152.

HId 4, 4: «.turris . david . que . mille . /clipeis . erat. communita.»
ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 2),
S. 205.

Das Wappen der Grafen von Lupfen befindet sich wie auch das
der Familie Irmensee auf den eingangs genannten Wappenta-
feln des Schaffhausener Museums; vgl. Anm. 12.



122

123

124

125

126

127

128
129

130

131

132

133

134

ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 3),
S. 142, Abb. 4, 6.

ANNA RAPP BURI / MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 3),
Abb.5,7,8.

GERTRUD SCHILLER (vgl. Anm. 61), S. 92.

Genie ohne Namen. Der Meister des Bartholomdus-Altars,
hrsg. von RAINER BUDDE / ROLAND KRISCHEL, Kéln 2001,
S.310-311, Nr. 29.

Ebendort, S. 312, Nr. 30. Der Begriff «Davidsturm» ist dem
vielfach mariologisch gedeuteten Hohelied entnommen und
diente in Litaneien als marianischer Titel zur Anrufung der
Jungfrau; dazu GENOVEVA Ni11z, Lauretanische Litanei, in:
Marienlexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum
Regensburg e.V. von Remigius Baumer und Leo Scheffczyk,
Bd. 4, St.-Ottilien 1992, S. 33—44, bes. S. 38. Daher ist es nur ver-
stiandlich, wenn ein Turm im Kontext einer Geburt Christi
gezeigt wird. Als Sinnbild fiir den Davidsturm betont er nim-
lich die unversehrte Jungfriulichkeit Marias. Daher sind
Tiirme hiufig auch in Verkiindigungsdarstellungen anzutref-
fen; dazu SVEN LUKEN, Die Verkiindigung an Maria im 15.
und friithen 16. Jahrhundert. Historische und kunsthistorische
Untersuchungen (= Rekonstruktion der Kiinste, Bd. 2), Gottin-
gen 2000, bes. Abb. 40, 44, 59, 78.

Auch die Hans Memling zugeschriebene Tafel mit der Anbe-
tung der heiligen drei Konige im Museo del Prado zeigt die
Reste einer Wendeltreppe zusammen mit der Ruine, in der
Christus geboren wurde; vgl. dazu Museo del Prado. Catalogo
de las pinturas. Madrid 1985, S. 757, Nr. 1558.

HEINRICH GEISSLER (vgl. Anm. 96), S. 106, 111, 133, 144, 147.
DIRK DE Vos, Rogier van der Weyden. Das Gesamtkunstwerk,
Miinchen 1999, S. 277, Abb. 21.

Ewald Vetter deutet das am Hiigel liegende Gotteshaus zwar
gleichfalls als einen gnadenzeitlichen Gegensatz zum alten
Bund. Diesen sieht er aber im Tempel Salomons symbolisiert;
dazu EwWALD M. VETTER, Der Isenheimer Altar des Matthias
Griinewald. Ikonographie und Deutung, in: Jahrbuch der statt-
lichen Kunstsammlungen in Baden-Wiirttemberg 8, 1971, S. 52.
FEDJA ANZELEWSKY (vgl. Anm. 22), S. 71, 77, 261, 263. Fiir all-
gemeine Vergleiche siehe auch ALFRED STANGE, Deutsche
Malerei der Gotik, 7. Bd.: Oberrhein, Bodensee, Schweiz und
Mittelrhein in der Zeit von 1450 bis 1500, Miinchen/Berlin,
Reprint 1969, Abb. 134, 195, 223 u. a.

ERWIN PANOFSKY (vgl. Anm. 83), S. 134. — ERWIN PANOFSKY,
The Friedsam Annunciation and the Problem of the Ghent
Altarpiece, in: The Art Bulletin 17, 1935, S. 453.

JOHN MALCOLM RUSSEL, The Iconography of the Friedsam
Annunciation, in: The Art Bulletin 60, 1978, S. 25-27.

Diese Uberlegung gewinnt an Bedeutung, wenn man die je-
weiligen Darstellungen der Porta aurea vergleicht, die in die
Gartenmauer eingebunden ist. Auf dem Ziircher Heid-
nischwerk entscheidet erst der zweite Blick, ob die Tiir der gol-
denen Pforte einen Spalt breit offen steht oder ob mit dem
vermeintlichen Spalt die Laibung dargestellt sein konnte. Auf
der Kopie von 1554 konnte die verschattete Laibung ebenfalls
als ein Tiirspalt gesehen werden. Auf einer Abbildung der
zuletzt 1993 im Pariser Kunsthandel aufgetauchten Kopie von
1563 meint man sogar zu erkennen, dass die Laibung der Porta
aurea nachtréglich iiberarbeitet wurde. Oberhalb des quer
iiber die Pforte gespannten Schriftbandes scheint die Laibung
farblich an Turm und Tor angepasst worden zu sein, wihrend
unterhalb des Bandes — wieder — ein Stiick des urspriinglichen

135

136

137

138
139

141

142
143

144

145
146

147
148
149

150

151

152

schwarzen Streifens erkennbar ist, den man zweideutig als Ver-
schattung oder Tiirspalt auffassen kann; vgl. dazu ANNA RAPP
BURI/ MONICA STUCKY-SCHURER (vgl. Anm. 3), Abb. 5, 10.
ANDREA KATHARINA THURNWALD, Zur lkonographie der
Capestrano-Tafel. Pater Stephan Fridolin als geistiger Urheber
ihres theologischen Programms, in: Der Bussprediger Cape-
strano auf dem Domplatz in Bamberg. Eine Bamberger Tafel
um 1470/75, hrsg. von Lothar Hennig (= Schriften des Histo-
rischen Museums Bamberg, Bd. 12), Bamberg 1989, S. 44.
GENOVEVA Ni11Z, Hortus conclusus, in: Marienlexikon, hrsg. im
Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remi-
gius Baumer und Leo Scheffczyk, Bd. 3, St.-Ottilien 1991,
S. 247-250.

GENOVEVA NITZ, Davidsturm, in: Marienlexikon, hrsg. im
Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remi-
gius Biaumer und Leo Scheffczyk, Bd. 2, St.-Ottilien 1989,
S. 153-154.

Gen 3, 17-18.

Gen 1, 11-12.

WALTER DURIG, Pforte des Himmels (ianua caeli), in: Marien-
lexikon, hrsg. im Auftrag des Institutum Marianum Regens-
burg e.V. von Remigius Baumer und Leo Scheffczyk, Bd. 5,
St.-Ottilien 1993, S. 193-194.

CARLA GOTTLIEB (vgl. Anm. 65), S. 67. — ERNST GULDAN (vgl.
Anm. 20), S. 14, 58-59, 84, 88. — FRIEDRICH KOBLER, Eva —
Maria, in: Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. 6,
begr. von Otto Schmitt, hrsg. vom Zentralinsitut fiir Kunstge-
schichte Miinchen, Redaktion Karl-August Wirth, Stuttgart
1973, Sp. 417-438, bes. 420-425 und 427-429.

THEODORE BESTERMAN (vgl. Anm. 116), fol. b2+,

In den Meditationes Vitae Christi wird der Tod eines Unschul-
digen, also eines Heiligen, als Tor zum Leben angesehen; dazu
Isa RAGUSA / ROSALIE B. GREEN (vgl. Anm. 35), S. 8.

Fiir eine formale Darstellung sieche CARLA GOTTLIEB, Disgui-
sed Symbolism in the Gulbenkian «Annunciation», in: Col6-
quio-Artes 19, Nr. 32, 1977, S. 26. — Dazu auch CARLA GOTT-
LIEB (vgl. Anm. 65), S. 67.

JURGEN W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 288-290, Abb. 137.
«Statimque puella illa uenusta et decora circumdedit eum gre-
mio uteri sui. Et sic captus est filius dei in decore et odore florum
huius orti, multi peccatores et peccatrices per viam currentes ex
improuiso hunc ortum intrant et dicant: Aue maria gracia plena.
Et statim capiuntur per graciam marie quod illi minime putas-
sent aut credidissent.»; zitiert nach JURGEN W. EINHORN (vgl.
Anm. 1), S. 289.

HANs MARTIN VON ERFFA (vgl. Anm. 99), S. 285-291.

ANSELM SALZER (vgl. Anm. 66), S. 536-538.

WALTER DELIUS, Geschichte der Marienverehrung, Miinchen
1963, S. 188.

Vgl. auch ROBERT SUCKALE, Arma Christi. Uberlegungen zur
Zeichenhaftigkeit mittelalterlicher Andachtsbilder, in: Stidel-
Jahrbuch, NF 6, 1977, S. 192.

Im Ubrigen konnte das Motiv der sakralen Einhornjagd selbst
mit Maria mystisch gleichgesetzt werden; siehe dazu JURGEN
W. EINHORN (vgl. Anm. 1), S. 306.

Zum Gedanken der Corredemptrix siehe: JOSEF FINKENZEL-
LER, Miterliserin (Corredemptrix), in: Marienlexikon, hrsg. im
Auftrag des Institutum Marianum Regensburg e.V. von Remi-
gius Baumer und Leo Scheffczyk, Bd. 4, St.-Ottilien 1992,
S. 484-486.

255



ZUSAMMENFASSUNG

Der Artikel behandelt weniger die einzelnen Symbole des Heid-
nischwerks als vielmehr die zentrale Darstellung der Einhornjagd,
die zu einer andichtigen Betrachtung dient und den narrativen
Rahmen fiir eine verkiirzt wiedergegebene Heilsgeschichte bildet.
Die Heilsgeschichte erstreckt sich vom gottlichen Ratschluss der
Erlésung iiber die Verkiindigung an Maria, die Inkarnation des
Logos und die Geburt Jesu bis hin zur Erlosung selbst. An einigen
Darstellungen aus dieser Erzahlung fallen ikonographische Be-
sonderheiten auf: am aussergewohnlichsten sind das «Ringen»
der Jungfrau Maria, die Liicke in der Mauer des «Hortus conclu-
sus» sowie die sich horizontal erstreckende Trinitdt. Obgleich die
Besonderheiten von vertrauten Gestaltungsformen abweichen,
sind sie nachweislich intentional und tragen zur Erkenntnis der
angewendeten Erzéhlstrategien bei.

RESUME

Larticle traite moins des divers symboles du «Heidnischwerk» que
de son image centrale, «la chasse a 'unicorne»; image qui meéne a
une contemplation religicuse et qui forme le cadre narratif d’'une
histoire sainte raccourcie. Cette histoire s’étend du Décret divin
de la Rédemption jusqu’ a son accomplissement qui implique
I’Annonciation, I'Incarnation du Logos et la Nativité. Plusieurs
images de cette narration sont remarquables par leurs particulari-
tés iconographiques, dont les plus exceptionnelles sont la «lutte»
de la Vierge, la bréche dans le «hortus conclusus», ainsi que la
Trinité qui s’étale horizontalement. Quoique ces particularités se
distinguent d’un langage pictural commun, elles sont sans aucun
doute voulues et aident a comprendre les structures narratives de
I'ceuvre.

256

RIASSUNTO

Oggetto del presente saggio non sono tanto i simboli del cosiddetto
«Heidnischwerk», quanto piuttosto lillustrazione centrale del
tappeto, la «caccia dell’ unicorno». Questa rappresentazione funge
da immagine sacra e forma la cornice narrativa per il racconto
abbreviato della storia della salvazione, la quale si estende dal
decreto divino della redenzione al suo adempimento, passando
attraverso ’annunciazione a Maria, l'incarnazione del Logos e la
nascita di Cristo. Alcune illustrazioni mostrano delle particolarita
iconografiche; le piu evidenti sono la «lotta» della Vergine Maria,
la lacuna del muro nell’«hortus conclusus» e la Trinita disposta su
un piano orizzontale. Benché queste particolarita differiscano dagli
schemi figurativi abituali, ¢ stato possibile dimostrare che sono
inserite intenzionalmente e che servono a riconoscere le strategie
narrative del tappeto.

SUMMARY

This article is not so much about the particular symbols of the
“Heidnischwerk” as it is about the central illustration of the “hunt-
ing for the unicorn”. The illustration serves as the purpose of
devout observation and forms the narrative frame of a shortened
story of salvation. This story reaches from the divine decree of
redemption to its fulfilment through the Announciation, the incar-
nation of the Logos and the birth of Christ and finally salvation
itself. Iconographical peculiarities of the narration are remarkable:
most evident is the “struggle” of Mary, the gap in the “hortus con-
clusus” and the Trinity shown in a horizontal line. Although the
peculiarities differ from well-known forms of illustration, it has
been proven that they are intentional and they provide insight into
the narrative strategies in the tapestry.



	Eine kurze Heilsgeschichte : zur Narration der Heidnischwerks mit der sakralen Einhornjagd von 1480

