
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 1-2: "Zwischen Rhein und Rhone - verbunden und doch getrennt?" =
"Entre Rhin et Rhône - liens et rupture?"

Artikel: Helvétisme, un concept périmé?

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helvétisme, un concept périmé?

par Manfred Gsteiger

Rappelons, pour commencer, que l'Antiquité connaît,
sous le nom d'Helvètes, un peuple celtique soumis par les
Romains. César les appelle «Helvetii» et parle de leur pays,
séparé des Germains par le Rhin, «qui agrum Helvetium a
Germanis dividit». Il s'agit donc de l'Helvétie, une partie
de la Gaule qui comprend à peu près le plateau suisse,
que les Romains désignent par «Civitas Helvetiorum» et
«Colonia Helvetiorum». Cette référence classique, dans
une interprétation républicaine plutôt qu'impériale, aura
son importance pendant toute notre histoire, mais surtout
au XVIIIe siècle. Lorsqu'Albert de Haller rédige son
inscription pour l'ossuaire de la bataille de Morat («Aufschrift

auf das bekannte Grabmal der Burgundischen vor
Murten erlegten Völker»), il s'adresse à ses contemporains
en les appelant «Helvétiens»: «Steh still, Helvetier, hier
liegt das kühne Heer ...» Depuis la fin de l'Antiquité
l'espace culturel entre le Rhin et le Rhône se divise en deux
parties, l'une germanophone, l'autre francophone, dont les
frontières ont peu changées au cours des siècles. Privilégier
le nom d'Helvétie pour désigner la Suisse moderne revient
donc, implicitement ou explicitement, à reléguer au second
plan les différences linguistiques.

Le français a conservé ou plus exactement repris l'adjectif
«helvétique» d'après le latin «helveticus», lui donnant

un statut officiel dans la «République helvétique» («Helvetische

Republik»), et il le retient encore aujourd'hui en tant
que synonyme de «suisse» (on réserve l'adjectif «helvète» à
l'ancienne Helvétie). Dans la partie germanophone de
la Suisse moderne cependant, les termes qui ont trait à
l'Helvétie sont plus ou moins tombés en désuétude au
profit de «Schweiz» et «Eidgenossenschaft» (et de leurs
dérivés). Dans l'enseignement scolaire traditionnel les
«Helvetier» n'ont jamais signifié autre chose que les habitants

indigènes de la future province romaine, tandis que le
substantif «Helvetik» ne désigne que la république de
courte durée de 1798, période que ce même enseignement
a dénoncé comme une rupture entre l'histoire
pré-révolutionnaire de la «Confédération» et son renouveau au
XIXe siècle.

Mais qu'en est-il de l'«helvétisme»? A consulter le «Petit
Robert» ou d'autres dictionnaires contemporains, on
apprend simplement que c'est une «locution, tournure
française propre aux habitants de la Suisse romande». A
quoi font écho certains dictionnaires allemands qui disent
que «Helvetismus « signifie «in eine andere Sprache
übernommene schweizerische Spracheigentümlichkeit». Or le

comparatiste français Fernand Baldensperger a déjà utilisé
le terme d'«Helvétisme» voici plus d'un siècle dans une
acception en même temps plus précise et plus vaste. Lorsque,

dans un chapitre de son livre sur Gottfried Keller, il
s'intéresse à l'«Helvétisme» de l'écrivain zurichois, il envisage

une forme d'esprit et de discours spécifiquement
suisse, qui concerne la nation dans son ensemble. C'est
dans une perspective analogue, avant tout littéraire, mais
aussi socio-politique, que l'historiographie de la première
partie du XXe siècle s'est penché sur les écrivains et les
écrits de l'Ancien régime préoccupés par les traits
psychologiques et culturels propres aux Suisses, par ce qu'on
appelait l'esprit national, et par les relations interculturelles

au sein de la Confédération. On s'étonne donc que
ni le «Dictionnaire historique et biographique de la Suisse»
de 1921-1934, ni le «Schweizer Lexikon» de 1945-1948 ne
connaît le terme d'«Helvétisme» qui s'est pourtant imposé
pour ce mouvement. Il se trouve seulement dans l'édition
française et italienne du petit «Dictionnaire des littératures
suisses» de 1991 et surtout dans le nouveau «Dictionnaire
historique de la Suisse». Si le champ sémantique de notre
mot reste ainsi plutôt mal délimité, sa connotation positive
ou négative est également variable, non seulement pour ce

qui concerne les régionalismes linguistiques, mais aussi par
rapport a un certain «néo-helvétisme» conservateur.

La «Société helvétique» fondée en 1762 aux Bains de
Schinznach se voulait cependant cosmopolite, éclairée,
libérale, dans le but de discuter, en dépit des différences
linguistiques, religieuses et politiques de ses participants,
les problèmes actuels et l'avenir de la Confédération. On a

parfois négligé, parfois surestimé l'impact de cette assemblée,

moitié amicale, moitié académie, sur l'évolution de la
Suisse moderne; toujours est-il que parmi ses membres on
trouve des intellectuels de premier rang comme Johann
Kaspar Lavater, Johannes von Müller, Heinrich Pestalozzi,
Isaak Iselin ou Johann Georg Zimmermann, des catholiques

et des protestants, des conservateurs et des «progressistes»

qui prendront parti pour la République Helvétique,
des Alémaniques (la grande majorité) et des Romands
comme le Vaudois Philippe-Sirice Bridel et le Neuchâtelois
Pierre-Frédéric Touchon, sujet du roi de Prusse, qui
prononça une allocution sur «le bonheur des Neuchâtelois,
d'être Suisses». Dans ses «Schweizerlieder», Lavater
traduit en vers -parfois maladroits, il est vrai- les faits et les

gestes des anciens Suisses pour exhorter ses contemporains
à suivre leur exemple; mais au-delà d'un patriotisme

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, Band 60, Heft 1-2/03 161



emphatique la Société vise un humanisme universel fondé
dans la morale philantrophique des lumières, comme le dit
Lavater dans son «Lied der Helvetischen Gesellschaft in
Schinznach»: «Wer Gott verehrt, und Menschen liebt, /
Und ganz sein Herz dem Staate gibt, / Sich in der Einfalt
übet; / Bekannt uns, oder unbekannt, / Der sei ein Bruder
uns genannt, / Und brüderlich geliebet!» Ce rationalisme
pratique est véhiculé par un sentimentalisme préromantique,

et il en résulte, pour citer Ulrich Im Hof, «die Schaffung

eines neuen vaterländischen Empfindens, des
Helvetismus».

Le pasteur Bridel a essayé de son côté, notamment
dans ses «Poésies helvétiennes» (Lausanne 1782), de faire
écho à ses collègues alémaniques, en insistant plus
particulièrement sur la communauté des thèmes poétiques de
part et d'autre de la frontière des langues: «Que de détails
heureux se présentent au peintre et au poète suisses! Quel
pays est aussi pittoresque que leur patrie? Où trouve-t-on
plus de scènes différentes sur un aussi petit théâtre? Dans
quel climat le lever de la lune est-il plus beau? Où verra-ton

les jeux de la lumière et des ombres parcourir plus
rapidement les eaux, les forêts, les montagnes ...» (Discours
préliminaire). Si le talent poétique de Bridel n'est pas à la
hauteur de ses revendications, si son plaidoyer pour une
littérature nationale suisse ne nous touche plus beaucoup,
il faut tout de même reconnaître qu'il a utilement œuvré en
faveur d'une conscience culturelle commune.

Le mouvement helvétique du XVIIIe siècle se concrétise
dans la Société de Schinznach, mais il se manifeste également

ailleurs et dans d'autres circonstances. Ainsi peut-on
considérer les «Lettres sur les Anglais et les Français et les

voyages» de Béat-Louis de Murait publiées en 1725, dont
l'influence sur Voltaire et sortout J.-J. Rousseau est
incontestable, comme son premier monument littéraire, encore
que chez Murait l'interrogation sur la spécificité suisse
est trop souvent au service d'un didactisme militant. Par
contre la revue connue sous les noms de «Mercure suisse»
et «Journal helvétique», qui paraît à Neuchâtel entre 1732
et 1784, ne représente qu'une tribune libre, ouverte sur la
Suisse allemande comme sur la Suisse française, où
s'exprime un encyclopédisme un peu gratuit qui n'exclut pas
des contributions de valeur. Tel est par exemple le cas
de l'article intitulé «Lettre à un Français, contenant une
légère ébauche de la Suisse littéraire» paru en 1760, dont
l'auteur est le Lucernois Josef Anton Felix von Balthasar.
Au stéréotype des «Républicains belliqueux» auxquels
«nos voisins, il n'y a pas bien longtemps, refusaient encore
l'esprit» il substitue «la gloire littéraire d'une nation qu'ils
méprisaient par habitude [...]. Depuis qu'un Murait, un
Haller, un Rousseau, un Gessner, un Iselin ont paru, cette
vaine subtilité s'évanouit; et [...] l'on commence à croire
que les Suisses ont du savoir et de l'esprit».

Deux remarques générales s'imposent par rapport au
mouvement du XVIIIe siècle. Premièrement: la différence
des langues ne constitue pas, ou à peine, une entrave à la
communication. Etant donné que le français occupe une
position eminente en tant que langue de civilisation, l'intel¬

ligentsia de l'Ancien régime, à la différence de celle du
XIXe siècle romantique et nationaliste, ne connaît pas
d'antagonisme linguistique. Deuxièmement: on constate
que les impulsions proprement littéraires sont essentiellement

originaires de Suisse allemande. Les noms cités par
Balthasar sont à cet égard significatifs, ils viennent tous
d'outre-Sarine, à une exception près, et de taille: J.-J. Rousseau.

Or 1' «helvétisme» du citoyen de Genève est un
problème plutôt complexe. Mais quoi qu'il en soit, la réception
de Rousseau en Suisse allemande fait pendant à celle de

Lavater, Haller ou Gessner en Suisse française. Je cite un
seul exemple, la traduction de la «Lettre à D'Alembert»
faite par Jakob Wegelin de Saint-Gall et publiée en 1761,
trois ans seulement après l'original, avec une annexe qui est

une sorte d'adaptation, sous le titre «Herrn Rousseau,
Bürgers in Genf, Patriotische Vorstellungen, gegen die
Einführung einer Schaubühne für die Comödie, in der
Republik Genf. Aus seinem Schreiben an Herrn d'Alembert

gezogen, nebst dem Schreiben eines Bürgers von
Sanct Gallen: Von den wahren Angelegenheiten einer
kleinen, freyen, kaufmännischen Republik».

Politiquement et culturellement la Suisse fonctionne
grâce à l'équilibre parfois précaire de ses différentes
composantes, notamment linguistiques. A l'époque de l'Ancien
régime et encore jusque vers le milieu du XXe siècle la position

minoritaire de sa partie latine était compensée par le

prestige et l'usage généralisé du français («Quand l'Europe
parlait français», titre d'un livre récent de Marc Fumaroli,
où malheureusement les références à la littérature
française écrite par des Suisses germanophones du XVIIIe
siècle manquent presque totalement). Aujourd'hui les

Alémaniques entre eux, dans les médias, voire officiellement,

privilégient le dialecte, tandis qu'un anglais américanisé

rudimentaire se superpose de plus en plus comme
langue véhiculaire (l'Exposition dite nationale dans la

région bilingue des Trois lacs n'hésite pas à se servir de

préférence du vocabulaire de Microsoft et Mac Donald's).
L'enseignement de l'Helvétisme semble relégué parmi les

antiquités livresques.
Ce phénomène ne tient pas qu'à la soi-disant globalisation,

terme à la mode susceptible d'excuser tous les métissages,

mais aussi au néo-helvétisme conservateur apparu
avant et pendant les deux guerres mondiales, et incarné
souvent, sinon exclusivement, par des figures de la droite
politique, en premier lieu le Fribourgeois Gonzague de

Reynold. Il est l'auteur de l'«Histoire littéraire de la Suisse

au XVIIIe siècle» (1909-12), ouvrage monumental qui
reste incontournable, malgré sa tentative de prôner le
Doyen Bridel comme écrivain de premier plan et avec tous
ses partis pris évidents. L'historien Reynold a accompli un
travail à bien des égards fondamental, mais l'idéologue,
celui qui se réfère, pour fonder son image de la Suisse

confédérale, surtout au modèle de l'Empire médiéval,
appelle des réserves, ce qui n'est pas le cas de Cari Spitteler
avec son fameux «Unser Schweizer Standpunkt» (1914)
qui préconise une communication renouvelée entre les

communautés linguistiques, et encore moins de Denis de

162



Rougemont («Mission ou démission de la Suisse», 1940;
«La Suisse ou l'histoire d'un peuple heureux», 1965/69). Et
il serait abusif de reprocher au petit livre concis «Der
Helvetismus» (1954) du comparatiste zurichois Fritz Ernst,
de même qu'aux publications de Karl Schmid ou d'Alfred
Berchtold, leur engagement patriotique.

Mais il y a autre chose. Le conservatisme parfois outran-
cier de quelques «néo-helvétistes», le prolongement et
l'officialisation de ce courant dans la «Défense spirituelle
du pays» qui s'est démarquée du National-socialisme et
du Fascisme tout en ayant recours à certains de leurs
idées constitutives (la force, la santé, l'ordre, l'unité, le
sacrifice mais qui porte à son actif également la
reconnaissance du romanche comme quatrième langue nationale
et la création de la fondation pour la culture suisse «Pro
Helvetia» (nomen est omen!), ont probablement un peu
trop dissimulé le côté rationaliste, républicain et progressiste

de l'Helvétisme pré-révolutionnaire. Celui-ci continue
pourtant à plusieurs égards dans la République helvétique.
Il suffit de penser au républicanisme dans les traces de
Rousseau ou bien à la légitimation du caractère plurilingue
de l'état nouvellement constitué (une première dans l'histoire

suisse) et aux efforts du Ministre Philippe Albert
Stapfer pour promouvoir une culture nationale. Et c'est
enfin cette république décriée comme une simple domination

étrangère, mais préparée et portée par toute une partie
de l'élite intellectuelle issue de l'Ancien régime, qui a introduit

dans ce pays, au nom de la liberté et de l'égalité, les
droits de l'homme et du citoyen.

Il n'y a pas de nécessité de maintenir le terme d'helvétisme

au-delà d'une certaine limite historique, d'autant
moins qu'après une période d'enthousiasme patriotique
faisant suivant la Constitution de 1848, qui englobe Latins
et Alémaniques et se répercute également sur la production

artistique et même littéraire, on observe un prise de
conscience de la différence, pour ne pas dire de la «séparation

des races», chez des créateurs parmi les plus importants.

Ainsi à Gottfried Keller, qui réfute l'idée d'une
littérature nationale, feront écho C.-F. Ramuz et Edmond
Gilliard qui confesse: «Je ne puis, en honnêteté littéraire,
avoir une volonté d'expression qui ne soit volonté
d'expression française. Mais cette volonté est suspecte à tous
les policiers de la sûreté helvétique.» Ramuz a pu faire
l'expérience de cette méfiance en 1937 à la suite de sa lettre
ouverte à Denis de Rougemont. Et Friedrich Dürrenmatt
dira plus tard (mais il ne sera pas toujours aussi catégorique)

que «la culture en tant que capital national n'est
qu'une fiction.» L'historien littéraire, en l'occurrence
Roger Francillon, peut faire le point en disant: «Aujourd'hui,

le discours de l'helvétisme, qui repose sur des mythes
fortement battus en brèche par l'évolution historique et par
les écrivains de l'après-guerre, ne correspond plus à notre
sensibilité.» Il y aurait (il y a) donc d'une part le civisme,

«suissisme», «confédéralisme» ou helvétisme, pour
employer encore une fois notre terme, et de l'autre la culture
tout court, «entre le Rhin et le Rhône» ou ailleurs, partout
ou nulle part.

Il faut prendre au sérieux de telles mises en garde. Mais
lorsqu'on pose le problème des «espaces culturels, (des)
contacts et (des) frontières entre le Rhin et les Rhône»,
autrement dit, dans ce pays qui s'appelle la Suisse, et

qui entend maintenir son identité dans une Europe
nouvelle et dans un monde «globalisé», elles ne sauraient
conclure le débat. Avons-nous quelque chose de commun
au-delà de la politique et de l'économie? Cette question
qui sous-tend toute l'histoire de l'Helvétisme reste d'actualité,

et son aspect culturel doit être considéré désormais

comme décisif.
Les nations ne sont pas (encore) en train de disparaître,

mais de politiques elles deviennent de plus en plus des

entités linguistiques et culturelles. Or un pays sans langue
nationale tel que le nôtre ne pourra survivre sans «capital»
culturel spécifique, susceptible d'être utile pour nous-
mêmes comme pour les autres. A cet égard notre «capital»
(je maintiens sciemment le terme) le plus précieux, le plus
important est le plurilinguisme et la pluralité des mentalités
latines et alémanique. Mais cette richesse est menacée. Car
la concentration du pouvoir (politique, économique, culturel)

dans la partie alémanique largement majoritaire du

pays entraîne, ou peut entraîner une aliénation des minorités

nationales. Videant consules ne quid res publica
detrimenti capiat.

En introduisant son étude «Der Helvetismus, Einheit in
der Vielheit», Fritz Ernst insiste sur F«unité dans la diversité»

qui est la base de notre nation, et qui ne se limite
pas aux structures politiques: «Das solcher Vielheit
entsprechende Einheitsgefühl, sofern es über den bloss
politischen Begriff hinausgeht, nennen wir <Helvetismus>.»

Cette définition est encore apte à rendre service, mais elle
doit être repensée. L'unité n'est pas en danger, car la majorité

aura toujours raison, et elle détient le pouvoir décisionnel,

mais la diversité risque de s'effriter. C'est évidemment
le cas pour les langues nationales, mais c'est vrai aussi pour
le pouvoir de l'argent qui dicte ses lois soi-disant objectives.
Retournons donc la définition traditionnelle, adoptons la
devise «Diversité dans l'unité» pour circonscrire les tâches

d'avenir de ce petit espace culturel entre le Rhin et le

Rhône et, peut-être à son image, d'espaces concentriques
toujours plus vastes. La recherche d'une identité plurielle
est une exigence fondamentale pour la survie de notre
nation et la meilleure chance pour l'Europe et le monde.
C'est ce que les «Helvétistes» du passé ont compris dans les

limites qui étaient les leurs, et que nous devrions
comprendre aujourd'hui dans un monde de plus en plus grand
et de plus en plus petit.

163



RESUME

L'examen sommaire du terme «Helvétisme» et de quelques
termes apparentés est suivi d'une esquisse du mouvement helvétique

de l'Ancien régime (Société de Schinznach, Lavater, Bridel
etc.) dans ses dimensions littéraires et civiques, ainsi que de ses

prolongements jusqu'au XXe siècle. A la lumière de cet aspect
historique, la troisième partie tente de répondre à la question
contenue dans le titre: à défaut d'un «néo-helvétisme» moderne,
au début du troisième millénaire, c'est la recherche d'une identité
plurielle, surtout dans le domaine culturel et linguistique, qui se

révèle essentielle pour la survie de notre nation.

ZUSAMMENFASSUNG

Untersucht werden zu Beginn der Begriff «Helvetismus» und
einige verwandte Ausdrücke. Es folgt die Darstellung der
literarischen und staatsbürgerlichen Aspekte der helvetischen Bewegung

des Ancien Régime (Helvetische Gesellschaft Schinznach,
Lavater, Bridel usw.) und ihre Auswirkungen bis ins 20. Jahrhundert.

Vom historischen Gesichtspunkt ausgehend, versucht der
dritte Teil eine Antwort auf die Titelfrage zu geben: Da zu Beginn
des dritten Jahrtausends ein moderner «Neo-Helvetismus» fehlt,
erweist sich die Suche nach einer Identität in der Vielfalt,
hauptsächlich auf kulturellem und sprachlichem Gebiet, für das
Überleben unserer Nation als unentbehrlich.

RIASSUNTO

Il saggio esamina dapprima il termine «elvetismo» e qualche
termine apparentato. Successivamente ci propone un'illustrazione
del movimento elvetico durante l'Ancien régime (Società Elvetica
di Schinznach, Lavater, Bridel ecc.), nelle sue dimensioni letterarie
e civiche, e delle sue conseguenze sino al XX Secolo. Infine, tenta
di dare una risposta, in un'ottica storiografica, alla questione
sollevata nel titolo. Data l'assenza di un «neo-elvetismo moderno»
all'inizio del terzo millennio, la ricerca di un'identità nella diversità,

in particolare sul piano culturale e linguistico, è indispensabile
per la sopravivenza della nostra Nazione.

SUMMARY

To begin with, the term "Helvetism" and a few related expressions
are investigated. This is followed by a discussion of the literary and
civil aspects of the Helvetian movement of the Ancien Régime
(Helvetic Society of Schinznach, Lavater, Bridel. etc.) and their
impact on the 20th century. From a historical perspective, the third
section attempts to answer the question raised in the title: since a

modern "neo-Helvetism" is missing at the beginning of the third
millennium, the quest for a pluralistic identity, mainly in cultural
and linguistic areas, is indispensable for the survival of our nation.

164


	Helvétisme, un concept périmé?

