
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 1-2: "Zwischen Rhein und Rhone - verbunden und doch getrennt?" =
"Entre Rhin et Rhône - liens et rupture?"

Artikel: Annäherungen an die Sprachgrenze : kirchliche Grenzen in der
spätmittelalterlichen Westschweiz

Autor: Utz Tremp, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annäherungen an die Sprachgrenze
Kirchliche Grenzen in der spätmittelalterlichen Westschweiz

von Kathrin Utz Tremp

Die kirchlichen Grenzen in der spätmittelalterlichen
Westschweiz, die im folgenden in Bezug auf die Sprachgrenze
studiert werden sollen, sind die Bistumsgrenzen, die
Dekanatsgrenzen, die Grenzen zwischen den Terminierbezirken
der Bettelorden und schliesslich die Grenzen der Inquisition.

Es versteht sich von selbst, dass wir uns beschränken
müssen: auf die Grenze zwischen den Bistümern Lausanne
und Konstanz, auf das Dekanat Freiburg, auf die Grenze
zwischen den Terminierbezirken der Dominikanerkonvente

Lausanne und Bern und schliesslich auf die gemeinsame

Inquisition der westschweizerischen Bistümer
Lausanne, Genf und Sitten. Weiter ist vorauszuschicken, dass

ich mich nicht mit diesem umfang- und fazettenreichen
Thema an diese Tagung gewagt hätte, wenn nicht
gewichtige Vorarbeiten existieren würden, vereinigt in dem
Band «Les pays romands au Moyen Age», der 1997 von
Agostino Paravicini Bagliani, Jean-Pierre Felber, Jean-
Daniel Morerod und Véronique Pasche herausgegeben
worden ist.1 Zu diesem Band habe ich selber zwei
Beiträge beigesteuert, den einen zu den Grenzen zwischen
den Terminierbezirken der Bettelorden (zusammen mit
Bernard Andenmatten), den anderen zur geographischen
Ausdehnung der westschweizerischen Inquisition (zusammen

mit Eva Maier und Martine Ostorero); ich werde
im folgenden aber auch auf Beiträge von Jean-Daniel
Morerod, Eric Chevalley und Justin Favrod sowie Catherine

Chêne zurückgreifen.

Die Grenze zwischen den Bistümern
Lausanne und Konstanz

Das Gebiet der späteren Westschweiz teilte sich auf die
Bistümer Lausanne, Genf und Sitten auf (Abb. 1). Dabei
fällt sofort auf, dass das Bistum Genf zwar weit über die
heutigen Grenzen ins Savoyische hinausreicht, aber
abgesehen davon die heutigen Grenzen der Schweiz vom
Simplon bis zur Ajoie weitgehend den alten Grenzen der
Bistümer Sitten und Lausanne entsprechen.2 Sonst aber
hielt zunächst nichts die drei Bistümer zusammen, denn
sie hingen von verschiedenen Metropolitansitzen ab:

Lausanne von Besançon, Genf von Vienne und Sitten von
Tarentaise. Es war erst die Zeit, die hier einen Zusammenhang

schuf, die Zusammenarbeit der Bischöfe und Nachbarn

und schliesslich, merkwürdig genug, die Inquisition,
die einzige Institution, welche die drei Bistümer gemein¬

sam hatten, und zwar erst im letzten Jahrhundert des

Mittelalters (siehe unten).3
Was uns hier interessiert, ist die Grenze zwischen den

Bistümern Lausanne und Konstanz, die praktisch identisch

ist mit dem Verlauf des Flusses Aare. Diese Grenze

war ursprünglich, an der Wende vom 6. zum 7. Jahrhundert,
identisch mit der Siedlungs- und Sprachgrenze zwischen

den Alemannen und Burgundern, die sich freilich in den

folgenden Jahrhunderten noch einiges nach Westen
verschob. Das Bistum Konstanz wurde um 600 geschaffen, um
die Alemannen zum Christentum zu bekehren. In der

Folge musste auch das Zentrum des Bistums Lausanne
verschoben werden: von Windisch, das nun im Bistum
Konstanz lag, zunächst nach Avenches und dann nach

Lausanne. Dies geschah ebenfalls an der Wende vom 6.

zum 7. Jahrhundert, in der gleichen Zeit, als auch die

Bischöfe des Wallis ihren Sitz von Martigny nach Sitten

verlegten.4
Die Sprachgrenze hat sich, wie bereits gesagt, im Laufe

des Mittelalters von der Grenze zwischen den Bistümern
Lausanne und Konstanz nach Westen verschoben. Dies
aber bedeutete, dass das Bistum Lausanne ein zweisprachiges

Bistum wurde, ähnlich wie übrigens auch dasjenige

von Sitten.5 Das Bistum Lausanne war ein recht grosses
Bistum, mit einer Fläche von mehr als 8200 km2, und
zwischen Lausanne und Flumenthal (nordöstlich von
Solothurn), dem äussersten nordöstlichen Punkt, waren rund
120 km zurückzulegen, drei bis vier Tagreisen. Im Jahr 1454

machte der Bischof von Lausanne, Georg von Saluzzo

(1440-1461), die grosse Ausdehnung und die Zweisprachigkeit

seines Bistums geltend, als er beim Papst darum

supplizierte, die Neuweihe von entweihten Kirchen oder
Kirchhöfen einem Priester übertragen zu dürfen, da er
oft nur unter grosser Mühe und Kosten dahin gelangen
könne.6 Das Problem der Zweisprachigkeit wurde jedoch
nie so drängend wie in späteren zweisprachigen Territorien,

weil die Sprache des Gottesdienstes und der Kommunikation

mit dem Klerus das Latein war. Im Jahr 1515

bewahrte François des Vernets, Sekretär des Bischofs

Aymo von Montfaucon (1491-1517), in seiner Bibliothek
ein Handbuch für Pastoralvisiten und ein Wörterbuch für
die deutsche Sprache auf.7

In den Jahren 1416-1417 und 1453 wurden im Bistum
Lausanne umfangreiche Visitationen vorgenommen, von
denen die Protokolle erhalten sind.8 Im Jahr 1416

begannen die Visitatoren mit den französischsprachigen, im

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 60, Heft 1-2/03 125



Jahr 1453 dagegen mit den deutschsprachigen Pfarreien,
wie wenn die Visitatoren 1453 gewünscht hätten, den
schwierigsten Teil ihrer Aufgabe, nämlich die Visitation der
entferntesten, gebirgigsten oder eben «fremdsprachigen»
Pfarreien so rasch als möglich hinter sich zu bringen. Einer
der beiden Visitatoren von 1453, Franciscus de Fuste,
könnte unter Umständen deutschsprachiger Herkunft
gewesen sein.9 Als Bischof Benedikt von Montferrand

ren. Aber auch die Berner wollten die Visitation nicht
zulassen, sondern baten den Bischof am 17. September
1481, davon abzustehen, unter dem Vorwand, dass dies den
Pfarreien grosse Kosten verursachen würde. Die Berner
verhinderten auch die letzte Visitation vor der
Reformation, die Visitation nämlich, die im Jahr 1523 Bischof
Aymo von Montfaucon anordnete. Diesmal schützte der
bernische Rat die Doktrin und die Schriften Luthers vor,

J\
¦¦¦V

"¦ ¦

S
:" KdTT

i

7?
c

l
PA R

*
>.

t,

'.r

DIE KIRCHLICHE EINTEILUNG UM 1300

Abb. 1 Die westschweizerischen Diözesen Lausanne, Genf und Sitten.

1481 erneut eine Visitation in die Wege leitete (deren
Protokolle nicht erhalten sind), war das Domkapitel gar
nicht begeistert, sondern bat ihn angesichts der durch die
Burgunderkriege verursachten «Verwüstung und Verarmung

des Landes» darauf zu verzichten, oder doch, wie
gewohnt, mit dem Greyerzerland und dem deutschen Teil
des Bistums zu beginnen. Es kann sein, dass das Kapitel
dabei nicht nur das Wohl des Bistums im Auge hatte, denn
als der Bischof seine Visitation am 11. Juni 1481 mit dem
Hochaltar der Kathedrale von Lausanne begann und mit
dem Pfarraltar, der dem Kapitel unterstand, fortsetzen
wollte, stiess er bereits auf den Widerstand der Domher-

die schon so weit verbreitet seien, dass die Pfarrer und
Pfarrangehörigen eine Visitation nicht mehr akzeptieren
würden - in einem Zeitpunkt, als die Einführung der
lutherischen Doktrin in Bern selber noch alles andere als
beschlossene Sache war.10

Das Dekanat Freiburg

Wir halten fest, dass die Grenze zwischen den Bistümern
Lausanne und Konstanz im Spätmittelalter keine Sprachgrenze

mehr bildete und das Bistum Lausanne ein zwei-

126



sprachiges Bistum war, und setzen unsere Suche und
Annäherung auf der Ebene der Dekanatsgrenzen mit dem
Dekanat Freiburg fort (Abb. 2). Die Karte beruht auf dem
Kirchen- und Klosterverzeichnis, das der Lausanner
Dompropst Cono von Estavayer im Jahr 1228 ins Kartular von
Lausanne eintrug. Hier werden neun Dekanate aufgezählt,
die Dekanate Lausanne, Avenches, Solothurn, Vevey,
Neuenburg, Outre-Venoge, Ogo, Freiburg und Bern, wahr¬

meinen die Grenzen bildeten. Dies sei umso erstaunlicher,
als die Saane gleichzeitig eine Sprachgrenze bilde. Aus
dieser Beobachtung zieht de Zurich den Schluss - den
wir schon kennen -, dass das Dekanat Freiburg erst kurze
Zeit vor 1228 gegründet worden sei, und zwar auf Kosten
des Dekanats von Avenches, aber auch auf Kosten desjenigen

von Bern, das damals, vor der Gründung der Stadt

Bern, noch nach Köniz genannt wurde. Die ursprüngliche

C»gtnd« VI Outra Vanoga

DacaaaW

H Om

ry-
.'¦

rr..

A

LE OIOCÈSE DE LAUSANNE EN 1228
(OÉCANATS. ÉGLISES tT MONASTERES)

Abb. 2 Die Dekanate der Diözese Lausanne im Jahr 1228.

scheinlich in der Reihenfolge ihrer Entstehung, jedenfalls
sind die Dekanate Freiburg und Bern die jüngsten, können
sie doch erst nach der Gründung der Städte Freiburg und
Bern 1157 beziehungsweise 1191 entstanden sein. Das
Kirchen- und Klosterverzeichnis von 1228 spiegelt also
einen Zustand, der erst kurz zuvor entstanden war, sich
dann aber bis ins 16. Jahrhundert nicht mehr veränderte."

Mit den Anfängen des Dekanats Freiburg hat sich 1924
Pierre de Zurich beschäftigt12 und dabei festgestellt, dass
dieses sich «rittlings» (à cheval) über dem Flusslauf der
Saane befindet, anders als andere Dekanate (und auch
Bistümer und Pfarreien), bei denen Wasserläufe im allge-

Grenze zwischen den Dekanaten Avenches und Köniz
verlief also - ganz «natürlich» - entlang der Saane und

war zugleich eine Sprachgrenze, welche die französischsprachigen

Pfarreien des Dekanats Avenches von den

deutschsprachigen Pfarreien des Dekanats Köniz trennte.
Dagegen sass das Dekanat Freiburg, das erstmals 1182

(also 25 Jahre nach der Gründung der Stadt Freiburg)
bezeugt ist, «rittlings» über der Saane und war demnach ein
zweisprachiges Dekanat, ähnlich wie das Bistum Lausanne
ein zweisprachiges Bistum war. Wir sind der Sprachgrenze
also näher gerückt, wir haben sie, mit dem Dekanat
Freiburg, gewissermassen im Visier, aber wir haben damit

127



noch keine kirchliche Grenze, die gleichzeitig Sprachgrenze

wäre.
Im Jahr 1423 reichten Schultheiss, Räte und Gemeinde

von Freiburg bei Papst Martin V (der sie 1418 nach seiner
Wahl auf dem Konzil von Konstanz auf der Rückreise nach
Rom besucht hatte und von ihnen herrlich empfangen worden

war)13 eine Petition ein, worin sie sich beklagten, dass
sie durch den Bischof von Lausanne und seine Offiziale
immer öfters in kleinen und nur massig wichtigen Sachen
an die Kurie von Lausanne zitiert und gezwungen würden,
obwohl sie ihr nur in Ehe-, Wucher- und Häresiefällen
unterstünden.14 Dies würde ihnen nicht wenig Kosten,
Ungelegenheiten und Gefahren verursachen, denn
Lausanne sei von Freiburg acht grosse Meilen entfernt, der
Weg sei hart, gefährlich und langwierig, er führe durch
Täler und Flüsse, die mehrere Male im Jahr über die Ufer
träten und die von keinen Brücken überquert würden, und
schliesslich auch noch durch einen ebenfalls gefährlichen
und grossen Wald namens Jorat. Es komme nicht selten
vor, dass die Zitierten wegen eines Wetterumschlags in
einem, die Hügel- und Bergbewohner sogar in zwei ganzen
Tagen nicht nach Lausanne gelangen könnten, und, was
noch schlimmer sei, dass einige Bedürftige, welche die
Ausgaben für die Reise nach Lausanne - acht Schilling
Lausanner Währung pro Tag - nicht aufbringen könnten,
deshalb exkommuniziert würden. Ausserdem gereiche der
Gemeinde, dem Volk und den Untertanen von Freiburg,
die zum grösseren Teil deutschsprachig seien (qui pro
majori parte theotonici existunt), wenn sie an den Hof von
Lausanne gingen, zu nicht geringem Schaden, dass sie die
Sprache, die dort allgemein gesprochen würde, nur mit
Schwierigkeiten sprechen und ohne grosse zusätzliche
Ausgaben (wahrscheinlich für Übersetzer) nicht verstehen
könnten. Deshalb bitten Schultheiss, Räte und die
Gemeinde von Freiburg, dass sie in Zukunft nur mehr in
Ehe-, Wucher- und Häresiefällen sowie in Händeln, deren
Strafsumme 30 Goldgulden überstiegen, vor den Bischof
und seine Offiziale gezogen werden könnten. Der Papst
entschied in ihrem Sinn und übertrug dem Dekan von
Freiburg die Vollmacht, alle übrigen Fälle zu hören und
zu entscheiden, eine Kompetenz, die wahrscheinlich über
diejenige der Vorsteher der anderen Dekanate des Bistums
Lausanne hinausging.

Was uns hier vor allem interessiert, ist die Behauptung,
dass Gemeinde, Volk und Untertanen von Freiburg in der
Mehrheit deutschsprachig seien - eine Behauptung, die
angesichts der Grabenkämpfe, die heute in Freiburg
geführt werden, angesichts der Schwierigkeiten, welche die
heutige deutschsprachige Minderheit hat, um respektiert
zu werden, nicht nur belustigend, sondern geradezu absurd
tönt. Für die Zeit, aus der sie stammt, ist sie allerdings nicht
so falsch, wie sie uns heute erscheint, denn das Gebiet des
Dekanats Freiburg deckte sich weitgehend mit der
freiburgischen sogenannten Alten Landschaft und umfasste
demnach ein mehrheitlich deutschsprachiges Gebiet.15
Die Behauptung war also nicht nur Mittel zum Zweck,
um einen Teil der Gerichtsbarkeit des bischöflichen Offi-

zialatsgerichtes an das freiburgische Dekanatsgericht zu
ziehen, auch wenn die deutschsprachigen Freiburger,
zumindest die Stadtbewohner, wahrscheinlich schon
damals auch genug Französisch beherrschten, um sich vor
dem Gericht in Lausanne verteidigen zu können.16

In der Folge scheint der Vorsteher des Dekanats Freiburg

tatsächlich eine recht ausgedehnte Ehegerichtsbarkeit
ausgeübt zu haben, eine Ehegerichtsbarkeit, die
wahrscheinlich über die Bestimmungen Papst Martins V.
hinausging.17 Aber auch der Freiburger Rat entschied schon
sehr früh selber über Ehesachen, ohne den Dekan zu Rate
zu ziehen.18 Was die Häresie betrifft, so hielt die Stadt sich

zwar 1430 noch an die Spielregeln und liess «ihre» Walden-
ser durch den Inquisitor von Lausanne zur Rechenschaft
ziehen, bemühte diesen aber schon zehn Jahre später, als
sie eine erste Hexenjagd veranstaltete, nicht mehr.19

Die Grenze zwischen den Terminierbezirken
der Dominikanerkonvente von Lausanne und Bern

Mit der Betrachtung des Dekanats Freiburg sind wir der
Sprachgrenze zwar schon näher gekommen, denn dieses

sass «rittlings» über der Sprachgrenze, aber seine Grenzen
waren offensichtlich nicht Sprachgrenzen, sie hatten
vielmehr eine Sprachgrenze überwinden helfen, diejenige
zwischen den alten Dekanaten Avenches und Köniz vor
der Entstehung der Dekanate Freiburg und Bern in der
zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts. Die Sprachgrenze
wird erstmals in einem Dokument aus dem Jahr 1274

fassbar, sie verlief entlang der Saane und der Aare, wobei
Marly und Murten noch in französischsprachigem Gebiet
lagen (Abb. 3).20 Diese Grenze aber war - und das macht
sie für uns interessant - zugleich eine kirchliche Grenze,
nämlich die Grenze zwischen den Terminierbezirken der
Dominikanerkonvente von Lausanne und Bern.21

Im 13. Jahrhundert entstanden in der Schweiz wie überall
in Europa die ersten Niederlassungen der Bettelorden:
Dominikaner, Franziskaner und Augustinereremiten.
Anders als die klassischen Orden (Benediktiner, Clunia-
zenser, Zisterzienser), die vom Grundbesitz lebten, wollten
die Bettelorden zumindest in ihren Anfängen lediglich von
den Almosen leben, die sie im Rahmen ihrer Seelsorgetätigkeit

sammelten. Unter Seelsorge ist vor allem die
Predigt zu verstehen, die es damals an den Pfarrkirchen
noch kaum gab. Von der Predigt hatten die Dominikaner
auch ihren populäreren Namen: Predigerbrüder. Die
Dominikaner predigten nicht nur in den Städten, wo sie

ihren Sitz hatten, sondern auch auf dem umliegenden
Land, das in sogenannten Terminierbezirke aufgeteilt
wurde, Bezirke, die den einzelnen Konventen für die Predigt

zugeteilt wurden. Da es wichtig war, bei der Predigt die
Sprache der Leute zu sprechen und verstanden zu werden,
erfolgte die Einteilung der Terminierbezirke nach sprachlichen

Kriterien und folgte nicht den älteren kirchlichen
Grenzen wie den Bistums- und Dekanatsgrenzen.

128



Der Dominikanerkonvent von Lausanne wurde im Jahr
1234 gegründet und trat sogleich in Konkurrenz zu
demjenigen von Zürich, der vier Jahre vorher gegründet worden

war.22 Dabei ging es insbesondere um die Predigt im
Wallis, das vom dominikanischen Generalkapitel 1255
seltsamerweise dem Zürcher Konvent zugesprochen wurde.

würde, der das deutschsprachige Gebiet von Leuk rhone-
aufwärts versorgen könnte; andernfalls sollten hier die
Berner Brüder predigen und Almosen sammeln dürfen.23

Dies bedeutet, dass auch im Wallis, nicht nur im Dekanat
Freiburg, auf die Sprachgrenze Rücksicht genommen
wurde.

FRANCS

LANGUE
D'OIL

Bien

Erlac

ALAMANS
#lns=

t ¦Wlorat 1 BERNE

50Çrêssië

FRIBOURGLANGUE
FRANCO-
PROVENCALE Marly

i «Giffer

Praroman

La Roche

La Berrà \

Jaun

Dent

ÇURGONPES

Gummfluh"^

rrk
Wildhorn

La frontière linguistique
à travers l'histoire

Première poussée du Ve au
IXe siècle

Deuxième poussée du XIe
au XIIIe siècle

Troisième poussée du XVe
au XVIIIe siècle

Limite des langues française
et allemande

Abb. 3 La frontière linguistique à travers l'histoire (Die Sprachgrenze im Laufe der Geschichte).

Dieser Spruch scheint jedoch nie in die Praxis umgesetzt
und das Wallis scheint in der zweiten Hälfte des 13.
Jahrhunderts vom Lausanner Konvent mit der Predigt
versehen worden zu sein. Die Frage stellte sich neu nach der
Gründung des Berner Konvents im Jahr 1269. Fünf Jahre
später wurde die Terminiergrenze zwischen den Konventen
von Lausanne und Bern nicht nur im Mittelland gezogen,
sondern auch im Wallis. Hier wurde das Wallis als ganzes
dem Lausanner Konvent zugeschlagen, aber nur solange
dieser über einen deutschsprachigen Bruder verfügen

Die Terminiergrenze zwischen den Dominikanerkonventen
Lausanne und Bern behielt ihre Gültigkeit während

des ganzen Spätmittelalters. Die Dominikaner von
Lausanne sind in Avenches bezeugt, wo sie ein Terminierhaus
besassen, und im ganzen Wallis, diejenigen von Bern in
Biel, Vinelz-Erlach und vor allem im Berner Oberland. Im
deutschsprachigen Oberwallis aber wirkten auch die
Augustinereremiten von Freiburg, ein Konvent, der sich 1255 im
deutschsprachigen Freiburger Auquartier niedergelassen
hatte und während der ganzen Zeit seines Bestehens (bis

129



zur Säkularisation 1847) ein sehr deutschsprachiger Konvent

blieb und die Sprachgrenze kaum je überschritt.
Gerade ihr Fall bestätigt unsere Hypothese, dass zwischen
dem Netz der predigenden Bettelordensniederlassungen
und den Sprachgrenzen ein enger Zusammenhang besteht.

Die Inquisition in den westschweizerischen Bistümern
Lausanne, Genfund Sitten und die Stadt Bern

Die Sprachgrenze war also identisch mit der Grenze
zwischen den Terminierbezirken der Dominikanerkonvente

von Lausanne und Bern, ja mehr noch, sie wurde erst
in diesem Zusammenhang überhaupt definiert, gezogen,
als Terminiergrenze, von der wir nur vermuten können,
dass sie mit der Sprachgrenze identisch war. Abschliessend
soll noch von der einzigen Institution die Rede sein, welche
die drei Westschweizer Bistümer Lausanne, Genf und
Sitten im Mittelalter gemeinsam hatten: von der Inquisition.

In ihr als einziger verkörperte sich am Ende des
Mittelalters so etwas wie eine Entität der Westschweiz, die
sich sonst noch nicht feststellen lässt.24 Indem die Stadt
Bern, obwohl ebenfalls im Bistum Lausanne gelegen, nie
von dieser Institution Gebrauch machte, distanzierte sie
sich von dieser Identität der Westschweiz in statu nascendi.

Verglichen mit anderen Territorien wie Südfrankreich,
Böhmen, der Dauphine und dem Piémont, erscheint die
Inquisition in der Westschweiz erst sehr spät, Ende 14.,

Anfang 15. Jahrhundert.25 Virtuell existierte sie freilich
schon früher, denn im Jahr 1267 hatte Papst Clemens IV
den Dominikanern den Auftrag gegeben, die Inquisition in
den Bistümern Besançon, Genf, Lausanne, Sitten, Toul,
Metz und Verdun auf die Beine zu stellen. Hier werden die
drei Westschweizer Bistümer Lausanne, Genf und Sitten
im Verein mit vier anderen genannt: Besançon, Toul, Metz
und Verdun. Den sieben genannten Bistümern war
gemeinsam, dass sie zwar zur französischen Provinz der
Dominikaner gehörten, aber ausserhalb des Königreichs
Frankreich, auf Reichsboden lagen. Eine Inquisition in
einem so grossen Gebiet konnte nicht Operationen sein, sie
scheint denn auch nie zustandegekommen zu sein, wohl
aber führte der erste päpstliche Inquisitor in der
Westschweiz, Ulrich von Torrente, aus dem Lausanner
Dominikanerkonvent, von 1424 bis 1440 noch den Titel eines
Inquisitors der sieben Bistümer, auch wenn er sich zeit
seines Lebens und Amtes auf die Westschweizer Bistümer
Lausanne, Genf und Sitten beschränkte.

Ulrich von Torrente war der erste päpstlich ernannte
Inquisitor in der Westschweiz, er war aber nicht der erste
Inquisitor überhaupt, wohl aber der erste Inquisitor, der
Erfolg hatte. Im Jahr 1375 war ein selbsternannter Inquisitor,

François von Moudon, ebenfalls aus dem Lausanner
Dominikanerkonvent, ohne Unterstützung durch den
Bischof von Lausanne und die Stadt Freiburg und entsprechend

auch ohne Erfolg gegen ein freiburgisches Beginen-
haus vorgegangen.26 Schon wesentlich besser ausgestattet,
nämlich mit einem Auftrag des Bischofs von Lausanne, den

die Stadt Freiburg selber um Hilfe gebeten hatte, war 1399

Humbert Franconis nach Freiburg gekommen, um rund
fünfzig Waldensern den Prozess zu machen, die in einem
gleichzeitigen Prozess in der Nachbarstadt Bern denunziert
worden waren, doch hatte er in Freiburg nicht die nötige
Unterstützung der Bevölkerung gefunden und deshalb
unverrichteter Dinge abziehen müssen. Es war sein Nachfolger

Ulrich von Torrente, der 1430 den Freiburger
Waldensern einen grossen und endgültigen Prozess
machte.27

Ulrich von Torrente hatte freilich auch klein anfangen
müssen. Als er sich in den 1420er Jahren in Lausanne auf
Nicolas Serrurier, einen heterodoxen Wanderprediger,
konzentrierte, trug ihm dies zwar eine päpstliche Ernennung

ein, nicht aber die Unterstützung des Bischofs von
Lausanne, der angeblich eine Volkserhebung zugunsten
des heterodoxen Predigers befürchtete. Der Erfolg kam
erst Ende der 1420er Jahre: mit einem Einsatz im (savoyischen)

Unterwallis 1428-1429 und mit dem grossen
Freiburger Waldenserprozess von 1430. Im gleichen Jahr noch
wurde Ulrich von Torrente von seinen Genfer Mitbrüdern
nach Genf gerufen, um wiederum einen heterodoxen
Wanderprediger, Baptiste von Mantua, zu verurteilen.
Nach einer Verschnaufpause von einigen Jahren begann er
Ende der 1430er Jahre die ersten Hexenprozesse zu führen:
1438 in Dommartin und 1439 in Neuenburg. Auf diese
Weise gelang es ihm innerhalb von nicht ganz zwanzig Jahren,

die Inquisition in den westschweizerischen Bistümern
Lausanne, Genf und Sitten zu einer ständigen und effizienten

Institution zu machen.
Eine Schwalbe macht jedoch noch keinen Frühling, und

ein Inquisitor keine Inquisition. Wie wir bereits gesehen
haben, hing der «Erfolg» des Inquisitors weitgehend davon
ab, ob er vom Bischof, den weltlichen Autoritäten und
der jeweiligen Bevölkerung unterstützt wurde. Es ist
deshalb nicht ohne Belang, welche weltlichen Autoritäten sich
zur Bekämpfung der Häresie und später der Hexerei der
Inquisition bedienten. Zunächst einmal scheint die Stadt
Freiburg einer der besten «Kunden» der Westschweizer
Inquisition gewesen zu sein und diese mit ihren «Hilferufen»

1399 und 1430 regelrecht lanciert zu haben, dann,
Ende der 1420er Jahren der Abt von St-Maurice und die
savoyischen Kastlane von Martigny und Saillon; dagegen
gewährte der Bischof von Sitten der Inquisition nie Ein-
lass in das bischöfliche Wallis und versuchte sich in der
zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts selber als Inquisitor,
eine Rolle, die wahrscheinlich nicht wenig zur Befestigung
seiner Landesherrschaft beigetragen hat.28 Während die
Bischöfe von Lausanne, Wilhelm von Challant (1406-1431)
und Johannes von Prangins (1433-1440), die Inquisition
nur gerade gewähren liessen, wenn sie nicht in ihrer Stadt
und ihrem Territorium wirkte, unterstützte ihr Nachfolger,
Georg von Saluzzo (1441-1461), sie aktiv. Das Resultat war
eine erste Hexenjagd 1448 in Vevey, und eine zweite um
1460 in den bischöflichen Territorien selber.29 Um diese
Zeit nahm die Inquisition auch Sitz im bischöflichen
Schloss in Ouchy (bei Lausanne).

130



Die Stadt Freiburg gehörte, wie bereits gesagt, zu den
ersten und besten «Kunden» der Lausanner Inquisition, die
Freiburger waren aber auch die ersten, die, um 1440, den
Inquisitor nicht mehr bemühten, sondern auf eigene Faust
eine Hexenjagd führten, die womöglich noch blutiger ausfiel,

als wenn der Inquisitor sie nach allen Regeln der Kunst
durchgeführt hätte.30 Den Freiburgern mag dabei die
Nachbarstadt Bern Vorbild gewesen sein, die nie einen Inquisitor

aus dem Lausanner Dominikanerkonvent herangezogen

hatte, auch nicht, als sie 1399 selber Waldenser
abzuurteilen hatte. Damals liess sie stattdessen einen
Dominikaner, Niklaus von Landau, aus dem Basler Konvent

nach Bern versetzen, wo er nur gerade im Sommer
1399 nachweisbar ist, wahrscheinlich um im Auftrag der
Stadt den anstehenden Waldenserprozess durchzuführen.
Dieser Rückgriff auf einen baslerischen Inquisitor mag
auch damit zusammenhängen, dass die Berner damals, im
Grossen abendländischen Schisma, den Bischof von
Lausanne, Wilhelm von Menthonay (1394-1406), der wie alle
Bischöfe von Lausanne zur avignonesischen Obödienz
gehörte, nicht anerkannten und sich in der Person von
Johannes Münch von Landskron, ebenfalls ein «Basler»,
einen Gegenbischof hielten. So kam es zur paradoxen
Situation, dass die Berner Waldenser 1399 von einem
Inquisitor aus dem Basler Dominikanerkonvent zur Rechenschaft

gezogen wurden, ihre Glaubensgenossen in Freiburg
aber vom ordentlichen Inquisitor der Diözese Lausanne,
Humbert Franconis, aus dem Lausanner Dominikanerkonvent.31

Die Stadt Bern hat aber auch nach der Beendigung des
Schismas nie einen Lausanner Inquisitor in ihrer Stadt
und ihrem Territorium wirken lassen, obwohl die Stadt und
das Territorium westlich der Aare durchaus zum Bistum
Lausanne gehörten, wahrscheinlich aus einem grundsätzlichen

Misstrauen nicht gegen die Inquisition an sich,
sondern gegen jegliche Art von Machtdelegation. Das
«negative» Resultat war, dass im bernischen Territorium
im 15. Jahrhundert zwar auch einige Hexenprozesse
geführt wurden,32 aber doch ganz entscheidend weniger als
im Waadtland.

Nur in einem Bereich hat die Stadt Bern im 15.
Jahrhundert den Bischof und die bischöflich-lausannische
Gerichtsbarkeit zum Zuge kommen lassen, und das war bei

den Engerlingsprozessen, die sie in den Jahren 1452 und
1477-1479 veranstaltete.33 Über den Engerlingsprozess des

Jahres 1478 sind wir vor allem durch drei Kapitel in der
Berner-Chronik des Diebold Schilling unterrichtet, die
allerdings in der zensierten Fassung der Amtlichen Chronik

unterdrückt sind, wahrscheinlich weil die Erinnerung
an den Prozess dem bernischen Rat schon kurze Zeit später

peinlich war.34 Im Jahr 1478 hatten die Engerlinge stark

zugenommen und den Menschen und Tieren Korn, Heu,
Emd und Weide weggefressen. Damals weilte der Bischof
von Lausanne, Benedikt von Montferrand (1476-1491),
gerade in Bern und wurde um Rat gebeten. Er gab dem

Pfarrer von Bern den Auftrag, die Engerlinge zu ermahnen,

aus Äckern und Matten zu weichen oder aber nach
Avenches zu kommen, wo er sich auf der Rückreise nach
Lausanne aufhalten wollte, und sich dort vor ihm zu
verantworten. Als die Engerlinge der Zitation nach Avenches

- natürlich - nicht Folge leisteten, ernannte die Stadt am
22. Mai 1479 ihren Stadtschreiber, Thüring Fricker, zu
ihrem Prokurator im Prozess gegen die Engerlinge und
liess diese durch den Bischof von Lausanne verdammen,
nicht ohne dass die Engerlinge auch einen Verteidiger
bekommen hätten.

Die Stadt Bern scheint die Engerlinge sehr ernst genommen

zu haben, aber doch nicht so ernst, dass sie sie dem
Bischof vorenthalten hätte. Dies hinderte sie nicht daran,
den Visitatoren des gleichen Bischofs nur zwei Jahre später,

1481, den Zutritt zu ihrem Territorium zu verwehren
und verweigern (siehe oben bei Anm. 10): Ähnlich wie die

Hexenverfolgung scheint auch die Visitation eine zu wichtige

Angelegenheit gewesen zu sein, als dass man sie dem
Bischof hätte überlassen dürfen. Als die Stadt im Winter
1484/1485 ihre Pfarrkirche gegen den Willen des Bischofs

zu einem Kollegiatstift erheben liess, versuchte sie für den

Propst und den Dekan bischöfliche Rechte zu bekommen,
für den Dekan ganz ähnliche (und mit ähnlichen
Argumenten!), wie sie die Stadt Freiburg 1423 für den Vorsteher
des Dekanats Freiburg gefordert hatte (siehe oben bei
Anm. 15).35 So klinkte sich Bern bereits vor der Reformation

aus dem Orbit der westschweizerischen Bistümer aus
und situierte sich damit eindeutig jenseits, östlich der

Sprachgrenze, die teilweise auch Kulturgrenze war.

131



ABBILDUNGSNACHWEIS

Karten:
Abb. 1: Hektor Ammann / Karl Schib (Hrsg.), Historischer Atlas
der Schweiz, Aarau 1951, Karte 11: Die kirchliche Einteilung um
1300.
Abb. 2: Hektor Ammann / Karl Schib (Hrsg.), Historischer Atlas
der Schweiz, Aarau 1951, Karte 12: Le diocèse de Lausanne en
1228 (Décanats, églises et monastères).
Abb. 3: Encyclopédie du Canton de Fribourg, t. 2, Fribourg 1977,
S. 400.

ANMERKUNGEN

1 Agostino Paravicini Bagliani / Jean-Pierre Felber / Jean-
Daniel Morerod / Véronique Pasche (dir.). Les pays
romands au Moyen Age, Lausanne 1997.

2 Jean-Daniel Morerod, in: Les pays romands au Moyen Age
(vgl. Anm. 1), S. 78.

3 Eric Chevalley / Justin Favrod, in: Les pays romands au
Moyen Age (vgl. Anm. 1), S. 217, 224-225.

4 Eric Chevalley / Justin Favrod, in: Les pays romands au
Moyen Age (vgl. Anm. 1), S. 221-222. Siehe auch: Das Bistum
Konstanz, das Erzbistum Mainz, das Bistum St. Gallen, redigiert

von Brigitte Degler-Spengler Helvetia Sacra
Abt. I, Bd. 2,1. Teil), Basel/Frankfurt am Main 1993, S. 47-48.

- Le diocèse de Lausanne (VIe siècle - 1821), de Lausanne et
Genève (1821-1925) et de Lausanne, Genève et Fribourg, rédaction

Patrick Braun Helvetia Sacra sect. I, vol. 4), Bâle/
Francfort-sur-le-Main 1988, S. 22-23. - Das Bistum Sitten /
Le diocèse de Sion, l'archidiocèse de Tarentaise, Redaktion
Patrick Braun / Brigitte Degler-Spenger / Elsanne
Gilomen-Schenkel Helvetia Sacra Abt. I, Bd.5), Basel
2001.

5 Hier und im Folgenden nach Jean-Daniel Morerod, in: Les

pays romands au Moyen Age (vgl. Anm. 1), S. 233-236.
6 Caspar Wirz, Regesten zur Schweizergeschichte aus den päpst¬

lichen Archiven 1447-1553, Bd. 1: Die Pontifikate Nicolaus V.
und Calixtus III., 1447-1458, Bern 1911, S. 50 Nr. 136 (1454,
März 28).

7 Olivier Pichard, La culture d'un clerc lausannois: François de
Vernets et les inventaires de sa bibliothèque, in: Ecoles et vie
intellectuelle à Lausanne au Moyen âge, textes réunis par
Agostino Paravicini Bagliani Etudes et documents pour
servir à l'histoire de l'Université de Lausanne 12), Lausanne
1987, S. 131-173, hier S. 154 Nr. 12, S. 159 Nr. 70.

8 La visite des églises du diocèse de Lausanne en 1416-1417
Mémoires et documents pubi, par la Société d'histoire de la
Suisse romande, 2e sér., t. 11), Lausanne 1921 und Ansgar
Wildermann (éd.), La visite des églises du diocèse de
Lausanne en 1453, I et II Mémoires et documents pubi, par la
Société d'histoire de la Suisse romande, 3e sér., t. 19),
Lausanne 1993.

9 Ansgar Wildermann (vgl. Anm. 8), I, S. 42-43,78.
10 Ansgar Wildermann (vgl. Anm. 8), I, S. 40^11. - Siehe auch

Ernst Walder. Reformation und moderner Staat, in: 450 Jahre
Berner Reformation. Beiträge zur Geschichte der Berner
Reformation und zu Niklaus Manuel Archiv des historischen Vereins

des Kantons Bern 64/65), Bern 1980/1981, S. 441-583, hier
S. 500-501.

11 Jean-Daniel Morerod, in: Les pays romands au Moyen Age
(vgl. Anm. 1), S. 227-228.

12 Pierre de Zurich, Les origines du décanat de Fribourg, in:
Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 18, 1924,
S. 81-95.

13 Ernst Tremp, Könige, Fürsten und Päpste in Freiburg. Zur
Festkultur in der spätmittelalterlichen Stadt, in: Freiburger
Geschichtsblätter 68,1991, S. 7-56, hier S. 13-14.

14 Hier und im folgenden nach Recueil diplomatique du canton de

Fribourg, Bd. 7. Freiburg 1863, S. 131-134, Nr. 484 (1423,
Jan. 5). - Siehe auch Peter Böschung. Felix Platter unterwegs
von Bern nach Lausanne. 12.-14. Oktober 1552, in: Freiburger
Geschichtsblätter 72,1995, S. 175-219, hier S. 210-211.

15 Peter Rück, Die Entstehung der nachreformatorischen deka-
nalen Jurisdiktion in der Diözese Lausanne, in: Zeitschrift für
schweizerische Kirchengeschichte 59, 1965, S. 297-327, hier
S. 311.

16 Siehe Kathrin Utz Tremp (Hrsg.), Quellen zur Geschichte der
Waldenser von Freiburg im Üechtland (1399-1439) Monumenta

Germaniae Historica, Quellen zur Geistesgeschichte
des Mittelalters 18), Hannover 2000, S. 361 Nr. 34 (1430,
Mai 3).

17 Peter Rück (vgl. Anm. 15), S. 316.
18 Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 16), S. 106.
19 Kathrin Utz Tremp, Ist Glaubenssache Frauensache? Zu den

Anfängen der Hexenverfolgungen in Freiburg (um 1440), in:

Freiburger Geschichtsblätter 72,1995, S. 117-137.
20 Fontes rerum Bernensium. Bern's Geschichtsquellen, Bd. 3

(8. Juli 1271 - 3. Dezember 1299), Bern 1880, S. 78f. Nr. 77

(1274, Feb.). - Zur Problematik der Freiburger Sprachgrenze
neu Philipp Haselbach, Zwischen Linie und Zone. Freiburgs
Sprachgrenze in der Zeit von 1890 bis 1960. Ein Beitrag zur
kantonalen Sprachgeschichte Schriftenreihe der Deutsch-
freiburgischen Arbeitsgemeinschaft Bd. 20), Freiburg 2001.

21 Hier und im Folgenden: Bernard Andenmatten / Kathrin
Utz Tremp, Prédication et frontières: les Ordres mendiants, in:
Les pays romands au Moyen Age (vgl. Anm. 1), S. 54—56.

22 Zu den einzelnen Dominikanerkonventen jetzt auch: Die
Dominikaner und Dominikanerinnen in der Schweiz, redigiert
von Petra Zimmer unter Mitarbeit von Brigitte Degler-
Spengler Helvetia Sacra Abt. IV. Bd. 5, 1. Teil), Basel
1999, insbesondere Kathrin Utz Tremp, Bern, S 285-324;
Bernard Andenmatten, Lausanne, S. 420-458; Martina
Wehrli-Johns, Zürich, S. 466-501.

23 Fontes rerum Bernensium (vgl. Anm. 20).
24 Les pays romands au Moyen Age (vgl. Anm. 1), S. 558.

132



Eva Maier / Martine Ostorero / Kathrin Utz Tremp, Le
pouvoir de l'Inquisition, in: Les pays romands au Moyen Age
(vgl. Anm. 1), S. 247-258. - Siehe auch Bernard Andenmatten

/ Kathrin Utz Tremp, De l'hérésie à la sorcellerie: l'inquisiteur

Ulric de Torrente OP (vers 1420-1445) et l'affermissement
de l'inquisition en Suisse romande, in: Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 86,1992, S. 69-119.
Dazu auch Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 19), S. 15-20.
Zu den Freiburger Waldenserprozessen von 1399 und 1430
siehe Kathrin Utz Tremp (vgl. Anm. 16).
Siehe Chantal et Hans-Robert Ammann, Un procès de
sorcellerie devant Jost de Silenen, évêque de Sion: le cas de Peter
Eschiller, de Münster (1484). in: Vallesia 51,1996, S. 91-161.
Martine Ostorero. «Folâtrer avec les démons». Sabbat et
chasse aux sorciers à Vevey (1448) Cahiers lausannois
d'histoire médiévale 15), Lausanne 1995. - Georg Modestin, Le
diable chez l'évêque. Chasse aux sorciers dans le diocèse
de Lausanne (vers 1460) Cahiers lausannois d'histoire
médiévale 25), Lausanne 1999.

Zur freiburgischen Hexenjagd von 1437-1442 siehe Kathrin
Utz Tremp (vgl. Anm. 19) und Georg Modestin, Der Teufel

in der Landschaft. Zur Politik der Hexenverfolgungen im heutigen

Kanton Freiburg von 1440 bis 1470, in: Freiburger
Geschichtsblätter 76,1999, S. 81-122.
Siehe Kathrin Utz Tremp, Der Freiburger Waldenserprozess
von 1399 und seine bernische Vorgeschichte, in: Freiburger
Geschichtsblätter 68,1991, S. 57-85.
Siehe Gustav Tobler. Zum Hexenwesen in Bern, in:
Schweizerisches Archiv für Volkskunde 2 (1898), S. 59-60; 4 (1900),
S. 236-238.
Catherine Chêne, in: Les pays romands au Moyen Age (vgl.
Anm. 1), S. 259-262. - Siehe auch Catherine Chêne, Juger les

vers. Exorcismes et procès d'animaux dans le diocèse de
Lausanne (XV'-XVT s.) Cahiers lausannois d'histoire médiévale

14), Lausanne 1995.

Gustav Tobler (Hrsg.), Die Berner-Chronik des Diebold
Schilling 1468-1484, 2 Bde., Bern 1897 und 1901; Bd. 2,
S. 179-183, Kap. 356-358, S. 347-348.
Siehe Kathrin Tremp-Utz, Das Kollegiatstift St. Vinzenz in
Bern, von der Gründung 1484/85 bis zur Aufhebung 1528

Archiv des Historischen Vereins des Kantons Bern 69),
Bern 1985, insbes. S. 142-148.

ZUSAMMENFASSUNG

Das Gebiet der späteren Westschweiz umfasste die Diözesen
Lausanne, Genf und Sitten. Ausser der Inquisition, der einzigen
gemeinsamen Institution, gab es vorerst nichts Verbindendes
zwischen den drei Bezirken. Die zur Diözese Lausanne gehörende
Stadt Bern hatte die Inquisition nie angewandt und entzog sich
bereits vor der Reformation dem Einflussbereich der westschweizerischen

Diözesen. Die Grenze zwischen den Diözesen Lausanne
und Konstanz war um 600 zugleich Sprachgrenze zwischen
Alemannen und Burgundern, verschob sich jedoch später weiter
nach Westen. Dadurch wurde die Diözese Lausanne zweisprachig,
ähnlich wie das Dekanat Freiburg, das im 12. Jahrhundert von den
alten Dekanaten Avenches und Köniz abgetrennt wurde. Die
Grenzen des Dekanats Freiburg waren keine Sprachgrenzen,
sondern Mittel zur Überwindung der Sprachgrenze zwischen den alten
Dekanaten. Die Sprachgrenze wird erstmals in einem Dokument
aus dem Jahr 1274 fassbar; sie verlief damals entlang der Saane und
der Aare, war aber zugleich die Grenze zwischen den Teminier-
bezirken der Dominikanerkonvente von Lausanne und Bern. Um
von der lokalen Bevölkerung verstanden zu werden, mussten die
Predigten in ihrer Sprache gehalten werden. Daher wurden die
Teminierbezirke ungeachtet der älteren kirchlichen Grenzen nach
sprachlichen Kriterien eingeteilt.

RESUME

Le territoire de la Suisse occidentale d'époque tardive comprenait
les diocèses de Lausanne, Genève et Sion. Mise à part l'Inquisition,
l'unique institution commune, rien ne semblait unir les trois
circonscriptions. La ville de Berne, qui appartenait au diocèse de
Lausanne, n'avait jamais eu recours à l'Inquisition et, déjà avant la
Réforme, échappait à l'emprise des diocèses de la Suisse occidentale.

Vers 600 ap. J.-C, la frontière entre les diocèses de Lausanne
et de Constance constituait en même temps une frontière linguis-

133



tique entre Alamans et Burgondes, qui néanmoins se déplaça par
la suite vers l'Ouest. De ce fait, le diocèse de Lausanne devint
bilingue comme le décanat de Fribourg, qui au XIIe siècle avait été
séparé des anciens décanats d'Avenches et de Köniz. Les frontières
du décanat de Fribourg n'étaient pas de nature linguistique, mais
plutôt un moyen pour surmonter la frontière linguistique entre les

anciens décanats. Cette frontière linguistique est perceptible pour
la première fois dans un document de 1274 ; elle suivait à l'époque
le tracé de la Saane et de l'Aare, mais constituait également la
limite entre les circonscriptions des dominicains de Lausanne et
Berne. Pour être compris, les sermons devaient être tenus dans la

langue de la population locale. Pour cette raison, les circonscriptions

furent réparties sur la base de critères linguistiques, en dépit
des anciennes frontières ecclésiastiques.

RIASSUNTO

Il territorio di quella che divenne la Svizzera francese comprendeva

le diocesi di Losanna, Ginevra e Sion. Inquisizione a parte,
che era l'unica loro istituzione in comune, non sussisteva alcun
legame tra i tre distretti. La città di Berna, appartenente alla diocesi

di Losanna, non è mai ricorsa all'inquisizione e riuscì a
sottrarsi dalla sfera d'influenza della diocesi svizzera francese ancora
prima della Riforma. Attorno al 600 la frontiera tra le diocesi di
Losanna e Costanza costituiva anche la frontiera linguistica tra
alemanni e borgogni, ma si spostò successivamente verso ovest.
Per quel motivo la diocesi di Losanna divenne bilingue, analogamente

al decanato di Friburgo, diviso nel XII secolo dai vecchi
decanati di Avenches e Köniz. I confini del decanato di Friburgo
non fungevano da frontiera linguistica, ma erano un mezzo per
superare le barriere linguistiche tra i vecchi decanati. Il confine
linguistico viene nominato per la prima volta in un documento del
1274 e si delineava lungo la Sarine e la Aar, ma costituiva allo
stesso tempo anche la frontiera dei distretti di Teminier in comune
ai conventi dei Domenicani di Losanna e Berna. Per essere
compresi dalla popolazione locale le prediche dovevano essere
lette nella lingua dei fedeli. Per tale ragione, i distretti di Teminier
erano suddivisi secondo criteri linguistici, indipendentemente dalle
frontiere ecclesiastiche esistenti.

SUMMARY

Western Switzerland comprises the dioceses of Lausanne, Geneva
and Sitten. These provinces were not linked in any way except for
the Inquisition, which was the only institution shared by all three.
The city of Bern, which belonged to the diocese of Lausanne, never
actually applied the Inquisition and had already withdrawn from
the influence of the dioceses in the western part of Switzerland
prior to the Reformation. Around 600, the border between the
dioceses of Lausanne and Constance was also the linguistic dividing

line between the Alemanni and the Burgundians, but this border

later shifted further west. As a result the diocese of Lausanne
became bilingual like the Deanery of Freiburg, which separated in
the 12th century from the old Deaneries of Avenches and Köniz.
The borders of the Fribourg Deanery were not linguistic in nature
but rather a means of overcoming language barriers among the old
deaneries. The language border is first mentioned in a document of
1274; at the time it followed the rivers Saane and Aare, but it also

separated the districts of the Dominican Convents of Lausanne
and Bern. In order to be understood, sermons had to be held in the
language of the local people, for which reason the districts were
defined by linguistic criteria and ignored the old ecclesiastical
borders.

134


	Annäherungen an die Sprachgrenze : kirchliche Grenzen in der spätmittelalterlichen Westschweiz

