
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 60 (2003)

Heft: 1-2: "Zwischen Rhein und Rhone - verbunden und doch getrennt?" =
"Entre Rhin et Rhône - liens et rupture?"

Artikel: Von "wilden Haufen" und "absoluten Lieblingen" : wieviel Annäherung
bringen organisierte Kulturkontakte zwischen Deutschschweizern und
Romands?

Autor: Grossrieder, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von «wilden Haufen» und «absoluten Lieblingen»
Wieviel Annäherung bringen organisierte Kulturkontakte

zwischen Deutschschweizern und Romands?

von Beat Grossrieder

Dieser Beitrag1 geht davon aus, dass der Röstigraben
existiert. Es soll hier also als Faktum anerkannt werden, dass
es eine mentale Kluft zwischen Deutschschweiz und
Romandie gibt - eine Annahme, die sich aufdrängt bereits
aufgrund der Anstrengungen, die unternommen werden,
um den ominösen Graben zu überbrücken. Denn
tatsächlich sind die Bemühungen enorm, die Einzelpersonen
oder Gruppen wie auch öffentliche Institutionen mit der
Absicht des «Brückenschlags» ergreifen. Gerade dieser
andauernde Einsatz um gegenseitige Annäherung muss als
Indiz dafür gesehen werden, dass Handlungsbedarf
besteht; dass der Röstigraben also tatsächlich Realität
ist. Auch die vorliegende Publikation ist ein Exempel
hierfür: Im Dezember 2001 veranstalteten das Schweizerische

Landesmuseum und das Forum Helveticum ein
mehrtägiges Kolloquium zum Thema «Zwischen Rhein und
Rhone - verbunden und doch getrennt?». Daran nahmen
rund dreissig Referentinnen aus Forschung, Politik und
Medien teil; würde sich eine solche Grossveranstaltung mit
einem Gegenstand beschäftigen, der gar nicht existierte -
wie liesse sich dann ein derart hoher personeller und
institutioneller Aufwand nachvollziehen und legitimieren?

Das Bedürfnis, den Röstigraben wissenschaftlich zu
durchforsten, ist seit Jahrzehnten ausgeprägt. Zur Koha-
bitation zwischen Deutschschweiz und Romandie liegt
eine breite Palette an Publikationen vor. Ohne Anspruch
auf Vollständigkeit und ohne Auftrennung zwischen den
Disziplinen ist es dennoch interessant, ausgewählte Titel
nach Epoche und Grundstossrichtung zu ordnen. Erstens
wird dabei ersichtlich, dass der Gegenstand seit dem 19.
Jahrhundert für Diskussionen sorgt, wie folgende Chronologie

an Buchtiteln beweist: «Französisch/Deutsch: Die
Frage des Bewusstwerdens der Mehrsprachigkeit in der
vorrevolutionären Schweiz»,2 «Les rapports entre la Suisse
alémanique et la Suisse romande de 1848 à 1895»,3 «Die
Viersprachigkeit der Schweiz als Minoritätenproblem des
19. und 20. Jahrhunderts»,4 «Eine historische Untersuchung

über das Verhältnis zwischen Deutsch und Welsch
bis zum Ersten Weltkrieg»,5 «Beziehungen zwischen der
alemannischen und der welschen Schweiz. Eine Bestandesaufnahme

nach fünf Jahrzehnten»,6 «Das Verhältnis
zwischen deutscher und französischer Schweiz in den Jahren
1930-1945»,7 «Das Verhältnis zwischen Deutschschweizer
und Westschweizer»,8 «Der Dialog zwischen Schweizern».9

Zweitens reicht die Stossrichtung der Beiträge vom
optimistischen Loblied auf die Kohabitation bis zu deren

pessimistischen Bankrotterklärung: «Die vielsprachige
Schweiz. Eine Lösung zum Nationalitätenproblem»,10
«Sprachliche Vielfalt als nationales Bildungsprogramm»,11
«Der Helvetismus. Einheit in der Vielheit»12; «Deutsch &
Welsch - Ein Brückenschlag»,13 sowie - in entgegengesetzter

Richtung: «Suisse romande - Suisse alémanique:
Qu'est-ce qui ne va pas?»,14 «La romandie dominée»,15
oder schlicht: «Röstigraben».16

Wertvolle Erkenntnisse liefert das Nationale
Forschungsprogramm NFP 21 («Kulturelle Vielfalt und nationale

Identität»). Mit dem Themenbereich der Kulturkontakte

setzt sich vor allem der Schlussbericht von Georg
Kreis17 auseinander, ebenso verschiedene Einzelprojekte;
so gibt es Studien zu den Bereichen «Die Literaturen der
Schweiz. Analyse gemeinsamer Brennpunkte der vier
Sprachregionen»,18 «Mehrsprachigkeit - eine Herausforderung»,19

«Alltagskontakte in den zweisprachigen Kantonen
Fribourg und Wallis».20 Aus der Optik der Volkskunde
entstanden Beiträge über die «populäre Liedkultur in der
Schweiz»,21 über «Wesen und Funktion eidgenössischer
Verbandsfeste»22 oder über «Das Welschlandjahr».23 In den
letzten Jahren sind neuere Arbeiten zum Thema erschienen,

etwa 1992 das «Handbuch der schweizerischen
Volkskultur» von Paul Hugger.24 Darin finden sich mehrere
Beiträge, die mit den Beziehungen zwischen «Deutsch»
und «Welsch» zu tun haben, zum Beispiel über
«Welschlandaufenthalte»,25 über «Heimatvereine»,26 über die
Besonderheiten der «sprachlichen Koexistenz im Kanton
Freiburg»,27 über «geografische und soziale Trennungslinien»28

oder über «Die Westschweiz».29 Erst kürzlich
eingereicht wurde am Volkskundlichen Seminar der
Universität Zürich eine Lizenziatsarbeit zum Thema
«Westschweizerinnen in Zürich»,30 das Thema beschäftigt die
Forschung also nach wie vor.

Somit lässt sich aus dem skizzierten Überblick über die
Forschungsliteratur folgendes Fazit ziehen: Der
Kulturkontakt über den Röstigraben ist ein Thema, das die
Wissenschaft nachhaltig beschäftigt und, wie es Georg Kreis
ausdrückt, auch innerhalb der Bevölkerung zu einem
«permanenten Traktandum» geworden ist: «Die <Graben>-
Problematik gehört seit 1914 zur Grundausstattung des

schweizerischen Problembewusstseins.»31
Welches ist nun das Angebot an potentiellen Kulturkontakten,

die den Graben zwischen deutsch- und französischsprachiger

Schweiz überbrücken sollen? Anzahl und Art
solcher Kontakte zu beziffern, ist kein leichtes Unterfan-

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 60. Heft 1 -2/03 83



gen. So fehlen für einen spezifischen Bereich verlässliche
Daten: für die privaten Kontakte. Wie häufig und in welcher
Form Deutschschweizer und Romands im privaten Alltag
in Beziehung treten, lässt sich kaum erheben; am ehesten
noch mittels Meinungsumfragen. Diese geben aber oft ein
wenig aussagekräftiges Bild ab, so etwa die Rekrutenbefragung:

Erhoben werden in der Regel bloss die Kenntnisse
in den anderen Landessprachen. Resultat: 74 Prozent der
Romands und 77 Prozent der Deutschschweizer könnten
sich in der jeweils anderen Sprache verständigen.32 Doch
selbst wo Sprachwissen vorhanden ist, kommt es nicht
unbedingt zu ausgiebigen Kontakten, wie auch «der
Volksmund» weiss, zitiert nach Christophe Büchi: «[...] Viele
Schweizer kennen die anderen Landesteile kaum. Manche
Romands sind in ihrem ganzen Leben nie in Bern, viele nie
in Zürich, geschweige denn im Sankt-gallischen Wilden
Osten gewesen. Umgekehrt kennen viele Deutschschweizer

die Westschweiz höchstens vom Besuch des Genfer
Automobilsalons oder von dem einen oder anderen Wein-
reisli her.»33 Angesprochen sind hier primär private
Kontakte, jener Bereich also, der kaum zu quantifizieren ist. Ich
werde diese Begegnungen bewusst ausblenden und mich
auf öffentliche, organisierte Kontakte beschränken. Ich
ordne diese Kontakte nach der biografischen Chronologie
sowie nach der formalen Ausgestaltung.

Biografische Chronologie
Deutschschweizer und Romands werden im individuellen
Lebenslauf mit hoher Wahrscheinlichkeit mit einer gewissen

Mindestzahl an organisierten Kulturkontakten
konfrontiert. Das beginnt in der Primarschule, wo mit dem
Frühfranzösisch respektive dem Frühdeutsch oft ein erster
Kontakt zustande kommt. Der Sprache wird eine
Schlüsselfunktion für den Eintritt in die «fremde Kultur»
zugesprochen: «Eine Sprache zu sprechen, heisst auch, Teil der
geistigen Welt dieser Sprachgruppe zu sein», sagt Georg
Kreis.34 Bewusste Kontakte finden über den Schüler-, Klassen-

und Lehreraustausch statt. Seit 1976 gibt es die «Fachstelle

CH Jugendaustausch». Sie verzeichnete zu Beginn
35 Schulen, die einen Austausch wünschten, 1980 waren
es 76, 1999 bereits 476.35 Auf die gesamte Schülerzahl
bezogen, bleiben solche Anstrengungen jedoch marginal,
wie Christophe Büchi meint: «Wenn man weiss, dass nicht
einmal ein Prozent der Schweizer Schüler von diesem
Programm erfasst werden, wird man an den berühmten
Tropfen auf dem heissen Stein erinnert.»36 Interessant ist
auch die Verteilung der Projekte auf die Sprachregionen:
Während die Deutschschweizer häufig solche Kontakte
initiieren, ist die Begeisterung dafür in der Romandie
minim. Mögliche Begründung: Die Romands haben wenig
Interesse daran, Schweizerdeutsch zu lernen; erst wenn sie
ins Berufsleben eintreten, erachten sie solche (eher
schriftdeutsche) Kenntnisse als sinnvoll. Während bei der
Austauschbörse des «CH Jugendaustausch» im November 2000
28 Klassen aus der Deutschschweiz Kontakte zu
französischsprachigen Schulen suchten, wünschte nur gerade eine
welsche Schule einen Austausch mit der Deutschschweiz.37

Dafür haben sich 1998/99 33 Klassen aus der Romandie
mit Deutschland ausgetauscht, 25 Klassen aus der Deutschschweiz

mit Frankreich.38
Im Anschluss an die Schulzeit stehen weitere Möglichkeiten

für Begegnungen offen: Für junge Deutschschweizerinnen

besteht die Institution des Welschlandjahres, wo
Schulabgängerinnen in der Regel für ein Jahr zu einer
Familie in die Romandie ziehen. 1987 zählten einschlägige
Stellenvermittlungen 2390 Welschlandmädchen.39 Tatsächlich

wird diese Zahl aber höher ausfallen; Schätzungen
gehen von 12000 pro Jahr40 aus. Um die Bedeutung des

Welschlandjahres als Kulturkontakt ermitteln zu können,
sind die Motivationen wichtig, die die jungen Frauen zu
diesem Schritt führen. Gemäss einer Untersuchung von
Ueli Gyr ist der Aufenthalt für 51 Prozent ein «Wartejahr»,
weil für eine Ausbildung eine gewisse Alterslimite
erreicht werden muss, weitere 34 Prozent müssen für ihren
Beruf Fremdsprachenkenntnisse sammeln.41 Dass die
Entdeckung der «fremden Kultur» im Vordergrund stehen
würde, ist laut Ueli Gyr unwahrscheinlich: «Das Interesse
an der anderen Kultur ist [...] zweitrangig. Im Mittelpunkt
der Erwartungshaltung an das Jahr in der Fremde steht die
Persönlichkeitsentwicklung [.. .].»42

In umgekehrter Richtung hat sich kein «Deutschschweizjahr»

institutionalisiert; eine mögliche Erklärung dafür ist
die Tatsache, dass in der Romandie der Lehrlingsaustausch
und Stellenwechsel für junge Berufstätige beliebter ist.
1998/99 machten 78 Lehrlinge, vor allem aus der Romandie,

vom Angebot Gebrauch; zudem führten 47 Schulen

Kontaktprojekte durch.43 Im Bereich der «Offenen
Stellen», wo jungen Berufstätigen Praktika in einem anderen
Landesteil vermittelt werden, zählte man rund 100 Teilnehmer.44

Dabei dominierten die Romands klar:
Deutschschweizer waren zu 13, Tessiner zu 17, Westschweizer zu
70 Prozent45 vertreten.

Der fremdsprachliche Kulturkontakt in Form eines

Welschlandjahres, der jungen Mädchen am Ende der Schulzeit

als «Schule fürs Leben» oder «Rüebli-RS» (Volksmund)
offen steht, gelangt für junge Männer (und wenige Frauen)
etwas später zur Disposition, wobei dieser Kontakt weder
freiwillig noch spezifisch kulturell motiviert ist: die
Rekrutenschule. Die Parallele zum Welschlandjahr ist bereits
daran zu erkennen, dass die Militärausbildung ebenfalls

gerne als «Schule des Lebens» betitelt wird. Armeeintern
besteht ein gefestigter, wenn auch nicht schriftlich festgehaltener

Konsens darüber, dass die Rekrutenschule wertvolle
Kulturkontakte etwa zwischen Deutsch- und Welschschweiz
ermögliche. Tatsächlich stellen militärische Diensttage im
Lebenslauf mancher Schweizer Männer unter Umständen
die einzige Gelegenheit dar, für eine gewisse Zeit in einer
fremdkulturellen Region des Landes zu leben. Diese
Kulturkontakte werden von der Armeeleitung aber nicht gefördert,

weshalb deren Qualität erstens schwierig zu fassen ist,
zweitens aber als problematisch bezeichnet werden muss.
Eine Umfrage, die der Filmemacher Thomas Thümena 1999

unter Rekruten durchgeführt hat,46 lässt massive
Kulturbarrieren erahnen: «Les suisses tôtôs savent bien la disci-

84



pline, mais autrement, ils sont nulles!», sagt etwa ein junger
Romand über seine deutschsprachigen Kollegen, die ihrerseits

entgegnen: «Die Welschen haben uns schon manche
Abstimmung versaut!» Gemäss Auskunft des Informationsdienstes

der Armee existiert punkto Kulturkontakt
zwischen den Sprachgruppen kein Konzept; bei Sprachproblemen

weiche man immer häufiger aufs Englische aus.47

Ein weiterer, biografisch bedeutsamer Kulturkontakt
zwischen «Deutsch» und «Welsch» ist das Erreichen der
politischen Mündigkeit. Mit dem Eintritt ins 18. Lebensjahr
können Schweizerinnen und Schweizer beiderseits des
Röstigrabens an Abstimmungs- und Wahlgängen teilnehmen,

was eine besondere Form von Kulturkontakt
darstellt. Urnengänge folgen einem bestimmten, ritualisierten
Ablauf; dieser beinhaltet die Meinungsbildung, den
Urnengang, das Abwarten der Ergebnisse und deren
Kommentierung in Medien und Öffentlichkeit. Deutsch- und
Welschschweiz sind am Prozess gleichermassen beteiligt;
es handelt sich also um eine spezielle Form von
Kulturkontakt, wo es zu keiner persönlichen, aber zu einer
symbolischen Begegnung kommt. Das Symbolhafte dieser
Begegnung wird ersichtlich anhand der häufig sehr heftigen

Reaktionen auf Abstimmungsverläufe, bei denen die
Romandie als Minderheit der deutschsprachigen Mehrheit
unterliegt. Solche Urnengänge haben massgeblich dazu
beigetragen, dass in der Wahrnehmung beider Kulturgruppen

ein Röstigraben entstehen konnte. Es scheint eigenartig

(und musste als These einmal behandelt werden),
dass bei dieser unpersönlichen Form von Kulturkontakt
die Emotionen beiderseits oft höher steigen als bei
Kontakten, wo eine direkte Begegnung stattfindet. Der Schluss
liegt nahe, dass gerade das Unpersönliche die offene
Meinungsäusserung begünstigt. Ein weiteres Beispiel
verdeutlicht dies: die heftigen Diskussionen um das
Frühfranzösisch respektive Frühenglisch.

Im weiteren biografischen Verlauf dominieren zunehmend

weniger organisierte, eher zufällige Begegnungen.
Für Erwachsene existiert kein Pendant zum Schüleraustausch,

welcher einen klar kulturell-pädagogischen Auftrag

verfolgt. Organisierte Kulturkontakte sind hier eher
sportlich (eidgenössische Vereinsfeste), wirtschaftlich
(Berufspraktika, Weiterbildung, Autosalon und so weiter),
folkloristisch-gesellig (eidgenössische Vereinsanlässe und
so weiter) oder touristisch (Ortsbräuche mit regionaler/
nationaler Ausstrahlung) motiviert.

Formale Ausgestaltung
Aus obenstehender Auflistung kann betreffend der Form
der diversen Begegnungen folgendes Fazit gezogen werden:

Für Kinder und Jugendliche gibt es stark organisierte,
eher längerfristige (mehrere Wochen) Kontakte mit
ausgeprägter kulturell-pädagogischer Motivation (Schule, Lehre,
Praktikas). Für junge Erwachsene existieren etwas weniger
animierte, längerfristige (mehrere Monate) Begegnungen
mit eher zufälligen Kontakten (Welschlandjahr, Militär),
wo individuelle, entwicklungspsychologische Motivationen
vorherrschen. Eine Sonderstellung nimmt für politisch

mündige Personen der demokratische Diskurs ein; hier
handelt es sich um organisierte, längere (Meinungsbildung)
oder punktuelle (Urnengänge) Begegnungen ohne persönlichen

Kontakt, jedoch mit grossem Symbolgehalt. Für
Erwachsene bestehen primär moderat animierte, kurze
(Stunden oder Tage) Angebote mit Flüchtigkeitsbegegnungen

(Beruf, Messen, Vereine, Folklore, Sport, Freizeit),
wo kompetative, wirtschaftliche, gesellige oder touristische
Motivationen im Vordergrund stehen.

«Wilder Haufen»: Romands am Sechseläuten in Zürich

Betrachten wir nun solche organisierten Kulturkontakte
für Erwachsene anhand von zwei Beispielen. Erstens: das
Sechseläuten in Zürich. Man vermutet dahinter eine ins

Spätmittelalter zurückreichende Tradition, die sich im
19. Jahrhundert zum «historisierenden Schaubrauch»
entwickelt hat.48 1990 hat sich in Zürich die Usanz
eingebürgert, zum Grossanlass (7000 Mitwirkende, 40000
Zuschauer) einen «Gastkanton» einzuladen. 1999 waren
«die Romands» an der Reihe, der Kanton Waadt. Wie dieser

«Brückenschlag» inszeniert und rezipiert wurde, zeigt
die Berichterstattung in den Medien. So veröffentlichte
der «Tages-Anzeiger» im Vorfeld unter dem Titel «Die
Welschen sind seit gestern da» folgende Kurzmeldung:49

«Es ist unübersehbar, dass der Platz der Kantone dieses
Jahr den Waadtländern gehört: Der neunte Gastkanton
am Sechseläuten hat den ganzen Lindenhof grün beflaggt.
[...] Dafür geht es in den geheizten Zelten der Waadtländer

umso farbiger und fröhlicher zu und her. In einem
riesigen Topf blubbert eine <Soupe de légume>, ein welscher
Bäckermeister hält süsse <Bouchons vaudois> feil. Das sei
das Pendant zu den Basler Leckerli, nur viel besser, erklärt
der Maître Confisseur. An anderen Ständen warten dicke
Saucissons oder Weissweine auf ihre Degustation. [...]
Mit den Romands auf dem Lindenhof essen, trinken und
Französisch reden können [...] Zürcher noch bis zum
Montagabend.»

Hier wird ein ganz bestimmtes Bild von der Romandie
gezeichnet: Vor allem historisch vertraute, folkloristische
Symbole (Fahnen, Trachten, Nahrungsmittel, Wein) kommen

zum Einsatz, die zudem in eine vertraute «geistige
Kulturordnung» eingebettet werden. Die Romands sind
dargestellt als «ein besonderes Völklein»; fröhlich, gesellig,
genussorientiert. Die Berichterstattung über den Hauptan-
lass bestätigt dieses Bild: Im «Tages-Anzeiger» vom 20.

April erschien unter der Überschrift «So feiert die Waadt
den <bonhomme d'hiver>» folgende Reportage:50

«Die Gäste aus dem Kanton Waadt sorgten mit spontanen

Einlagen für lockere Stimmung am Sechseläuten. [...]
Rund 500 Gäste aus dem Gastkanton Waadt nahmen am
Montagnachmittag an einem eigenen Umzug am Sechseläuten

teil. Der Zug startete mit 15 Minuten Vorsprung
zum Zug der Zürcher Zünfte in Richtung <bonhomme
d'hiver>, wie der Böögg in französischer Sprache heisst.

85



Mit 600 Meter Länge war der Zug der Waadtländer so

gross, dass ihn die Organisatoren nicht dem regulären Zug
voran stellen wollten. Zudem pflegen die Waadtländer
auch ein gemächlicheres Schritttempo, was in einem
gemeinsamen Umzug womöglich zu Problemen geführt hätte.
Zur Waadtländer Formation gehörten nebst den <milices
vaudoises> mit Musketieren, Kavalleristen und Artilleristen

in historischen Militäruniformen rund 350
Teilnehmerinnen und Teilnehmer des traditionellen Winzerfestes
Fête des Vignerons. [...] In dieser Delegation fanden sich
farbenprächtig kostümierte Figuren des geplanten
Festspiels: Winzer in Trachten, wild gestikulierende und
johlende Tänzerinnen (Bacchantinnen), Landsknechte mit
Speeren sowie Musik- und Rhythmusgruppen. [...] Das
langsamere Schritttempo reizte die Waadtländer während
des Umzugs immer wieder zu Spontanaktionen. Mitten im
Hagelschauer wurden [...] Zuschauer am Rande zu einem
Tänzchen auf die Strasse gebeten, und Weisswein machte
die Runde. Zudem mischten sich die Waadtländer singend
unter die Zünfte und Musikformationen und lockerten so
das Prozedere auf. Die Zuschauer reagierten teils mit
Gelächter und Szenenapplaus und beschenkten die Gäste
aus der Romandie ebenfalls reichlich mit Blumen. <Es war
ein kleines Chaos, aber im positiven Sinn>, bilanzierte
Albert Werz, Sechseläuten-Pressesprecher, den Separatumzug.

Werz zeigte sich erfreut über den Auftritt des
<wilden Haufens> aus der Waadt. Die Gäste hätten <viel

Esprit und Stimmung> nach Zürich gebracht und mit ihrer
spontanen Art Zünfter und Zuschauer herausgefordert.
[...]»

Dieser Bericht zeigt zusätzliche Elemente der
Kulturgruppendarstellung und -Wahrnehmung: Die Identität der
eigenen Gruppe wird über Symbole (Kostüme, Lieder,
Musik, Weisswein) und symbolhaftes Verhalten (langsames
Schritttempo, wilde Gesten, spontanes Tanzen) überhöht
dargestellt und rezipiert. Es kann ein starker Trend zur
Selbstdarstellung festgestellt werden. Die Romands erscheinen

als leger (Schritttempo), lebensfreudig (spontan, dem
Weisswein zugeneigt) und chaotisch (unberechenbarer
Esprit). Die «exotischen» Welschen lösen beim Publikum
«Gelächter und Szenenapplaus» aus.

«Absolute Lieblinge»: Basler am Winzerfest in Vevey

Beispiel zwei: das Winzerfest in Vevey. Die Feier findet
rund alle 20 Jahre statt, hat eine 200 Jahre alte Tradition
und punkto Aufwand und Ausstrahlung eine rasante
Entwicklung hin zum «Mega-Event» hinter sich. Die Zahlen
für die Ausgabe 1999 sprechen für sich: Das Budget betrug
50 Millionen Franken, die Vorbereitungen erstreckten sich
über fünf Jahre, es wirkten 4500 Darsteller mit, die Feiern
dauerten drei Wochen und zogen eine halbe Million
Zuschauer an. Die Medien sprachen von einem «spectacle
total»,51 von «Vevey im kalkulierten Ausnahmezustand»,52
und weil mit Ruth Dreifuss und Pascal Couchepin gleich
zwei Bundesräte ihre Aufwartung machten, wurde Vevey

zur «zeitweiligen Hauptstadt der Schweiz»53 erklärt. Dies
zeigt, dass das Fest überregionale Ausstrahlung besitzt.
Bedeutend ist demnach auch die Teilnahme einer offiziellen

Delegation aus Basel; seit 1905 ist der Gastkanton mit
Tambouren, Pfeifer und Ehrengarde am Fest beteiligt.
Der Auftritt der Basler enthält ein von den Organisatoren
beabsichtigtes «Brückenschlag-Potential», wie auf der
Homepage des Winzerfests54 nachzulesen ist: «Kein <Rösti-

graben> zwischen Vevey und Basel!», heisst es dort, von
den beteiligten Baslern wird der Kulturkontakt durchwegs
positiv geschildert: «Für uns existiert der Röstigraben
nicht. [...] Und natürlich schätzen wir den guten Wein [...]
und trinken ihn gerne.»55

Erneut tauchen Symbole und symbolhafte Handlungen
auf, die bezüglich der Qualität des Kulturkontakts von
Bedeutung sind. Allen voran der Wein, das Hauptsymbol
des Festes, das selbst in der festlosen Zeit nützlich ist.
Erneut erscheinen die Romands als lebensfroh und genuss-
orientiert. Hinzu kommt ein weiterer Aspekt: Bei den
teilnehmenden Baslern (und dem Grossteil der mitwirkenden
Waadtländer) handelt es sich um Vertreter der
Oberschicht: um Mitglieder des «Basler Daigs» respektive der
Winzerzunft, «wobei die früheren Rebbesitzer durch
Juristen, Stadträte, Mediziner, Rektoren und Banker
abgelöst wurden».56 Daraus resultiert eine eher elitäre Begegnung,

was auch die Tatsache beweist, dass die Basler bei
Dorfautoritäten untergebracht und vom Gemeindepräsidenten

persönlich betreut werden. Dem Kulturkontakt ist
auch ein Hang zur Folklorisierung zuzuschreiben, wie
folgender Bericht aus der Basler Zeitung («Basler <Revolu-

tionäro suchen Vevey heim») zeigt:57
«Am 23. Juli rücken 24 Basler Tambouren und Pfeifer

mit einem Tambourenmajor in Vevey ein: In Kostümen, die
auf die helvetische Revolution vor 200 Jahren Bezug
nehmen. [...] Anno 1977 traten die Basler Tambouren und
Pfeifer in rot-weissen Reisläufer- oder Landsknechteuniformen

auf und passten damit zu den <Cents Suisses> -
einer Hundertschaft von <Alten Schweizern), aus dem [...]
Umland von Vevey rekrutiert. [...] Das Programm bindet
die Basler [...] nach dem <Couronnement> am 29. Juli in
den grossen Festumzug auf einer dreieinhalb Kilometer
langen Route ein. Und über die 14 Auftritte im Festspiel
hinaus erwartet man von der trommelnden und pfeifenden
Basler Delegation, dass sie sich jeden Abend an den über
die ganze Stadt Vevey verteilten Darbietungen [...]
beteiligt. Und wenn die 25 Mann dann nicht schon zu müde
sind, wird man sie wohl auch noch beim späten <Gässele>

antreffen können [...].»
Akademiker, die in historischen Reisläuferkostümen

pfeifend und trommelnd durch die Strassen einer gruppenkulturell

«fremden» Stadt ziehen, um so ihre eigene Identität

zu demonstrieren und in der Absicht des «Brückenschlags»

jene der «Fremden» aufzunehmen; eine solche
Manifestation kann unter Umständen dazu führen, dass

Klischees verfestigt oder gar neu geschaffen werden. Dies
zeigt folgender Ausschnitt aus der Reportage «Die Basler
Protagonisten eröffnen die Fête des Vignerons»:5^

86



«Das grösste Bacchanale aller Zeiten. Eine Orgie an
Musik, Farben, Tanz: Amour et joie! [...] Seit 1905 sind
auch die Basler am Fest beteiligt. [...] Sie eröffnen das
Schauspiel, ziehen später am eigentlichen Fest durch die
Gassen von Vevey und bieten nicht nur Trommel- wie
Piccolokunst à la mode du Rheinknie - les Bâloises sind
auch die Lieblinge am Fest. [...] Entsprechend hat Basel
die crème de la crème samt ihrem Grossratspräsidenten an
die Instrumente delegiert. Die Ouvertüre in samtenem
Wams, weisser Hose und blutroter Hüftschärpe ist perfekt
[...].»

Erkennbar wird auch hier der bereits bei den Romands
am Sechseläuten festgestellte Hang zur Selbstdarstellung:
Die Basler stellen sich als Elite, Lieblinge dar und wollen
auch so wahrgenommen werden. In der Basler Zeitung
heisst es dazu:59

«Es ist für unsere Stadt eine Ehre, bei den Romands
dabei sein zu dürfen. Irgendwie haben die Basler halt doch
einen Schuss welsches Blut in den Adern. Man sieht das an
den Abstimmungen. [...] Die Basler sind die absoluten
Lieblinge von Vevey. [...] Bieten Super-Auftritte mit
Pfeifer-Soli und spektakulärer einarmiger Trommeltagwacht.
Sie blasen Röstigraben-Probleme unter den Tisch. [...]»

«Sonntagskostüm»:
Gratwanderung zwischen Annäherung und Abgrenzung

Die beiden skizierten Beispiele zeigen: Wo man mit
der Intention der Begegnung bewusst Romands in die
Deutschschweiz holt und umgekehrt, lohnt sich ein vertiefter

Blick auf die Strukturen solcher inszenierter Annäherung.

Zunächst muss der Begriff «Kulturkontakt» geklärt
werden: Was beinhaltet er, wenn, wie bereits angetönt,
beim Exempel von «Deutsch» und «Welsch» verschiedene
Beobachter davon ausgehen, dass der Kontakt gegen null
tendiert? Christophe Büchi bringt auf den Punkt, was aus
dem «Volksmund» häufig zu vernehmen ist: «Die meisten
Deutschschweizer und Romands leben in getrennten
Sphären, bisweilen würde man gar meinen: auf verschiedenen

Planeten.»60 Das Element «Kontakt» ist also das eher
oberflächlich Gelegentliche, das Element «Kultur»
hingegen das tiefergründig Andauernde. Damit wird für das
Konstrukt «Kulturkontakt» eine gewisse Dramatik
erkennbar: Etwas fundamental Bedeutsames (Kultur) wird
anhand von etwas prinzipiell Flüchtigem (Kontakt)
erlebt, ausgetauscht und eventuell reflektiert. Organisierte
Kulturkontakte sind somit inszenierte Ausnahmesituationen,

denn die alltäglichen Beziehungen zwischen den
Landeskulturen sind in der Regel spärlicher und nüchterner,

wie Georg Kreis sagt: «Eine wichtige Eigenheit dieser
Beziehungen ist deren minimale Existenz, das heisst die
quasi Nichtbeziehung. In diesem Zusammenhang wird
auch das Bonmot vom <Sichvertragen, weil Sichnichtver-
stehen> zitiert.»61

Wie oben angetönt, geht es bei organisierten Kulturkontakten

primär um - eigene wie auch fremde - Identität.

Hermann Bausinger definiert Identität62 anhand von drei
Komponenten: der Ich-Identität, der sozialen Identität und
der kulturellen Identität. Besonders letztere, die kulturelle
Identität als «Möglichkeit, über die Erfahrung einer
definierten Kultur sich selbst zu erfahren und sich zuhause zu
fühlen»,63 ist an dieser Stelle wichtig. Hermann Bausinger
stellt eine «Krise der Identität» fest: «Die kulturellen
Selbstverständlichkeiten sind weithin zerfallen [...]. Der
Einzelne erfährt sich selbst ja nicht nur in der
Auseinandersetzung mit anderen, sondern auch in seiner kulturellen
Ausstattung mit einer bestimmten Sprache, mit bestimmten

Überlieferungen, bestimmten Eigenheiten der
materiellen Kultur, mit Normen und Werten.»64 So wird die

Zugehörigkeit zu einer spezifischen Gruppenkultur zu
einer «festen Stütze» der bedrohten individuellen Identität.

Es geht also bei der Begegnung mit dem «Fremden»
immer auch um eine Begegnung mit dem (bedrohten)
«Eigenen». Weil die gefährdete individuelle und kulturelle
Identität auch über das Mittel der Abgrenzung gegenüber
«fremden» Kulturen gefestigt wird, enthält die «feste
Stütze» ein diffiziles Dilemma zwischen Annäherung und
Abgrenzung. Freddy Raphael spricht von einer «identitä-
ren Strategie», «mittels derer sich jede Gruppe in einem
komplexen Wechselspiel von Identifikation und Differenzierung

in Bezug auf die andere definiert».65 Deshalb steckt
in der kulturellen Identität «auch die Möglichkeit der
Ausgrenzung», wie Hermann Bausinger sagt: «Kulturelle Identität

- das kann auch den Abstand betonen und die
vermeintliche Unveränderlichkeit unterstreichen.»66

Dieter Kramer weist solchen Abgrenzungsmechanismen
identitätsstiftende Funktion zu: «Menschengruppen neigen
dazu, die eigene Kultur als die beste aller möglichen zu
verstehen. Zu erfahren, dass andere mit Überzeugung anders
leben, ist [...] eine Voraussetzung für die Identitätsbildung:
Das Eigene wird in Abgrenzung zum anderen definiert.»67
Hier spielen Klischees eine Rolle: Der Romand wird vom
Deutschschweizer als «leger» eingestuft, der
Deutschschweizer umgekehrt vom Welschen als «arbeitssam», und
beide bestätigen das aufgeklebte Etikett ein Stück weit,
weil es die eigene Identität stützt und zur Abgrenzung
gegenüber der Fremdkultur beiträgt. Auf diese Art formieren

sich, gestützt auf Sprachkreis und Geisteswelt, die
Landeskulturen «Deutsch» und «Welsch», zwischen denen
sich nicht eine geografische, sondern eine geistige Grenze
bildet. Diese Grenze in den Köpfen, etwas hilflos
Röstigraben genannt, muss aber von beiden Seiten her
überschritten werden können, um im positiven Sinne Abgrenzung

(also kulturgruppenspezifische Identitätsfestigung
und Toleranz gegenüber Fremdkulturen) zu bewirken. An
diese mentale Grenze wird der hohe Anspruch von «Schutz
ohne Abschirmung» gestellt, wie es Utz Jeggle definiert:
«Die Funktion von Grenzen ist [...] unterschiedlich.
Schützt sie einerseits die Integrität der Eingegrenzten, so
behindert sie unter Umständen zugleich den Austausch mit
den Abgegrenzten. Die kontrollierte Durchlässigkeit von
Grenzen entspricht einem Modell der Ausgewogenheit von
Schutz ohne Abschirmung, [...].»68 Zentral sind für Utz

87



Jeggle die Differenzierung zwischen «Verschiedenheit»
und «Ungleichheit» und die Abstinenz einer «inneren
Überhöhung», mit welcher Kulturgruppen sich selbst
wahrnehmen und anderen Gruppen begegnen: «Grenzen,
die nicht Verschiedenheit, sondern Ungleichheit festhalten,

sind gefährlich. Eine [...] Mentalität der inneren
Überhebung respektiert [...] nicht die Verschiedenheit, sie
überschreitet nicht, sondern verletzt Grenzen, akzeptiert nicht,
dass es hinter den Grenzen andere Kultursysteme gibt.»69

Hinzu kommt ein weiterer wichtiger Faktor: Wie steht es

um die Symbole, die anlässlich von Begegnungen zwischen
Kulturgruppen zum Einsatz kommen? Hermann Bausinger

hat in seinen Thesen zur «Valenz von Kulturgrenzen»70
versucht, mentale Grenzen, ihre Strukturen und Funktionen

zu gewichten. Er postuliert ein vierstufiges Modell:71
Zu differenzieren ist demnach zwischen der strukturellen
und der funktionalen Valenz, drittens ist nach der Markie-
rungs- und viertens nach der Symbolfunktion zu fragen.
Diese beiden letzten Funktionen prägen organisierte
Kulturkontakte entscheidend. So fallen unter die Kategorie
der «Markierungsfunktion» Kulturäusserungen, die «Signale

des Andersseins» aussenden: «Bestimmte Elemente,
deren strukturelles Gewicht gering und deren Gebrauchshäufigkeit

minimal sein kann, gelten als Signale des
Andersseins.»72 Diese Signale führen oft zu einer «symbolischen

Überhöhung», weshalb Hermann Bausinger der
Markierungsfunktion unmittelbar die «Symbolfunktion»
zur Seite stellt: «Bestimmte Elemente der Volkskultur -
und zwar sehr häufig solche, die sich von denen einer
benachbarten Region unterscheiden - werden bewusst
hervorgehoben, werden ausdrücklich zur Abgrenzung
verwendet.»73

Die Inszenierung von Gruppenkulturen (besonders über
das Medium von Brauch und Folklore) enthält demnach
eine Reihe von Gefahren, die Selbstdarstellung produzieren

und den angestrebten Austauschprozess im Sinne von
«Schutz ohne Abschirmung» fehlleiten können. Hermann
Bausinger spricht erstens von einer «Folklorisierung des
Problems»: «Kultur wird so leicht reduziert auf gefällige
äussere Muster, wie sie gelegentlich demonstrativ präsentiert

werden: Trachten und Tänze, Lieder und Instrumentalmusik,

Speisen und Getränke.»74 Folklorisierung enthält
zweitens die Gefahr der künstlichen Harmonisierung:
Indem man der «fremden» Gruppenkultur anlässlich von
folkloristisch geprägten Manifestationen begegnet, die in
aller Regel positiv gepolt sind, werden kulturell bedingte
Reibungsflächen ausgeblendet, wird eine Art «Scheinwelt»
konstruiert. Hermann Bausinger nennt diese Art von
Kulturkontakt «ein kulturelles Sonntagskostüm».75
Folkloristisch geprägte Kulturkontakte haben drittens einen
Hang zur Nostalgisierung. Zur Schau gestellt werden in der
Regel nicht aktuelle Kulturäusserungen, sondern
historische. Hermann Bausinger misst aber der «reaktiven
Dynamik», der ständigen Aktualisierung von Kultur, soll

sie über ein blosses «Sonntagskostüm» hinauswachsen,

grosse Bedeutung zu, weil «Kultur [...] auf Veränderungen
mit Veränderungen reagiert».76 Viertens besteht die
Tendenz zur Pauschalisierung: Man sieht das Wirken einiger
weniger folkloristischer Akteure und zieht daraus den
Schluss, das Gesehene sei für die bestimmte Kulturgruppe
repräsentativ. Dies führt zu einer problematischen
Verallgemeinerung, die etwa in den sich hartnäckig haltenden
Klischees sichtbar wird. Weil dem Zuschauer aus dieser
Perspektive seine eigene Kultur zeitgemässer erscheinen
muss, kann es fünftens zu einer Exotisierung kommen. Das
«Fremde» wird - folkloristisch aufbereitet - tatsächlich als
«fremd» dargestellt und rezipiert und, gewissermassen als

erheiternde Kuriosität, in die Schublade der «Exotik»
verbannt.

Auf das Verhältnis zwischen «Deutsch» und «Welsch»
bezogen ist von einer Binnenexotik zu sprechen, wie sie

Konrad Köstlin77 definiert. Auch er sieht in dieser Art von
Kulturkontakten harmonisierende und verzerrende
Tendenzen: «So verknüpfen wir die Kultur nebenan mit unseren

Alltagen. Sie wird als ganz nah bei uns aufgefunden
und erfunden und dennoch behandelt wie eine
exotischprähistorische Stammeskultur. [Diese Kultur] mutiert
dabei meist zur <Schönwetterkultur>.»78

Fazit:
Das Verhältnis zwischen Annäherung und Abgrenzung ist
bei den skizzierten Kulturkontakten als kritisch zu bezeichnen.

In vielen Fällen nimmt die Selbstdarstellung der
(eingeladenen und einladenden) Kulturgruppen eine dominante

Rolle ein. Das Bedürfnis nach Identitätsfestigung
über das Mittel der Abgrenzung gegenüber dem «Fremden»

ist deutlich zu spüren und wird intensiv ausgelebt.
Das festigt zwar die eigene Kultur, kann aber den Graben
zur «Gegenkultur» (auch unbewusst) vergrössern. «Schutz
ohne Abschirmung» bleibt ein kaum erreichtes Ziel.
Organisierte Kulturkontakte weisen starke Markierungs- und
Symbolfunktionen auf. Vor allem jene Signale und Symbole

kommen zum Einsatz, die Verschiedenheit, vielleicht
sogar Ungleichheit markieren. Sie sind der gastgebenden
wie teilnehmenden Kulturgruppe sowie dem breiten Publikum

als «typisch» für die jeweilige Teilkultur bekannt und
können leicht in Stereotype abgleiten. Damit bewirken
solche Symbole, dass vorhandene Klischees repetiert oder

gar neue kreiert werden. In diesem Sinne wirken sie auf
den Annäherungsprozess kontraproduktiv und betonen
eher die Abgrenzung. Solcherart inszenierte Kulturkontakte

haben starke Tendenzen zu Folklorisierung,
Harmonisierung, Nostalgisierung, Pauschalisierung und Exotisierung.

Unter dem Strich machen (gut gemeinte)
«Brückenschlag-Begegnungen» den Röstigraben vermutlich nicht
kleiner, sondern es bleibt alles beim Alten - oder der
Graben wird womöglich noch ein Stück breiter.



ANMERKUNGEN

1 Beat Grossrieder: Fahnen schwingen, Lieder singen, Gräben
ziehen, in: Ueli Gyr (Hrsg.), Schweizerisches Archiv für
Volkskunde, 97, Basel 2001, Heft 2, S. 267-289.

2 Ulrich Im Hof, Französisch/Deutsch: Die Frage des Bewusst-
werdens der Mehrsprachigkeit in der vorrevolutionären Schweiz,
in: Cinq siècles de relations franco-suisses, Neuenburg 1984.

3 Jan Rutgers, Les rapports entre la Suisse alémanique et la
Suisse romande de 1848 à 1895, Fribourg 1984.

4 Ulrich Im Hof, Die Viersprachigkeit der Schweiz als Minoritä¬
tenproblem des 19. und 20. Jahrhunderts, in: Geschichte und
politische Wissenschaft, Bern 1975.

5 Hans-Peter Müller, Die schweizerische Sprachenfrage vor
1914. Eine historische Untersuchung über das Verhältnis
zwischen Deutsch und Welsch bis zum Ersten Weltkrieg,
Wiesbaden 1977.

6 Roberto Bernhard, Beziehungen zwischen der alemanni¬
schen und der welschen Schweiz. Eine Bestandesaufnahme nach
fünfJahrzehnten, in: Jahrbuch der Neuen Helvetischen Gesellschaft,

Aarau 1964.
7 Hans Amstutz, Das Verhältnis zwischen deutscher und fran¬

zösischer Schweiz in den Jahren 1930-1945, Aarau 1996.
8 Hardi Fischer / Uri Trier, Das Verhältnis zwischen Deutsch¬

schweizer und Westschweizer, Bern/Stuttgart 1962.
9 Jahrbuch der Neuen Helvetischen Gesellschaft: Der Dialog

zwischen Schweizern, Aarau 1981.
10 Hermann Weilemann, Die vielsprachige Schweiz. Eine

Lösung zum Nationalitätenproblem, Basel/Leipzig 1925.
1 ' Lucien Criblez, Sprachliche Vielfalt als nationales Bildungs¬

programm. Zur Sprachen- und Bildungspolitik als Mittel der
Krisenintervention in der Schweiz der 30er Jahre, in: Sebastien
Guex et al. (Hrsg.): Krisen und Stabilisierung. Die Schweiz in
der Zwischenkriegszeit, Zürich 1998.

12 Fritz Ernst, Der Helvetismus. Einheit in der Vielheit, Zürich
1954.

13 Marcel Schwander, Deutsch & Welsch - Ein Brückenschlag,
Bern 1991.

14 Aymon De Mestral, Suisse romande - Suisse alémanique:
Qu'est-ce qui ne va pas? Lausanne 1970.

15 Alain Charpilloz / Geneviève Grimm-Gobat, La romandie
dominée, Lausanne 1982.

16 Christophe Büchi, Röstigraben, Zürich 2000.
17 Georg Kreis, Die Schweiz unterwegs, Schlussbericht des

National Fonds 21 «Kulturelle Vielfalt und nationale Identität»
Basel/Frankfurt a.M. 1993.

18 Iso Camartin et al, Die Literaturen der Schweiz, Basel 1992.
19 Hans Bickel / Robert Schläpfer, Mehrsprachigkeit - eine

Herausforderung, Basel 1994.
20 Uli Windisch, Alltagskontakte in den zweisprachigen Kanto¬

nen Fribourg und Wallis, Basel 1994.
21 Christine Burckhardt-Seebass et al., im Kreise der Lie¬

ben. Eine volkskundliche Untersuchung zur populären
Liedkultur in der Schweiz, Basel 1993.

22 Basil Schader / Walter Leimgruber, Festgenossen. Über
Wesen und Funktion eidgenössischer Verbandsfeste, Basel 1993.

23 Ueli Gyr, Das Welschlandjahr. Milieuwechsel und Alltags¬
erfahrung von Volontärinnen, Basel 1992.

24 Paul Hugger (Hrsg.), Handbuch der schweizerischen Volks¬
kultur, 3 Bde., Zürich 1992.

25 Ueli Gyr, Welschlandaufenthalte als Übergangs- und Kontakt¬
muster, in: Paul Hugger (vgl. Anm. 24), Bd I, S. 119-129.

26 Paul Hugger, Heimatvereine, in: Paul Hugger (vgl. Anm.
24), Bd I, S. 485^197.

27 Denise Mäder / Didier Froidevaux, Ein Bild der sprach¬
lichen Koexistenz im Kanton Freiburg, in: Paul Hugger
(vgl. Anm. 24), Bd II, S. 525-531.

28 Dominique Joye, / Thomas Busset et al., Geografiche und
soziale Trennungslinien der Schweiz, in: Paul Hugger
(vgl. Anm. 24), Bd II, S. 661-677.

29 Marcel Schwander, Die Westschweiz: Gipfel und Gräben, in:

Paul Hugger (vgl. Anm. 24), Bd II, S. 767-781.
30 Miriam Rorato, Westschweizerinnen in Zürich. Ethnographi¬

sche Zugänge zu Kulturkontakten und urbaner Integration,
Lizenziatsarbeit, Volkskundliches Seminar der Universität
Zürich, Zürich 2001.

31 Georg Kreis (vgl. Anm. 17), S. 98.
32 Georg Kreis (vgl. Anm. 17), S. 104.
33 Christophe Büchi (vgl. Anm. 16), S. 16.
34 Georg Kreis (vgl. Anm. 17), S. 98.
35 Peter A. Erhard, Die Schule als Brücke zwischen den

Sprachregionen, in: Robert Schnyder (Hrsg.), Der Dialog
zwischen Schweizern, Jahrbuch der Neuen Helvetischen
Gesellschaft 52, Aarau/Frankfurt/Salzburg 1981, S. 151-158,
und in: Fachstelle CH Jugendaustausch: Trait d'Union,
Zeitschrift Nr. 34, 2000, S. 6.

36 Christophe Büchi (vgl. Anm. 16), S. 300.
37 Fachstelle CH Jugendaustausch (vgl. Anm. 35), S. 95-101.
38 Fachstelle CH Jugendaustausch (vgl. Anm. 35). S. 178.
39 Ueli Gyr (vgl. Anm. 23), S. 191.
40 Ueli Gyr, Milieuwechsel und Kulturkontakte unter Beschuss,

in: Robert Schnyder (vgl. Anm. 35), S. 131.
41 Robert Schnyder (vgl. Anm. 35), S. 192.
42 Robert Schnyder (vgl. Anm. 35), S. 174.
43 Fachstelle CH Jugendaustausch (vgl. Anm. 35), S. 170.
44 Fachstelle CH Jugendaustausch (vgl. Anm. 35), S. 171.
45 Fachstelle CH Jugendaustausch (vgl. Anm. 35), S. 171.
46 Dschoint Ventschr Filmproduktion: ID Swiss, Regie Samir

und Werner Schweizer, Zürich 1999.
47 Martin Bühler, stv. Informationschef des Eidg. Departe¬

ments für Verteidigung, Bevölkerungsschutz und Sport (VBS),
telefonische Auskunft vom 15. November 2000.

48 Peter Pfrunder, Schweizer Festbräuche, in: Paul Hugger
(vgl. Anm. 24), Bd. II, S. 644.

49 Fiona Strebel, Die Welschen sind seit gestern da, in: Tages-
Anzeiger, Zürich 17.4.2000, S. 17.

50 Martin Huber, So feiert die Waadt den «bonhomme d'hiver»,
in: Tages-Anzeiger, Zürich 20.4.2000, S. 19.

51 Basler Zeitung, 24.7.1999, S. 12.
52 Tages-Anzeiger, Zürich 24.7.1999, S. 5.
53 Basler Zeitung, 30.7.1999, S. 1.
54 www.fdv-medias.ch / Stichprobe vom 25. Oktober 2000, S. 1.
55 Vgl. Anm. 54, S. 1.
56 Marcel Schwander, Souvenirs im Album, in: Basler Zeitung,

Magazin, Basel 31.7.1999, S. 2.
57 Peter Ehrsam, Basler «Revolutionäre» suchen Vevey heim, in:

Basler Zeitung, Basel 20.7.1999, S. 21.
58 Minu, Die Basler Protagonisten eröffneten die Fête des

Vignerons, in: Basler Zeitung, Basel 30.7.1999, S. 8-9.
59 Basler Zeitung (vgl. Anm. 58), S. 8-9.
60 Christophe Büchi (vgl. Anm. 16), S. 16.
61 Georg Kreis (vgl. Anm. 17), S. 98.
62 Hermann Bausinger, Inländer - Ausländer, Tübinger Ver¬

einigung für Volkskunde, Tübingen 1985.
63 Hermann Bausinger (vgl. Anm. 62), S. 141-142.
64 Hermann Bausinger (vgl. Anm. 62), S. 143.

89



Freddy Raphael. Zur Kritik der identitären Vernunft, in:
Utz Jeggle / Freddy Raphaël (Hrsg.), Kleiner Grenzverkehr,

Paris 1997, S. 28.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 62), S. 146.

Dieter Kramer. Beschreibend oder wertend?, in: Schweizerisches

Archiv für Volkskunde. 95/1, Basel 1999, S. 14.

Utz Jeggle, Trennen und verbinden, in: Utz Jeggle / Freddy
Raphaël (vgl. Anm. 65), S. 77.

Utz Jeggle (vgl. Anm. 68), S. 78.
Hermann Bausinger, Die Valenz von Kulturgrenzen, in:
Utz Jeggle / Freddy Raphaël (vgl. Anm. 65), S. 135-150.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 70), S. 143-144.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 70), S. 144.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 70), S. 144.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 62), S. 146.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 62), S. 147.

Hermann Bausinger (vgl. Anm. 62), S. 147.

Konrad Köstlin, Exotismus des Nahen: das Abenteuer der
Nähe, in: Utz Jeggle / Freddy Raphaël (vgl. Anm. 65),
S. 35-48.
Konrad Köstlin (vgl. Anm. 77), S. 38.

ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Zürich lädt zum Sechseläuten den Gastkanton Waadt ein; die
Waadtländer erscheinen in malerischen Kostümen, führen Tänze
auf, servieren Weisswein und Saucissons. In den Medien spricht
man vom «wilden Haufen» aus der Romandie. Die Waadtländer
holen eine Tambourenclique aus Basel zum Winzerfest nach
Vevey; die Basler steigen in alte Uniformen, bieten Umzüge und
Konzerte, ziehen durch die Gassen. Die Presse nennt sie die «absoluten

Lieblinge» von Vevey. Zwei Beispiele, die zeigen, dass
inszenierte Kulturkontakte zwischen Deutschschweiz und Romandie
mit der Absicht des Brückenschlags ein gewisses Gefahrenpotential

enthalten. Es scheint, als ginge es Gastgebern wie Gästen
primär um die eigene Identität - weniger ums Kennenlernen der
fremden. Zudem kommt eine wirkungsvolle Symbolik (Kostüme,
Fahnen, Lieder usw.) zum Einsatz, so dass eine problematische
Selbstdarstellung entstehen kann. Am Ende resultiert kaum eine
dauerhafte Annäherung über den Röstigraben hinweg, sondern es

bleibt alles beim Alten - oder der Graben wird noch ein Stück
breiter.

Zurigo invita il Canton Vaud quale ospite del «Sechseläuten» e i
vodesi si presentano in costumi pittoreschi, eseguono balli popolari
e servono vino bianco e salsicce. I mass media parlano di «branco
selvaggio» venuto dalla Svizzera francese. Il Canton Vaud, a sua
volta, invita una formazione di tamburi di Basilea alla festa della
vendemmia a Vevey. I basilesi indossano antiche uniformi, sfilano
in corteo per i vicoli e si esibiscono in concerto. La stampa li
definisce come gli ospiti più «benvoluti in assoluto» della festa. Due
esempi mostrano come i contatti tra svizzeri tedeschi e romandi,
organizzati apposta nell'intento di creare un ponte fra le due
culture, contengano un elemento di pericolo potenziale. Sembra che
osti e ospiti celebrino in primo luogo la loro identità, a scapito della
conoscenza di una cultura estranea. Inoltre si ricorre all'uso di simboli

efficaci (costumi, bandiere, canti, ecc.), che permettono di

occupare spazi vuoti ricorrendo a forme di auto-rappresentazione
problematiche. In conclusione, si può affermare che il fossato del
«Röstigraben» da un lato non viene colmato in maniera duratura e

dall'altro rimane come prima o rischia addirittura di allargarsi
ancora di più.

RESUME SUMMARY

Zurich invite le canton de Vaud au «Sechseläuten»; les Vaudois y
apparaissent vêtus de costumes pittoresques, se produisent dans
des danses, servent du vin blanc et des saucissons. Les médias
parlent d'une «masse déchaînée» en provenance de la Romandie.
Les Vaudois convient à Vevey une clique de tambours de Bâle; les
Bâlois portent de vieux uniformes, proposent des cortèges et des

concerts, défilent à travers les ruelles. La presse les qualifie de
«préférés» de Vevey. Voilà deux exemples qui prouvent que les

contacts culturels créés entre la Suisse alémanique et la Romandie
dans le but de briser les barrières peuvent comporter certains
dangers. C'est comme si les hôtes aussi bien que les invités se
souciaient d'abord de leur propre identité, le désir de connaître
une autre culture étant secondaire. A cela s'ajoute une symbolique
efficace (costumes, drapeaux, chansons, etc.) pouvant entraîner
une représentation de soi problématique. Finalement, au lieu d'un
rapprochement durable qui pourrait combler le «Röstigraben» on
campe sur ses positions, ou pire encore on creuse un peu plus le
fossé.

For Sechseläuten, a local festival celebrating medieval guilds,
Zurich invites the Canton of Vaud as its special guest. The guests
from Vaud arrive in picturesque costumes, perform dances and

serve their typical white wine and sausages. The Zurich media
speak of the "wild bunch" from the French-speaking part of
Switzerland. The Canton of Vaud invites a group of tambourine
players from Basle as special guests at their Winegrower's Festival
in Vevey. The group dress up in old uniforms, parade through town
and give concerts. The press describe them as the "absolute favourites"

of Vevey. These two illustrations show that staged contact
between the German and French parts of Switzerland as a means
of bridging the cultural gap may be counterproductive. It seems as

if both hosts and guests were primarily interested in their own
identity, and less in getting to know the others. In addition, the
marked symbolic impact of costumes, flags, songs, etc. may result in
a questionable display of identity. In consequence, instead of
fostering enduring rapport, the status quo prevails - or the cultural
gap has perhaps even become a bit wider.

90


	Von "wilden Haufen" und "absoluten Lieblingen" : wieviel Annäherung bringen organisierte Kulturkontakte zwischen Deutschschweizern und Romands?

