
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 59 (2002)

Heft: 2: Gender Studies : Frauen- und Geschlechtergeschichte in Politik,
Wissenschaft, Gesellschaft und Museen

Artikel: Kunst Körper Identitäten : Gender Studies und Kulturwissenschaft

Autor: Strunk, Marion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kunst Körper Identitäten
Gender Studies und Kulturwissenschaft

von Marion Strunk

Die Gender Studies haben die Wirksamkeit der
Geschlechterdifferenz für die Kultur herausgestellt und das
Paradigma der Geschlechterverhältnisse in den Kontext von
Forschung und Lehre entlang der Auseinandersetzung
Körper, Identität/Subjekt, Raum/Zeit, Orte, Kulturen und
Medien gesetzt. Sie fragen nach der Bedeutung der
Geschlechter für Kultur, Gesellschaft und Wissenschaft,
wobei bekannterweise nicht von einem festen Begriff
Geschlecht ausgegangen wird, sondern vielmehr nach der
Funktion gefragt wird, die Gender als kulturelle Kodierung
des Körpers und der Individuen für die jeweiligen
Zusammenhänge hat und wie sich Gender herstellt
beziehungsweise hergestellt wird.

Gegenüber dem in den 70er Jahren primär als
Geschlechtskategorie - oder auch als Begriff Frau und Mann -
verstandenen Genderbegriff hat heute der Begriff Gender
eine semantische Ausweitung und, beeinflusst durch die
feministischen Debatten der Postmoderne und Dekon-
struktion, eine theoretische Konkretion erfahren. Ging es
in den 70er Jahren primär darum, durch die bewusste
Unterscheidung von sex und gender auf die gesellschaftliche

und kulturelle Gewordenheit von «Geschlechtsidentität»

aufmerksam zu machen und dafür eine Einheit zu
finden, geht es seit den 80er Jahren um eine grundlegende
Kritik an essentialistischen Vorstellungen einer originalen
Beschaffenheit von Natur, Geschlecht und Identität
überhaupt und somit um die Infragestellung der
Konzeptionalisierungen von Natur und Kultur, von Geschlecht,
Ethnie und Klasse, von den Stereotypisierungen der
«Weiblichkeit» und «Männlichkeit».

Im Kontext der Kulturen ist zwar nach wie vor wichtig
geworden, die Kulturgeschichte hinter den sozialen
Beziehungen aufzudecken, die wir meist als Produkte von
neutralen evolutionären Prozessen ansehen, denn kulturelle

Prozesse wirken gerade dort besonders nachhaltig, wo
man sich auf scheinbar natürliche und objektive Tatsachen
beruft. Zur Debatte steht heute mehr die Frage, wie
Bedeutung und Repräsentation hergestellt werden und
welche Funktion darin das Gendersystem einnimmt,
welche Unterscheidungen von einer Kultur getroffen werden,

welche Gegensätzlichkeiten eingeführt und welche
Hierarchien produziert werden. In diesem Sinne fordert
der Begriff Gender einen Umgang mit Differenz heraus
und betont Vielfalt und Verschiedenheit. Von daher hat
sich durchgesetzt, die Gender Studies auch innerhalb der

Kulturwissenschaften zu situieren. In Amerika und
England hatten sie die Cultural Studies mitbegründet.

Für das 21. Jahrhundert werden die Gender Studies auch
in Europa als Teil der Kulturwissenschaften für
Ausbildungsinstitutionen relevant. Sie sind inzwischen in ein
weitgefasstes kulturwissenschaftliches Paradigma
integriert und versuchen gleichermassen, Querverbindungen
zwischen den einzelnen Disziplinen herzustellen und die

Haltung der Wissenstraditionen, sich in Einzeldisziplinen
abzusetzen, zu verändern. So gesehen ersetzen die Gender
Studies nicht eine Wissenschaft, auch nicht die
Frauenforschung oder feministische Wissenschaft, sondern sie

erweitern sie. Es geht also darum zu erkennen, dass die
Einzeldisziplinen von zumeist unsichtbaren,
unausgesprochenen und unausgeschriebenen Verbindungen zu
anderen Disziplinen - bewusst und unbewusst -
durchwoben sind: Die Querverbindungen, die Verwobenheit
der einzelnen Disziplinen, stellen das Forschungsgebiet
der Gender Studies dar. Ihr sogenanntes Fach ist das

Interdisziplinäre.

Interdisziplinarität heisst für die Gender Studies
zunächst, die Verbindung von Gender Diskursen in den
einzelnen Disziplinen herzustellen, also die Sichtbarkeit
oder Sichtbarmachung von Gender in scheinbar voneinander

unabhängigen Bereichen zu erwirken und damit die
Verwobenheit von Gender innerhalb der verschiedenen
Disziplinen aufzuzeigen. Gleichzeitig stellt sich somit eine

Vermittlung zwischen verschiedenen Forschungsfeldern
her. Für die Gender Studies als kritische Kulturtheorie
wird Gender zur Analysekategorie und Beschreibung einer
Sozialform, die in allen Bereichen zur Anwendung kommen

kann. Für den Fächerkanon von Gestaltung/Kunst
und Medien bedeutet dies zum Beispiel, die Entwicklung
des Subjektbegriffs in den Kontext mit der Entwicklung
der Medien zu stellen und die Wechselwirkung der gender-
spezifischen Denkmuster und Handlungsvorgaben zu
verdeutlichen.

Der interdisziplinäre Ansatz bedeutet auch, dass es keine
feste, eindeutige Methodik geben kann, sondern eine
Methodenvielfalt. Die verschiedenen Methoden der
einzelnen Disziplinen werden aufgegriffen, modifiziert oder
weiterentwickelt, um sie für die Gender Fragestellung und
Gender Forschung produktiv zu machen - ein Vorgehen,
das sie ebenfalls mit den Cultural Studies verbindet.
Die historisch gewachsenen Methoden in den Einzel-

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 59. Heft 2/02 117



disziplinen stehen nicht in Konkurrenz zueinander, zum
Beispiel sozialwissenschaftliche Ansätze zu dekonstruktivistischen

Verfahrensweisen. Sie bilden einen Rahmen für
die Verständigung und eine Voraussetzung für die
Vernetzungsarbeit, die die Gender Studies leisten wollen.
Sie thematisieren vielmehr ein Dazwischen, das ein
Mittendrinsein beschreibt. Das Interessante ist somit ihre
Möglichkeit, die Rückwirkungen von Vorstellungen und
Handlungen auf die Entwicklung sozialer, kultureller und sogar
physischer Wirklichkeit zu untersuchen und den Einfluss
von geistigen und kulturellen Denkmustern auf die von
ihnen geprägten Wirklichkeiten zu verdeutlichen. Die
Gender Studies können deshalb als Theoriediskurs
verstanden werden, in den die Handlungsmöglichkeiten, die
Reflexionen und Einsichten eingebunden sind, oder anders
formuliert: Gender Theorie ist innerhalb von Handlungskontexten

situiert.
Der Vorteil eines erweiterten Genderbegriffs besteht

darin, die Eingrenzung auf das Thema der Geschlechtsidentitäten

aufgeben zu können und die damit verbundenen

Ausschluss- und Ausgrenzungspolitiken und -prak-
tiken zugunsten eines offenen Feldes der Debatte zu
ersetzen. Auch Klasse und Ethnie sind heute genderspezi-
fische Konzepte, um Identitätsbildungen und Konstruktionen

von symbolischen und sozialen Differenzen zu
analysieren. Die Leerstelle beziehungsweise die späte
Thematisierung und Problematisierung von Ethnizität,
Klasse und Nation ist umso auffälliger, je mehr sich die
Frage von Fremdheit und Differenz aufgrund zunehmender

Migration in den einzelnen Ländern stellt. Das bedeutet

für eine sich globalisierende Welt, in der die Veränderungen

eine zunehmende Beschleunigung erfahren, die
Frage nach der Identität im Zusammenhang mit Analysen
von Prozessen zu stellen, die die Destabilisierung bisher
relativ konstant wirkender Formationen bewirkt haben.
Das heisst auch, dass in den Ausbildungen Wissen nicht
aufgeteilt werden kann in jenes, das eingeschlossen werden
soll, und jenes, das ausgeschlossen wird. Gender Studies zu
institutionalisieren, ihnen einen Ort einzuräumen, von dem
aus ihr Instrumentarium vermittelt werden kann, leitet sich
von diesen Prämissen ab.

Gibt es mittlerweile einen Konsens über die Konstruktion

des sozialen Geschlechts, eben Gender, werden in den
aktuellen Debatten Biologie und Kultur als vielschichtige
Prozesse aufgefasst, die in komplexen Wechselwirkungen
miteinander in Beziehung stehen und damit die Konstitution

von verkörperten sozialen Beziehungen, Identitäten
und Differenzen bewirken. Die Körper sind als historisches
Phänomen materielle Basis und Ort von Identitätsformationen

und nicht nur Effekt der Konstruktion von sozialen
Unterschieden. - «Bodies that matter», Körper von
Gewicht, so der Titel eines der Bücher von Judith Butler.1

Gegenüber der Suche nach dem authentischen, wesenhaften

Inhalt von Identität sieht der diskursive Zugang
Identität als einen Prozess, der niemals abgeschlossen ist,
der immer gewonnen und auch verloren werden kann.
Dieser Prozess findet zwar immer unter bestimmten mate¬

riellen und symbolischen Bedingungen statt, ist jedoch
nicht unabhängig vom jeweiligen spezifischen Kontext.
Und dies bezieht sich auf das einzelne Subjekt genauso wie
auf kollektive Identitäten. Es kann davon ausgegangen
werden, dass sich Identitäten innerhalb von Diskursen
formieren und dass sie durch diese Diskurse konstituiert
werden, das heisst an spezifischen Orten und Institutionen
und durch bestimmte diskursive Formationen, Praktiken
und Artikulationsstrategien, die Wissen, Bedeutung und
Sinn produzieren. Identitäten entstehen also im Rahmen
von Machtverhältnissen und Klassifikationssystemen,
denen sie nicht entkommen können, in denen sie sich aber
unterschiedlich verhalten können.2

Das Thema der Identität war und ist für den
Kunstkontext immer interessant. Portraitkunst, Körperkunst und
Kunstkörper bilden ein Grundgenre der Kunstgeschichte.
Kunst kann aber nicht von Theorien ausgehen, sonst wäre
sie Illustration. In der künstlerischen Arbeit, vermittelt
über Material und Form, können hingegen Positionierungen

eingenommen werden, die für eine Debatte relevant
werden. Und dies kann eine philosophische, eine pragmatische

und auch eine politische Dimension bekommen.
Theorien können in den künstlerischen Prozess einfliessen.
Würden sie lediglich abgebildet - falls das überhaupt
möglich ist - und nicht in den spezifischen Kontext der
künstlerischen Disziplin integriert, hätten sie ihr Potential
verloren. Kunst hat mit Übersetzen zu tun, also mit
Aneignung, Auswahl und Verwandlung. Sie beschreibt einen
höchst individuellen Vorgang der Wahrnehmung, in dem
sich die Unterschiede zu den Vorgaben formieren und
zu einem Ort werden, von dem aus eine Artikulation
behauptet werden kann. Ihre Ergebnisse können zu
denselben Einsichten führen wie die der Theorie, in ihrer
Brisanz entstehen sie unabhängig voneinander.

Dem künstlerischen Prozess ist die Haltung oder Geste
der Forschung eingeschrieben, dem sich im Nachhinein die
Theorien hinzugesellen oder aus dem sie sich formulieren.

Er bringt ein Experiment zur Darstellung, das über
Einzelne oder über Kollektive vermittelt wird. Dabei ist es

nicht wichtig, welches Geschlecht die Person hat, die eine
künstlerische Arbeit macht. Kunst hat kein Geschlecht.
Entscheidender ist, in welchen Kontext sich eine Person
selbst stellt, in welche Tradition und welches Erbe, was sie

über sich in Erfahrung gebracht hat, was sie denkt, wie sie

handelt und welche Position sie einnehmen will.
Zum Beispiel Rosemarie Trockel: Sie zeigt einen

Rollkragenpullover, etwas sehr Alltägliches, der
überraschenderweise zwei Rollkragen hat, also durch eine
kleine Verschiebung einen Unterschied zum Gewohnten
setzt (Abb. 1). Wir können sicher sagen, dass damit die
Frage aufgeworfen ist, was geschieht, wenn ich eine
gewohnte Erfahrung verändere und mir vorstelle, zwei
Köpfe zu haben oder in einen Pullover zu passen, der für
zwei ist, meinen Neffen rufe, der mit mir in den Pullover
steigt, und ich dann weiss, wie eng Gestricktes auf der
Haut sitzt, dass Wolle verdammt heiss werden kann und
Rollkragen eng am Hals. Und schliesslich ist klar, es geht

118



gar nicht um den Pullover, der hängt eh an der Wand, es
ist längst etwas anders aus ihm geworden. Wäre er aus
Seide, hätte ich eine andere Erfahrung gemacht oder gar
keine. Auf alle Fälle ist mit ihm angedeutet, was es heisst,
einen Dialog zu führen. Das Thema sei die Identität, auf
Körper verweisend. Wer trägt einen Rollkragenpullover,

das sich nicht festhalten lässt. Mit jeder Bewegung ergibt
sich ein anderes Bild, das aber durch ihren Körper
bestimmt wird: hier ein Gesicht, dort eine ganze Gestalt,
Hörner auf dem Kopf. Kein Bild will sich einstellen, doch
was in dieser Übung entsteht, ist Erinnerung, und das hat
wieder mit der Fotografie zu tun. Dieses Mal wird sie in

Abb. 1 Schizopullover, von Rosemarie Trockel, 1988.

wann, wozu? In den 50er Jahren war der Rollkragenpullover

der Ersatz für die Krawatte und deutete legere
Männlichkeit an, Sportlichkeit und Liberalität. Calvin
Klein macht Mode heute mit Rollkragen für alle: Just you
like it. Und schliesslich: Ohne mich als Betrachtende wäre
der Pullover kein Bild, er würde gar nichts bedeuten, er
bliebe das, was er ist. Das Subjekt ist der Ort der Bilder,
sagt Hans Belting.3

Eine andere Arbeit, Eva Maria Schön (Abb. 2): Sie ist
Fotografin, ihr Material ist Licht und Schatten, allerdings
ohne Kamera. Das fotografische Bild entsteht durch die
Projektion ihres Schattens auf die beleuchtete, mit kleinen
Zeichnungen bestückte Wand, die für sich betrachtet
aussehen wie Punkte, Kommas, Striche. Die Bewegung ihres
Körpers stellt Schatten und Licht zu einem Bild zusammen,

der hellen Kammer entwickelt. Aber vor allem entwickelt
sich beim Bildermachen Komik. Noch nie hätten so viele
laut gelacht. Es habe Spass gemacht. Ein Erlebnis. Ohne
Bilder? Das geht nicht, nur sind es die Bilder im Kopf, die
der Schatten herstellt, das ist die Wirklichkeit, mit
Abbildung hat das nichts zu tun, vielleicht mit Nachahmung.
Bilder sind Bilder und keine Wirklichkeit. Die Künstlerin
macht mit sich dieses Experiment und stellt fest: Im Spiel
mit Punkt, Komma, Strich ergibt sich kein Mondgesicht,
aber viele kleine Möglichkeiten, Projektionen ihres Körpers

auf eine Wand zu legen, die zur Leinwand wird und
davon erzählt, was das Medium vermag. Dabei ist ein
Portrait entstanden: das Portrait der Fotografie und das

einer Künstlerin. Ihre Aussage ist: Ich komme im Bild nicht
vor. Wiedererkennen kann sie sich nicht. Erst im Umgang

119



& L -»*¦" w» t*. «r«

0 •?•

5>
\*ï

î I
%

G

•»

0

Abb. 2 Gesichter und Schatten, von Eva Maria Schön, 1982.

mit den Formen, in dem Raum, mit dem sie ihnen eine
Umgebung schafft, ist sie für einige Momente im Bilde.
Und die Bilder, die dabei entstehen, zeigen, was sie sind:
Konstrukte einer individuellen Geste. Auf dieser Ebene
der Betrachtung kann ihr das nachmachen wer will, jede
und jeder kann in diesen Bildraum einsteigen und ein
Bildnis machen. Was sie dabei über sich und die Bilder
erfahren, davon können sie dann später erzählen; die
Unterschiede erschliessen sich in der Diskussion über die
Bilder, die sie sich machten.

Auch in der Arbeit von Janine Antoni geht es um die
Frage des Bildes (Abb. 3). Ihr Material ist Seife und
Schokolade. In die Form gebracht, als Torso, stehen die
Werke in der Tradition der Büste auf Sockeln, werden
denkwürdig und halten fest, wie eine Person gesehen werden

will und was sie zu sehen gibt. Vierzehnfach gegossen,
lösen sich die Büsten als das eine Bild von einer Person, das

Selbstportrait der Künstlerin, auf in viele und geben,
vermittelt über den Titel: «lick and lather», sinnlich einen
Eindruck wieder vom Genuss, zu dem das Material verführt:
Schokolade ist zum Essen da und Seife zum Waschen. Die
Materialität verweist auf den Kontext von Erfahrungen wie
schmecken, beissen, lecken, kauen, herunterschlucken,
spucken, schäumen, spülen und sich-im-Wasser-suhlen.
Zum Standbild geworden, halb Erinnerung, halb
Vergessen, bestehen die Büsten darauf, mehr zu zeigen, als sie

vorgeben. Mit der Medialität der Torsi als Rest und
vergängliches Ganzes, erinnern sie daran, was Körper alles
sein kann, auch ausserhalb des Bildes, und wie er sich
verändert, wenn er zum Bilde wird. Die Büsten, einst
Vertretung von Ideal und Idol, von Schönheit, Ruhm und

¦¦«¦¦¦é i

Abb. 3 Lick and Lather, von Janine Antoni, 1994.

120



Ehre, präsentieren ein Bild weiblicher Identität, die keine
Stabilität und Einheitlichkeit vorzeigen kann. Das Bild der
Frau, das sie als Künstlerin repräsentiert, kann keine und
keiner mehr auf eines reduzieren. In der Bewegung von
einer Büste zur anderen zeigt sich, dass Identität nicht
fassbar ist und nicht auf ein Bild festgelegt werden kann.
Es lässt sich ahnen, wie die Unterschiede Raum gewinnen
und sich zu Möglichkeiten von Erleben ausbreiten. Identität

kann folglich nicht im Bewahren von einmal erlernten
Tugenden und Idealen bestehen, sondern im Bewähren
des Verschiedenen. Die Festlegung auf eine Identität
markiert ideologische Setzungen, von einer individuellen
Wahrnehmung kann sie nicht bestätigt werden. Der scheinbaren

Sicherheit einer idealisierten konstanten Identität
wird die Bewegung und das Bewegtsein von Eindrücken
und Erlebnissen entgegengestellt und für vielfältige
Optionen offen gehalten. Wenn von Kohärenz gesprochen
werden kann, dann offenbar im Sinne der Fähigkeit, immer
wieder einen Anfang machen zu können, weiterzugehen
und sich dabei nicht zu verlieren, im Besonderen, wenn das

Subjekt nicht mehr erkannt werden kann und unbestimmbar
wird (Abb. 3a).

Abb. 3a Lick and Lather, von Janine Antoni, 1994, Ausschnitt.

Die Reflexion über die moderne Frage: Wer bin ich?
führt ins Undefinierbare, nicht Fixierbare, wird Spiel ohne
Ziel. Ihr uraltes Thema oder Postulat der Selbsterkenntnis
wollte noch ein Ich, das sich kennt, kennen gelernt hat, mit
sich selbst vertraut ist und die Fähigkeit zur Reflexion
beherrscht, um im Stand der Dinge festzuschreiben, wie es

gesehen werden will, und festsetzt, was es für wesentlich
hält. Das Denken sollte Ich und Sein bestimmen, die
Vernunft eine ganze Wirklichkeit schaffen. Zum ersten Mal
konnte ein subjektiver Ausgangspunkt gewählt werden
und das Individuum berühmt machen, gleichzeitig wurde
das Ich denke sein fester Kern, auf den sich alles beziehen
sollte. Ein Subjekt aus Bronze. Anders verhält es sich mit
Seife und Schokolade, diesen flüchtigen, vergänglichen
Materialien, die kaum einen Ort finden können, der sie

dauerhaft präsentieren kann. In der Wärme schmelzen sie
dahin und ruinieren das feste Bild.

Mit Spiel ist auch gemeint, nicht allzu ernst zu sein, denn
das unvernünftige Subjekt muss nicht vernünftig werden
im Spiel. Das Spielen selbst wird wichtig, was schon so
etwas wie die andere Vernunft ist, aber deshalb eben keine
Autonomie, Identität oder Wahrheit anstreben muss. Mit
Seife oder Schokolade kann es Süsses und Aufschäumendes

erfahren und im Moment geniessen oder wegwerfen,
aber auf jeden Fall ausprobieren und erkunden, was denn
die einzelnen Momente im Innersten zusammenhält.

Das Kontinuum zeigt sich nicht in der Konstanten. Es
zeigt sich in der Bewegung von einem zum anderen, was
schon eine Struktur ergeben kann. Die Gegensätze existieren

unaufgelöst nebeneinander. Die Teile bleiben für
sich Bruch oder Fragment. Auf das Ganze als vergängliche
Grösse verweisend, bleiben sie verstreute Einzelne,
Akteure von kleinen Geschichten. Es gibt in dieser
Hinsicht auch keinen zentralen Punkt, keine zentrale
Perspektive oder Gewissheit, die von allen geteilt wird. Im
Gegenteil: Alles ist kontrovers und antagonistisch. Aber:
Es soll schmecken. Gut bekomm's! Geniessen. Auf alle
Fälle. Just for fun.

Das heutige Verständnis von Identität besteht
hauptsächlich darin, die Festlegung auf eine Identität zu
vermeiden, sich vielmehr multiplen Optionen offen zu halten.
Der Erfahrung des Bruchs, der Fragmentierung des einen
in vieles, wird der ängstigende Anteil genommen für eine
Wahrnehmung unterschiedlicher Möglichkeiten im
Gegenwärtigen. Rationalität und Denken entpuppen sich als

einseitige Aspekte eines totalen Anspruchs der Erkenntnis.

Selbsterkenntnis und mithin Selbstbewusstsein kann
nicht nur ein Fall des Wissens oder expliziter Reflexion
sein, was schon mit der Konstruktion des Unbewussten
aufgeworfen worden war.

Im Multiplen verbindet sich der Wunsch nach
Überwindung der fixierten Körperlichkeit mit dem Wunsch
nach dem Unterschied und den vielen Möglichkeiten. Die
kleine Erzählung der Multiplizität spiegelt also einerseits
die Rollenanforderungen und Funktionsaufteilungen und
die Konflikte, die sich mit ihnen ergeben, und andererseits
die Möglichkeiten, die sich aus ihrer Überschreitung
entwickeln können. Die Paradoxic, dass die Multiplizität als

Störung kritisiert und zugleich als Paradigma für das
(postmoderne) Subjekt angesehen wird, zeigt die Kluft, die sich
zwischen Realem und Imaginärem öffnet, und erzählt von
den Sehnsüchten, die sich in den medialen Technologien
spiegeln.4

121



Künstlerische Strategien beschreiben das Gegenteil von
Festlegung. Indem sie sich mit dem auseinander setzen, was
in einer Zeit an Themen und Vorstellungen ausgelegt ist,
bieten sie einen ernst gemeinten, spielerischen Umgang
mit den Vorgaben an. Inszeniert sich zum Beispiel Bruce
Naumann als Springbrunnen, so sagt das viel mehr über das
Bild des Künstlers aus und die Unmöglichkeit, als einzelne
Person alles aus sich selbst zu schöpfen. Das Konstrukt des

Genies, des autonomen Schöpfers, wird als Imagination der
Unabhängigkeit absurd. Die Komik der Inszenierung zeigt
die persönliche Distanz des Künstlers zu diesem Thema

^

r"^|<

Abb. 4 Bruce Naumann, 1970.

und lässt gleichzeitig die Hybris aufscheinen, mit der das

Geniekonzept verbunden ist (Abb. 4). So viel ich weiss,
sagte nur eine Frau: «Ich bin ein Genie.» Es war Gertrude
Stein, und wenn sie das sagte, in den 30er Jahren, galt es als

zynisch.
Das kunstimmanente Verfahren der Überschreitung ist

auf Verwandlung angelegt, das, was ist, kann in der
künstlerischen Auseinandersetzung nicht so bleiben, wie es ist.
Künstlerinnen und Künstler, die den Körper auf seine
kulturelle Codierung befragen, thematisieren direkt oder
indirekt die Genderdimensionen. War für diejenigen, die
sich explizit mit den kulturellen Fragen von Körperlichkeit
beschäftigten, zunächst wichtig, eine Genealogie der
Körperlichkeit zu entwerfen, das Selbstbild zu befragen und
historisch zu situieren, verbunden mit der Sehnsucht, sich
aus den Codierungen befreien zu können, ist es immer
wichtiger geworden, den Bildstatus von Weiblichkeit und

Männlichkeit hervorzubringen und die Konstruiertheit der
Bilder transparent zu machen. Das Zum-Bild-Werden
erscheint unumgänglich. Die ehrlichste Position
demgegenüber ist Ambivalenz, die sich zwischen dem Wunsch,
kein Bild zu werden, und doch gesehen zu werden,
artikuliert. Strategien der Verwirrung, der Verwechslung,
Umkehrung, der Ironie und Parodie haben die der
Aufklärung und Befreiung abgelöst. Veränderung wird in
einem anderen Umgang mit dem Bekannten gesucht, ohne
Ausserhalb und Utopie des Anderen.

Eva&Adele schneidern sich ihre Kleidung selbst, treten
aber immer mit den gleichen Modellen auf. Sie kommen
aus der Zukunft, sagen sie, und stellen ein Bild der Gleichheit

vor, das mit der Stimme eine Differenz einbaut: Eine
von beiden ist eine Frau (Abb. 5). Im Kunstkontext wird
ihre Travestie zur Erzählung darüber, dass der Körper
jedes mögliche Körperbild inszenieren kann. Körper werden

zu kulturellen Effekten, zu Kopien ohne Original, wie
Judith Butler sagt. Das Originelle besteht in der
Aneignung von Weiblichkeitsbildern und ihrer Verdoppelung,
in den Entwürfen der Performance und den Konsequenzen,

die sie diskutieren: Das Thema der Gleichheit führt
zum Thema der Differenz, sowohl zwischen den
Geschlechtern als auch innerhalb eines Geschlechts. Es führt
zur Komplexität der Geschlechterverhältnisse überhaupt,
und es zeigt, dass der Geschlechterdualismus als eine der
zentralen Differenzen immer schon verbunden ist mit
anderen Dualismen und sozialen Differenzierungen und
dass die Körper eine Einordnung in soziale Strukturen zu
erbringen haben, eben nicht nur Rolle werden, sondern
Verkörperung sozialer Strukturen sind.

Im Unterschied zu Eva&Adele zeigt die Arbeit von
Pierre&Gilles Travestie als Sichtbarmachung des Normalen

über das Medium der Fotografie (Abb. 6). Die Travestie

wird nicht überschritten in einen Lebenskontext oder
in Performance. Pierre&Gilles nehmen die Geste der
Übertreibung nicht zurück, sie zeigen mit ihrer inszenierten

Fotografie des Echten das Echte als Inszenierung. Mit
beiden Arbeiten wird deutlich, dass Weiblichkeit und
Männlichkeit nicht austauschbar sind, sie sind nicht
komplementär, sondern stehen in einem Verhältnis
gegenseitiger Abhängigkeit zwischen Maskerade und
Schwindel. Inszeniert sich also eine Person in eine
geschlechtliche Markierung hinein, so sagt das etwas aus
über die Markierung von Weiblichkeit und Männlichkeit,
über die Vorstellungen und Bilder, über das, was da
hingestellt wird. Das Geschlecht als solches spielt nur eine
Nebenrolle. Mit den Performances wird klar, wie es,

schlecht und ungerecht, in die Welt kommt und welche
Rollen vorgesehen sind, aber auch, dass jede Rolle
eingenommen werden kann, phantasiert und gespielt,
ungeachtet des angeborenen Geschlechts. Der Kontext, in dem
das Geschlecht erscheint, bringt es erst hervor und gibt ihm
das Bild.

Das Thema der Identität ist von den strukturalistischen
und dekonstruktivistischen Debatten immer schon

aufgenommen worden, das Thema Körper war eines der wich-

122



'4
mw*

ê

313QV S VA3

Abb. 5 Wir kommen aus der Zukunft, von Eva&Adele, 1990er
Jahre.

der Medien und (neuen) Technologien gesehen werden:
Auch im Internet agieren die Menschen dieser Welt, und
sie schreiben fort, was vorbereitet und gegeben ist. Zwar
deutet alles darauf hin, dass eine Verschiebung stattgefunden

hat, eben von dem Einen in das Viele. Die Befreiungsideen

haben aber keine Zukunft, die Suche nach der
verlorenen Zeit ist aufgegeben. Kein Aufruf zur Revolution
folgt dem Unbehagen im Subjekt. Die Melancholie der
Entfremdung zieht nicht mehr. Kein Gegenbild funktioniert

als etwas Neues. Die Simulation wird Handlungsakt,
in dem sich die Zeichen unendlich reproduzieren und dem

Ursprungsmythos das Ende verkünden, die Identität wird
als immer schon im Schnittpunkt zwischen individuellem
und gesellschaftlichem Spiel konstituierte Fiktion entlarvt.
Mit anderen Worten: Die Konstitution der Subjekte
definiert sich über die Fähigkeit zur Kreation von
mehreren Ichs, zur Verwandlung in Bilder. Die Bilder sind
nicht mehr nur Metapher oder Symbol eines idealen
Modells, auf das sie verweisen oder auf das sie idealerweise
bezogen werden müssen, sondern Versuchung und Tat
des ständigen Hervorbringens anderer Formen ohne
ursprünglichen oder letztlich einheitlichen Referenten. Das

tigsten seit der neuen feministischen Bewegung. Dass sich
die Thematik der Identität für die Kunst in den Kontext der
Debatte um Nichtidentität, Multiplizität und Unbestimmtheit

stellt oder stellen lässt, hat nichts mit den Theorien zu
tun und denen, die sie entworfen haben, sondern mit den
spezifischen Auseinandersetzungen von Einzelnen mit
ihrer Zeit und ihren Lebenshaltungen. Kommen Einzelne
zu einer Erkenntnis, die über sie selbst hinausgeht, treffen
sie auf Allgemeines, das aber, vermittelt über Einzelne,
zu einer besonderen Erfahrung werden kann. Mit den
Arbeiten von Künstlerinnen und Künstlern - in allen
Disziplinen der Künste - werden spezifische Erfahrungen
und Erlebnisse sinnlich zur Anschauung gebracht, die,
wollen sie kulturell wirksam werden, Allgemeines treffen.
Künstlerische Strategien unterscheiden sich nicht von
denen der Kreativität des Denkens oder Spielens, Kunst ist
lediglich ein anderes Medium, in das sich Denken und
Spielen integriert. Führen Erkenntnisse, die mit künstlerischen

Strategien gewonnen wurden, zu denselben oder
ähnlichen Ergebnissen wie die der Theorie, bestätigt dies
die kulturelle Verflochtenheit von Einzelnen und die
Unmöglichkeit, als autonome Einzelne existieren zu können.

Interessant dabei ist, zu sehen, dass Denken genauso
wenig wie die Kunst auf Einzigartigkeit und Einmaligkeit
bestehen kann, nur auf Unterschieden der Wahrnehmung
und Darstellungsweisen und den jeweiligen Besonderheiten

von Entscheidungen für eine Art des Umgangs
oder der medialen Inszenierung.

Der Verzicht auf das monströse Versprechen der
Rettung kann aber nicht allein in den grandiosen Prothesen

». «.

- //

Abb. 6 Les Mariés, von Pierre&Gilles, 1992.

123



Wechselhafte, Unbestimmte, Überraschende wirkt
verlockender und wird verführerischer für die Einzelnen. Es
sieht so aus, als könnte zwischen einer Vielzahl von
Positionen, die sich der Identifikation anbieten, hin und her
gewechselt werden, um jede Position einzunehmen, die
gefällt, und dabei haben die von den Geschlechterdifferenzen

gezogenen Grenzen für die Subjekte nur noch relative
Bedeutung. Das Motiv ist die Inszenierung, in der das
Fiktionale und das Wirkliche ineinander übergehen. Und
was im Netz entsteht, kann sich auch ausserhalb bewegen:
Lara Croft hat ihre fleischlichen Doubles.

Die neuen Medien, Virtual Reality, Cyberspace, Internet,
haben mit ihren Möglichkeiten des Switchings, Samplings,
Morphings einen Proberaum eröffnet, in dem sich die
Einzelnen grenzenlos mit allem Möglichen zu Unmöglichem

verbinden, formen, phantasieren können und mit
Entwürfen spielen, was schon einen Unterschied macht:
Das Multiple wird als positive Vielfalt verstanden. Der
Proberaum der Identitäten ist eben auch Spielraum für
neue Erfahrungen, wobei sich zeigt, dass zum Beispiel das

«Gender-Swapping» Prozesse des Nachdenkens über die
sozialen Konstruktionen von Gender auslösen kann und
ein Bewusstsein über die Bedeutung von «Gender» für die
soziale Kommunikation entsteht.

Die Personen können im Netz das sein, was sie behaupten,

ihr Handeln beweist gar nichts. Und das heisst auch:
Es gibt keine kollektive Norm, kein Selbst oder keine
symbolische Ordnung mit universellem Anspruch, die sich
für die Subjekte zu Prämissen der Lebensweisen verankern

liesse. Also kann auch kein fester Ort, kein festes Ding
oder Objekt zum Halt werden. Das Subjekt bleibt
unhaltbar verstrickt in die Widersprüche. Was den Prozess
beschreiben könnte, eine Darstellung zu thematisieren, die
sich selbst genügt und in ihrer Kommunikation keine
Referenz beansprucht. Ob etwas wahr oder falsch ist, wird
obsolet. Die neuen Medien verstärken und fördern die alte
Fähigkeit zur Simulation und stimulieren dazu, dies offen
darzustellen. Den Phantasien der Wiederholung sind keine
Grenzen mehr gesetzt. Die Grenzen fliessen im phantastischen

Raum dahin: Das Unmögliche kann möglich sein,
das Künstliche als das gezeigt werden, was es ist.

Die Verschiebung des theoretischen Blicks auf Gender
stellt sich gleichermassen wie die Kunst in einen
Vermittlungskontext, in den die Einzelnen einbezogen sind,
ohne dass sie von sich absehen könnten. Auch die Gender
Studies geben Raum, eine Distanz zu den Bildern, die
kulturell zugeschrieben worden sind, zu ermöglichen. Ihr
Gegenstand der Forschung ist das Bild, das Subjekt, die

Repräsentation und ihre Medien. Ihre Darstellung ist auf
Schrift, Materialien und Formen, auf den Umgang mit
Dingen angewiesen. Die Handlungen, die mit den
Erkenntnissen verbunden sind, konkretisieren sich wiederum
in Bildern und Alltagspraktiken und Räumen, in die sie
einwirken. Und dies wird sich immer auch als Theorie artikulieren.

Ihr eigentlicher Auftrag ist, für die Allgegenwärtigkeit
der Genderdifferenz und der Differenzen in und

zwischen Kulturen überhaupt Aufmerksamkeit erwirken zu
können. Differenz beschreibt ihren unumgänglichen Ort.

WEITERFÜHRENDE LITERATUR

Anette Baldauf / Katharina Weingartner (Hrsg.), Lips, Tits,

Hits, Power?: Popkultur und Feminismus, Wien 1998.

Gilles Deleuze / Félix Guattari, Was ist Philosophie?, Frankfurt

am Main 1996.

Vintila Ivanceanu / Josef Schweikhardt. ZeroKörper: der
abgeschaffte Mensch, Wien 1997.

Sherry Turkle, Computertechnologien und multiple Bilder des

Selbst, in: Christina von Braun / Gabriele Dietze (s. Anm. 4).

124



ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1-6: Autorin.

ANMERKUNGEN

Judith Pamela Butler, Körper von Gewicht: die diskursiven
Grenzen des Geschlechts, Berlin 1995.

Judith Pamela Butler (vgl. Anm. 1). - Homi K. Bhabha,
Die Verortung der Kultur, Tübingen 2000.
Hans Belting / Lydia Haustein (Hrsg.), Das Erbe der Bilder:
Kunst und moderne Medien in den Kulturen der Welt, München
1998.

Christina von Braun / Gabriele Dietze (Hrsg.), Multiple
Persönlichkeit: Krankheit, Medium oder Metapher?, Frankfurt
am Main 1999.

ZUSAMMENFASSUNG

Die Gender Studies haben die Wirksamkeit der Geschlechterdifferenz

für die Kultur herausgestellt und das Paradigma der
Geschlechterverhältnisse in den Kontext von Forschung und Lehre
entlang der Auseinandersetzung Körper, Indentität/Subjekt,
Raum/Zeit, Orte, Kulturen und Medien gesetzt. Sie fragen nach
der Bedeutung der Geschlechter für Kunst und Kultur, für
Gesellschaft und Wissenschaft, und der Funktion, die Gender als
kulturelle Kodierung des Körpers, der Individuen und ihrer
Identitäten einnimmt und wie sich Gender herstellt beziehungsweise
hergestellt wird. Insofern haben die Gender Studies für die
Bildtheorie wichtige Impulse gegeben, was mit künstlerischen Positionen

gezeigt werden kann.

RESUME

Les Gender Studies ont souligné la portée des différences entre
les sexes pour la culture, pour établir le paradigme des rapports
entre les sexes dans le contexte de la recherche et de l'enseignement

tout au long de la discussion autour du corps, de l'identité/
sujet, de l'espace/temps, des lieux, des cultures et des médias.
Cette discipline s'interroge sur l'importance des sexes pour l'art et
la culture, pour la société et la science, et de la fonction qui perçoit
le sexe comme codification culturelle du corps, des individus et de
leurs identités, ainsi que sur la manière dont le sexe se crée ou est
créé. C'est dans cette optique que les Gender Studies ont donné
une forte impulsion à la théorie de l'image, ce dont témoignent les
différentes positions artistiques.

125



RIASSUNTO

Gli studi di genere (gender studies) hanno evidenziato l'efficacia
della differenza fra i due generi per la cultura e il paradigma dei
rapporti fra il genere maschile e femminile nel contesto della
ricerca e dell'insegnamento nell'ambito della controversia sul

corpo abbinata al rapporto dialettico fra corpo, identità/soggetto,
spazio/tempo, luoghi, culture e media. Essi s'interrogano quali
siano le implicazioni dell'appartenenza a un genere per l'arte e la
cultura, per la società e la scienza, e quale sia la funzione svolta dal
genere nella codificazione del corpo, degli individui e della loro
identità. In tal senso gli studi di genere hanno fornito impulsi
importanti per la teoria dell'immagine, in funzione della definizione

dei risultati che possono essere ottenuti attraverso l'adozione
di posizioni artistiche.

SUMMARY

Through gender studies, the effects of gender on cultural developments

have been revealed and the circumstances of gender examined

in view of body, identity/subject, space/time, locus, cultures
and media. Investigation of the significance of gender in art and
culture, in society and science; the function performed by gender as

cultural coding of the body, of individuals and their identities; how
gender constitutes itself or is constituted - these are the concerns
of gender studies. This field has provided important impulses for
visual theory, as illustrated by specific artistic positions.

126


	Kunst Körper Identitäten : Gender Studies und Kulturwissenschaft

