
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 59 (2002)

Heft: 2: Gender Studies : Frauen- und Geschlechtergeschichte in Politik,
Wissenschaft, Gesellschaft und Museen

Artikel: Geschlechtergeschichte im Mittelalter : edel frouwen - schoene man

Autor: Flühler-Kreis, Dione

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschlechtergeschichte im Mittelalter
edele frouwen - schoene man

von Dione Flühler-Kreis

Geschlechtergeschichte und Museumspublikum

Zum Jubiläumsjahr 1991 zeigte das Schweizerische
Landesmuseum die vielbeachtete Ausstellung «Die Manessische
Liederhandschrift in Zürich». Die Ausstellungsmacherinnen

legten dem Konzept einen «Gender Ansatz» zu
Grunde und kündigten bereits im leicht irritierenden - da
ungewohnten - Untertitel «edele frouwen - schoene man»
die Umkehr gängiger Klischees an.1

Die Stellung von Mann und Frau zueinander sowie die
Stellung der Frau im allgemeinen gesellschaftlichen Kontext

sollte im sozialen, räumlichen und zeitlichen Umfeld
des Codex Manesse, also zur sogenannten Ritterzeit um
1300, hinterfragt werden. Vorstellungen aus der
Ritterromantik des 19. Jahrhunderts, die sich hartnäckig halten,
galt es zu diskutieren und an den ihnen zustehenden Platz
zu verweisen (Abb. 1).

Ob diese Absicht beim zahlreichen Ausstellungspublikum
verfing, wage ich zu bezweifeln. Niemand wünscht

sich einen jungen, tapferen Adeligen, der sich nicht
ausschliesslich ritterlich, sondern auch ängstlich, noch schlimmer,

brutal zeigt, oder eine edle Frau, die nicht nur huldvoll
und schön, sondern auch listig oder herrisch erscheint. Der
Codex Manesse enthält Beispiele dieser anderen Wirklichkeit,

die bisher übersehen wurde oder nicht gesehen werden

wollte, so etwa die Miniatur des von Stadegge, der die
erstaunte Frau an den Haaren reisst und ohrfeigt, bis sie
blutet (Abb. 2). Mit dieser unritterlichen Tat folgt er den
Rechtsbüchern seiner Zeit, dem Sachsen- sowie dem
Schwabenspiegel, wo festgehalten ist, dass der Mann die
Frau straflos schlagen darf, solange sie keinen bleibenden
Schaden davon trägt.2

Also doch vor allem finsteres Mittelalter? Tradiertes
Gedankengut hat zähes Leben. Eigentlich will man ja nur
bestätigt erhalten, dass es wirklich so gewesen ist, wie man
es schon in der Schule gehört und im Kino gesehen hatte.

Allerdings gab es bereits vor zehn Jahren für Frauen- und
Geschlechtergeschichte sensibilisierte Frauen und Männer,
so auch Elisabeth Joris. Im Katalog zur Ausstellung «Erfindung

der Schweiz» des Schweizerischen Landesmuseums
im Jahre 1998 hält sie in ihrem Beitrag unter dem Titel
«Das Ende der Heroen im Landesmuseum» fest:

«Während die offizielle Schweiz 1991 das Rütli buchstäblich

heraufbeschwor, wurde hier im Jubiläumsjahr den
Mythen keinen Raum gegeben. In der grossen Ausstellung
«Die Manessische Liederhandschrift» fehlte zwar nicht die

Ritterrüstung, aber Bedeutung erhielten nicht die Ruhmestaten

sondern in der Beschreibung des höfischen Alltags im
Mittelalter auch der kulturelle und produktive Beitrag der
Frauen ...».'

"*

Abb. 1 Das Turnier. Besiegte und Sieger. Inszenierung in der
Ausstellung zur Manessischen Liederhandschrift, Schweizerisches
Landesmuseum 1991.

Geschlechterordnung im Hochmittelalter

Die ambivalente Stellung der Frau in der Gesellschaft der
sogenannten Ritterzeit von etwa 1150 bis zum Ende des
13. Jahrhunderts ist ein spannendes und aktuelles Thema,
offensichtlich und fassbar, sofern man es angehen will und
sich nicht bereits dem blossen Gedanken daran ver-
schliesst, wie das gerade auch bei Historikern immer noch
geschieht, die sich schlicht nicht vorstellen können, dass -
mit vielleicht einzelnen Ausnahmen - die Frauen jener
Zeit nicht nur schön, lieb, fleissig und für spezifisch
weibliches Handwerk begabt waren, sondern als Herrscherinnen,

Unternehmerinnen, Mäzeninnen, Dichterinnen,
Künstlerinnen und Philosophinnen Einfluss nahmen und
Werke schufen, die über das hinausgehen, was die
Kunstgeschichte als Frauenkunst, synonym für volkstümlich,
deshalb zweitrangig, einzustufen pflegt.4

Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte. Band 59. Heft 2/Ü2 95



Im mittelalterlichen patriarchalischen Gesellschaftssystem

hatten Männer privilegierten Zugang zu
Herrschaft, Politik, Wirtschaft, Religion, Moral, Wissenschaft
und Kunst. Die Frauen waren in Relation zu ihren Männern

Adelige minderen Rechts. Sie besassen in der Regel
nicht die Selbstmündigkeit, sie glitten mit der Eheschlies-

-yan *>Gß>ef)$c'- rffXV-

M

Abb. 2 Der von Stadegge. Codex Manesse, fol. 257v, um 1300.

Heidelberg, Universitätsbibliothek.

sung aus der Vormundschaft des Vaters in diejenige des
Ehemanns. Trotzdem kann am Beispiel der Adelsgesellschaft

des 12. bis 15. Jahrhunderts gezeigt werden, dass
Frauen sehr wohl Herrschaftschancen wahrnehmen konnten.

Auf diesem Gebiet ist Forschungsarbeit zu leisten, so
wäre etwa der Anteil von Frauen an der Schicht der Macht
ausübenden Adeligen zu eruieren. Dabei gilt es zu be¬

denken, dass mit der Einschränkung auf diese kleinste
soziale Schicht 95% der Bevölkerung aus Mangel an
Quellen keine Stimme findet.

Jedenfalls bestand die Meinung, dass Frauen als Mütter,
Töchter, Ehefrauen, Schwestern fähig seien, die
Herrschenden zu beeinflussen. Frauen wurden schon als die
heimliche Macht im Mittelalter bezeichnet, da sie eher als

weltliche Herren lesen und schreiben lernten sowie Latein
verstanden und durch diesen Wissensvorsprung ihre
Männer beraten oder beeinflussen konnten.5

So ist im Sachsenspiegel, dem weitverbreiteten Rechtsbuch,

festgehalten, dass Bücher in der weiblichen Linie
vererbt werden sollten.6

Frauen mussten im Weiteren auch immer bereit sein, als

Mitregentin, Statthalterin minderjähriger Söhne oder als

Vorsteherin eines Klosters Herrschaftsfunktionen zu
übernehmen.

Die Meinungen gegenüber der Frau als Herrscherin
blieben aber ambivalent. Mit Berufung auf Schöpfungsgeschichte

und Sündenfall definierte die mittelalterliche
christliche Theologie die Frau auch nichtadeligen Männern
gegenüber als physisch, geistig und moralisch minderwertig.

Frauen waren vom Priesteramt ausgeschlossen. Die
Geistlichkeit, die im Mittelalter die Wertvorstellungen der
Gesellschaft formulierte, hatte einerseits entscheidenden
Anteil an der Diskriminierung der mittelalterlichen Frau.
Andererseits förderte sie, im Speziellen Reformorden
wie die der Zisterzienser, den Marienkult mit positivem
Einfluss auf die Wertschätzung der Frau.

Die weltlichen Herrscher hatten zur Absicherung der
Dynastie ein Interesse daran, den Frauen den Zugang zur
Herrschaft offen zu halten. Diese Bemühungen sind seit
dem 10. Jahrhundert feststellbar und stehen in engem
Zusammenhang mit der Bildung von vererbbarem Territorium,

dem Patrimonium.7
Die Sicherung der Familie (Dynastie) verlangt nach

einem starken, deshalb unverteilten Patrimonium. Dies
fordert eine strenge Kontrolle über mögliche
Heiratsabsichten, vorerst des ältesten Sohns, des Erben, wie auch
der jüngeren Söhne und Töchter. Georges Duby hat als

erster auf die im 12. Jahrhundert häufige Erwähnung von
juvenes hingewiesen.8 Es sind «junge Männer», weniger
ihrem biologischen Alter als ihrer sozialen Bestimmung
nach. Nach abgeschlossener Ausbildung zum Ritter wurden

sie angehalten, in diesem Stand zu verharren und
Abenteuer zu bestehen, bis auch ihnen vielleicht das
Familienschicksal eine Heirat und damit die Führung eines

eigenen Haushalts zuliess. Den weniger Glücklichen blieb
immer noch der Eintritt ins Kloster oder der Weg an die
neugegründeten Universitäten.

Selbstredend, dass auch die Gattenwahl für die zu
verheiratenden Mädchen sorgfältig geprüft wurde. Alles in
allem bedeutete diese Entwicklung hin zum Patrimonium
für die Frauen einen Verlust an Selbständigkeit. So
verloren die Frauen in Norditalien in der Mitte des 12.

Jahrhunderts das alte Recht, einen Drittel des Männerguts
(tercia) zu erben.9

96



Höfische Literatur als Medium zur Sozialisation
von Frau und Juvenes

Die ewig jungen Ritter sehen sich in den Helden des seit
1150 auch im deutschsprachigen Raum florierenden
höfischen Romans widergespiegelt. An Festen, Turnieren und
sogenannen Artushöfen können die Taten der Helden
nachgelebt, die adeligen Wertvorstellungen dargestellt
werden. Auch das Frauenbild kann sich von den dogmatischen

Vorgaben der Kirche befreien. Es gelingt, in den
Romanen die Idealfrau zu entwerfen, die den Bedürfnissen
des höfischen Adels entspricht und die sich wie die adeligen

Männer durch höfische Herrschertugenden zu
qualifizieren weiss. So betrachtet, wird der Sozialisationsprozess
der adeligen Frau durch das Medium des höfischen
Romans und bildlicher Darstellungen, wie sie der Codex
Manesse zeigt, unterstützt.10

Zur Veranschaulichung drei Beispiele:
- Im Roman «Reinfrid von Braunschweig» vom Ende des

13. Jahrhunderts spielt die Königstochter von Dänemark
am Hof ihres Vaters eine einflussreiche Rolle, während
ihr Verehrer, Herzog Reinfrid, sich als Minneritter
bewährt. Nach der Heirat zeichnet sich der Herzog als

Kreuzzugsritter aus, während sich die junge Herzogin
von Braunschweig als kompetente Statthalterin erweist.

- Im «Tristan» des Gottfried von Strassburg (um 1210)
wird die junge Isolde als Künstlerin - Sängerin, Dichterin
und Komponistin - gelobt, die ältere Isolde ist die kluge
Herrscherin, die sich am Hof durchzusetzen vermag.

- Im Codex Manesse wird der berühmte Sängerwettstreit
am Hof des Landgrafen Hermann von Thüringen dargestellt

(Abb. 3). Die Jury bilden Landgräfin und Landgraf.
Sie sind gleichwertig dargestellt, die Frau ist dem Mann
an Körpergrösse leicht überlegen, was an den mittelalterlichen

Bedeutungsmassstab denken lässt.
Das letzte Beispiel leitet über von der Betrachtung der

Frau als Herrscherin zur Rolle der Frau im mittelalterlichen

Kunstbetrieb. Dabei wird der Kunstbegriff gemäss
den mittelalterlichen artes weit gefasst. Er schliesst neben
Malerei, Plastik, Buchmalerei und -Schreiberei, Architektur,

Textil- und Goldschmiedekunst auch Handwerk und
Wissenschaft sowie Literatur und Philosophie mit ein.

Die Rolle der Frau im mittelalterlichen Kunstbetrieb -
ein Kapitel Rezeptionsgeschichte

Frauen waren von der höheren universitären Bildung
ausgeschlossen. Dichtung und Philosophie galten als Männersache;

auch die juristische Fakultät bediente sich der Frau
ausschliesslich in deren allegorischer Personifizierung als
Justitia. Frauen konnten sich Bildung aber auch anderweitig

zulegen, zum Beispiel als Tochter eines Gelehrten,
wie die Biographie der spätmittelalterlichen Autorin
Christine von Pisan zeigt. Weltliche Künstlerinnen sind
besonders schlecht fassbar, da sie meist in Familienbetrie¬

ben integriert waren, die nach aussen von Männern
vertreten wurden.

Freiraum für künstlerisch und wissenschaftlich interessierte

Frauen bot das Kloster. Diese Institution erfreute
sich bis ins 15. Jahrhundert eines grossen Zustroms.

kimono? 'vo^tigalata-- ¦ ^V.

StittTf-me-nrnn
«önuimtHrctt-

Vttrób oaring |f *lf" =}-S

ir-

bTttmoJÄmirfan!»« If«*! s^sr«riKvct«.j. «cl«-.« ivm jmœf.bilUacrl,
KV«inS»»"-ito wtnirtrrnriiifttÄdiatjalseinndv^iofttmnarcVjy7

a»

mrk

Abb. 3 Klingsor von Ungarland. Codex Manesse, fol. 219v, um
1300. Dargestellt ist der berühmte Sängerstreit von 1207 am Hof
des Landgrafen Hermann von Thüringen. Heidelberg,
Universitätsbibliothek.

Die neuere Forschung weist auf die umfassende Bildung
dieser Klosterfrauen hin, dies im scheinbaren Widerspruch
zu Hildegard von Bingen, die mit weiblicher Bescheidenheit

und Demut sich als des Lateins nicht mächtig ausgab
und ihre theologischen und wissenschaftlichen Überlegungen

als göttliche Visionen, nicht als eigene Erkenntnis oder
Erfahrung wertete.

Zur Veranschaulichung des Bildungsstandes der Klosterfrauen

dient der «Hortus Deliciarum», den die Äbtissin

97



Herrad von Landsberg als Lehrbuch für die Nonnen des
Klosters Odilienberg im Elsass im 12. Jahrhundert verfasst
hat.11 Als Beispiel sei daraus die höchst komplexe
Darstellung der Sieben Freien Künste ausgewählt (Abb. 4).

In der Mitte sitzt die gekrönte Philosophia. In der
mittelalterlichen, auf Aristoteles zurückgehenden Lehrmeinung
ist sie die Krone der Wissenschaften. Auf ihrem Haupt
trägt sie die Köpfe von Ethica, Logica und Physica. Ihr zu

TT-

UP\ \
*--.-„. ^»""5%-SÖ'vr*tmrcm

•: •¦?.

^fifififi.ss ¦»
'•fctfpl .y

*&\i**\-of«fS "i
./ v%

-Iv.V.JiSa«:

K
'7: * u .n

•i

VI

k. Y

y^Z^Ehfiéfi" y^i,5.~'-c7'-..-' -¦¦¦¦ ;:fifi.

t-iy ti ÌA\r, i »SÏJ * ^«V

' Wfih I»..»,..
,.:!.. (-

r.,'.^s

M

Abb. 4 Die Sieben Freien Künste. Illustration im Hortus
Deliciarum des Herrad von Landsberg, 12. Jahrhundert. 1870 in
Strassburg verbrannt. Nachzeichnung.

Füssen sitzen Sokrates und Plato. Im Weiteren gehen von
ihr die sieben Ströme der Weisheit aus; sie werden zu den
weiblich konnotierten sieben Künsten.12 Ausserhalb dieser
kreisförmigen Darstellung sitzen vier Männer an Pulten,
Poeten oder Magier (Gelehrte), die vom weltlichen Geist -
symbolisiert durch die schwarzen Vögel - erfüllt sind.

Zu dieser ausgeklügelten Darstellung sind in Bezug
auf Frauen- und Gendergeschichte zwei Feststellungen
wichtig: Zum einen erscheint diese Darstellung der
mittelalterlichen Wissenschaften in einem spezifisch für Frauen
geschaffenen Lehrbuch, und zum andern erscheinen die
allegorischen Frauengestalten in einer beinahe erdrückenden

Überzahl und Präsenz gegenüber den einzelnen,
peripher dargestellten Männern.

Dieses Beispiel könnte durch andere ergänzt werden.
Der Ansturm auf die Klöster und Klosterschulen durch
bildungshungrige Mädchen und Frauen war gross. Bedingung

zur Aufnahme ins Zürcher Dominikanerinnenkloster
Ötenbach war 1326, litterata, das heisst lesefähig und
lateinkundig zu sein.11

Viele Frauenklöster besassen bedeutende Bibliotheken.
In ihren Skriptorien wurde eifrig geschrieben und illuminiert.

Die Bücherproduktion wie auch die Textilkunst
waren willkommene Einnahmequellen. So ist aus Ötenbach

fürs 14. Jahrhundert überliefert, dass aus der
Schreibstubejährlich durch Illuminieren und Schreiben zehn Mark
eingingen, was der jährlichen Existenzgrundlage für
mindestens drei Nonnen entsprach.14

Mittelalterliche Kunst ist Auftragskunst. So darf
angenommen werden, dass die geistlichen Frauen auch profane
Kunstwerke herstellten. Als Beweis mag der im
norddeutschen Frauenkloster Wienhausen im 13. Jahrhundert
entstandene «Tristan-Teppich» dienen. Auch zwei
näherliegende Beispiele, der Codex Manesse und das etwa
zeitgleiche Graduale von St. Katharinenthal, sind in diesem

Zusammenhang zu diskutieren.

Liebeslieder aus dem Nonnenkloster?

Weshalb wurde nur selten daran gedacht, dass der Codex
Manesse mindestens in Teilen im Dominikanerinnenkloster

Ötenbach in Zürich hätte geschrieben, vielleicht
auch illuminiert werden können?

Die Ausgangslage könnte nicht besser sein: Die Öten-
bacher Schwestern gehörten zum Ostschweizer Hochadel
oder zum städtischen Patriziat. Caecilie von Hornberg war
von 1317-1336 als Priorin eine effiziente Verwalterin und
Förderin des Klosters. Zur gleichen Zeit fand ihr Bruder,
der Minnesänger Wernher von Hornberg, mit seinen
Liedern Aufnahme in den Codex Manesse. Aus der
grosszügigen Stiftung, die dieser Kriegsheld zur Sicherung
seines Seelenheils errichtet hatte, liess ihm Caecilia nach
seinem Tod 1320 auf der Nordseite des Chores eine
Kapelle bauen.

Die familiären und sozialen Voraussetzungen zur
Produktion der Liederhandschrift im geräumigen Skriptorium
der Frauen von Ötenbach waren jedenfalls gegeben.

Nonnen als Stifterinnen und Künstlerinnen?

Auch bei dem um 1310 entstandenen Graduale aus dem
Dominikanerinnenkloster Sankt Katharinenthal, das sich
heute im gemeinsamen Besitz des Kantons Thurgau und
des Schweizerischen Landesmuseums befindet, sind Fragen

zur Autorschaft offen.
Obwohl in diesem Chorbuch verschiedentlich Nonnen

des Konvents als Stifterinnen bildlich und namentlich in
Erscheinung treten - Katharina von Radegg erscheint
gleich mehrmals (Abb. 5) -, wird der Anteil der Schwestern
an diesem Kunstwerk von der älteren Kunsthistorikergeneration

als gering beurteilt. Zugebilligt wird den

98



Frauen die sture Abschrift von Text und Noten nach einer
Vorlage. Dass Frauen auch in der Funktion als Stifterin
wesentlichen Einfluss auf Inhalt und Gestaltung eines
Kunstwerkes haben können, ist diesen Wissenschaftlern
nicht einmal einen Gedanken wert. Als Beispiel dieser
von Männern dominierten Rezeption des Graduales von
Sankt Katharinenthal zur Zeit der Erwerbung im Jahre
1958 bis zur Faksimilierung im Jahre 1983 dient ein
Ausschnitt aus der Einführung zum Kommentarband von
Alfred A. Schmid:

«Zusammenfassend lässt sich festhalten, dass Albert
Knoepfli, Pascal Ladner, Max Lütolf und Ellen J. Beer im
wesentlichen zu den gleichen Ergebnissen gelangt sind.
Das Graduale ist [...] von einer einzigen Hand geschrieben
worden. Vieles spricht dafür, dass es im Kloster selber
geschaffen wurde und dass Sankt Katharinenthal zu
Beginn des 14. Jahrhunderts über ein leistungsfähiges
Skriptorium verfügte [...]. Schon die Filigraninitialen sind
allerdings schwerlich von den schreibkundigen Schwestern
selbst geschaffen worden. Für die Deckfarbenminiaturen
ist dies völlig ausgeschlossen; sie sind das Werk geschulter,
durch langjährige Erfahrung mit dem Handwerk vertrauter
und zugleich den modernsten Strömungen der damaligen
Kunst gegenüber aufgeschlossener Buchmaler».

Es folgt eine Zuschreibung auf Grund stilistischer und
ikonographischer Übereinstimmungen mit den «nur sehr
fragmentarisch erhaltenen Wandmalereien der Konstanzer
Dominikanerkirche». Und gleich darauf die Einschränkung:

«Ob es sich um malende Predigerbrüder gehandelt
hat, muss um so eher offen bleiben, als sich bis heute weder
ein Skriptorium noch eine Buchmalerwerkstatt mit Sicherheit

im Kloster selber nachweisen lässt».15

Der letzten Feststellung ist hinzu zu fügen, dass Predigermönche

im allgemeinen Gebrauchsliteratur schrieben oder
in Auftrag gaben. Die Ausstattung war nebensächlich,
geradezu verboten waren goldene Initialen. Damit wäre
das Argumentarium zusammengetragen (zum Grossteil
von Schmid selber), dass die Prediger als Schöpfer des

Graduales weniger in Frage kommen als die Frauen am
Rhein. Für diese Annahme spricht die mehrmalige
Darstellung von Stifterinnen und Dominikanerinnen und
die Ikonographie, die von der frauenspezifischen Mystik
der Zeit geprägt ist (Abb. 6). Die heute in Antwerpen
aufbewahrte Christus-Johannesgruppe aus Sankt
Katharinenthal ist ein eindrückliches Zeugnis dieses Zentrums
der Mystik um 1300. Das Entstehen der sogenannten
Andachtsbilder in der Skulptur des ausgehenden 13.
Jahrhunderts wird heute mit den religiösen Frauenbewegungen
der Zeit in Beziehung gebracht.16 Eine unmittelbare
Hinwendung des Einzelnen und seiner Seele zu Gott, ein
eigentlich «psychologisierender Stil» prägt auch die
neuartige Literaturgattung der religiös-biographischen Texte,
die sogenannten «Schwesternbücher». Solche Zusammenhänge

wurden von den Kunsthistorikern der älteren Generation

nicht gesehen. Für sie war sogenannte Nonnenkunst
volkstümlich und naiv. So lernen wir aus Schmids
Einführung zum Graduale, dass Nonnen ungeschult, ohne

Erfahrung, unvertraut mit dem Handwerk und den
modernen Strömungen der damaligen Kunst gegenüber
unzugänglich waren. Gegen solche Vorurteile anzugehen,
bedarf einer hartnäckigen, unverzagten, auf Quellen
beruhenden Beweisführung.17

\
.:„

è

t
fi, mN

fl

m
Abb. 5 Johannes der Evangelist und Katharina de Radegge,
s(oror) k(atherina) de Radegge. Graduale von Sankt Katharinenthal,

fol. 159v, dat. 1312. Zürich, Schweizerisches Landesmuseum.

Frauen als Vermittlerinnen zwischen Gelehrten und Laien

Zum Schluss ein Abstecher in die Frauenklöster Nürnbergs
in der 2. Hälfte des 14. und im 15. Jahrhundert. Für diese
Stadt ist die Quellenlage zur betreffenden Zeit sehr gut.18

So ist belegt, dass das Klarissenkloster eine Textilwerkstatt
besass, der man 1424 den Krönungsornat des deutschen
Kaisers zur Restaurierung anvertraute. St. Katharinen
hingegen war im 15. Jahrhundert ein Zentrum der
Buchkultur. Hier wurden Handschriften gesammelt, geschrieben,

illuminiert und katalogisiert. Um 1500 besass die
Klosterbibliothek etwa fünfhundert Bände, vorwiegend
Predigtsammlungen, lateinische liturgische Handschriften
und theologische Abhandlungen. Der überlieferte Katalog

99



erwähnt auch die Schreiberinnen. Zusätzlich ist aus der
Buchbinderei der Dominikaner, wo die Bücher gebunden
wurden, ein Bücherverzeichnis mit der Erwähnung der
jeweiligen Schreiberin, Illuminatorin oder Malerin überliefert.

Die Quellen geben Auskunft über die Weltoffenheit
der Schwestern, über den Austausch von Büchern und
Künstlerinnen innerhalb des eigenen und zwischen weiteren

Orden sowie über ihre Auftragstätigkeit für Laien. So
ist zum Beispiel überliefert, dass die berühmte Tösser
Schwester, Elisabeth Stagel, von einer Lehrerin aus Nürnberg

unterrichtet wurde (Abb. 7).

Von Kunsthistorikern werden zur Beweisführung der
«minderwertigen» Nonnenkunst mit Vorliebe die Miniaturen

aus den Viten gewählt und unbekümmert zeitlich rück-
und vorwärts mit ihnen argumentiert. Diese Darstellungen
müssen aber in ihrem sozialen Kontext betrachtet werden,
wie das Elisabeth Schraut vorschlägt, indem sie die Frage
stellt, ob die Klosterfrauen, die nachweislich Predigten aus
dem Latein in die Volkssprache übersetzten und edierten,
möglicherweise auch ihre Kunst zu dieser Zeit bewusst auf
das Laienpublikum ausrichteten. Den Frauen käme so eine
weitere kulturelle Funktion zu, nämlich die der Vermittlung

zwischen Gelehrten- und Laienkultur.

uetnîî
¦_ - i

w,m
»¦tTf
¥ *'Jj7 MV- * -7

11

»&

ut» m

^fi 5 T~C

femim

iìib fonoicßggxgAiu;

fottaiqmiito gxvaxxtv

V+^
1« *t~ **rtf1*«« «.««««r Ü«_- YY.

Abb. 6 Initiale G. Christus und Maria setzen einer kleinen
Frauengestalt (Seele Mariens) die Krone auf. Graduale von Sankt
Katharinenthal, fol. 188r, dat. 1312. Zürich, Schweizerisches
Landesmuseum.

-w*5^
V'ß' the a.vx*vc£ i»t ^y. m sit

ÜSSJI

:#fc
xi I»

\S
Am

ttttl

[épvt&

.- -j i

fc»

Abb. 7 Elisabeth Stagel. Tösser Schwesternbuch, fol. 3r, um
1450. Nürnberg, Stadtbibliothek.

100



ANMERKUNGEN

Claudia Brinker / Dione Flühler-Kreis (Hrsg.), Die
Manessische Liederhandschrift in Zürich Ausstellungskatalog),
Zürich 1991.

Claudia Brinker, Die Stellung der Frau: Ideal und Wirklichkeit,

in: Claudia Brinker / Dione Flühler-Kreis (vgl.
Anm. 1), S. 142.

Elisabeth Joris, Von Anna Göldin zu Christiane Brunner:
Historie als feministisches Argument, in: Die Erfindung der
Schweiz 1848-1948. Bildentwürfe einer Nation
Ausstellungskatalog), Zürich 1998, S. 472.
Elisabeth Schraut / Claudia Opitz, Frauen und Kunst im
Mittelalter Ausstellungskatalog), Braunschweig 1983.
So bereits Herbert Grundmann, Die Frauen und die Literatur

im Mittelalter, in: Archiv für Kulturgeschichte 26, 1936,
S. 133: «Die Frauen in der mittelalterlichen Gesellschaft, auch
wenn sie nicht im Kloster lebten, verstehen sich grossenteils
aufs Lesen wie im allgemeinen nur der Klerus, während die
Männer des Laienstandes nur ausnahmsweise lesen konnten.»
Eike von Repgow, Der Sachsenspiegel. Hrsg. Clausdieter
Schott, Zürich 1984, S. 57, Kap. 24, §3: «... und alle weibliche
Kleidung, Fingerringe und Armreifen, Kopfputz, Psalter und
Bücher, die zum Gottesdienst gehören - denn die Frauen
pflegen zu lesen - ...».
Robert I. Moore, Die erste europäische Revolution. Gesellschaft

und Kultur im Hochmittelalter, München 2001, S. 109-123.
Georges Duby, Lignage, noblesse et chevalerie au XII' siècle
dans la région maconnaise, in: Annales; économies, sociétés,
civilisations 27, Nr. 4, Paris 1972, S. 803ff.
Robert I. Moore (vgl. Anm. 7), S. 113.

Ursula Liebertz-Grün, Frau und Herrscherin. Zur Sozialisation

deutscher Adeliger (1150-1450), in: Bea Lundt (Hrsg.),

Auf der Suche nach der Frau im Mittelalter, München 1991,
S. 165-187.
Elisabeth Schraut / Claudia Opitz (vgl. Anm. 4), S. 36-39.
Der Codex verbrannte während des deutsch-französischen

Kriegs 1870 in Strassburg, überliefert sind Nachzeichnungen.
Die sieben Frauen sind mit den entsprechenden Attributen
versehen: Grammatik mit Buch und Rute, Rhetorik mit
Schreibtäfelchen und Griffel, Dialektik mit dem Hundekopf,
Musik mit Harfe, Lyra und Radleier, Arithmetik mit einem
gestreiften Band Geometrie mit Massstab und Kompass,
Astronomie mit einem Messinstrument.
Dione Flühler-Kreis, Geistliche und weltliche Schreibstuben,
in: Claudia Brinker / Dione Flühler-Kreis (vgl. Anm. 1),
S.48.
Vgl. Anm. 13.

Das Graduale von Sankt Katharinenthal. Kommentar zur
Faksimile-Ausgabe des Graduale von Sankt Katharinenthal, mit
einer Einführung von Alfred A. Schmid und Beiträgen von
Ellen J. Beer, Albert Knoepfli, Pascal Ladner, Max
Lütolf, Dietrich Schwarz, Lucas Wüthrich, Luzern 1983,
S. IX.
Jeffrey F. Hamburger, The Visual and the Visionary. Art and
Female Spirituality in Late Medieval Germany, New York 1998.

Jeffrey F. Hamburger, Nuns as Artists. The Visual Culture of
a Medieval Convent, University of California Press, 1997.

Zu den folgenden Ausführungen: Elisabeth Schraut, Kunst
im Frauenkloster. Überlegungen zu den Möglichkeiten der
Frauen im mittelalterlichen Kunstbetrieb am Beispiel Nürnbergs,

in: Bea Lundt (Hrsg.), Auf der Suche nach der Frau im
Mittelalter, München 1991, S. 81-114.

ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 4-6: Schweizerisches Landesmuseum Zürich.
Abb. 2, 3: Universitätsbibliothek Heidelberg.
Abb. 7: Stadtbibliothek Nürnberg.

101



ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Gender Geschichte, verstanden als Forschung zu den unterschiedlichen

Rollen und Möglichkeiten der Geschlechter, findet im
Mittelalter ein weites Feld. In der Ausstellung zum Jubiläumsjahr
1991 im Landesmuseum «Die Manessische Liederhandschrift in
Zürich» wählten die Ausstellungsverantwortlichen einen «Gender
Ansatz» und kündigten im Untertitel «edele frouwen - schoene
man» die Umkehr der gängigen Klischees an. Ob das Publikum
diese Absicht wahrnehmen wollte, ist schwierig zu beurteilen. Eine
veränderte Einstellung gegenüber Frauen und jüngeren Männern
im Hochmittelalter wird von der aktuellen Forschung mit neuen
Formen des Erbrechts, das die Bildung eines unverteilt
vererbbaren Territoriums bezweckt, in Verbindung gebracht. Die
dynastisch bestimmte Politik des Adels hatte ein Interesse an der
Herrschaftsfähigkeit der Frau als Statthalterin. Unter dem Aspekt
der gesellschaftlichen Aufwertung der Frau und derjenigen der
nicht erbberechtigten Söhne kommt dem höfischen Roman eine
wichtige Rolle zu. In diesem Kontext ist auch die Welle
hochmittelalterlicher Klostergründungen zu sehen. Das Kloster bietet
Freiraum für kulturelle, künstlerische und wissenschaftliche
Leistungen. Frauen im mittelalterlichen Kunstbetrieb wurden bis vor
kurzem beinahe ausschliesslich mit Werken aus dem Bereich der
sogenannten Volks- oder «Nonnenkunst» in Verbindung gebracht.
Untersuchungen, die sich mit der Frau als Künstlerin auseinandersetzen

und sich bemühen, ihr gerecht zu werden, beziehen sich
vor allem aufs Spätmittelalter. Mit einem sozialgeschichtlichen
Ansatz, der das Kunstwerk in einen weiteren Kontext stellt, dürfte
auch das Wirken von Frauen im quellenärmeren Hochmittelalter
und im 14. Jahrhundert schärfere Konturen annehmen.

Storia di genere (gender stories), intesa quale ricerca sui diversi
ruoli e possibilità del genere, trova nel Medioevo un ampio
campo di ricerca. Nell'esposizione «Die Manessische Liederhandschrift

in Zürich», svoltasi nel 1991, i responsabili scelsero un
approccio basato sugli studi di genere (gender studies) e annunciarono,

utilizzando il sottotitolo «edele frouwen - schoene man»
(nobili donne - bell'uomini), l'inversione dei luoghi comuni
correnti. È difficile dire se il pubblico ha recepito tale intenzione.
Attualmente la ricerca associa la modifica del rapporto con le
donne e con gli uomini giovani nell'Alto Medioevo a nuove forme
del diritto successorio, il quale definiva un territorio come un bene
ereditario indivisibile. La politica adottata dalla nobiltà,
determinata da ragioni dinastiche, aveva interesse nelle capacità della
donna quale governatrice in luogo del capo della dinastia. Sotto
l'aspetto della rivalutazione sociale della donna e dei figli non
ancora successibili, il romanzo cortese svolge un ruolo importante.

In questo contesto vanno collocate anche le numerose
fondazioni di conventi durante l'Alto Medioevo. Il convento
offriva uno spazio libero per raggiungere traguardi culturali, artistici

e scientifici. Ancora in tempi recenti, nell'ambito dell'arte
medievale la donna era associata esclusivamente a opere della
cosiddetta arte popolare o monacale. Nel quadro di ricerche in cui
si esamina, nell'intento di renderle giustizia, il ruolo della donna
quale artista, lo studio si è concentrato soprattutto sul Tardo
Medioevo. Con il suo approccio storico culturale, che pone l'opera
artistica in un contesto più ampio, anche l'operato delle donne
nell'Alto Medioevo, periodo di cui non possediamo che poche
fonti, e nel XIV secolo dovrebbe acquistare una dimensione più
chiara.

RESUME SUMMARY

L'histoire et l'étude des différences de rôles et d'opportunités
entre les sexes donnent amplement matière à réflexion en ce qui
concerne le Moyen Age. Les responsables de l'exposition «Die
Manessische Liederhandschrift in Zürich», présentée au Musée
national suisse à Zurich en 1991, avaient opté pour une approche
tenant compte de ces disparités entre les deux sexes, annonçant
dans le sous-titre de l'exposition «edele frouwen - schoene
man» un renversement du cliché courant. Il est difficile de savoir
si le public a voulu percevoir cette intention. La recherche
actuelle établit un rapport entre le changement d'attitude
observé à l'égard des femmes et des jeunes hommes durant le
Haut Moyen Age et les nouvelles formes du droit de succession,
qui visent à créer un territoire pouvant être légué sans partage.
A travers sa politique dictée par des exigences d'ordre dynastique,
la noblesse avait intérêt à ce que les femmes exercent leur autorité
en tant que gouverneurs. Par ailleurs, le roman courtois joue un
rôle important dans le cadre de la revalorisation sociale de la
femme et des enfants mâles n'ayant pas droit à la succession.
Dans ce contexte, il faut également considérer la vague de fondations

de monastères durant le Haut Moyen Age. Les monastères
offraient la possibilité de développer des activités culturelles,
artistiques et scientifiques. Dans le domaine de la production
artistique médiévale les femmes ont été, jusqu'à une époque
récente, associées presque exclusivement aux œuvres issues de
l'art dit populaire ou de l'«art des religieuses». Les études qui
s'occupent de la femme en tant qu'artiste, et lui rendent justice,
concernent surtout le Bas Moyen Age. Un critère d'analyse
sociologique situant l'œuvre d'art dans un contexte plus vaste permettrait

d'esquisser d'une manière plus précise l'activité des femmes
durant le Haut Moyen Age, époque moins riche de sources, et au
XIVe™ siècle.

The Middle Ages offer rich resources in studying the various roles
and the range of activities assigned to the sexes. In the exhibition
Die Manessische Liederhandschrift in Zürich, organised by the
Swiss National Museum to commemorate the country's Jubilee

year of 1991, the makers of the exhibition took a gender-oriented
approach as indicated in the subtitle edele frouwen - schoene man
(noble women - beautiful men), which reverses the conventional
cliché. It is difficult to determine whether the public perceived this
intent. Recent scholarship proposes a link between a changed
attitude towards women and younger men in the High Middle
Ages and new inheritance laws designed to allow undivided
territorial succession. The dynastically motivated politics of the
nobility were interested in having women be able to act as governors.

Courtly tales contributed to the social revaluation of women
and of sons with no succession rights. The wave of new monasteries
founded at this time must also be seen in this context. Monasteries
fostered cultural, artistic and scientific achievements. Until very
recently, women makers of medieval art were associated exclusively

with so-called folk or "convent" art. Studies which seek to do

justice to the achievements of women artists in medieval times
focus primarily on the late Middle Ages. By placing artwork in a

broader social context, it should be possible to give sharper
contours to the work of women in the High Middle Ages and in
the 14th century, despite the relative scarcity of primary sources.

102


	Geschlechtergeschichte im Mittelalter : edel frouwen - schoene man

