
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 56 (1999)

Heft: 4

Artikel: Von blossem Auge unsichtbar : neuentdeckte Gewölbemalereien des
frühen 15. Jahrhunderts im Basler Münster

Autor: Jäggi, Carola

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169574

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169574
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von blossem Auge unsichtbar - Neuentdeckte Gewölbemalereien
des frühen 15. Jahrhunderts im Basler Münster

von Carola Jäggi

Als wohl grösste Überraschung, welche die seit 1989
andauernde Innenrestaurierung des Basler Münsters
bislang bereithielt, ist die Entdeckung eines einst umfangreichen

und ikonographisch hochkomplexen Freskenzyklus
im Gewölbe des dreijochigen Mittelschiffs zu nennen.1
Keine Schriftquelle, keine verräterischen Putzverfärbungen,

die bis dahin auf die Existenz dieser Malereien
hingewiesen hätten (Abb. I)!2 Aufmerken liessen erst einige
winzige Farbpartikel, die nach Entfernung der im mittleren
19. Jahrhundert aufgetragenen Leimfarbe in Poren und
Vertiefungen der ältesten Verputzoberfläche zu Tage
traten.3 Der äusserst fragmentarische Bestand an vorgefundener

Farbsubstanz erlaubte zunächst allerdings keine
Aussagen über Umfang oder gar Inhalt der Malereien: Ganz
offensichtlich waren diese - vermutlich im Gefolge der
Reformation, als man alle «Götzenbilder» aus den Kirchen
entfernt haben wollte - richtiggehend abgeschabt worden,4
da man schon damals wusste, dass ein blosses Übertünchen
das «Problem» nicht dauerhaft beseitigen konnte und sich
besonders die dunkleren Farben bald wieder als Schatten
auf den weissgetünchten Flächen bemerkbar machen würden.

Bei den jüngsten Restaurierungen merkte man nun
aber, dass unsere bilderfeindlichen Vorfahren - für uns
Nachgeborene ein Glück! - nicht radikal genug zu Werke
gegangen waren, wurden doch dort, wo die Farbe wegen
ihres besonders hohen Bindemittelanteils5 mehrere
Millimeter, ja gar Zentimeter tief in die Wand eingedrungen
war, unter Fluoreszenzlicht die Ausdehnung, zum Teil gar
Umrisse, selten auch Binnenzeichnungen wie Faltenwürfe
oder Gesichter sichtbar. In der Folge wurde beschlossen,
sämtliche Gewölbefelder des Nachts unter Bestrahlung von
mehreren UV-Lampen zu fotografieren, um im wahrsten
Wortsinn ein Bild von dem zu gewinnen, was für das
menschliche Auge bei normalem Licht nicht wahrnehmbar
ist. Es sei hier nochmals betont: Das, was auf diesen
Aufnahmen sichtbar ist, sind Bindemittelrückstände, die sich
nur deshalb abzeichnen, weil sie im Gegensatz zu den
umgebenden Wandflächen unter UV-Licht fluoreszieren.
Farben, deren Lösung weniger Bindemittel erforderte und
die sich deshalb weniger tief in den Malgrund eingesogen
hatten, sind hingegen - bis auf die genannten Kleinstrückstände

in Putzporen und -Vertiefungen - ein für alle Mal
verloren. Dass sich dieser Umstand erschwerend auf die
Lesbarkeit der Malereien auswirkt, versteht sich von
selbst. So können zum jetzigen Zeitpunkt lediglich eine
Befundbeschreibung und erste Gedanken zum Gesamt¬

programm vorgelegt werden. Eine vertiefte Auseinandersetzung

mit dem neuentdeckten Zyklus und eine umfassende

historische und kunsthistorische Würdigung werden
zu einem späteren Zeitpunkt erfolgen müssen.

r M

to

„ '* Ö

LH
~

Abb. 1 Basel, Münster: Mittelschiff gegen Osten (Zustand nach
den jüngsten Restaurierungen).

Beschreibung

Grundsätzliches zu Dekorationssystem und
Kompositionsschema

Im Vergleich zu planen Wänden bietet ein Gewölbe bereits
durch seine Krümmung für einen Maler ganz spezifische
Ausgangsbedingungen. Bei Grat- und Rippengewölben ist
zudem die Begrenzung der einzelnen Bildfelder in der
Regel bereits durch die Architektur vorgegeben. Dies gilt

ZAK 56. Heft 4/99 245



?*

W-

m m

mm m
7S710

m12

mm m c=13 14

15 16

m m
20

mm m
21 22

23 24

um 1000/1019

um 1085/1100

letztes Drittel 12. Jh.

drittes Viertel 13. Jh.

HUI erste Hälfte 14. Jh.

Infill zweite Hälfte 15. Jh.

Abb. 2 Basel. Münster: Grundriss mit Eintragung der Gewölbebzw.

Bildfelder.

auch in unserem Falle, wo die rot bemalten, durch weissen
Fugenstrich skandierten Schild- bzw. Gurtbogen und die
ebenfalls roten, gegen den Schlussstein hin jeweils bunt
gefassten Diagonalrippen die sphärischen Dreiecke der
einzelnen Gewölbekappen begrenzen.6 Unter UV-Licht
wurde nun sichtbar, dass diese Bogen einst durch weit
ins Bildfeld ausgreifende Pflanzendarstellungen begleitet
waren. In allen drei Jochen handelt es sich um eine Abfolge
von ehemals schwarzen bzw. schwarz konturierten blauen.

ausserordentlich fleischigen Krabben7 und zarten Blumen
mit schlanken grünen Stengeln und roten oder blauen
Blüten, die im Ostjoch als Storchschnabel oder
Nachtschattengewächs (Bittersüss?), im mittleren Joch als Rosen
oder Nelken8 und im Westjoch als Korbblütler - eine Art
Margeriten mit fünf Blütenblättern - charakterisiert sind
(Abb. 3, 6, 7 und 13). Im Scheitel der Kappen, wo die
steigenden Pflanzenreihen aufeinandertreffen, wächst jeweils
ein krautiges Blattgebilde senkrecht ins Bildfeld hinein
und betont dadurch die Nahtstelle zwischen den beiden
Kappenwangen, die auch als Bildträger getrennte Wege
gehen, zum Teil aber ikonografisch eng aufeinander
bezogen sind. Innerhalb dieser Kappenwangen - wir wollen
sie hier auch Bildfelder nennen - stehen die Figuren jeweils
auf einer inselartigen Standfläche ca. 6,5-7 m über dem
Gewölbeansatz, und zwar parallel zu Gurt- und Schildbogen,

so dass sich die Köpfe am Scheitel der Gewölbekappen

zum Teil fast berühren (Abb. 14-16). Für den
realen Betrachter von damals gewährleistete diese
Figurenanordnung - vor allem angesichts der Steilheit des

Gewölbes - eine optimale Lesbarkeit der die beiden
Bildfelder einer Gewölbekappe verbindenden Handlung.9
Agiert wird stets - sofern überhaupt eine Richtung
angegeben ist - gegen den Gewölbemittelpunkt hin, wo jeweils
ein reich skulptierter Schlussstein sitzt.

Die szenischen Darstellungen

Der Zyklus beginnt - zumindest was das Mittelschiff
betrifft - in der östlichen Gewölbekappe des Ostjochs, das

heisst über dem einst hier als Schranke zwischen Klerikerchor

und Laienraum stehenden Lettner (Abb. 2).10 Dargestellt

ist die Verkündigung an Maria in einer ganz kanonischen

Zweifigurenkomposition, wobei der Engel die
südliche Wange, Maria die nördliche einnimmt (Abb. 3 und
4, Bildfelder 1 und 2). Gabriel, mit kurzgelockten Haaren
und stoffreichem, im Winde flatterndem blau-rotem
Gewand tritt mit weitausgebreiteten Schwingen auf sein

Gegenüber zu, vor seinem linken Flügel ein Spruchband,
dessen heute nicht mehr erhaltene Aufschrift den Englischen

Gruss nach Lk 1, 28 («Ave Maria gratia plena dominus

tecum») gezeigt haben dürfte. Maria hingegen scheint
zu knien, zu ihrer Linken ein Buch, das man sich auf einem
Lesepult vorzustellen hat, ausserdem eine Pflanze, in der
wir ohne zu zögern die Lilie, Symbol der Jungfräulichkeit
Mariens, erkennen dürfen. Offenbar ist Maria durch den
herannahenden Engel von ihrer Lektüre hochgeschreckt,
wendet sie doch ihr nimbiertes Haupt nach rechts und
scheint es angesichts der Botschaft demütig zu neigen. Sie

trägt einen blauen Mantel, der gleichzeitig als Kopfschleier
dient. Ob Maria im Medium eines Spruchbandes auf die
Ansprache des Engels reagierte und ob sich die Inkarnation

auch bildlich manifestierte, etwa in Form der Geisttaube

oder des auf einem Sonnenstrahl vom Himmel
herabgesandten Christuskindes, ist am heutigen Bestand nicht
mehr abzulesen."

246



Seine inhaltliche Fortsetzung findet der Zyklus in der
südlichen Gewölbekappe desselben Jochs, wo die
Heimsuchung, die Begegnung Mariens und Elisabeths dargestellt

ist (Abb. 4, Bildfelder 4 und 6). Beide Frauen stehen
wiederum auf inselartigen Bodenerhebungen, sind jeweils
mit dem Gesicht gegen den Zenit des Gewölbes gewandt
und kommunizieren mit weit ausschwingenden
Spruchbändern miteinander (Abb. 6 und 7).12 Obwohl auch hier
die Schrift wieder gänzlich verloren ist, kann die östliche
der beiden Figuren aufgrund ihres schulterlangen blauen

Abb. 3 Basel, Münster: Maria aus der Verkündigungsdarstellung
im Ostjoch des Mittelschiffs (Bildfeld 1), Aufnahme unter UV-
Licht.

4*

Sa\
\s

ü-s
c rfiy

fi

^7fi

tv ^r

¦«a

SS

r-'iro
Vj>

f

•hr » TT

f.i
\%1

r
CT?Vi

- I o _, -

p»,

v^

ifii fi ;\5\ l Ki

é\"A

"\ VS

Abb. 4 Basel, Münster, Ostjoch des Mittelschiffs: Bildfelder 1 und 2 der östlichen Gewölbekappe (oben): Verkündigung; Bildfelder 4
und 6 der südlichen Gewölbekappe (unten): Heimsuchung.

247



Kopfschleiers als Elisabeth, die westliche mit ihrem reich
gefältelten, als dichtes Liniengerüst sich abzeichnenden
Schleier als Maria identifiziert werden.13 Maria trägt hier
ein blaues Untergewand und einen roten bzw. rotgefütterten

Umhang.
In der Annahme, dass sich der Zyklus weiterhin im

Gegenuhrzeigersinn entwickelt, wäre die Reihe nun am
Westkompartiment des Ostjochs (Abb. 5, Bildfelder 7

und 8). Da die hier dargestellten Szenen aber in ihrer
Deutung nicht ganz unproblematisch sind, überspringen
wir zunächst diese beiden Bildfelder und gehen zur nördlichen

Gewölbekappe über, wo die Darbringung Christi im
Tempel wiedergegeben ist (Abb. 5, Bildfelder 3 und 5).14

Auch hier ergänzen sich die Darstellungen auf den beiden
Gewölbewangen wieder zu einem zusammenhängenden
Ganzen: Im östlichen Bildfeld sieht man zentral Maria mit
dem Jesusknaben auf dem Arm, hinter ihr wohl die
Prophetin Hanna, die in ihren verhüllten Händen vermutlich

die beiden als Opfergabe mitgebrachten Tauben hält. Zur
Linken der beiden Frauen scheint sich eine im einzelnen
nicht recht zu definierende Architektur zu erheben -
vielleicht eine Abbreviatur des Tempels als Standort des im
gegenüberliegenden Bildfeld 5 zu sehenden Altars. Dieser
Altar steht mit seinem mächtigen Stipes und seinem

phantasievollen Baldachin inklusive daran baumelndem
Öllämpchen markant in der Bildmitte. Rechts, leider arg
beeinträchtigt durch eine grosse Flickstelle, sieht man
gerade noch den Nimbus von Simeon, dem frommen Greis,
welcher als erster in dem kleinen Kind den Messias
erkannte (Lk 2, 25-32).

Gehen wir daraufhin wieder zu den bereits erwähnten
Bildfeldern 7 und 8 über (Abb. 5). Von der Logik her
musste hier die Geburt Jesu dargestellt gewesen sein, fällt
dieses Ereignis in der Erzählung der Evangelien doch
zwischen die in den angrenzenden Gewölbekappen
dargestellten Szenen Heimsuchung und Darbringung. In der Tat

\

^
$#

fi>

<

7fi
>tifiy r

-tt7
%t>

m% </

L_

X3

iTC

$ \s

7.
A

1

#¦ ^4.*rA f $tf
"\-

Abb. 5 Basel, Münster, Ostjoch des Mittelschiffs: Bildfelder 3 und 5 der nördlichen Gewölbekappe (oben): Darbringung Christi im
Tempel: Bildfelder 7 und 8 der westlichen Gewölbekappe (unten): Geburt Christi und Weinstock (Wurzel Jesse?).

248



kann in der in Bildfeld 7 sichtbaren, mit Rautenmuster
überzogenen und oben und unten scharf begrenzten
Fläche, deren im Detail erstaunlich feingliedriger Dekor an
Brokat denken lässt15, das Bett gesehen werden, in dem
Maria ihren göttlichen Sohn zur Welt gebracht hat.16 Maria
ist dann auch - zusammen mit dem nimbierten Christus-

Das Fehlen einer biblischen Szene mit solchen «Requisiten»

zwingt uns, neben den Evangelien noch andere Quellen

anzunehmen, aus denen der Maler der Basler Münsterfresken

geschöpft haben könnte.20 Fündig werden wir im
sogenannten Heilspiegel (Speculum humanae salvationis),
einem im 14. und 15. Jahrhundert weit verbreiteten und

'.

Abb. 6 Basel, Münster, Ostjoch des Mittelschiffs: Maria aus der
Darstellung der Heimsuchung (Bildfeld 6), Aufnahme unter UV-
Licht.

Abb. 7 Basel, Münster, Ostjoch des Mittelschiffs: Elisabeth aus
der Darstellung der Heimsuchung (Bildfeld 4), Aufnahme unter
UV-Licht.

kind - an der linken Schmalseite des Bettes zu sehen,
wobei sie nicht, wie sonst üblich, halbaufgerichtet im Bett
zu liegen, sondern auf dem Kopfende des Bettes zu sitzen
scheint.17 Ihr gegenüber steht ein Mann in leicht gebückter
Haltung, vermutlich Josef, vor dessen Brust sich einst ein
Spruchband entfaltete. Zwischen Josef und der Mutter-
Kind-Gruppe, das heisst über dem supponierten Bett,
erhebt sich eine seltsam gezackte Bogenarchitektur, die
dem Altaraufbau in Bildfeld 5 verblüffend ähnlich ist und
über die Deutung des dergestalt überhöhten Gegenstandes
als Bett Zweifel aufkommen lässt.18 Handelt es sich bei der
mit Brokat überzogenen Fläche vielleicht eher um einen
Altar, womit die Geburtsthese zugunsten einer anderen
Deutung, etwa jener als Beschneidungsszene, fallenzulassen

wäre? Auch wenn dies theoretisch denkbar ist, die
Geburtsszene also aus dem chronologischen Ablauf
herausgelöst und an einer anderen Stelle zur Darstellung
gelangt wäre19, spricht ein gewichtiges Argument für die
Deutung von Szene 7 als Geburt Christi: die Darstellung in
Bildfeld 8. Hier sehen wir auf einem perspektivisch
gezeichneten rechteckigen Untergrund eine liegende Person

und darüber eine Vielzahl von Weinblättern, die sich
bei längerem Hinsehen zu einem Gesträuch formieren.

in zahlreichen Handschriften und Drucken überlieferten
Werk aus dem 13. Jahrhundert, dessen Ziel die typologische

Gegenüberstellung alt- und neutestamentlicher
Begebenheiten war. Hier finden wir sogar zwei Szenen, wo
aus einer liegenden Person ein Weinstock entspriesst: die
Wurzel Jesse als Typus zur Geburt Mariens und den Traum
des pharaonischen Mundschenks (Gen. 40,9-11) als Typus
der Geburt Christi - beide Male also in Gegenüberstellung
zu Geburtsdarstellungen.21 Auch könnte, will man lieber
symbolische Bezüge annehmen, mit der Wurzel Jesse auf
die Rolle Marias als «virgo ex virga Yesse» angespielt und
diese Darstellung hier als Sinnbild ihrer Jungfräulichkeit
gewählt worden sein.22 Doch welche Deutung wir auch

favorisieren, beide eröffnen sie die Möglichkeit, dass wir
auch in den folgenden Gewölbefeldern mit solchen
typologischen, symbolisch aufgeladenen Querverweisen rechnen
müssen und nicht zwingend die jeweils zwischen den zwei
Szenen der drei östlichsten Gewölbekappen des Ostjochs
bestehenden «einfachen» Beziehungen annehmen können.

Vor diesem Hintergrund wechseln wir in das mittlere der
drei Mittelschiffgewölbe über. Die beiden Szenen der

Ostkappe (Abb. 8, Bildfelder 9 und 10) entziehen sich
aufgrund ihres schlechten Überlieferungszustands leider jeg-

249



licher Deutung, was nicht ohne Einfluss auf die Interpretation
der nächsten Felder, ja des ganzen Jochs bleibt. Kein

einziges Feld offenbart hier eine Komposition, die im
imaginären Gedächtnis des Betrachters sofort einen Wie-
dererkennungseffekt auslöst. In der Annahme jedoch, dass
sich das narrative Geschehen auch hier - immer
vorausgesetzt, es sei auch in diesem Joch überhaupt eine Erzählung

zur Darstellung gelangt - im Gegenuhrzeigersinn
entrollte, gelangen wir in die südliche Gewölbekappe (Abb. 8.

Bildfelder 12 und 14). In beiden Bildfeldern sind hier
mehrfigurige Szenen wiedergegeben, ohne dass die Figuren

im einzelnen scharf umrissen und benannt werden
könnten. In Bildfeld 12 erkennt man im Zentrum,
wiederum auf einem leicht hügeligen Bodenstreifen, eine hohe
schlanke Gestalt, die sich gegen den linken Bildrand zu
bewegen scheint. Zu ihrer Rechten eine weitere stehende

Person, zu ihrer Linken eine unentwirrbare Anhäufung
von Farbflächen. Rechts oben vermeint man allerdings
einen Nimbus zu erkennen, der sich bei genauerem
Hinsehen als Kreuznimbus entpuppt. Könnte es sich hier
möglicherweise um die Flucht nach Ägypten handeln? Leider
vermag auch die im selben Kompartiment dargestellte
Szene (14) diese Frage nicht zu beantworten. Das einzige
Element, das in diesem Bildfeld zweifelsfrei zu entziffern
ist, ist eine hügelige Hintergrundslandschaft in der rechten
oberen Bildecke. Davor erkennt man zwei, vielleicht gar
drei Gestalten, die durch ihre Kopf- und Schulterbedeckung

als Hirten identifiziert werden können. Ihnen
gegenüber, auf derselben Bildebene, also ebenfalls im
Hintergrund, ein rotgewandeter Engel von links, so dass wir
hier wohl die Verkündigung an die Hirten sehen dürfen.23

Was sich jedoch im Vordergrund befand, kann nicht mehr

'iii

Jk<

10

1

J i ^* /

\ ^ ;

V,
77>C-/ J<? x

ty t .o
Ld

7 W,

14

fi

12

^\

> 7C
i i

V

-)
4

Abb. 8 Basel. Münster, mittleres Joch des Mittelschiffs: Bildfelder 9 und 10 der östlichen Gewölbekappe (oben): ungedeutete Szene;
Bildfelder 12 und 14 der südlichen Gewölbekappe (unten): Flucht nach Ägypten und Verkündigung an die Hirten

250



eruiert werden; hier zeichnet sich auf der UV-Aufnahme
lediglich eine dunklere Fläche ab, in der man faltenartige
Binnenstrukturen zu erkennen glaubt.

Überspringen wir in der Folge auch hier wieder die
beiden Darstellungen im Westjoch, wo zwar mehr zu
erkennen ist, sich dadurch aber keine inhaltliche Klarheit
einstellt. Nicht viel besser steht es um die beiden Bildfelder
der nördlichen Gewölbekappe (Abb. 9, Bildfelder 11 und
13). In Bildfeld 11 erkennt man im Vordergrund links eine
Figurengruppe, deren Mitglieder dieselben Hüte wie die
in Bildfeld 14 dargestellten Hirten tragen. Am rechten
Bildrand, geschickt in die Krümmung der Rippe einge-
passt, eine den «Hirten» zugewandte Sitzgruppe, bestehend

aus zwei oder drei Figuren, wovon die rechte, das
heisst hinterste, einen grossen, flachen Hut trägt. Die ganze
Komposition wird im Hintergrund durch eine dramatische

Landschaftskulisse abgeschlossen, die das Geschehen im
Freien lokalisiert. All dies zusammengenommen führt zwar
zu keiner schlüssigen Deutung, doch lässt die charakteristische

Szenerie am ehesten an eine Anbetung ähnlich
derjenigen in der sog. Kaplänesakristei der Basler
Peterskirche24 denken, wobei es sich in unserem Beispiel um eine

Anbetung der Hirten und nicht wie dort um eine Epi-
phaniedarstellung mit den Heiligen drei Königen handeln
dürfte.25

Um eine Anbetungsszene scheint es auch in Bildfeld 13

zu gehen. Deutlich erkennbar ist hier die streifenförmige
Standfläche, auf der links und rechts jeweils eine Person zu
knien scheint oder - im Falle der rechts dargestellten
Gestalt - eben im Begriffe ist, ihr Knie zu beugen. Eine
weitere kniende Gestalt ist in der Bildmitte, hinter dem
Bodenstreifen und nahezu frontal dem Betrachter zuge-

Y

/
/

r>
V, i \^ f J ;

11 13

<-\\

u <

1-> m,
\ &, 'n ' '\M/

/ I

y/<v~> ***-

r i

15

'7> ntA },
V;

C)
SF^ 7)

IS ^H
s^

li

16

Abb. 9 Basel, Münster, mittleres Joch des Mittelschiffs: Bildfelder 11 und 13 der nördlichen Gewölbekappe (oben): Anbetung der
Hirten und ungedeutete Anbetungsszene; Bildfelder 15 und 16 der westlichen Gewölbekappe (unten): ungedeutete Szene und
Heilige Sippe

251



wandt, nur mehr schemenhaft erkennbar. Diese drei Personen

scheinen sich in einem Raum zu befinden, der gegen
hinten durch eine hohe Brüstung abgeschlossen ist. Darüber

meint man ein gefiederartiges Gebilde wahrzunehmen,

das wohl als Engelflügel zu ergänzen ist. Als weiteres
Element ist ein deutlich sichtbarer Baumstamm bzw. Stock
im Rücken der die Komposition gegen rechts abschliessenden

Figur zu nennen. Die ganze Figurenanordnung
erinnert an eine Geburtsdarstellung nach der Vision der
Birgitta von Schweden (f 1373), wonach Maria selbst unter

Abb. 10 Basel, Münster, mittleres Joch des Mittelschiffs: Heilige
Sippe im Hortus conclusus (2) (Bildfeld 16), Aufnahme unter UV-
Licht.

den Anbetenden des frisch geborenen Gottessohnes weilt,
da sie - die Unbefleckte - durch die Geburt in keinster
Weise körperlich geschwächt wurde.26 Das Neugeborene
wäre in diesem Falle auf dem Boden zwischen den
Adoranten liegend zu ergänzen. Aber nochmals eine Geburtsszene?

Oder wurde dieses Bildschema hier lediglich
gewählt, um die Anbetung als solche ins Bild zu setzen?
Könnte es sich bei den Anbetenden demzufolge auch um
die drei Weisen bzw. Könige aus dem Morgenland
handeln?27 Dies sind Fragen, die beim jetzigen Stand der Dinge
leider nicht zu beantworten sind.

Bei den besser erhaltenen, aber keineswegs besser
deutbaren Szenen 15 und 16 in der Westkappe des Mitteljochs
handelt es sich ebenfalls um Vielfigurenkompositionen
(Abb. 9). Vergleichsweise gut lesbar ist Szene 16, wo im
Zentrum eine reich nimbierte Gestalt in blauem Gewand
sitzt, die auf ihrem linken Arm ein ebenfalls nimbiertes, mit
einem roten - ehemals vielleicht rot-goldenen -
Brokatgewändlein angetanes Kind zu halten scheint (Abb. 10).28

Ohne Zweifel handelt es sich hier um Maria mit dem Jesuskind,

auch wenn der grosse Nimbus durch sein markantes
Dekor zunächst an einen Kreuznimbus und dementsprechend

bei der solchermassen ausgezeichneten Person an
Christus oder Gottvater denken lässt. Die thronende
Gottesmutter wird flankiert von zwei weiteren nimbierten
Gestalten, wovon die linke durch ihren Kopfschleier als
alte Frau charakterisiert, die rechte hingegen mangels
erkennbarer Attribute nicht zu benennen ist. Kopfzerbrechen

bereitet schliesslich der wellenartige Untergrund,
auf dem die drei Gestalten sitzen bzw. stehen. Handelt es

sich hier um einen Flechtzaun oder aber um Wasser oder
Wolken? In Zusammensicht mit den dargestellten Figuren
möchte man hier am ehesten die Heilige Sippe mit Anna
und Elisabeth erkennen, die nicht selten in einer Art
Hortus conclusus, einem umzäunten Garten, dargestellt
ist.29 Sicher ist jedoch, dass wir hier keine Begebenheit aus
den kanonischen Evangelien vor uns haben; vielmehr
handelt es sich um eine Art «Standbild», das in seiner
Komposition bereits zum nächsten Joch überleitet, wo
ausschliesslich solche aus einem narrativen Kontext
herausgelösten Darstellungen gewählt wurden.

Bevor wir allerdings das mittlere Joch verlassen, bleibt
noch ein Blick auf Szene 15. Es handelt sich wiederum um
eine Mehrfigurenkomposition, wobei hier ohne grössere
Schwierigkeiten mindestens sechs Personen auszumachen
sind. Dabei erscheint die Szenerie zweigeteilt, das Ganze
durch einen Hügelzug hinterfangen: Links sieht man zwei
Figuren, die sich einer etwas erhöht sitzenden Person -
einem Kind? - zuwenden, rechts ebenfalls zwei Gestalten,
wiederum vor einer erhöht sitzenden Person, doch diesmal

- zumindest was die vordere der beiden Erwachsenen
anbelangt - in einer Art Proskynese auf die Knie gesunken.
Ihren Blick scheinen die beiden auf ein Buch geheftet zu
haben, das zu Füssen der Sitzfigur aufgeschlagen daliegt.
Zur Charakterisierung der einzelnen Gestalten ist zu
ergänzen, dass die Kniende einen zugleich als Kopfschleier
dienenden blauen Mantel trägt und in dieser Kleidung
stark an die Maria in der Verkündigungsdarstellung
erinnert. Die hinter ihr stehende, einen roten Mantel über
blauem Untergewand tragende Gestalt ist hingegen durch
einen Strahlennimbus - oder eine Zackenkrone? -
ausgezeichnet.30 Sind hier möglicherweise zwei zeitlich
aufeinanderfolgende Abschnitte mit dem zwölfjährigen Christus
wiedergegeben, den seine Eltern zunächst in den Tempel
bringen und dann in gelehrter Disputation mit den
Schriftgelehrten wiederfinden?31 Was aber macht eine solch narrative

Darstellung in Gegenüberstellung zur eben beschriebenen

Heiligen Sippe? Könnten die dargestellten Personen
eventuell auch die drei Weisen bzw. Könige sein, die in der
linken Bildhälfte von Herodes ausgesandt werden und
rechts schliesslich ihr Ziel erreicht haben? Die Charakterisierung

der Dargestellten, vor allem durch ihre Kleidung,
aber auch Requisiten wie das aufgeschlagene Buch, das nur
schwer als Gabe der drei Weisen umgedeutet werden kann,
lassen in meinen Augen die erstgenannte These favorisieren.

Wir mussten demnach - in Hinblick auf das Gesamt-

252



Programm dieses Joches - feststellen, dass hier die
chronologische Abfolge von einzelnen Begebenheiten aus der
Kindheit Christi aufgebrochen wurde zugunsten einer
Betonung des Themas Anbetung, fällt doch auf, dass in
mindestens drei der acht Bildfelder Christus adoriert wird:
in Feld 11 von den Hirten, in 13 und 15 von seinen eigenen
Eltern und den drei Weisen bzw. Königen. Und letztlich ist
auch in Bild 16 Christus der Ausgezeichnete, wobei die
Rolle Marias als Gottesmutter stets mitbetont wird.

Im Westjoch des Mittelschiffs verlassen die Malereien
dann vollends den narrativen Rahmen der Evangelien
(Abb. 11). In der östlichen Gewölbekappe finden wir in
Feld 17 zwei Personen. Die linke, mit einem blauen Mantel
über rotem Untergewand und einer seltsamen Mütze angetan,

sitzt, ihr durch einen grossen Nimbus hinterfangenes
Gesicht ihrem Gegenüber zugewandt. Bei dieser rechten

Gestalt handelt es sich - nach den hier gut sichtbaren
weichen Gesichtszügen zu urteilen - um eine junge Frau.
Diese ist ebenfalls blau-rot gewandet und ausser durch
einen grossen Nimbus zusätzlich durch eine
liliengeschmückte Bügelkrone ausgezeichnet. Ihre rechte Hand
hat sie in einem Redegestus erhoben, wie sich überhaupt
ihr ganzer Körper gegen die links sitzende Gestalt hinwendet.

Wie diese scheint auch sie zu thronen, kann doch der

am rechten Bildrand sichtbare, auf den ersten Blick wie ein

knorriger Baum wirkende Farbschatten als Thronsessel

interpretiert werden. Weniger klar ist hingegen die rechts
oben hinter dem nimbierten Haupt der rechts Sitzenden
erkennbare Farbfläche. Genauso unklar bleibt die Identität
der Dargestellten. Handelt es sich um zwei Heilige, die im
Basler Münster besonders verehrt wurden? Oder um eines

der im Heilspiegel erscheinenden, auf neutestamentliche

7, r>- fii$ .A^ vv;v r^ : <i L-.
A, C-

Lfi--7-r s

V 7rrO 'i

/ I \ / K
Ni

L,V

,^\ 17-h
I -ol

- \S\ •- ^1
18 17

fififi-
; 7\7

• 7~\
i

--^Ö-5

%'fi
22

7
o '

Mr*
Y<

i V-
\ 8

» i

LA
M

20

in

4Ü

^V

Abb. 11 Basel, Münster, Westjoch des Mittelschiffs: Bildfelder 17 und 18 der östlichen Gewölbekappe (oben): ungedeutete Figurengruppen

(Patrone der Kirche?); Bildfelder 20 und 22 der südlichen Gewölbekappe (unten): Immaculata und ungedeutete Szene.

253



Ereignisse bezogenen Paare wie die Königin von Saba mit
Salomo, Esther und Ahasver, Augustus und die tiburtini-
sche Sibylle und so weiter?32 Die Attribute, aber auch die
Gestik der rechts Sitzenden scheinen zu keiner dieser
Deutungen recht zu passen. Oder handelt es sich bei der mit der
Bügelkrone ausgezeichneten Person gar um Maria selbst?33

An wen aber wendet sie sich mit ihrem expressiven Sprech-
gestus? Um eine kanonische Darstellung - etwa eine
Marienkrönung - handelt es sich freilich auch dann nicht.
Erst weitere Forschungen werden hier allenfalls zu einer
Entscheidung führen können.

Gegenüber, in Bildfeld 18, steht - oder thront? - ein
jugendlicher Bischof, seine Arme wie eine Schutzmantelmadonna

ausgebreitet und die Hände auf die Schultern
zweier zu seinen Seiten knienden (oder ebenfalls thronenden?),

jedenfalls in kleinerem Figurenmassstab
wiedergegebenen Personen legend (Abb. 11). Sein nimbiertes
Haupt hat er leicht nach links gewandt, wo er dem Blick
des hier Knienden oder Thronenden begegnet. Wer ist
dieser Bischof, wer sind seine Schützlinge? Könnte hier
eventuell Pantalus dargestellt sein, der Legende nach
erster Bischof von Basel und sagenhafter Gefährte der
11000 Jungfrauen?34 Und die beiden Herrschaften zu
seinen Seiten möglicherweise Kaiser Heinrich und seine
Frau Kunigunde, die hier vielleicht in ihrer Rolle als Stifter
bzw. Erneuerer der Münsterkirche35 oder ebenfalls als

Stadtheilige36 erscheinen? In Zusammensicht mit der in
den Bildfeldern 19 und 20 gleich zweimal dargestellten
Maria, der Patronin der Basler Bischofskirche, ergäbe sich
dadurch eine Art Patronatsreihe, wie sie ähnlich um
1380/90 im Medium Skulptur an der Fassade des Münsters
realisiert wurde.37

Verlassen wir daraufhin das Ostkompartiment und gehen
wiederum im Gegenuhrzeigersinn in die südliche
Gewölbekappe über (Abb. 11, Bildfelder 20 und 22), obwohl
hier Entsprechungen bzw. Verweise eher quer durch den
Raum, zwischen den Feldern 19 und 20, zu bestehen scheinen.

In Feld 20 ist Maria als Immaculata dargestellt, durch
einschlägige Attribute wie Strahlenkranz und 12-sternigen
Nimbus unzweifelhaft als solche gekennzeichnet.38 Ihre
leicht gegen links abgedrehte, in eleganter Schwingung
gezeigte Gestalt steht auf einer halbrunden Erhöhung, in
der wir wohl einen Halbmond erkennen dürfen.39

Im gegenüberliegenden Bild derselben Gewölbekappe
(22) fällt zunächst eine riesenhafte stilisierte Lilienblüte ins
Auge, die freilich zu keiner der beiden in diesem Bildfeld
sichtbaren Figuren in eine plausible Beziehung gebracht
werden kann. So erkennt man hinter dieser Blüte die
schemenhaften Umrisse einer stehenden Person, nimbiert
und den linken Arm in nicht recht zu definierendem
Gestus erhoben. Diesem Gestus entgegnet die rechte,
etwas kleinere Person, indem sie ihren rechten Arm gegen
die Lilienblüte hin auszustrecken scheint. Etwa einen
halben Meter unter der Lilienblüte gewahrt man zudem ein
dunkles trapezförmiges Feld, nochmals etwas tiefer einen
schmalen waagrechten Balken, wobei in beiden Fällen
nicht klar zu entscheiden ist, ob sie in irgendeiner Weise

zum Gewand der linken Gestalt gehören (Manipel? Saum
eines Priestergewandes?) oder aber Teile einer Kleinarchitektur

sind. Auch hier also wieder zahlreiche Unbekannte,
die eine Deutung erschweren, wenn nicht verunmöglichen.
Sehr hypothetisch sei hier die Deutung als Marienkrönung
ausgesprochen, nicht ohne - falls dieser Vorschlag wirklich
zutreffen sollte - gleichzeitig auf die unorthodoxe
Komposition des Themas aufmerksam zu machen.

Wie bereits in den beiden vorhergehenden Jochen
überspringen wir auch hier das Westkompartiment mit den
Feldern 23 und 24 und besprechen zuerst die Felder 19 und
21 in der nördlichen Gewölbekappe des Westjochs. In der
Ostwange ist hier die am reichsten dekorierte Darstellung
des ganzen Zyklus anzutreffen, eine thronende Muttergottes

mit Christuskind auf dem linken Arm, zu ihrer
Rechten einst eine üppig blühende Lilie (Abb. 12, Bildfeld
19; Abb. 13). Maria, wiederum im blauen Mantel, sitzt auf
einer Art Rasenbank - jedenfalls zieren das «Kissen» und
den Thron, auf denen sie sitzt, unzählige Blüten und
Blümchen, genau wie auch das Bodenstück, auf dem sich
ihr wiederum blauer Mantel sowie ihr rotes Untergewand
ausbreiten, von solcher Vegetation übersät ist. Nicht
weniger reich dekoriert muss einst der riesenhafte Nimbus
gewesen sein, der ihr vielleicht gekröntes Haupt hinterfing.40

Auch der Heiligenschein des Christuskindes scheint
einst reich verziert gewesen zu sein - vielleicht deuten die
auf den UV-Aufnahmen dunkel erscheinenden Punkte auf
Metallauflagen oder gar Appliken aus Edelstein.

In Bildfeld 21 (Abb. 12) ist wie bereits im südlichen
Pendant eine Zweifigurengruppe zu sehen: Links eine
stehende Person in äusserst eleganter Körperhaltung, die
Arme vor dem Bauch angewinkelt und einen Gegenstand
in Form zweier Lanzetten auf Brusthöhe haltend. Die
Kopfpartie ist leider ziemlich verunklärt, so dass hieraus
keine weiteren Hinweise auf die Identität dieser Person zu
gewinnen sind. Aufschlussreicher ist dagegen die rechte
Gestalt. In einem spitzovalen Wolkensaum erscheint hier
eine Person mit Kreuznimbus, in der wir wohl Gottvater
erkennen können.41 Doch wem erscheint der Weltenherr?
Könnte es eventuell Moses sein, der hier bereits die
überreichten Gesetzestafeln in den Händen hält?42 Und meint
die Aureole, in der Gottvater erscheint, vielleicht den
brennenden Dornbusch - ein Motiv, das typologisch wiederum
auf die Jungfräulichkeit Mariens bezogen wurde?43

Eine ähnliche Erscheinung haben wir nun auch in Bildfeld

23, im Westkompartiment des Westjochs, vor uns
(Abb. 12). Hier steht in der Bildmitte auf einer kleinen
inselartigen Bodenerhebung eine nimbierte Gestalt, die -
diesmal allerdings auf dem rechten Arm - das mit reichem
Nimbus ausgezeichnete Jesuskind trägt. Aufgrund der
Körperhaltung und vor allem der unteren Beinpartie
meint man zunächst, Christophorus vor sich zu haben, doch

entpuppen sich die scheinbar nackten Unterschenkel der
Figur bei genauerem Hinsehen als senkrechte Faltenkaskaden

eines Mantels, der vorne gerafft ist, so dass hier das
hellere Untergewand sichtbar wird. Handelt es sich also
erneut um die Gottesmutter? Auf der Höhe ihres Kopfes

254



bzw. Heiligenscheins erscheint in der rechten Bildhälfte ein
weiterer Kopf mit Nimbus, den Blick deutlich nach unten
gewandt. Dieser Kopf inklusive darunter erkennbarem
flatterndem Gewand scheint von rechts oben auf die
links Stehende zuzufliegen; die Beobachtung des Restaurators,

dass es sich auch hier wieder um einen Kreuznimbus
handelt, lässt erneut an Gottvater denken, der als Halbfigur

in einem Wolkensaum erscheint44, ohne dass dies allerdings

den Schlüssel für das Verständnis dieser Szene liefern
würde.

Eine ähnlich unorthodoxe Quelle muss auch Szene 24

zugrunde liegen, wo wiederum eine Zweiergruppe zu
sehen ist. Rechts thront, etwas erhöht, ein jugendlicher,
bärtiger König, sein gekröntes Haupt zu seiner Rechten
gewendet, wo ein älterer, ebenfalls bärtiger Mann in
blauem Gewand zu knien scheint, der sich seinerseits sei¬

nem Gegenüber zuwendet (Abb. 12). Die Armhaltung des

Alten ist nicht eruierbar, genausowenig wie zu entscheiden
ist, ob es sich bei seinem reichen Kopfputz um eine Krone
oder einen gepunkteten Pelzhut handelt.45 In seinem
Rücken ist ein Stöckchen sichtbar, das er wahrscheinlich in
seiner rechten Hand hält. Auch der junge König hält in
seiner erhobenen Rechten ein Stöckchen, das in Analogie
zu ähnlichen Darstellungen als Szepter bzw. Richtstock
interpretiert werden kann.46 Welche Begebenheit diese
Szene wiedergibt, ist höchst unklar; möglicherweise ist an
Alttestamentliches zu denken, das über die genannten
typologischen Werke wie Heilspiegel oder Armenbibeln
Verbreitung fand. Es sei hier etwa an Antipater vor Caesar
oder an Esther und Ahasvérus im berühmten Heilspiegelaltar

von Konrad Witz erinnert.47 Eine Entscheidung in
dieser Hinsicht wird leider auch durch die über dem Kopf

V •

^. -y !\
\«vn

¦ / X \(7M"fi tf ' •>

7 1
V-

^,v — 7VK.Ïer
**'• .--^-L^^ s

t *

9

dk
,}

*> i.

S '¦y,

CU\ c
S s

7yiK f* L# a e\7<t L
sy

tt21

I T?

Çf7C
vil

A

A
fi)

L

>: V- 1 fil. -~l

*¦ M

f& 4^C7
j- >>

23

4F&"^

77 7tfc-. *

aï W7.H <m
i ;

1 » ,f
' sò-'?r/ - /

rk
KhS\

i\,,

ft/tä 3m24

Abb. 12 Basel. Münster. Westjoch des Mittelschiffs: Bildfelder 19 und 21 der nördlichen Gewölbekappe (oben): Thronende Muttergottes

mit Christuskind und ungedeutete Figuren (Moses vor dem brennenden Dornbusch?): Bildfelder 23 und 24 der westlichen
Gewölbekappe (unten): ungedeutete Figurengruppen.

255



Ë ~—
¦ i?

* ¦¦

â

1 ipc

¦ *i .M.

uàV
» i ¦

^¦HT "''*¦;- ¦ ¦'':'

¦Pi Bi *"

1 iflttr* »B»

21'
^C77~ 20

t S?

ra

% - wi\

D ŷ fi/f*if

4

i »\™~ »

*&\*\ 1

*'W
¦fifiofi

2i fit- fi 19

Abb. 13 Basel, Münster, Westjoch des Mittelschiffs: Maria auf Abb. 14 Basel, Münster, Westjoch: Blick von unten ins Gewölbe
der Rasenbank? (Bildfeld 19), Aufnahme unter UV-Licht. mit Eintragung der festgestellten Malereireste.

des Knienden fragmentarisch erhaltene Inschrift nicht
erleichtert, da einerseits der erhaltene Letternbestand - ein
S, zwei unleserliche Buchstaben und schliesslich ein End-R
- zu gering ist, andererseits die Schrift im Gegensatz zu den
Malereien in Leimfarbe aufgetragen worden war und
deshalb nicht zwingend der Ausmalungsphase zuzurechnen ist.

4NZum Gesamtprogramm

Wir haben im Verlauf der Beschreibung gesehen, dass es

sich bei den Gewölbemalereien im Mittelschiff des Basler
Münsters nicht um einen kohärenten Zyklus handelt.
Beginnend im Ostjoch, scheint sich zunächst ein normaler
Kindheitszyklus Christi zu entfalten (Abb. 16)49, wobei hier
die Szenen teilweise über beide Wangen der Kappen
ausgebreitet sind. Bereits im Westkompartiment des Ostjochs
scheint dieses Prinzip allerdings aufgebrochen, ist doch
hier der an sich kanonischen Darstellung der Geburt
Christi eine alttestamentliche Szene gegenübergestellt, die
in den typologischen Abhandlungen des späteren Mittelalters

auf die Geburt Mariens bzw. Christi bezogen wird
und die Abkunft Mariens aus dem Hause Davids
versinnbildlicht.

Im mittleren Joch scheinen die beiden Bildfelder der
Gewölbekappen dann vollends als eigene Sinneinheiten
konzipiert (Abb. 15), auch wenn hier das Thema der
Anbetung verschiedentlich thematisiert wird. In kompositori¬

scher Hinsicht fällt auf, dass wir hier zumeist Vielfiguren-
gruppen vor uns haben, die zudem vor eindrücklichen
Landschaftsprospekten agieren. Hat man im Ostjoch die

Vermutung, die Figuren hätten einst scherenschnittartig
vor «leerem», das heisst weissem Hintergrund gestanden,
das Personal übersichtlich auf der Fläche verteilt, so muss
das mittlere Joch mit seinen flächig ausgefüllten Gewölbekappen

wesentlich bunter und «voller» und dadurch auch
unübersichtlicher gewirkt haben. Ein nochmals ganz
anderes Prinzip dann im Westjoch (Abb. 14). Hier ist alles
Erzählerische zugunsten einer heute kaum mehr zu
knackenden symbolischen Anreicherung zurückgenommen.

Querverweise bleiben hier nicht auf die beiden Wangen

der einzelnen Gewölbekappen beschränkt, sondern
entfalten sich quer im Raum. Dies macht eine Deutung
der einzelnen Szenen nicht einfacher. Besonders hier,
im Westjoch, muss mit Textvorlagen aus den schon mehrfach

genannten typologischen Werken, aber auch aus der
zeitgenössischen religiösen Epik, möglicherweise gar mit
einem Niederschlag von damals aktuellen theologischen
Diskussionen gerechnet werden. Insgesamt scheint
unbestritten, dass Maria - als Gottesmuttter und Himmelskönigin,

vor allem aber als die Unbefleckte und damit von der
Erbsünde Befreite - im Zentrum des Programms steht, was

aufgrund ihrer Stellung als Patronin der Kirche auch kaum
verwundert. Mehrfach wird die Jungfräulichkeit Mariens
betont; neben der fast vordergründigen Symbolik der bei
der Verkündigung und vermutlich in Bildfeld 19 darge-

256



P"S

' ï
Nord

A.r*7

pnS',=?'., f.+f
i otti*
h« -rt

Nord

rt 7

fi-y

Abb. 15 Basel, Münster, mittleres Joch: Blick von unten ins Abb. 16 Basel, Münster, Ostjoch: Blick von unten ins Gewölbe
Gewölbe mit Eintragung der festgestellten Malereireste. mit Eintragung der festgestellten Malereireste.

stellten Lilie und der Personifizierung der Immaculata in
Bildfeld 20 ist hierbei auch die Wurzel Jesse zu nennen, die
ein Sinnbild der unbefleckten Empfängnis ist.50 Ebenso
scheinen die drei heiligen Mütter in Bildfeld 16 - Anna,
Maria und Elisabeth - im Dienste dieser Botschaft zu
stehen, empfingen doch alle drei «auf übernatürliche Weise
durch einen Gnadenakt Gottes ein Kind»51; dass sie sich
zudem in einem Hortus conclusus - Jungfräulichkeitssymbol

par excellence52 - aufhalten, rundet das Bild noch
zusätzlich ab. Hier scheint Maria zudem bereits in himmlische

Sphären entrückt, ohne dass zuvor ihr leiblicher Tod
dargestellt worden wäre; auch dies - die leibliche
Aufnahme Mariens in den Himmel - hängt mit der Vorstellung
von der Sündenlosigkeit der Gottesmutter zusammen, die
ihrerseits eng mit der Diskussion um die Immaculata
Conceptio verknüpft war.53 Ob und inwiefern auch die
Darstellung in Bildfeld 22 mit der überdimensioniert
erscheinenden stilisierten Lilienblüte in diese zentrale
Botschaft einmündete, muss vorläufig offen bleiben.

Datierung

Im Zusammenhang mit der Ikonographie wurde bereits
mehrmals auf spätmittelalterliche Schriftquellen hingewiesen,

ohne die die neuentdeckten Basler Malereien nicht
denkbar sind. Damit ist bereits ein grober Zeithorizont
gegeben. Bevor wir in der Folge versuchen, die Entste¬

hungszeit unseres Zyklus stilistisch enger einzugrenzen, sei

gefragt, inwiefern die Baugeschichte in dieser Hinsicht
aufschlussreich sein könnte. Präzise Daten zur Bauzeit des

Mittelschiffgewölbes liegen nicht vor. Ebenso unbekannt
ist, in welchem Ausmass dieses Gewölbe beim Erdbeben
von 1356 Schaden erlitt.54 In der Regel geht die Forschung
davon aus, dass das Mittelschiffdach 1356 zumindest partiell

einstürzte und zunächst durch ein Notdach ersetzt
wurde.55 Von den Querhausgewölben wissen wir, dass sie

in ihrer heutigen Gestalt aus den Jahren 1400/1401
stammen.56 Nun sind die Rippenprofile des Mittelschiffs zwar
keineswegs identisch mit jenen des Querhauses, doch
finden sich einige der im Querhaus vorkommenden
Steinmetzzeichen auch an den Werkstücken des Mittelschiffgewölbes

wieder, so dass für dieses ebenfalls eine Erneuerung

im frühen 15. Jahrhundert angenommen werden
kann.57 Als Terminus ante quem darf das Jahr 1431 gelten,
als in Basel erneut das Konzil zusammentrat und wohl
nicht selten das Münster als Tagungslokal diente.58

Dass nun auch die Ausmalung des Gewölbes auf diese

ersten Jahre bzw. Jahrzehnte des 15. Jahrhunderts zurückgeht,

wird durch den Stil der Malereien bestätigt.59 Der
Überlieferungszustand erlaubt freilich keine Feinanalyse,
doch lassen sich die schmalschultrigen, in der Hüfte leicht
abgeknickten Figuren in ihren elegant geschwungenen
Umrisslinien genauso erkennen wie die stoffreichen, weich
fliessenden, überlangen und deshalb auf dem Boden
aufstauchenden, sich inselartig um die Füsse der Dargestellten

257



ausbreitenden Gewänder, die an den Säumen oft umschlagen

und den Blick auf das kontrastfarbene Futter
freigeben. Die Gesichter wirken, wo erhalten, weich und
kindlich. Allein diese Charakteristika reichen, um eine
Entstehung im späten 14. oder im frühen 15. Jahrhundert
anzunehmen. In Basel wäre etwa - eher als auf die nur
unwesentlich älteren Fresken in der Münsterkrypta oder
die Malereien an der Westwand der Barfüsserkirche aus
der Zeit um 1400 und kurz danach60 - auf den Johannes im
Kreuzigungsfresko unter dem Lettner der Kartäuserkirche
(1438 dat.)61 zu verweisen oder auf den Hl. Martin am
Chorbogen von St. Martin (um 1440)62, der vom Typ her an
unseren «Pantalus» in Bildfeld 18 erinnert, in der
Gewandbehandlung aber stilistisch fortgeschrittener ist. Weiten
wir unseren Blick über Basel hinaus, dann wären hinsichtlich

Körperhaltung und -proportionen der Figuren, aber
auch Details wie Frisuren die Bergheimer Tafeln aus der
Zeit um 1400 im Musée d'Unterlinden in Colmar63, der
sog. Pähler-Altar von 1400/10 im Bayerischen Nationalmuseum

in München64, die Obergadenfresken der Konstanzer
Augustinerkirche von 141765 oder die Apostelfiguren in
St. Michael in Erlenbach (um 1420)66, ja selbst niederländische

Werke wie das Porträt der Lysbeth von Duven-
voorde von ca. 1430 im Amsterdamer Rijksmuseum67 als

Vergleiche zu nennen. In dem etwas manierierten Erschauern

der Verkündigungsmaria glaubt man eine Verwandtschaft

mit Maggenbergs Verkündigung von 1435 an der
Rückseite des Valeria-Lettners in Sion beobachten zu
können68. Das Gesicht der mit Lilienkrone ausgezeichneten

Person in Bildfeld 17 wiederum erscheint vergleichbar
mit dem Gesicht des Evangelisten Johannes auf einem
um 1400/1410 entstandenen Spiegelblatt im Vorderdeckel
eines Psalters im Freiburger Augustinermuseum.69
Hinsichtlich der reichdekorierten Nimben, der üppigen Kronen

und der Brokatstoffe fühlt man sich teilweise gar an
Werke aus dem Umkreis Stefan Lochners erinnert.70
Insgesamt scheint unser Zyklus ein Produkt des weichen Stils
zu sein, der sich um 1400 und in den darauffolgenden
Jahrzehnten in weiten Teilen Europas grösster Beliebtheit
erfreute.71

Mögliche Quellen und Vorlagen

Mit einer Entstehung um oder kurz nach 1400 fällt der
Basler Gewölbezyklus in eine für den Oberrhein
künstlerisch äusserst fruchtbare Zeit. Das Konzil von Konstanz
(1414-1418) trug nicht nur im literarischen, sondern auch
im bildnerischen Bereich reiche Frucht. Bereits im 13. und
14. Jahrhundert war das Gebiet am Ober- und Hochrhein
mit seinen Städten Strassburg, Freiburg, Konstanz, Basel
und Zürich ein kulturelles Zentrum. Hier entstanden
literarische Werke wie Konrad von Würzburgs «Goldene
Schmiede», Priester Wernhers «Maria», Konrad von Fussen-
brunnens «Kindheit Jesu», die deutschen Bearbeitungen
der «Vita beate virginis Marie et Salvatoris rhythmica» von

Bruder Philipp, Walther von Rheinau und dem Schweizer
Wernher, ferner die sog. elsässische Legenda aurea, eine
mittelhochdeutsche Übersetzung von Jacobus de Vora-
gines auf apokryphen Bibelerzählungen fussenden Sammlung

von Heiligenviten. Dies nun scheinen die Quellen
gewesen zu sein, aus denen unsere Malereien Anregungen
und «Bilder» schöpften. So steht etwa in Konrad von Würzburgs

«Goldener Schmiede», einem Preisgedicht auf
Maria, die Fleischwerdung des göttlichen Logos im
Zentrum.72 Maria erscheint hier in diversen «Repräsentationsformen»,

als Symbol der triumphierenden Kirche, als

Thron der Weisheit, als Kaiserin, als apokalyptisches Weib
mit der Sternenkrone, als Himmelsherrscherin; Konrad
betont auch, dass Maria - als Angehörige des Stammes
Juda - zum königlichen Geschlecht Jesses gehöre. Im
Heilspiegel, einer anderen im Spätmittelalter weit verbreiteten
Schrift, wird Maria mit dem Hortus conclusus, der Porta
clausa, dem Templum Salomonis, der Mensa aurea, dem
Rubus ardens, der Virga Jesse und so weiter gleichgesetzt
und alttestamentlichen Figuren wie der Königin von Saba,

Abigail oder Esther gegenübergestellt.73 In einigen der
Darstellungen im westlichen Joch, aber auch in Bildfeld 8

(Wurzel Jesse) könnten sich solche Metaphern durchaus
niedergeschlagen haben. Für die nicht präzis zu
bestimmenden narrativen Darstellungen im mittleren Joch
möchte ich hingegen eher erzählerische Werke wie die
«Legenda aurea» oder die «Meditationes Vitae Christi»
annehmen, wo den Geschehnissen um Geburt, Verkündigung

an die Hirten und die Weisen und Anbetung jeweils
auffällig viel Raum eingeräumt wird.74 Und schliesslich
musste man sich bei einigen wenigen Bildfeldern wie 17

und 18 überlegen, ob hier lokale Stadtheilige geehrt wurden

oder auf Altäre Bezug genommen wird, die in der
Nähe des Westjochs standen.75

Die angeführten Quellen mögen für den aussenstehen-
den Leser allzu gesucht und weit hergeholt erscheinen.
Bedenkt man aber, dass selbst in einer Pfarrkirche wie
Burg bei Stein am Rhein neben kanonischen Themen
solche aus den Apokryphen, aus der «Legenda aurea» und
den Offenbarungen der Birgitta von Schweden verarbeitet
wurden76, so dürfen Vorlagen wie die erwähnten bei einem
Bau wie der Basler Bischofskirche erst recht nicht erstaunen.

Und schliesslich darf nicht vergessen werden, dass

Konrad Witz um 1440 für Basel seinen berühmten
Heilspiegelaltar malte, der in seiner hochkomplexen
Ikonographie mit unserem Gewölbezyklus geradezu verwandt zu
sein scheint.77

Schlussbetrachtung

Ein systematisches Studium der sich mit Maria befassenden

Literatur des 13. bis frühen 15. Jahrhunderts wird dieses

hier nur sehr rudimentär abgesteckte Feld möglicher
Quellen mit Sicherheit präziser umreissen und damit auch
erst die allfällige Stringenz des Programms hervortreten

258



lassen. Aber auch die damals schwelenden theologischen
Diskussionen sind zu berücksichtigen, gilt es doch immerhin

im Auge zu behalten, dass die Unbefleckte Empfängnis
Mariens, die wir als ein Hauptthema innerhalb des Zyklus
zu erkennen glauben, 1438 am Basler Konzil als vereinbar
mit dem katholischen Glauben erklärt wurde.78 Wie etwa
wirkte sich das Schisma (1378-1417), während dem auch in
Basel der Bischofsthron zeitweise (1381-1392) doppelt
besetzt war, wie die Beendigung des Schismas am Konstanzer

Konzil 1417 auf die kulturelle Aktivität in den Kirchen
der Stadt aus? Und in diesem Zusammenhang wäre
schliesslich zu fragen, wer die hier zur Debatte stehenden
Gewölbemalereien im Münster überhaupt in Auftrag ge¬

geben hat bzw. haben könnte. Sind möglicherweise die
unterschiedlichen Ausmalungskonzepte der drei Joche auf
unterschiedliche Auftraggeber zurückzuführen?79 Zu Recht
weist Barbara Obrist darauf hin, dass man über die
Entstehungsprozesse von Bildprogrammen an und in Kathedralen

bis heute wenig weiss.80 So konnte sich gerade im
Spätmittelalter, als die Kommunen mehr und mehr an
Einfluss gewannen, das Verhältnis zwischen Bischof,
Domkapitel und Stadt rasch ändern. In Strassburg etwa
übernahm zwischen 1282 und 1287 die Bürgerschaft die Leitung
des Münsterbaues. Ob ein solches Szenario auch in Basel
denkbar ist, muss weiteren Forschungen überlassen
bleiben.81

ANMERKUNGEN

1 Die jüngste Innenrestaurierung des Basler Münsters, durch¬

geführt von der Münsterbauhütte Basel unter der Leitung von
Münsterbaumeister Peter Burckhardt, begann 1989 im Chor
(Gewölbe und Obergaden; Wiedereinbau der Farbverglasung
von 1856); 1994 folgten der Obergaden des nördlichen
Querhauses, 1996 dessen untere Wandpartie sowie die Emporen
und der Vorchor. 1997 die Vierung, der südliche Querhausarm
und das südliche Seitenschiff inklusive Kapellenanbauten und
1998 schliesslich das Mittelschiff und das nördliche Seitenschiff
mit den Kapellen. Zur Zeit noch ausstehend ist die Restaurierung

des Eingangsjochs zwischen den beiden Fassadentürmen.

Diese Informationen verdanke ich dem verantwortlichen
Restaurator. Paul Denfeld: von ihm und seinem Mitarbeiter
Urs Weber stammen auch sämtliche mal- und restaurierungstechnischen

Beobachtungen sowie die Angaben zur fotografischen

Reproduktionstechnik. Die UV-Fotos, welche die Grundlage

für die hier vorgelegten Rekonstruktionen bilden, wurden
von Erik Schmidt aufgenommen. All den genannten Personen
sei für ihre fruchtbare Kollaboration gedankt. Alexander
Schlatter und Uta Feldges von der Basler Denkmalpflege
danke ich für die Überlassung dieses interessanten Themas.
Mein Dank geht ferner an Rainer Baum, Philippe Büttner.
François Maurer, Hans-Rudolf Meier. Lieselotte E. Saurma
und Andrea Vokner; erst in den Gesprächen mit ihnen haben
sich die hier vorgetragenen Erkenntnisse formiert.

2 Sämtliche Baunachrichten, auch zu den Restaurierungen des
16.-19. Jhs., finden sich in: Baugeschichte des Basler Münsters,
hrsg. vom Basler Münsterbauverein, Basel 1895. Siehe auch
Konrad W. Hieronimus, Das Hochstift Basel im ausgehenden
Mittelalter (Quellen und Forschungen), Basel 1938. Eine Übersicht

über sämtliche sich auf das Basler Münster beziehenden
Baudaten wird der zur Zeit noch in Bearbeitung befindliche
Inventarband von François Maurer liefern.

3 Ein ausführlicher Restaurierungsbericht von Paul Denfeld
und Urs Weber, dem auch Kartierungen der erhaltenen Farbreste

beiliegen, kann in der Basler Denkmalpflege eingesehen

werden. Zu den Restaurierungen des 19. Jhs., bei denen im
Gewölbe die Tünchen von 1701 und 1785-1787 entfernt
wurden und an deren Stelle ein Leimfarbenanstrich trat,
ausführlich in: Baugeschichte (vgl. Anm. 2), S. 318—413.

Dass diese «Ausradierung» im Gefolge der Reformation
erfolgte, ist freilich eine reine Annahme, da keine entsprechenden

Schriftzeugnisse existieren. 1592 ereifert sich allerdings
Johann Jacobus Grynaeus, Münsterpfarrer und Antistes der
Kirche Basels, über die vom Rat beauftragten Malereien Hans
Bocks an den beiden Sonnenuhren der Münstertürme und die

geplanten Neufassungen der Fassadenskulpturen und fragt,
nachdem er das mosaische Bilderverbot zitiert hat: «Wie kommen

wir dan darzu. das wir die uberblibnen erst ließen
ausstreichen und malen?» (Baugeschichte [vgl. Anm. 2], S. 298). In
diesem Zusammenhang erfahren wir auch von Malereien, die
im Rahmen der Restaurierung der 1590er Jahre im Innern des

Münsters angebracht werden sollten und an denen 1594 offenbar

bereits gearbeitet wurde. «Genaueres über den ausführenden

Künstler, über den Inhalt der Bilder, auch über ihren Ort
ist nicht angegeben; nur so viel ergiebt sich, dass Grynaeus
ihretwegen wiederum dem Rate Vorstellungen zu machen sich
berufen sah, worauf denn erkannt wurde, die Gemälde seien
abzureiben, die Wand weissgen und einfassen zu lassen»;
Baugeschichte (vgl. Anm. 2), S. 301 bzw. Rudolf Wackernagel,
Die Restauration von 1597 Beiträge zur Geschichte des

Basler Münsters, hrsg. vom Basler Münsterbauverein, Heft 1),
Basel 1881. S. 19. - Wie sich das Innere des Münsters im
mittleren 17. Jh. präsentierte, zeigt ein Gemälde von Johann Sixt

Ringle von 1650 im Historischen Museum Basel, siehe Alfred
R. Weber, Im Basler Münster 1650 Basler Kostbarkeiten
15). Basel 1994.
Beim verwendeten Bindemittel handelt es sich um eine
organische Substanz; die genaue Zusammensetzung ist allerdings
noch unbekannt, da die eingesandten Materialproben noch
nicht bestimmt werden konnten. Bei den aufgrund ihres hohen
Bindemittelanteils tief in die Wand eingedrungenen und des-

259



halb im UV-Licht fluoreszierenden Farben handelt es sich vor
allem um Grün und Blau, während sich die einst roten und
gelben Farbpartien deutlich schwächer abzeichnen.

6 Die einzelnen Gewölbefelder messen nach Angaben von Urs
Weber 5-6 m in der Breite (Gewölbescheitel) und 9 m in der
Höhe (Scheitel bis Rippenansatz).

7 In der Längsachse des Schiffs sind die Krabben schwarz, in den
Querachsen beziehungsweise Diagonalen blau mit schwarzen
Konturen.

8 Die Restauratoren fanden hier doppelte Zirkelschläge, die als

Vorzeichnung für die Blüten dienten.
9 Anders etwa in St. Quintin in Mainz, wo die Protagonisten so¬

zusagen auf den Gurt- bzw. Schildbogen stehen und die Köpfe
entprechend gegen den Gewölbescheitel zeigen; Joachim
Glatz, Mittelalterliche Wandmalerei in Mainz, Mainz 1978,
S. 26. Vgl. auch Joachim Glatz, Mittelalterliche Wandmalerei
in der Pfalz und in Rheinhessen, Mainz 1981, S. 266-268.

10 Dieser Lettner wurde 1381 errichtet und in den 1850er Jahren
abgebrochen, um anschliessend an die Nahtstelle zwischen
Vorhalle und Mittelschiff des Langhauses versetzt zu werden,
wo er heute noch steht; Baugeschichte des Basler Münsters
(vgl. Anm. 2), S. 359-360.

11 Falls Maria sich mittels Spruchband äusserte, dann dürfte dar¬
auf «Ecce anelila domini fiat mihi secundum verbum tuum»
nach Lk 1, 38 geschrieben gewesen sein; bei Joachim Glatz
1981 (vgl. Anm. 9) finden sich hierfür etliche Vergleichsbeispiele,

so etwa in Mainz im Haus am Brand 1/3 aus der Mitte
und dem späteren 14. Jh. (S. 274f. und Abb. 63f.) oder in
Essingen aus dem 3. Viertel des 15. Jhs. (S. 196).

12 Das Schriftband Elisabeths könnte wie auf jenem in der glei¬
chen Szene in der St. Ulrichskapelle in Elmenau, Gem.
Neukirch, Bodenseekreis, dat. 1440/50, «Et unde hoc mihi ut mater
Domini veniat a me» beinhaltet haben; Bruno Kadauke,
Wandmalerei vom 13. Jahrhundert bis um 1500 in den Regionen
Neckar-Alb, Ulm-Biberach und Bodensee-Oberschwaben,
Reutlingen 1991, S. 153. Vgl. auch die Heimsuchung auf
dem Friedberger Altar, um 1410, mittelrheinisch; Gertrud
Schiller, Ikonographie der Christlichen Kunst, Bd. 1, Gütersloh

1966, S. 297, Abb. 133.
13 Diese Typisierung der beiden Frauen ist durchaus kanonisch;

siehe z.B. den um 1410/20 am Mittelrhein entstandenen Altar
aus Friedberg/Hessen, abgebildet bei Alfred Stange, Deutsche
gotische Malerei 1300-1430, Königstein 1964, S. 71.

14 In Hinblick darauf, dass im mittleren Joch des Mittelschiffge¬
wölbes vermutlich mehrere Anbetungsszenen dargestellt sind,
mag es verwundern, dass die Darbringung, die gemäss Lk 2,

22-24 (3 Mos 12) nach 40 Tagen, also nach der Anbetung
erfolgte, bereits hier wiedergegeben ist. Gerade im Spätmittelalter

war die Consecutio dieser Ereignisse aber keineswegs
unumstritten, sondern Gegenstand zahlreicher theologischer
Auseinandersetzungen; Achim Masser, Bibel, Apokryphen
und Legenden. Geburt und Kindheit Jesu in der religiösen Epik
des deutschen Mittelalters, Berlin 1969, S. 151-167.

15 Vgl. etwa Johannes von Metz' Beschneidung Christi in der
Karlsruher Kunsthalle (wohl 1420 oder etwas früher) oder die
Abführung der Hl. Barbara von demselben Maler im Museum
mittelalterlicher Kunst im Unteren Belvedere in Wien, wohl
um 1430; Robert Suckale. Johannes von Metz, ein
Altersgenosse Stefan Lochners. Der Oberrhein als Zentrum künstlerischer

Innovation in der Konzilszeit, in: Stefan Lochner, Meister
zu Köln. Herkunft, Werke, Wirkung (Ausstellungskatalog),
Köln 1993, S. 36-39. - Zum Stoffmuster siehe Brigitte
Klesse, Darstellung von Seidenstoffen in der Altkölner Malerei,

in: Museion. Studien aus Kunst und Geschichte für Otto
H. Förster, Köln 1960, S. 217-225. Solche Darstellungen von

Brokatstoffen waren vor allem in der Malerei der 2. Hälfte des

14. und der 1. Hälfte des 15. Jhs. beliebt.
16 Vgl. etwa die Geburt Christi innerhalb des Credo-Zyklus

im südlichen Nebenchor von Allerheiligen in Schaffhausen;
Jürgen Michler, Gotische Wandmalerei am Bodensee,
Friedrichshafen 1992, S. 99, Abb. 253. - Zum Bett siehe
dasjenige des Hl. Leonhard im Wandmalereizyklus von St. Leonhard

in Landschlacht, 1432, ebda., S. 92, Abb. 230 und Wolf-
Dieter Burkhard, Die St. Leonhardskapelle in Landschlacht,
Kreuzungen 1980. - Vgl. auch die Geburtsdarstellung in der
P-Initiale auf fol. 25 eines um 1360 entstandenen Graduale
aus St. Maria Magdalena in Freiburg/Br. (Katrin Boskamp,
Der Codex Adelhausen 3, Inv. Nr. 11725. Ein dominikanisches
Graduale des Freiburger Klosters St. Maria Magdalena zu
den Reuerinnen, in: Freiburger Diözesan-Archiv 110, 1990,
Abb. 25) sowie den Marientod des Meisters von St. Laurenz
im Wallraf-Richartz-Museum in Köln (um 1420) oder den
Marientod des Meisters des Heisterbacher Altars in den

Bayerischen Staatsgemäldesammlungen in Bamberg (1430er
Jahre); Stefan Lochner (Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15),
S. 105 und 302-303. Könnte der Bogen über der Szenerie
vielleicht Ochs und Esel umfangen haben, wie dies an der
Chorsüdwand von Mühlheim/Eis (frühes 14. Jh.?) zu sehen ist?

Vgl. Joachim Glatz 1981 (vgl. Anm. 9), S. 282-285 und
Abb. 66-67.

17 In Conrad von Soests Darstellung der Geburt Christi auf dem
ehemaligen Hochaltar der Dortmunder Marienkirche hat
Maria das Kind bei sich im Bett; Alfred Stange (vgl. Anm.
13), S. 68. Im Queen Mary's Psalter (fol. 85) sitzt Josef am
Bettende, während Maria halb aufgerichtet im Bett liegt und
Christus stillt: Sir George Warner, Queen Mary's Psalter,
London 1912, Taf. 148.

18 Es könnte sich bei diesem Bogen freilich auch um eine reine
Auszeichnungsarchitektur handeln, wie etwa in der
Geburtsdarstellung auf dem Erfurter Altar aus dem 3. Viertel des

f4. Jhs.; Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 314, Abb. 183.
19 Eine Umstellung der chronologischen Abfolge zur Heraus¬

hebung einzelner Begebenheiten ist durchaus üblich; vgl. etwa
den Wandmalereizyklus der ehem. Pfarrkirche Beatae Mariae
Virginis (heute Wendlinuskapelle) in Essingen, Kreis Landau-
Berg Zabern, 3. Viertel 15. Jh., oder jenen in der ehem. Kapelle
Unserer Lieben Frau in Annweiler, Kreis Landau-Bad
Bergzabern, Mitte 15. Jh.; Joachim Glatz 1981 (vgl. Anm. 9),
S. 109 und 161.

20 Wenn dieses Bildfeld biblisch zu deuten ist, dann wäre auf¬

grund der Szenenfolge allenfalls an den Josefszweifel bzw. den
Traum Josefs nach Mt 1, 18-25 bzw. Pseudo-Jacobus zu
denken, doch sind diese Begebenheiten nie im Freien unter
einem Weinstock dargestellt; Lexikon der christlichen
Ikonographie, hrsg. von Engelbert Kirschbaum, Bd. 2, Rom /

Freiburg / Basel / Wien 1970, Sp. 434-435. - Gertrud
Schiller (vgl. Anm. 12), S. 67-68.

21 Bert Cardon, Manuscripts of the Speculum Humanae Salva¬

tionis in the Southern Netherlands (c. 1410- c. 1470), Leuven
1996, S. 109 fig. 36; S. Ill fig. 38; S. 128 fig. 55; S. 144 fig. 60. -
Adrian Wilson / Joyce Lancaster Wilson, A Medieval
Mirror. Speculum humanae salvationis, 1324-1500, Berkeley /

Los Angeles / London 1984, S. 45 und 148.
22 Maria als Spross Jesses findet sich etwa in den Wandmalereien

der Christkatholischen Kirche von Kaiseraugst, Mitte 15. Jh.;
Abb. in: Unsere Kunstdenkmäler 13, 1962, Heft 1, S. 43. Auf
dem sog. Netzer Altar (Westfalen um 1370), findet sich
die Wurzel Jesse in der Verkündigungsdarstellung, eingefügt
zwischen Maria und dem Engel; Uwe Gast, Der Grosse
Friedberger Altar und der Stilwandel am Mittelrhein nach der Mitte

260



des 14. Jahrhunderts, Berlin f998, S. 47. Es mag in diesem
Zusammenhang auch von Interesse sein, dass Jes 11,Iff.
(«Haec dicit Dominus Deus: Egredietur virga de radice lesse,
et flos de radice ejus asscendet») traditionellerweise Thema
der Lectio am Freitag vor dem 4. Advent war und damit
liturgisch in unmittelbarem Zusammenhang mit der Geburt Christi
stand; vgl. Ernst Ranke, Das kirchliche Perikopensystem aus
den ältesten Urkunden der Römischen Liturgie dargelegt und
erläutert, Berlin 1847, Appendix S. XVIII und LXXXI. Siehe
auch unten, Anm. 50.

23 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 95-97. Die Verkündi¬
gung an die Hirten wird oft im Hintergrund von
Geburtsdarstellungen dargestellt, so z.B. auf einem Flügelaltar aus
St. Klara in Köln, um 1330, heute im Wallraf-Richartz-Museum
in Köln, siehe Alfred Stange (vgl. Anm. 13), S. 21. Vgl. auch
das Geburtsbild des Meisters von Wittingau in Hluboka.
böhmisch, um 1380; Alfred Stange (vgl. Anm. 13), S. 47. Das
Thema kommt aber durchaus auch als selbständige
Darstellung vor, so etwa auf der sog. Goldenen Tafel des
Lüneburger Benediktinerklosters St. Michael, niedersächsisch, um
1418, heute in der Niedersächsischen Landesgalerie Hannover;
Alfred Stange (vgl. Anm. 13), S. 72.

24 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 5: Die Kirchen,
Klöster und Kapellen (3. Teil: St. Peter bis Ulrichskirche), von
François Maurer, Basel 1966, S. 139, Abb. 188 und S. 141,
Abb. 190. Das Wandbild datiert aus dem späten 14. Jh.

25 Allg. dazu auch Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 97-99.
26 Dazu Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 88-94 und

Abb. 196-206 auf S. 320-323. Vgl. etwa das Wandbild aus dem
späten 15. Jh. im Kleinen Klingental in Basel, über der Tür zum
alten Dormitorium in der ersten Etage des Brüderhauses. -
Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 4: Die Kirchen,
Klöster und Kapellen (2. Teil: St. Katharina bis St. Niklaus),
von François Maurer, Basel 1961, S. 131, Abb. 152.

27 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 110-124.
28 Die Stellen, wo das Bindemittel die dunkelsten Reflexe pro¬

duziert, konzentrieren sich auf besonders ausgezeichnete
Gewandteile oder aber Kronen- und Nimbenverzierungen, so
dass vermutet werden kann, diese Stellen seien einst goldfarbig
gewesen; technisch beweisen lässt sich dies allerdings nicht.

29 Vgl. etwa das Mittelbild des Triptychons des Älteren Meisters
der Heiligen Sippe, 1415/1420, Wallraf-Richartz-Museum, Köln;
Stefan Lochner (Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15), S. 310-311.
Zu wellenähnlich dargestellten Staketenzäunen siehe etwa den
Jahrzeitbehang im Schweizerischen Landesmuseum in Zürich,
vor 1474; Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer, Zahm
und wild. Basler und Strassburger Bildteppiche des 15. Jahrhunderts,

Mainz 1990, S. 168-169, oder den Teppich mit dem
geschlossenen Liebesgarten im Historischen Museum Basel,
um 1470/80; ebda., S. 178-179. - Vgl. auch die Ölberg-Szene
auf einem Basler Wirkteppich der Zeit um 1490 im Schweizerischen

Landesmuseum in Zürich; ebda., S. 250-251.
30 Einen Strahlennimbus trägt etwa Maria auf einer südflandri¬

schen Tafel mit der Vermählung Mariens, um 1400,
Privatsammlung; Stefan Lochner (Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15).
S. 258. Vgl. auch den Basler Wirkteppich mit fünf Heiligen, um
1490, Kloster Muri-Gries, Bozen; Anna Rapp Buri / Monica
Stucky-Schürer (vgl. Anm. 29), S. 254-255; ebenso auf einem
Strassburger Teppich der Zeit um 1410, Museum für
Kunsthandwerk, Frankfurt; ebda., S. 290-291.

31 Nach Lk 2, 41-52; vgl. Gertud Schiller (vgl. Anm. 12),
S. 134-135. Vgl. auch das «pieta-ähnliche Vielfigurenbild», das
im Freskenzyklus von Vermes bei Delémont im Anschluss an
den Marientod dargestellt ist; Ernst Murbach, Die
mittelalterliche Wandmalerei von Basel und Umgebung im Überblick

147. Neujahrsblatt der Gesellschaft zur Beförderung des

Guten und Gemeinnützigen), Basel 1969, S. 46. Rein kompositorisch

erinnert die rechte Hälfte von Szene 15 an Salomos
Urteil in der Kirche Unserer Lieben Frau in Eriskirch,
1410-1420; Bruno Kadauke (vgl. Anm. 12), Farbabb. XXV.

32 Zur Königin von Saba, die gleicherweise als Symbol für
Maria als Thron der Weisheit als auch als alttestamentliche
Präfiguration der herrschenden Kirche interpretiert werden
kann, siehe Bert Cardon (vgl. Anm. 21), S. 142 fig. 58. -
Barbara Obrist, Die Goldene Schmiede und die bildende
Kunst, in: Das ritterliche Basel. Zum 700. Todestag Konrads
von Würzburg. Ausst. Basel und Würzburg 1987, Basel 1987,
S. 53. Die beiden anderen Paare erscheinen etwa auf dem

Heilspiegelaltar von Konrad Witz aus der Zeit um 1440;

Albert Châtelet, Le retable du miroir du salut: quelques

remarques sur sa composition, in: Zeitschrift für Schweizerische

Archäologie und Kunstgeschichte 44, 1987, S. 105-116.
33 Sucht man für die mit Lilien verzierte Bügelkrone nach Ver¬

gleichen, so gelangt man in der Tat immer wieder zu Maria;
vgl. etwa die Marienkrönung des Meisters von St. Laurenz im
Wallraf-Richartz-Museum Köln (um 1420); Stefan Lochner
(Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15), S. 303; oder Maria auf
der Mitteltafel von Stefan Lochners Altar der Kölner
Stadtpatrone im Kölner Dom, 1440/5; ebda., S. 324-325 und auf
Stefan Lochners Madonna in der Rosenlaube im Wallraf-
Richartz-Museum in Köln, um 1450; ebda, S. 330-331 - Vgl.
auch die sogenannte Glatzer Madonna (böhmisch, um 1350) in
der Berliner Gemäldegalerie; Robert Suckale, Die Glatzer
Madonnentafel des Prager Erzbischofs Ernst von Pardubitz als

gemalter Marienhymnus. Ein Beitrag zur Frühzeit der böhmischen

Tafelmalerei, mit einem Beitrag zur Einordnung det
Kaufmannschen Kreuzigung, in: Wiener Jahrbuch für
Kunstgeschichte 46/47, 1993/94, S. 738-756.

34 In der Kölner Malerei erscheint nicht selten die dortige Stadt¬

heilige, die Hl. Ursula, in Schutzmantelpose; vgl. etwa die Tafel
in der Slg. Heinz Kisters, um 1430; Stefan Lochner
(Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15), S. 252. Auch Ursula auf einer
Tafel des Meisters des Heisterbacher Altars, Wallraf-Richartz-
Museum Köln, um 1450; ebda., S. 344-345; oder auch im
Gebetbuch der Maria von Geldern, 1415/25; ebda., S. 408^109.

- Zu Pantalus siehe Albert Burckhardt, Die Heiligen des

Bistums Basel, in: Basler Jahrbuch 1889, S. 146-147. Das Basler
Münster war seit 1270 im Besitz des Hauptes von Pantalus;
Christian Wurstisen, Beschreibung des Basler Münsters und
seiner Umgebung (ca. 1588), hrsg. von Rudolf Wackernagel,
in: Beiträge zur vaterländischen Geschichte 12,1888, S. 417.

35 Kaiser Heinrich wurde bereits im Hochmittelalter als «from¬

mer Erneuerer der Basler Kirche» verehrt, besonders aber seit
1347, als das Basler Münster in den Besitz von Reliquien des

heiligen Paares gekommen war; Konrad W Hieronimus (vgl.
Anm. 2), S. 228-230 und 242. 1348 wurde im Kreuzgang ein
Kaiser-Heinrich-und-Kunigunde-Altar geweiht; Baugeschichte
(vgl. Anm. 2), S. 278-279. Zum Schema des kommemorativen
Stifterbildes siehe das wohl im 2. Viertel des 15. Jhs. entstandene

Wandbild an der Chornordwand der Stadtkirche von
Stein am Rhein, wo Heinrich und Kunigunde als Stifter des

«Klosters Stain» erscheinen; Reinhard Frauenfelder, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Schaffhausen, Bd. II, Basel 1958,
S. 70-73. Ähnlich auch fol. 2v einer kölnischen Rationale
divinorum officiorum-Handschrift aus der Zeit um 1450, heute in
Brüssel, wo Karl der Grosse als Stifter der Aachener
Pfalzkapelle vor Maria und dem Jesuskind kniet; Stefan Lochner
(Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15), S. 418-419.

36 So etwa bei Anna Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer
(vgl. Anm. 29), S. 247.

261



37 François Maurer-Kuhn. Das Münster von Basel Schwei¬
zerische Kunstführer), Basel 1981 (2. Aufl.), S. 21.

38 Gertrud Schiller, Ikonographie der Christlichen Kunst,
Bd. IV, 2, Gütersloh 1980, S. 1691 - Lexikon der christlichen
Ikonographie (vgl. Anm. 20), Sp. 338-344.

39 Vgl. die Mondsichelmadonna auf einem Wirkteppich im
Historischen Museum Thun, um 1440/50; Anna Rapp Buri /
Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 29). S. 134-135. Ebenso
auf einem Strassburger Teppich der Zeit um 1410, Museum für
Kunsthandwerk. Frankfurt; ebda., S. 290-291.

40 Den Nimbus muss man sich wohl in der Art desjenigen der
Solothurner Erdbeermadonna, um 1420, vorstellen; Christoph
Eggenberger / Dorothée Eggenberger, Malerei des
Mittelalters Ars Helvetica 5), Disentis 1989. S. 228.

41 Zumeist erscheint Gottvater in Halbfigur; siehe z. B. Sir
George Warner (vgl. Anm. 17), S. 43 und 45. Auf fol. 79 der
Wenzelsbibel (Wien. Ö.N.B. Cod. 2759) hingegen erscheint
er (mit Kreuznimbus!) dem Moses zur Überreichung der
Gesetzestafeln in Ganzfigur; Lieselotte Esther Stamm, Die
Rüdiger Schopf-Handschriften. Die Meister einer Freiburger
Werkstatt des späten 14. Jahrhunderts und ihre Arbeitsweise,
Aarau / Frankfurt / Salzburg 1981, S. 278, Abb. 208.

42 Vielleicht als Symbol der zehn Gebote, die «wie das Glaubens¬
bekenntnis ebenfalls einen wichtigen Bestandteil des Katechismus»

bilden? Vgl. Joachim Glatz 1981 (vgl. Anm. 9), S. 124. -
Vgl. Gertrud Schiller, Ikonographie der Christlichen Kunst,
Bd. IV, 1, Gütersloh 1976, S. 121-123.

43 Ewald M. Vetter, Maria im brennenden Dornbusch, in:
Das Münster 10, 1957, S. 237-253. - Vgl. Bert Cardon (vgl.
Anm. 21), S. 105 fig. 32; S. 106 fig. 33; S. 107 fig. 34. - Auf dem
sog. Pfaffenweiler Teppich, einem Altarbehang des frühen
15. Jhs. aus dem Basler Klarissenkloster Gnadental, findet
sich folgende Beischrift zum Marientod: «du bist der buss
[= Busch] unverbran[n]t / bi dem du moses wirt bekan[n]t»;
Joseph Clauss, Der Pfaffenweiler Marienteppich des 15. Jhs.

auf Schloss Heiligenberg, in: Freiburger Diözesanarchiv 49
(N.F. 22), 1921, S. 123-177, vor allem S. 143. Es ist allerdings
fraglich, ob die Inschrift nicht durch Restaurierungen
verfälscht ist; vgl. den re-restaurierten Zustand bei Anna Rapp
Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 29), S. 129 (mit
Lesung «born» statt «buss»).

44 Vgl. etwa fol. 8v der Holkham Bible (1325/1330); William
Owen Hassall, The Holkham Bible Picture Book, London
1954, fol. 8v. - Ebenso in diversen Szenen im Queen Mary's
Psalter; Sir George Warner (vgl. Anm. 17), Taf. 15, 17, 19.

43, 45, 48, 51, 52, 53, 57, 58 und so weiter.
45 Man vgl. etwa die getupfte Pelzmütze des Herzogs auf einem

Strassburger Wirkteppich mit Szenen aus dem Busant, um
1490/1500, Germanisches Nationalmuseum Nürnberg; Anna
Rapp Buri / Monica Stucky-Schürer (vgl. Anm. 29),
S. 368-369. Auch Esther trägt auf einem Strassburger Behang
der Zeit um 1510 (Württembergisches Landesmuseum Stuttgart)

eine getupfte Haube; ebda., S. 402.
46 Vgl. die Darstellungen diverser alttestamentlicher Könige in

den Handschriften Rüdiger Schopfs und dessen Umkreises;
Lieselotte Esther Stamm (vgl. Anm. 41), S. 147, Taf. IV
(Nebukadnezar, Cirinus, aber auch bei Antichrist). Auf dem
Kreuzanheftungs-Fresko in der Marienkapelle von St. Peter in
Basel (um 1420) haben sämtliche in der linken Bildhälfte zu
sehenden Assistenzfiguren (König, Bischof, Pharisäer) ein
dünnes Stöckchen in der Hand; dasjenige des Königs ist zudem
durch eine lilienförmige Bekrönung ausgezeichnet; François
Maurer (vgl. Anm. 24), S. 125, Abb. 170 und S. 128, Abb. 174.

47 Vgl. Albert Châtelet (vgl. Anm. 32), 105-116.

48 Es ist wohl etwas gewagt, hier von Gesamtprogramm zu
sprechen, da möglicherweise auch die Gewölbe des Chors, der
Vierung und der Querhausarme einst bemalt waren. Da von
diesen Gewölben aber keine UV-Aufnahmen vorliegen,
erübrigt sich - zumindest vorerst - jegliche diesbezügliche
Spekulation.

49 Das einzige Gewölbe, in dem ich vergleichbare Darstellungen
gefunden habe, ist das seit 1925 wieder übertünchte
Mittelschiffgewölbe von St. Quintin in Mainz mit seiner Ausmalung
aus dem 3. Jahrzehnt des 14. Jhs.; dargestellt waren hier im
östlichsten Joch des Mittelschiffs Verkündigung, Heimsuchung,
Geburt und Darbringung im Tempel, und zwar in eben dieser
Reihenfolge, wobei nicht wie in Basel die Verkündigung,
sondern die Geburt in dem gegen den Chor gerichteten Gewölbefeld

dargestellt war. Westlich an diese Szenen aus dem Marienleben

bzw. der Jugend Christi schlössen sich Weltgericht und
Verklärung Christi an. In den Gewölben der Seitenschiffe
waren Kreuzigung, Apostel, Marienkrönung, musizierende
Engel bzw. Evangelistensymbole und symbolische Tiere wie
Pelikan, Phoenix und so weiter dargestellt: Joachim Glatz
1978 (vgl. Anm. 9), S. 26. - Vgl. auch Joachim Glatz 1981 (vgl.
Anm. 9). S. 266-268.

50 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 12), S. 26-33. - Ausführlich
dazu auch Gabriele Lenger, Virgo - Mater - Mediatrix.
Untersuchungen zu Priester Wernhers «Driu liet von der
maget», Frankfurt a.M ./ Bern / Cirencester 1980, S. 68-77. -
Klaus Schreiner, Maria: Jungfrau, Mutter, Herrscherin, Wien
1994, S. 304-310. - Walter Delius, Geschichte der Marienverehrung,

München / Basel 1963, S. 184-190.
^1 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 38), S. 159-160.
52 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 38), S. 207.
53 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 38), S. 156.
54 Im Gegensatz zu den ältesten Chroniken, aus denen man stets

den Eindruck eines Gesamteinsturzes gewinnt, präzisieren
Chronisten wie Sebastian Münster, Johannes Stumpft, Konrad
Wolffhardt oder Christian Wurstisen, es sei der Chor bzw. ein
Teil desselben inkl. Fronaltar zu Bruch gegangen; vgl.
Wilhelm Wackernagel, Das Erdbeben von 1356 in den
Nachrichten der Zeit und der Folgezeit bis aufChristian Wurstisen, in:
Basel im 14. Jahrhundert, hrsg. von der Basler Historischen
Gesellschaft, Basel 1856, S. 225-250. - Christian Wurstisen
(vgl. Anm. 34), S. 418. Hingegen übertreibt Daniel A. Fechter,

Das Münster zu Basel, Basel 1850, S. 15, wohl beträchtlich,
wenn er schreibt, das Erdbeben habe vom Münster eine
ausgebrannte, rauchende Ruine hinterlassen. Hier liess er sich wohl
von den drastischen Schilderungen der Bischöfe von Konstanz
und Basel in ihren Bittschreiben um Unterstützung beeinflussen;

diese Bittschreiben sind abgedruckt bei Emanuel La
Roche, Das Münster vor und nach dem Erdbeben Beiträge
zur Geschichte des Basler Münsters, Heft 3), Basel 1885,
S. 33-34, Anm. 1.

55 Emanuel La Roche (vgl. Anm. 54), S. 25 und 38-39. - Bau¬

geschichte des Basler Münsters (vgl. Anm. 2), S. 170-173. -
Hans Reinhardt, Das Basler Münster, Basel 1961, S. 34. Dass
im Mittelschiff mit einem längeren Provisorium gerechnet
wurde, zeigen die Reste eines Verkündigungsfreskos am
Triumphbogen, die kürzlich bei den Restaurierungsarbeiten an
dieser Wand (wieder)entdeckt wurden. Das Wandbild dürfte
aus der Zeit nach dem Erdbeben stammen und wurde durch
das Gewölbe zugesetzt. Wahrscheinlich sind dies dieselben
Malereien, die laut Hans Reinhardt (vgl. oben) «noch lange

an den Hochmauern über den Gewölbekappen zu
sehen» waren und «aus der Zeit stammten, da das Dach nach
innen offen lag» (S. 34).

262



56 Daniel A. Fechter (vgl. Anm. 54), S. 20. - Baugeschichte des

Basler Münsters (vgl. Änm. 2), S. 169. - Hans Reinhardt
(vgl. Anm. 55), S. 34.

57 Zu den Profilen siehe Baugeschichte des Basler Münsters
(vgl. Anm. 2), S. 170-171. Karl Stehlin, der Verfasser des
baugeschichtlichen Teils dieses Werks, verweist auf einen «am
Äussern der Seitenfaçaden» zu sehenden Befund, der eher
dafür spricht, dass die Gewölbe des Mittelschiffs jünger als

diejenigen des Querschiffs sind. Die Aussage über die
Steinmetzzeichen verdanke ich Paul Denfeld. «Eine complete
Erneuerung des Hauptdaches und vermuthlich noch anderer
Dächer» kurz nach 1400 wird auch durch Rechnungen für
umfangreiche Ziegelkäufe belegt; Baugeschichte des Basler
Münsters (vgl. Anm. 2), S. 219-220.

58 Es fragt sich, ob nicht bereits die Anbringung der Orgel 1404,
laut Christian Wurstisen (vgl. Anm. 34), S. 454 «auf der
oberen seiten», laut Konrad W. Hieronimus (vgl. Anm. 2),
S. 435, an der rechten Seite des Langhauses, als Terminus ante

quem für die Fertigstellung der Gewölbe gewertet werden
muss. Zum Basler Konzil siehe Oekumenische Kirchengeschichte

der Schweiz, Fribourg / Basel 1994, S. 83-89.
59 Die Ranken, von denen man dank eines dichter überlieferten

Bestandes einen einigermassen präzisen Anhaltspunkt erwarten

würde, können diese Erwartungen leider nicht erfüllen.
Zwar finden sich in den meisten Basler Kirchen solche
Rankenmalereien zur Betonung der Arkaden und Gewölberippen,
doch sind sie meist monochrom schwarz und in nahezu allen
Fällen erneuert. Die einzige ebenfalls bunte Rankendekoration

in Basel findet sich im Chorgewölbe der Predigerkirche;
sie wurde erst während der Restaurierungen von 1976 entdeckt
und harrt seither einer kunsthistorischen Einordnung. Nach
der Aussage von Paul Denfeld stammt sie aus der Zeit nach
dem Erdbeben von 1356.

60 Zuletzt Lieselotte Esther Stamm (vgl. Anm. 41), S. 233-239
(mit Datierung in die 1370er Jahre und um 1400).

61 Die Kunstdenkmäler des Kantons Basel-Stadt, 3: Die Kirchen,
Klöster und Kapellen, 1. Teil: St. Alban bis Kartause, von
C. H. Baer, Basel 1941, S. 593-594.

62 François Maurer (vgl. Anm. 26), S. 365, Abb. 437.
63 Lieselotte Esther Stamm (vgl. Anm. 41), S. 213, Abb. 136.
64 Europäische Kunst um 1400 (Ausstellungskatalog), Wien 1962,

S. 152-154 und Tafel 12.
65 Jürgen Michler (vgl. Anm. 16), S. 87, Abb. 219.
66 Christoph Eggenberger / Dorothée Eggenberger (vgl.

Anm. 40), S. 265, Abb. 230. - Verena Stähli-Lützi, Die
Kirche von Erlenbach im Simmental, Bern 1979.

67 Europäische Kunst um 1400 (vgl. Anm. 64), S. 141-142 und
Tafel 8.

68 Christoph Eggenberger / Dorothée Eggenberger (vgl.
Anm. 40), S. 250-251 mit Abb. 213.

69 Lieselotte Esther Stamm (vgl. Anm. 41), S. 220, Abb. 146.
70 Stefan Lochner (Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15), passim.
71 Dieser Ansatz liesse sich durch eine systematische Durchsicht

der Realien - etwa der Brokatmuster und der Kopfbedeckungen

- bestimmt präzisieren. Zu den Brokaten siehe Brigitte
Klesse (vgl. Anm. 15), S. 217-225. - Anke Koch,
Seidenstoffdarstellungen auf den Altären Stefan Lochners, in: Stefan
Lochner (Ausstellungskatalog) (vgl. Anm. 15), S. 149-156.

72 Barbara Obrist (vgl. Anm. 32), S. 50-54. Zur Verbreitung
der Schriften Konrads siehe auch die Beiträge von Martin
Steinmann und Lieselotte E. Stamm-Saurma in: Das ritterliche

Basel (vgl. Anm. 32).
73 Gerhard Schmidt, Die Armenbibeln des XIV Jahrhunderts,

Graz/ Köln 1959, S. 97.

74 Isa Ragusa / Rosalie B. Green, Meditations of the Life of
Christ, Princeton 1961. In der der Ausgabe von Isa Ragusa
und Rosalie B. Green zugrunde liegenden Handschrift (Paris,
BN Ms. Ital. 115; 14. Jh.) sind den Begebenheiten rund um
Geburt und Anbetung Christi nicht weniger als 19 Illustrationen

gewidmet! Übertragungen solcher genrehaften Szenen aus

den Meditationes oder anderen Marienepen in die Monumentalmalerei

finden sich relativ selten, so etwa in der St. Ulrichskapelle

in Elmenau, Gem. Neukirch, Bodenseekreis, wo in den

Fresken der Zeit um 1440/50 Maria im Stall unmittelbar vor
der Niederkunft dargestellt ist; Bruno Kadauke (vgl. Anm.
12), S. 153. Als weiteres Beispiel wäre etwa die ehem.
Pfarrkirche Beatae Mariae Virginis (heute Wendelinuskapelle) in
Essingen, Kreis Landau-Bad Bergzabern, 3. Viertel 15. Jh., zu

nennen; Joachim Glatz 1981 (vgl. Anm. 9), S. 194-198 und
Abb. 19. Hier finden wir z. B. den Tempelgang Mariens, aber
auch die Beruhigung des an der Jungfräulichkeit seiner Frau
zweifelnden Josef, die Flucht nach Ägypten und die Disputation

des zwölfjährigen Jesus im Tempel mit den Schriftgelehrten.

Auffällig ist, dass die Geburt Christi fehlt und zudem die

Abfolge der Bilder nicht der von den Texten vorgegebenen
Chronologie entspricht. Letzteres gilt auch für die Wandmalereien

in der ehem. Kapelle Unserer Lieben Frau in Annweiler,
Kreis Landau-Bad Bergzabern, Mitte 15. Jh.; Joachim Glatz
1981 (vgl. Anm. 9), S. 161-164. Auf die Geburt Mariens folgen
hier das Verlöbnis Mariens, Verkündigung, Heimsuchung,
Josefszweifel, Geburt Christi, Beschneidung, Herodes befragt
seine Schriftgelehrten, Anbetung der Könige, Traum Josefs,

Flucht nach Ägypten, Kindermord und der zwölfjährige Jesus

im Tempel.
75 Zu den Altären und Kaplaneien im Basler Münster siehe

Konrad W Hieronimus (vgl. Anm. 2), S. 321^184.
76 Hildegard Urner-Astholz, Ikonographische Besonderhei¬

ten an den Wandmalereien der Kirche auf Burg in Stein am
Rhein, in: Unsere Kunstdenkmäler 39,1988, S. 64-71. - Hildegard

Urner-Astholz, Die Kirche auf Burg zu Stein am
Rhein - ein Juwel mittelalterlicher Malerei: ihre Einordnung in
die Kunstgeschichte, Frauenfeld 1999.

77 Albert Châtelet (vgl. Anm. 32), passim.
78 Gertrud Schiller (vgl. Anm. 38), S. 156. Dass die Immacu¬

lata Conceptio schon damals zum Dogma erklärt wurde, wie
dies öfter zu lesen ist, stimmt nicht; dies geschah erst im Jahr

1854; Konrad W Hieronimus (vgl. Anm. 2), 242-243. - Lexikon

der christlichen Ikonographie (vgl. Anm. 20), Sp. 338-344.
79 Eine solche «Inkohärenz» innerhalb einer Gewölbeausmalung

ist keineswegs einmalig; siehe etwa die Gewölbemalereien
in den Seitenschiffen von St. Emmeran in Mainz, 14. Jh., wo
einzelne Heilige, zum Teil deren Martyrium, aber auch die
Geburt Christi dargestellt sind; Joachim Glatz 1981 (vgl.
Anm. 9), S. 141 und 258-260. Vgl. auch den 1896 zerstörten,
aber aufgrund von Pausen und Fotografien rekonstruierbaren
«Zyklus» in den Querhausgewölben der Friedberger
Stadtkirche, wohl um 1330/40 entstanden; Uwe Gast (vgl. Anm.
22), S. 60.

80 Barbara Obrist (vgl. Anm. 32), S. 51.
81 Der städtische Rat vergab damals, im frühen 15. Jh., durchaus

Aufträge zur Ausstattung von Sakralräumen in Basel; zu
erinnern ist hier etwa an die 1418-1420 im Auftrag des Rats

erfolgte Ausmalung der Elendkreuzkapelle vor dem Riehentor
durch Hans von Schlettstadt bzw. Hans Tieffental; C. H. Baer
(vgl. Anm. 61), S. 338-343.

263



ABBILDUNGSNACHWEIS

Abb. 1, 3, 6, 7. 10.13: Erik Schmidt. Basel.
Abb. 2: Reproduktion aus Hans-Rudolf Meier. Romanische
Schweiz, Würzburg 1996.

Abb. 4, 5, 8, 9,11,12,14-16: Autorin.

ZUSAMMENFASSUNG RIASSUNTO

Anlässlich der seit 1989 andauernden Innenrestaurierung des
Basler Münsters wurden im Gewölbe des Mittelschiffs einige winzige

Farbpartikel gefunden, die jedoch aufgrund ihrer geringen
Ausmasse keine weitergehenden Deutungen zuliessen. Erst unter
UV-Licht, in welchem in der Wand zurückgebliebene Bindemittelrückstände

unterschiedlich stark fluoreszieren, konnte festgestellt
werden, dass es sich hier um die letzten materiellen Zeugen eines
einst umfangreichen Freskenzyklus handelt, der wohl im Gefolge
der Reformation nicht nur übertüncht, sondern richtiggehend
abgeschabt worden war. Es zeigte sich, dass ursprünglich alle
Gewölbefelder eine Einzelfigur oder eine Figurengruppe aufwiesen,

die zum Teil mit der gegenüberliegenden Darstellung eine
szenische Einheit bildeten. Sind es im Ost- und im Mitteljoch
ausschliesslich christologische Darstellungen, zu denen sich Elemente
aus dem Speculum humanae salvationis gesellen, so scheinen im
Westjoch die symbolischen und typologischen Ausdeutungen
Mariens sowie Einzelfiguren, die für die Geschichte des Basler
Münsters von Wichtigkeit waren, im Vordergrund gestanden zu
haben. Aufgrund ihres Stils können die Malereien - soweit der
Überlieferungsszustand überhaupt eine diesbezügliche Aussage
zulässt - ins frühe 15. Jahrhundert, das heisst in die Zeit unmittelbar

vor dem Basler Konzil, datiert werden.

In occasione del restauro degli interni della cattedrale di Basilea,
iniziato nel 1989, nella volta della navata centrale sono state rinvenute

alcune minuscole particelle di colori, le cui dimensioni minute
non permettevano però alcuna interpretazione più ampia. Soltanto
un esame a raggi ultravioletti, che hanno contrassegnato con una
gradazione fluorescente differenziata i resti dei leganti ancora
presenti sulla parete, ha permesso di stabilire che tali particelle non
erano che le ultime vestigia materiali di un ciclo di affreschi più
ampio. Tale ciclo era stato non solo imbrattato ma raschiato via nel
vero senso della parola, probabilmente nel corso della Riforma. Si

è potuto appurare che allora in ogni singolo settore della volta vi
era una figura o un gruppo di figure. Tali dipinti formavano in parte
un'unità scenica con la rappresentazione dirimpettaia. Se la campata

a est e quella centrale ospitavano esclusivamente raffigurazioni

cristologiche, alle quali si aggiungevano elementi tratti dallo
Speculum humanae salvationis, nella campata a ovest sembrano
avere avuto un ruolo di primo piano le interpretazioni simboliche e

tipologiche di Maria nonché singole raffigurazioni, le quali hanno
svolto un ruolo importante nella storia della cattedrale di Basilea.
Lo stile degli affreschi induce a datarli, sempre che il loro stato ne

permetta la datazione, all'inizio del XV secolo, ossia il periodo
appena antecedente il Concilio di Basilea.

RESUME

A l'occasion des travaux de restauration interne de la cathédrale
de Bâle. entamés en 1989, on a découvert dans la voûte de la nef
centrale de minuscules particules de couleur, qui ne peuvent toutefois

pas donner lieu à des interprétations exhaustives en raison
justement de leurs dimensions très réduites. Seul un examen aux
rayons ultraviolets, où les propriétés fluorescentes des résidus de
liants restés dans les parois apparaissent fortement différenciées, a

permis d'établir qu'il s'agit des derniers témoignages matériels
d'un cycle de fresques de vastes dimensions qui. suite à la Réforme,
n'avaient pas seulement été badigeonnées, mais véritablement
effacées. Il s'est avéré que tous les secteurs de la voûte présentaient
à l'origine une figure individuelle ou un groupe de figures, qui
formaient une unité scénique avec les figures opposées. Si les
travées centrale et orientale montrent exclusivement des scènes

christologiques réunissant des éléments tirés du Speculum humanae

salvationis, il semble que la travée occidentale ait placé au
premier plan les représentations symboliques et typologiques de la
Vierge, ainsi que des figures isolées importantes pour l'histoire de
la cathédrale. Compte tenu de leur style, et à en juger par leur état
de conservation, on peut dater ces peintures du début du 15ème

siècle, à savoir immédiatement après le Concile de Bâle.

SUMMARY

Restoration on the interior of the cathedral in Basle, begun in 1989,
has brought to light tiny particles of paint in the vaulting of the
central aisle - too small, in fact, to allow any interpretation. The
use of UV-light, in which remains of binders show varying degrees
of fluorescence, now indicate that there must once have been an
elaborate cycle of frescoes that were not simply overpainted, but
actually scraped off, probably in the wake of the Reformation.
Each of the fields in the vaulting must once have contained a single
figure or group of figures, which formed a unified scene with the
representation opposite. The eastern and central bays showed only
Christological representations along with elements from the
Speculum humanae salvationis, while in the western bay, the
emphasis seems to have been on symbolic and typological
interpretations of the Virgin Mary and also on single figures of importance

in the history of the Basle Münster. On the basis of their
style, the murals can be dated to the early 15,h century, that is,

immediately prior to the Council in Basle - inasmuch as the present

condition even allows such conjecture.

264


	Von blossem Auge unsichtbar : neuentdeckte Gewölbemalereien des frühen 15. Jahrhunderts im Basler Münster

