Zeitschrift: Zeitschrift fur schweizerische Archaologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 56 (1999)

Heft: 4

Artikel: Das steinzeitliche Graberfeld von Lenzburg : Totenkult und animistische
Vorstellungen

Autor: Wyss, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-169573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-169573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das steinzeitliche Griaberfeld von Lenzburg —
Totenkult und animistische Vorstellungen

von RENE Wyss

Das Hockergriberfeld von Lenzburg AG gehort zusam-
men mit den Nekropolen von Corseaux «En Seyton»,
Chamblandes und Lausanne-Vidy, alle an der Riviera des
Genfersees gelegen, zu den wichtigsten steinzeitlichen
Griberfeldern unseres Landes. Vor 30 Jahren ist iiber die
Entdeckung in Lenzburg ein allgemein orientierender Vor-
bericht! erschienen, und im vergangenen Jahr konnte die
seit langem geplante Monographie iiber dieses nach wie
vor einzige Steinkistengriberfeld von grosserem Umfang
in der deutschsprachigen Schweiz realisiert und deren
Drucklegung kiirzlich abgeschlossen werden.? Im Verlauf
der Bearbeitung haben sich viele neue Gesichtspunkte
ergeben, die zum besseren Verstindnis der seelischen
Struktur der in Steinkisten bestattenden Bevolkerung
beitragen, weil sie von Grabbeigaben ausgehend, deren
animistischen Symbolgehalt beriicksichtigen und dadurch
manche zu Beginn unseres auslaufenden Jahrhunderts
gedusserte Auffassung zum Totenkult verstindlicher er-
scheinen lassen oder gar zu deren Festigung beitragen.

Doppelbestattung, Totenhochzeit

Die damaligen Ausgriber der Nekropole von Chamblandes,
A. Morel-Fatio, Konservator am Musée cantonal d’ Archéo-
logie, der Anthropologe A. Schenk, A. de Molin sowie der
sich durch fortschrittliche Priaparationsmethoden auszeich-
nende waadtldandische Kantonsarchidologe A. Naef, stellten
in mehreren Steinkistengrabern Doppelbestattung von
Mann und Frau fest und ausserdem auch von Miittern, in
deren Arm ein Kleinkind ruhte. Die Untersuchungen der
Skelette der linksseitig gebetteten Hockerbestattungen
fithrten zum Ergebnis, dass in solchen Fillen das ménnliche
Individuum fast durchwegs an erster Stelle hingelegt und
von der gleichzeitig mitbestatteten Frau oft partiell leicht
tiberdeckt worden ist, wie der anatomische Befund gezeigt
hat. A. Naef bemerkte dazu: «Un point, sur lequel je
désirerais insister encore tout particulierement, c’est que le
corps de la femme a di étre inhumé en méme temps que
celui de I'homme; c’est impossible autrement, car une in-
humation postérieure aurait inévitablement dérangé le
squelette masculin, or, ce n’est pas le cas. La femme se
tuait-elle volontairement ou la tuait-on? Je ne saurais le
dire, mais il n’ya qu’une des deux alternatives. La question
est compliquée par la présence des corps de tout petits

ZAK 56, Heft 4/99

enfants 4gés de cinq a six ans au plus et positivement
inhumés aussi...».> Anders ausgedriickt handelt es sich bei
derartigen Fundsituationen fast ausnahmslos um Kinds-
totung, aber nicht nur, etwa im Fall eines Neugeborenen.
Das macht deutlich, dass jede Bestattungskonstellation
einer unvoreingenommenen, auf den Fall bezogenen Ana-
lyse bedarf. In dhnlicher Weise hat seinerzeit D. Viollier,
der spitere Vizedirektor am Schweizerischen Landes-
museum, ein differenzierteres Bild der von A. Naef fest-
gestellten Witwentotung entworfen und mit Bezug auf
durch grossen Altersunterschied ausgezeichnete Doppel-
bestattungen die Ansicht gedussert, dass anstelle einer
iiberlebenden jungen Frau bisweilen auch ein altes weib-
liches Sippenmitglied fiir die Begleitung des Mannes aus-
gewihlt worden sei.* Auch fiir derartige Erklarungen las-
sen sich, vor allem aus den heute verfiigbaren demo-
graphischen Grundlagen zur neolithischen Bevolkerung
Argumente zugunsten der vorgetragenen Auffassung bei-
bringen.

Nicht einfach zu erkldren war das Vorkommnis von zwei
Skeletten gleichzeitig bestatteter Kinder im Alter von etwa
sechs Jahren (Grab 12, 1905). D. Viollier vermutete eine
Totenhochzeit von Scheingatten, eine Auffassung fiir die
sich kaum auch nur Indizien anfiihren lassen. Dennoch
sollte diese Maoglichkeit bei sich bietender Gelegenheit
weiter verfolgt werden. — Witwentotung hat iibrigens auch
E. Vogt fiir die 1931 in Opfikon ZH freigelegte Doppelbe-
stattung — hier in gestreckter Lage — angenommen, obwohl
die verrotteten Knochen diesbeziigliche Beobachtungen
nicht zugelassen haben. Sein Bericht: «Es muss sich hier
unbedingt um den rituellen Tod der Frau handeln, wie er
unter der Form der Witwentotung, der Totenhochzeit und
so weiter bis heute erhalten blieb».

Fiir eine Beurteilung der «Totenhochzeit» sind die Fund-
verhiltnisse in Lenzburg wenig geeignet, weil Kollektivbe-
stattungen - sie erreichen in den Steinkisten von Lenzburg
den auf helvetischem Boden hochsten Durchschnittswert
von acht Individuen je Steinkiste — Beobachtungen minu-
tioser Verschiebungen von Skeletten, besonders in Gri-
bern mit Erdfiillung nicht zulassen. Fiir Familienbestattun-
gen kdmen allenfalls in Grab 4 (Abb. 1) die Individuen
I-III (Mann um 35, Kind 11-13 und Frau um 35 Jahre), in
Grab 8 die Individuen I-III (médnnliches Individuum 25-30,
erwachsenes Individuum, weiblich [?] 23-25 und Kind
unter vier Jahren) in Frage, ferner in Grab 9 die Individuen
V-VII (Mann und Frau mit Kleinkind, identisch mit 2. Réu-

231



mungshorizont) und in Grab 14 die Bestattungen IV-V
(jingeres Paar? um 20 Jahre).

Schadelkult und Leichenfesselung

In den vielen Berichten tiber die damaligen Entdeckungen
wurde auch wiederholt auf Anzeichen von Schidelkult auf-
merksam gemacht. Dahin gehort die Verlagerung und der
sorgfiltige Umgang mit Schiddeln bei der Raumung einer
Grabkammer fiir eine bevorstehende Nachbestattung. So

Abb. 1

Steinkistengrab 4 mit sechs Bestattungen in zwei Hori-
zonten und in vollig ungestorter Lage. Bei den Individuen I-III
muss gleichzeitige Bestattung von Mann (I) und Frau (III) mit
Kind (II) in Erwigung gezogen werden. Uber Schidel von Indivi-
duum VlIist die zu Individuum I gehorende Streitaxt sichtbar sowie
in der unteren linken Ecke die in einem Kocher steckenden vier
Pfeilspitzen.

beobachtete A. Naef anlésslich seiner ersten Untersuchung
(1901) im Innern von Grab 2, vor einer Querplatte, eine
Eintiefung in den Grabfond, in welcher die Reste voraus-
gegangener Bestattungen, Langknochen und Schidel, ge-
ordnet eingelagert worden waren.® Sie erinnerten an ein
Ossuar. In einem Bericht iiber die Grabung von 1881 wird

232

eine Steinkiste erwihnt, in deren vier Ecken sich je ein
Schidel befunden hatte, wihrend die schlecht erhaltenen
tibrigen Skeletteile in der Mitte der Kammer angehéuft
lagen.” — In einer weiteren, auf die Grosse eines Kindes
abgestimmten Grabkammer (Ldnge 70 cm) befand sich die
Kalotte eines Schidels in schalenformiger Aufstellung.
Den Inhalt bildeten drei flache Kieselsteine von der Grosse
eines Spinnwirtels und ausgelegt in dreieckférmiger An-
ordnung. — Fiir einen Schiadelkult, wie er auch in Lenzburg
praktiziert worden ist, sprechen ferner Amulette in Form
von Rondellen (und rechteckigen Plittchen) aus Trepana-
tionen, wie solche in Chamblandes und im Steinkistengrab

Abb. 2 Steinkistengrab 13 mit 17 Bestattungen. Kopfseitiger
Ausschnitt des untersten Bestattungshorizontes mit sechs Indivi-
duen; trepanierter Schidel eines etwa 40-jahrigen Mannes (Indivi-
duum II), dariiber der Schidel einer adulten Frau (Individuum
VI).

13 (Individuum II, iiber 40-jdhrig) von Lenzburg festge-
stellt worden sind (Abb. 2). Im erwidhnten Kindergrab von
Chamblandes befand sich zudem ein Haufen zerbrochener
Knochen und Kohle, vermischt mit einigen kalzinierten
Knochen, welch letztere offenbar, wie in Grab 12 von
Lenzburg, von einem Menschenopfer stammen.



Ebenfalls auf eine schidelkultische Handlung hinzuwei-
sen scheint die Schlussbestattung von Individuum XI in
Grab 9 von Lenzburg (Abb. 3 und 4). Sie bestand nur aus
einem Schiddel mit Unterkiefer und gehorte einem Kind
von 11-13 Jahren. Weitere Riitsel in diesem Grab geben die
Bestattungen der Individuen VIII-X, alles Kinder (inf. I
und zwei Kinder um acht Jahre), auf. Bei Individuum IX ist
der Schidel mitsamt unter diesen greifendem Arm vom
Korper weg gegen die Kopfplatte verschoben worden
(Abb. 3); ausserdem weist die Stirn einen Schlitz auf (mit
weiterlaufendem Riss), der vermutlich von einem Pfeilein-
schuss herriihrt. Beim dariiberliegenden Individuum X war

Abb. 3 Steinkistengrab 9 mit elf Bestattungen. Die Individuen
I-VIII gehoren zu einem édlteren Rdumungshorizont. Dariiber die
Bestattungen zweier etwa acht jahriger Kinder mit vom Korper-
skelett getrennt vorkommendem Schidel sowie aufliegender
Schlussbestattung eines Schiadels mit Unterkiefer von 11-13-jéhri-
gem Kind, aber ohne zugehoriges Korperskelett.

der Schéddel wiederum um die Linge eines Kopfes vom
Korper weggeschoben worden. Mit der Aufzeigung des
«Tatbestandes» soll es sein Bewenden haben (dhnliche
Fundsituationen in Bagnes-Villette VS, Grab 2, Lausanne,
Vidy VD, Grab 79 usw.).*”

Zwischen pietitvoll behandelten Schideln und sorgfiltig
angelegten Depots aus Langknochen und weiteren grosse-
ren Skelettteilen entlang der Innenseite einer Gruft sowie
Haufen zertriimmerter Knochen in einzelnen Gribern,
zeichnet sich offensichtlich eine gegensitzliche Mentalitét
ab, der man hier wie dort begegnet. Was sich dahinter ver-
steckt, hat bis zur Stunde keine Klirung erfahren. Viel-
leicht trégt ein weiteres, bisher noch nicht beriihrtes und
nicht nur in unseren beiden vordergriindigen Bezugsgri-
berfeldern beobachtetes Bestattungsritual zum Verstind-
nis des widerspriichlichen Umganges mit sterblichen
Resten bei. Das betrifft die Leichenfesselung. Darunter

Abb. 4 Steinkistengrab 9: Schlussbestattung des Schidels von
Individuum XI ohne zugehorigem Korperskelett in situ.

versteht man eine enge Verbindung der abgewinkelten
Gliedmassen mit dem Korper, in einem Ausmass, das nur
durch Umhiillung und Umwicklung mit Materialien aus
organischer Substanz erreicht werden konnte. Als Variante
wird ausserdem «nur Beinfesselung» auf der Hohe des

233



Beckens erwidhnt.’” In der Verschniirung zu kompakten
Hockern sahen die damaligen Ausgriber von Chamblan-
des (A. Naef und A. Schenk) zunichst eine praktische Vor-
kehrung fiir die Gewihrleistung einer lagegerechten
Hockerbestattung. Die Ansicht, wonach die Furcht vor den
Toten als Ursache der Hockerbestattung zu betrachten sei,

Abb. 5 Steinkistengrab 8 mit neun Bestattungen. Bei den Indi-
viduen I-III stellt sich einmal mehr die Frage von Totenhochzeit
und Kindstotung. Die Schlussbestattung eines wohl ménnlichen,
15-20-jahrigen Individuums IX trigt alle Anzeichen einer Leichen-
umwicklung oder -fesselung.

hat O. Schoetensack, abgestiitzt auf Vorkommnisse bei
Naturvolkern, bereits um die Jahrhundertwende vertre-
ten.'' Bei uns hat diese Theorie iiber D. Viollier (1911) und
besonders O. Tschumi mit seiner Arbeit «Die steinzeitli-
chen Hockergriaber der Schweiz» (1920/1921) Eingang
gefunden. Der Leichenfesselung liegen demnach zwei ver-
schiedene Auffassungen zugrunde, eine bestattungstechni-
sche und eine psychasthenische, das heisst eine von Angst
und Zwangsvorstellungen beherrschte Gefiihlshaltung.
Man muss wissen, dass Skelette, deren Lage auf Leichen-

234

fesselung schliessen lassen (Beispiele: Chamblandes, Grab
10; Sembrancher VS, Crettaz-Polet, Grab 4; Collombey-
Muraz VS, Griber 2, 19 und 46; Lenzburg AG, Grab 8, Ind.
IX [Abb. 5], und Grab 10, Ind. IV [Abb. 6], usw.), nur in
bescheidener Zahl vorliegen und die grosse Masse von
Hockerbestattungen frei ist von Anzeichen dieser Art. Die

Abb. 6 Steinkistengrab 10 mit nur fiinf Bestattungen lieferte mit
Individuum IV ein weiteres Beispiel von Leichenfesselung. Es han-
delt sich um ein ménnliches Individuum zwischen 35-40 Jahren.
Man beachte ferner die Verlagerung des Schidels bei den Indivi-
duen IIT und V, beides Miénner.

Lage der Gebeine macht im Kreis des Chamblandesgri-
bertyps praktisch mit allen moglichen Hockerstellungen
bekannt. Sie reichen vom knieenden Hocker mit unter-
geschlagenen Schenkeln iiber die eigentlich «hockende
Arbeitsstellung» (Abb.7) bis hin zur korpernahen Flexion
und Packung, die in der Tat nur durch Umwicklung erreicht
werden konnte: Die Leichenfesselung aus Furcht vor der
Riickkehr eines gefiirchteten Toten, sofern nicht beson-
dere Umstinde fiir eine profane Losung sprechen. Als wei-
tere Absicherung gegen unerwiinschte «Revenants» wird



auch etwa die Entfernung von Korperteilen, besonders des
Schidels angefiihrt und andere Praktiken mehr. Das vom
Korperskelett getrennte Vorkommen des Schidels ist nicht
nur, wie schon dargelegt, in Lenzburg, sondern auch wie-
derholt in Steinkisten der Rhone-Genferseeregion festge-
stellt worden. Aus dem Gefiihl stéindiger Bedrohung durch
den Geist eines durch Fesseln in Schranken gewiesenen
Toten, konnte man sich unschwer vorstellen, dass die Kno-
chen eines solchen Menschen nach vollstindiger Dekarna-
tion aus Sicherheitsgriinden zertriimmert worden wiren.
Im schon erwihnten Grab mit Schidelkalotte (und drei
eingelegten Kieselsteinen mit magischer Funktion?),'? kal-
zinierten Knochen und einer Anhédufung zertriimmerter
Knochen kam bekanntlich ein Klopfstein zum Vorschein,
der sich nicht unter den iiblichen Grabbeigaben einordnen
ldsst. War er das Werkzeug fiir die Zertriimmerung der
Knochen? Diese Frage hatte sich zuvor schon bei Grab 13
von Lenzburg mit insgesamt 17 Bestattungen gestellt, wo
gar zwei derartige Himmer in einen Zusammenhang mit
der Knochenzertriimmerung gestellt worden sind."?

Feuer als Element im Totenkult

Eine wichtige Rolle in einer Bestattungszeremonie hat
offenbar das Feuer gespielt. Deshalb begegnet man in zahl-
reichen Steinkistengribern Uberresten von Holzkohle und
seltener auch Asche. Holzkohle kommt gehiuft oder ein-
gestreut vor, aber auch zusammen mit kalzinierten Kno-
chen. Selbst ausserhalb der Grabkammern wurden ganze
Nester von Holzkohle angetroffen, und mehrfach wird
auch auf Brandplitze in unmittelbarer Umgebung von
Steinkisten hingewiesen. In Collombey-Barmaz war das
ganze Griberfeld von einer Brandschicht iiberzogen. Das
Erscheinungsbild ist vielfiltig und betont die Bedeutung
des Feuers im Bestattungswesen. Entsprechend schwierig
gestaltet sich die Beurteilung der iiberlieferten Reste nach
ihrem Sinngehalt. A. Naef dachte an rituelle Feuer, wih-
rend O. Tschumis Gedanken, wie er in seiner Habilita-
tionsschrift dargelegt hat, zu diesem Thema um den héus-
lichen Herd kreisen, in Anlehnung an palidolithische Herd-
bestattungen. Neben diesen beiden Auffassungen muss
ferner mit grossen Feuern im Griéberfeld gerechnet wer-
den, in denen Menschen oder Mensch und Tier zusammen
verbrannt und danach beigesetzt worden sind (Lenzburg,
Griber 11-12). Hochstwahrscheinlich handelt es sich um
Opferbeigaben. Schliesslich soll auch an die Entfachung
eines Feuers zum Leichenmahl erinnert werden, welch
letzteres in Lenzburg durch das Einstreuen einzelner
Scherben oder Teile von Kriigen belegt ist. Es ist nahe-
liegend, die in die Steinkistengriber eingestreuten Kera-
mikfragmente mit den in gleicher Weise vorkommenden
Holzkohlesplittern im aufgezeigten Sinn zu verbinden. In
Lenzburg finden sich — abgesehen von der Grossgraban-
lage, die nichts zu tun hat mit dem Steinkistengriberfeld —
nie ganze Gefdsse, aber nicht selten Reste von mehreren.
Fiir Chamblandes wird gelegentlich ein Keramikfragment

erwihnt, aber ungleich seltener. Weitere Belege fiir Feuer-
rituale bilden Herdstellen aus Plattenbeldgen oder ganz
einfach nur Feuerplitze innerhalb eines Griberbezirkes.
Man ist solchen in Chamblandes,'* Bagnes-Villette VS,
«Les Dzardis»" und in Saint-Léonard VS'® begegnet. Im
an letzter Stelle angefiihrten Griberfeld befanden sich

Abb. 7 Steinkistengrab 12 mit der Bestattung eines ca. 35-jihri-
gen «Hauptlings», ausgezeichnet durch viele Beigaben und charak-
teristisches Beispiel fiir linksseitige Hockerlage mit einer unter
dem Gesichtsschidel gelagerten Hand, was auf eine schlafende
Stellung schliessen lisst. Rechts oben ist der Inhalt eines Necessai-
res erkennbar, bestehend aus Knochengeriten (und einem Kratzer
aus Bergkristall); Reste der Menschenopfer nicht mehr sichtbar.

zwischen und neben den untersuchten drei Steinkisten
gleich zwei Feuerstellen. Was ihnen besondere Bedeutung
verleiht, ist die Tatsache, dass im Fond von Grab 3 die ver-
brannten Skelettreste eines erwachsenen Paares und eines
10-12-jéhrigen Kindes zum Vorschein gekommen sind.
Nach Ansicht der Ausgriber soll es sich um die sekundar
kremierten Uberbleibsel dreier fritherer Erdbestattungen
handeln, die zwecks Raumbeschaffung verbrannt worden
wiren. War etwa eine der erwihnten Feuerstellen fiir die-
sen Umwandlungsprozess bestimmt? Und weshalb musste

235



nach nur drei Bestattungen in einem Griberfeld, in wel-
chem Kollektivbestattung geldufig war, neuer Raum ge-
schaffen werden; konnten sich hinter dieser einmaligen
Situation nicht andere Beweggriinde verbergen? — Auch
fiir die beiden Steinkistengriber 11 und 12 von Lenzburg
ist die Verbrennung von Menschen nachgewiesen. Aller-
dings handelt es sich nicht, wie anfinglich vermutet,'” um
Brandbestattungen als Alternative zur Erdbestattung in
linksseitiger Hockerlage. In Grab 11 mit sieben Individuen

Abb. 8 Steinkistengrab 11 mit fiinf Bestattungen und Leichen-
brand von zwei Individuen, eines Kindes und eines erwachsenen
Mannes, in stark reduzierter Menge verschiedenster Korperteile
und mit Holzkohle vermischt (nicht eingezeichnet). In der rechten
Hilfte der Kammer Mutter im Alter von 23-25 Jahren mit Neuge-
borenem (Kreisfliche), in «knieender» Hockerstellung.

liegen deren zwei in Form von Leichenbrand vor (Indivi-
duum VI und V), wenigstens ein Kind und ein Erwachse-
ner,'® in vollkommen kalziniertem, aber auch mengenmas-
sig stark reduziertem Umfang (Abb. 8). Er vergegenwiirtigt
Knochenreste verschiedenster Korperteile, die mit Holz-
kohle vermischt, hauptsichlich an zwei Stellen beigesetzt
worden waren, sich aber auch verstreut fanden. Die eine
der Anhdufungen liess an die Lagerung in einem Behiltnis
aus verginglichem Stoff denken. Das kurz erwihnte, zweite

236

Vorkommnis betrifft das Grab 12 eines etwa 35-jdhrigen
«Hauptlings», in welchem mit dem Bestattungsritual das
Einstreuen kleiner Kohlepartikeln und ebenso verbrannter
Knochenreste von Mensch und Tier sowie unverbrannter
Tierknochen verbunden war. Der Befund in Grab 12 ldsst
mit grosser Wahrscheinlichkeit auf die Darbringung eines
Menschenopfers schliessen, von dem aber nur eine kleine
Menge restlos kalzinierter und daher nicht naher bestimm-
barer Knochen eingestreut worden sind.'” — Das Grauen-
erregende, das die Vorstellung von Menschenopfern er-
weckt, verliert sehr viel an Wirkung durch die aus den noch
zu behandelnden Beigaben hervorgehende Tatsache, dass
die vollkommen in animistischen Vorstellungen lebende
Gesellschaft restlos iiberzeugt war von einem Weiterleben
des Menschen nach vollzogener Wandlung durch den Tod.

Farben und Wandlung

Sowohl in den Gribern von Chamblandes als auch den
meisten tibrigen Steinkisten der Siidwestregion kam den
Farbstoffen Ocker und Rotel eine grosse Bedeutung im
Bestattungsritus zu. Diese wurden in Pulverform iiber den
Grabfond oder die frisch Bestatteten ausgestreut und iiber-
dies dem Toten bisweilen ein Beutel davon in der rechten
Hand mitgegeben oder, wie es scheint, gelegentlich auch
um den Hals gehingt. Die Meinungen tiber den Zeitpunkt
der Einfarbung, ob in frisch beigesetztem oder erst voll-
stindig dekarniertem Zustand, weichen stark voneinander
ab. Aus der Sicht von Lenzburg kann dazu keine Stellung
genommen werden, da nur schwache Anzeichen dieses
Brauchtums ausgemacht werden konnten. Allgemein gilt
der rote Hamatit als Symbol fiir Blut und Leben. Unklar
hingegen bleibt die Bedeutung des Ockers (Symbol fiir
Sonne und Leben?). — Sehr merkwiirdig mutete der Fund
eines Stiickes Bleiglanz in einem Grab von Chamblandes
an (Grabung A. de Molin 1894).2° Auch spiter werden
Bleiglanz oder Cerussit (Bleikarbonat) unter den «Beiga-
ben» erwihnt, so zuletzt aus Grab 71 von Chamblandes,
Grabung 1992." Auch im Kollektivgrab 8 von Lenzburg
stellte sich ein Klumpen Bleiglanz ein, mit umgewandelter
Oberfliche zu Bleikarbonat, dem Grundstoff fiir Bleiweiss.
Demnach miissen Bleiglanz und mineralisierter Cerussit
als weisser Farbstoff im neolithischen Totenkult eine wich-
tige Rolle gespielt haben. Einen eindeutigen Beleg fiir
diese Auffassung bildet ein kleiner Beutel mit weissem
Farbpulver aus Grab S in Corseaux, «En Seyton».”” - Man
weiss von afrikanischen Stammen, dass sie bei Heilungs-
oder Totenritualen und auch bei Initiationsriten den
Korper eines von einer Wandlung (wie dem Tod) betroffe-
nen oder einer fiir eine solche ausgewihlten Gruppe voll-
kommen mit weisser «Farbe» iiberzogen. Weiss galt als
Apotropidum im Totenkult und war deshalb bei vielen Vol-
kern die das Trauerkleid prigende Farbe. Im Gegensatz
dazu war schwarz die Farbe der Diamonen und Geister,
hatte aber auch kathartisch-lustrative Wirkung, wie aus der



Beigabe von Halsketten aus Lignit und Gagat fiir Frauen
(Abb. 9) ersichtlich ist.?

Nicht nur auf den Kreis der Steinkistengriaber vom Typ
Chamblandes beschrinkt, begegnet man in vielen Griabern
einzelnen eingestreuten Absplissen aus Feuerstein, also
Bearbeitungsabfillen. Dabei diirfte es sich um eine von
vielen magischen, eine Grablegung begleitenden Praktiken
gehandelt haben, fiir die uns das Verstdndnis heute voll-
kommen fehlt. Oder ist der angefiihrte Ritus mit dem Ein-
streuen eines Fragmentes aus Jadeitit gleichzusetzen, wie
solches in China anlésslich einer Bestattung heute noch
vorkommen soll, um den Toten durch die apotropiische
Wirkung des edlen Gesteins vor bosen Geistern zu schiit-
zen? Im bejahenden Fall wiirde das eine imaginativ dem
Feuerstein innewohnende, magische, vielleicht ebenfalls in
geisterabwehrendem Sinn gedachte Kraft bedeuten. Die
Absplisse haben ihren Weg in die Steinkistengriber in
Befolgung einer rituellen Handlung gefunden und sind
daher getrennt von den eigentlichen Grabbeigaben zu
betrachten.

Die Grabbeigaben und ihr Symbolgehalt

Die Bearbeitung der Beigaben aus den Gréibern von Lenz-
burg hat im Vergleich zur Stidwestschweiz mit einem ver-
héltnisméassig umfangreichen und vielseitigen Fundstoff
bekannt gemacht. Unter diesen Voraussetzungen war die
Moglichkeit gegeben, sich auf die Sinnfrage gewisser Bei-
gaben einzulassen. Aus einer tabellarischen Zusammen-
stellung aller Funde* wird ersichtlich, dass bestimmte
Artefakte in grosserer Zahl vorliegen und unschwer die mit
den Beigaben verbundene Absicht erkennen lassen, die
Toten standesgemiss auszustatten, um ihnen nach der
Wandlung durch den Tod ein angenehmes Leben im Jen-
seits, nach irdischem Vorbild, zu erméglichen. Kennzeich-
nend fiir das ménnliche Individuum sind Pfeil und Bogen
(letzterer materiell nicht nachweisbar), das Messer, etwa
noch ein Kratzer, eine Beilklinge oder eine Hammeraxt
und gelegentlich auch Gerite aus Knochen oder Geweih-
substanz, wie Pfrieme, Meissel und Retuscheure, alle in
verschiedener Anzahl (Abb. 9 und 10). Aus den angefiihr-
ten Beigaben ist eine nur scheinbar materiell ausgerichtete
Denkweise ersichtlich. Man muss diese Ausstattung in
enger Beziehung zum Glauben an ein Weiterleben der
Seele sehen, eine Uberzeugung, fiir die besonders die im
Altertum verbreitet vorkommende Totung der Witwe und
ihrer Kinder auf unterschiedliche Art spricht, wie spiter
noch ausgefiihrt wird.

Mehr Spiritualitdt vermogen wir in Objekten zu erken-
nen, die man bisher mit dem Begriff «Schmuck» verbunden
hat: Halsketten aus manatriachtigen Anhéngern, Perlenket-
ten, Anhinger aus mediterranen Schalentieren, Pectorale
aus Eberzahnlamellen und anderes mehr. Auch Beigaben
ohne praktischen Verwendungszweck im jenseitigen Leben
stellen sich bisweilen in den Steinkistengrdbern ein, so
etwa Bergkristall in der Form eines Splitters, Kernstiickes

oder hexagonalen Naturgebildes, anderseits aber auch als
Artefakt (Pfeilspitze, Messerklinge, Kratzer). Und wenn
gar der Unterkiefer eines Fuchses oder Teile eines Vogels
in einem Grab angetroffen werden, ist man gerne bereit,

Abb. 9 Steinkistengrab 13. Beigaben apotropdischen Charakters
und Manatriger: Kratzer aus Bergkristall, Pars-pro-toto-Beigabe
eines Streithammers aus Serpentinit, Retuscheur aus Hirsch-
geweih und Pfeilspitzen (Grabausstattung?) sowie Fuchskiefer-
amulett (mit rechtsseitig abgebrochener Aufhidngeose?) und
Eckzéhne von Hund.

dafiir den Zufall verantwortlich zu machen. Doch wenn
sich solche «Zufille» mehren, kann solches als Aufforde-
rung betrachtet werden, nach anderen Losungsmoglichkei-
ten Ausschau zu halten.

Bei der Beschiftigung mit den Amuletten stellte sich
heraus, dass diese einen ganz bestimmten Symbolgehalt,
entsprechend ihrer Natur, vergegenwirtigen. Sowohl ein
Geweihendspross oder der durchbohrte Schneidezahn

237



einer Ziege als auch ein Kieselstein war nach damaliger
Auffassung von tier- oder «materialspezifischen» Eigen-
schaften erfiillt beziechungsweise beseelt und konnte als
Amulett die ihm innewohnenden Krifte auf seinen Besit-
zer iibertragen. Das war das animistisch geprigte, fiir uns
nicht leicht verstdndliche, weit zuriickliegende Weltbild
des Steinzeitmenschen. Seinen Ausldufern begegnet man
heute nur noch selten in der Abgeschiedenheit, doch ihr
urspriinglicher Sinn wird praktisch nicht mehr verstanden.

Vor gut 100 Jahren machte der solothurnische Alter-
tumsforscher K. Meisterhans (1890)* auf einige Relikte
animistischer Vorstellungen aufmerksam, die eindriicklich
vor Augen fiihren, wie kurz die Zeitspanne ist, die uns
von den angefiihrten Ausldufern animistischer Mentali-
tit trennt: «Die alamannische Sitte, Kopfe von Pferden,
Ochsen und anderen Thieren durch Aufhingen zu weihen,
wovon der Grieche Agathias im 6. Jahrhundert n. Chr.
spricht, ist bis heute noch nicht ganz aufgegeben worden.
Hing ja doch bis in die jiingste Zeit in nichster Nihe der
Stadt Solothurn an einem First noch ein Stierkopf als
Siihnopfer zur Abwehr gegen Viehpresten, und iiber Stier-
und Kuhkopfe am Hausfirst aus dem zweiten Jurathale ist
dhnliches zu melden. Die Besitzer solcher ehemaliger sog.
Heidenhéduser sprechen iibrigens theilweise schon mit Ver-
achtung davon und sagen, dass rationelle Fiitterung und
Pflege verniinftiger sei. Wer also diesen Spuren ehemaliger
heidnischer Sitte noch nachgehen will, mag sich sputen.
Die Sonne der Bildung treibt die Nebel alter Tradition
schneller aus den Thilern, als vielleicht manchem Histori-
ker der Zukunft lieb sein wird.» Dazugehorige Anmerkung
im Auszug: «Ein Stierkopf war ehemals im Dachraum des
Hauses von Urs Jak. Eggenschwiler in Matzendorf neben
demjenigen des Heiden — Bernhard. [...] Der Kopf wurde
frither von Médchen gekiisst. [...] Wegen Ungliick im Stall
liess der Lehemann Giger durch einen Kapuziner den
bdsen Geist in diesem Kopf bannen [...]».

Zuriick zu den «beseelten» Grabbeigaben aus Lenzburg.
Wenden wir uns zunichst kurz den beiden Beilklingen und
Streithdmmern zu, ohne auf Axtkulte und anderweitiges
Brauchtum von der Antike bis ins letzte Jahrhundert ein-
zutreten, mit der Axt im Zentrum von Abwehrmitteln
gegen Ddmonen aller Art. — Bei den angefiihrten Artefak-
ten féllt auf, dass sie alle aus Serpentinit oder nephrithalti-
gem Serpentinit bestehen. Diese Gesteinsarten verfiigten
zusammen mit Jadeitit nach alter Auffassung iiber poten-
zierte Seelenkrafte. Dadurch erfuhr die Beilklinge — nach
E. Wahle* das hervorragendste Werkzeug des Menschen
und seine beste Waffe — aus ihrer Materie zusitzlich eine
«geistige Wertsteigerung». In Egolzwil 3 beispielsweise be-
stehen 75 Prozent aller Beilklingen aus diesen drei, gegen-
seitig durch die Grundvorstellung von apotropéischer
Wirkung, verbundenen Gesteinsarten. Aus vorchristlichen
Texten und Ritualfunden aus Gréibern der Zhou- und Han-
Dynastie erfihrt man iiber die Abwehrkrifte, die Nephrit
und Jadeitit innenwohnten. — Das Erscheinen eines Streit-
hammers aus Serpentinit in Grab 4 von Lenzburg ist wohl
so zu verstehen, dass durch diese Beigabe der besondere

238

Rang eines im iibrigen als Bogenschiitze gekennzeichneten
Jagers betont werden sollte. Uber die mit Abwehrkriften
beseelte Lochaxt wurde der Tote fiir sein jenseitiges Leben
zusitzlich gefirmt gegen Damonen. Bei der zweiten, nur als
Halfte vorliegenden Hammeraxt kommt der symbolisch-
geistige Gehalt der Beigabe als apotropéischer Manatréager
gegeniiber dem intakten Exemplar noch deutlicher zum
Ausdruck (Abb. 9). Beim Rechteckbeilchen aus nephriti-
schem Serpentinit (Grab 17) bildet die nicht selten vor-
kommende Verbindung der beiden Gesteinskomponenten
(Abb. 10) unter anderem einen von vielen Hinweisen auf
den weltweit verwendeten Serpentinit fiir die Herstellung
kultischen Zwecken dienender Axte (ethnologische Be-
lege). Weitere Manatriager waren rote und weisse Perlen
aus Kieselsteinen, welch letztere auch in undurchbohrtem
Zustand von Bedeutung waren, wie beim Schédelkult
gezeigt werden konnte. Nach iiberlieferter Vorstellung aus
dem Mittelalter wurde Kieselsteinen als Erzeugnissen der
fliessenden Gewadsser eine enge Beziehung zu seinem for-
menden Element, dem Wasser und dessen Fruchtbarkeit,
sowie Heilwirkung verheissende Krifte zugeschrieben und
dementsprechend genutzt, auch fiir Abwehr von Zauber.
Aus dem nordalpinen Aeneolithikum kennt man zudem
kleine, durchbohrte Beilanhidnger aus rotem Kieselstein als
Manatriger.”’ Neben roten Perlen aus Kiesel liegt aus
Lenzburg ein weiteres Exemplar aus hellgriin-transluzidem
Gestein vor (Mischung aus Quarz und Feldspat; Bestim-
mung Prof. Dr. M. Weibel). — Praktisch alle Autoren, die
sich mit dem tieferen Sinn von Bergkristall befassten
(O. Tschumi, M.-R. Sauter), haben in dessen Verwen-
dungszweck magische Praktiken erkannt.?® Diesem Mine-
ral (Lenzburg, Graber 12 und 13) kam grosse Bedeutung in
der Kristallomantie, der Voraussage der Zukunft, aber
auch in der Ergriindung der Vergangenheit zu, ferner zur
Beschworung von Krankheiten, unter anderem gegen
Schwindelanfille, was dem Kristall die Bezeichnung
«Schwindelstein» eingebracht hat. Diese Kenntnis erleich-
tert ferner das Verstdndnis fiir die Verwendung von
apotropdisch wirkendem Bergkristall in der kirchlichen
Sakralkunst. So war das Behiltnis einer Monstranz fiir die
Aufbewahrung der Hostie sehr oft aus Kristall gefertigt. —
Naturvolker haben bei der Ausiibung von Initiationsriten
ebenfalls Schneidegerite aus Bergkristall verwendet.
Unter den Manatrdgern wurde den Tierzihnen eine zen-
trale Bedeutung beigemessen. Solche fanden sich in sechs
Steinkisten von Lenzburg, besonders in Grab 17, fast alle
Dentalien von Haustieren, mit eindeutiger Dominanz von
Hund (Abb. 10). Offenbar spielte dieses élteste Haustier
eine wichtige Rolle bei der Jagd, deren 6konomische Be-
deutung ebenfalls in der jagerischen Ausstattung der
ménnlichen Individuen zum Ausdruck gebracht worden ist.
Der Hund galt in der Antike als Seelenbegleiter, und nach
der griechischen Mythologie empfingt Kerberos in der
Unterwelt die Seelen der Verstorbenen. Doch kénnte auch
die ihm zugeschriebene Geistersichtigkeit und besonders
auch sein iibersteigertes Wahrnehmungsvermogen in die
jenseits gerichteten Vorstellungen miteinbezogen gewesen



ADbD. 10  Steinkistengrab 17. Beigaben apotropéischen Charakters und Manatriger: Farbige Stein-
perlen, Beiklinge aus nephritischem Serpentinit; Pfeilspitzen, Kratzer und Retuscheur (Grab-
ausstattung?); vielgliedrige Kette aus Dentalien von Haustieren sowie von Hirsch, alles verschieden-
artige, auf tierspezifische Eigenschaften bezogene Krafttrager.

sein. Fiir den apotropéischen Verwendungszweck waren
die Reisszihne pridestiniert, doch finden sich unter den
Kettenanhidngern (Grab 17) auch etwa Schneidezdhne.
Unter den Dentalien der iibrigen Haustiere soll nur noch
kurz der Sinngehalt solcher vom Schwein erinnert werden,
welcher um Stiarke, Wildheit und Fruchtbarkeit kreiste.
Eindriicklich manifestiert sich der abwehrende Charakter
in den sogenannten Brustpanzern und vielleicht auch
Giirtelbandern (?) aus Eberzahnlamellen, die in mehreren
Grébern von Chamblandes ans Tageslicht gegkommen sind.
Fiir die offensichtliche symbolische Schutzfunktion der
Eberzahnlamellen sprechen unter anderem auch die
friihen minoischen Helme. — Unter den Manatrdgern der
Wildtiere erscheint erwartungsgemiss der Hirsch mit
mehreren Inzisiven als kleine Anhdnger und dem Frag-
ment einer Geweihstange in den Grébern 16 und 17 von
Lenzburg. In der Nekropole von Lausanne-Vidy sind es die
Hirschgrandeln. Fruchtbarkeit, Erneuerungskraft und
«ewige Jugend» (Grandeln) sind wohl die bemerkenswer-
testen Eigenschaften dieses Tieres, dessen kultische Vereh-
rung und Opferung sehr weit iiber das Neolithikum
zuriickreicht. Ausserdem wurde der Hirsch ebenfalls den
chthonischen Tieren zugerechnet und als Seelentier be-
trachtet. — Und nun zu den ausgefallenen «Grabbeigaben»
eines Fuchskiefers aus Grab 13 (Abb. 9) und eines Corvi-
denschnabels aus Grab 11. Nach griechischer Auffassung

galt der Fuchs als leichenfressender Ddmon; ihm wurde
auch Verwandlungsfihigkeit zugeschrieben, eine Eigen-
schaft, die die Anwesenheit ganz anders gearteter Materie
(Bleiweiss, Ocker?) in Steinkistengrabern zu erkldren
scheint. Wenn der Fuchs ferner die Eigenschaft eines
Wetterdimons besessen haben soll, liegt dieser Qualifika-
tion zweifellos seine treffsichere, auf das Wetter bezogene,
prognostische Verhaltenweise zugrunde. — Schwieriger
gestaltet sich die Sinndeutung beim Corvidenschadel (bzw.
Schnabel), der sich nicht genauer bestimmen liess: Héher,
Dohle, Elster, eventuell Rabe kommen in Frage. Mit ihnen
wurden nach dem Handworterbuch des Deutschen Aber-
glaubens folgende Eigenschaften verkniipft: Schitze fin-
den und Verwandlungsfihigkeit (Hédher, Dohle); Hexen-
tier/Warner (Elster), Tier des Totengottes und ausserdem
Symbol fiir Langlebigkeit und Verbindung mit den Ver-
storbenen. Auch miisste die im Altertum geldufige Kunst
der Weissagung aus dem Vogelflug als mogliche Erklarung
in Betracht gezogen werden. Prazisere Aussagen sind der-
zeit (noch) nicht moglich, nur soviel steht jetzt schon fest,
dass Vogelfunde aus neolithischen Graberfeldern eine wei-
tere Dimension fiir die Erfassung des geistigen Lebens
eroffnen.

Als zuverlidssige geschlechtsspezifische Beigaben erwei-
sen sich Perlenketten aus Lignit, einem Material, das die
Kriterien der «Stoffheiligkeit als Ausdruck fiir die gewissen

239



Stoffen immanenten oder zugesprochenen Krifte und
deren Verehrung im weitesten Sinn» ebenfalls erfiillt.?? Sie
kennzeichnen in Lenzburg weibliche Bestattungen. Aus ge-
wissen Fundkonstellationen mochte man schliessen, dass
die Gehidnge noch durch anders geartete Perlen aus ver-
ginglichem Stoff erginzt waren. Die Versuchung liegt

Abb. 11

Manatriger aus tritonium buccinatum, aus dem Inhalt
des Netzbeutels von Egolzwil 3 in der weiteren Umgebung des
Griberfeldes von Lenzburg. Typische Fruchtbarkeitsamulette, wie
solche nur in Frauengribern der Siidwestschweiz vorkommen;
mediterraner Import.

nahe, an den durch seine farbliche Wandlungsfihigkeit
ausgezeichneten, rotblauen Steinsamen (Lithospermum-
purpureo coeruleum) zu denken, wie er im Griberfeld von
Saint-Léonard VS tatsédchlich auch zum Vorschein gekom-
men ist.* Beim Lignit und dem in Gribern entlang des
Genfersees ausserdem vorkommenden Gagat diirfte der

240

Glaube an die schwarze Farbe als apotropéische Kraft aus-
schlaggebend gewesen sein, um sich durch sie gegen
Déamonen und Geister zu schiitzen, was angesichts der er-
schreckend hohen Sterblichkeit junger Frauen mehr als
verstédndlich erscheint.

Es bleibt noch auf eine andere Fundkategorie hinzuwei-
sen, die im Gréberfeld von Lenzburg nicht festgestellt wer-
den konnte, in der Siidwestschweiz aber keine Seltenheit
darstellt; sie setzt sich zusammen aus Amuletten mediter-
raner Schalentiere, unter ihnen als Leitform fiir das dltere
Mittelneolithikum Tritonium buccinatum. Das Fehlen der-
gestaltiger Fruchtbarkeitsamulette geht vermutlich auf un-
giinstige Erhaltungsbedingungen zuriick. Der mit Amulet-
ten aus Triton, weissen Perlen, Zahn- und Hirschgrandel-
anhédngern sowie Fliigelperlen aus Marmor und Kalkstein
gefiillte Netzbeutel®! aus der unweiten Feuchtbodensied-
lung von Egolzwil 3 jedenfalls legt nahe, dass solcher Siid-
import schon einige Jahrzehnte vor Anlegung des Gréber-
feldes am Schlossberg in Lenzburg bereits Eingang in jene
Gegend gefunden hatte (Abb. 11 und 12).

Die Beigaben aus Frauengrdbern lassen vordergriindig
ein Bemiihen um Fruchtbarkeit und Erhaltung von Leben
mit Hilfe unmissverstidndlicher Amulette erkennen sowie
entsprechenden Schutz gegen Krankheitsdimonen und die
allgegenwirtigen bosen Geister. — Ging der Mann dem Tod
der Frau voraus, folgte sie ihm nach, manchmal in Beglei-
tung kleiner Kinder, in der festen Uberzeugung an ein
Fortleben nach dem Tod.

Literarisch iiberlieferte Totenhochzeit in Alteuropa

In einem gedruckten Vortrag iiber die Totenhochzeit hat
O. Schrader?? 1904 einen authentischen Bericht des in den
Jahren 921/922 bei den Wolga-Bulgaren weilenden, arabi-
schen Gesandten Ibn Fadhlan wiedergegeben. Dieser war
Augenzeuge bei der Verbrennung eines russischen Haupt-
lings, der mit seinem Gefolge und einer Schiffsladung von
Handelsgiitern stromabwirts eingetroffen und verstorben
war. Seine Begleiter hielten Umfrage, wer mit ihm sterben
wolle; eine von ihnen erklédrte ihre Bereitschaft. Man ver-
traute sie unverziiglich zwei Maddchen an, welche sie bewa-
chen und iiberall, wohin sie nur ging, begleiten mussten.
Inzwischen wurden alle Vorbereitungen fiir das Begribnis
getroffen. «[...] Als nun der Tag gekommen war, an dem
der Verstorbene und das Madchen verbrannt werden soll-
ten, ging ich an den Fluss, in dem sein Schiff lag. Aber die-
ses war schon ans Land gezogen, [...] darauf brachten sie
eine Ruhebank, stellten sie auf das Schiff und bedeckten
sie mit wattierten, gesteppten Tiichern, mit griechischem
Goldstoff und mit Kopfkissen von demselben Stoffe. Als-
dann kam ein altes Weib, das sie den Todesengel nennen,
und spreitete die erwdhnten Sachen auf der Ruhebank aus.
Sie ist es, die das Ndhen der Kleider und die ganze Ausstat-
tung besorgt, sie auch, die das Médchen totet. Ich sah sie: es
war ein Teufel mit finsterem grimmigen Blicke [...].» Bald
wurde der provisorisch bestattete Leichnam herbeige-



schafft und mit ihm berauschende Getridnke, Friichte, Brot
usw. «Hierauf brachten sie einen Hund, schnitten ihn in
zwei Teile und warfen die ins Schiff; legten dann alle seine
Waffen ihm zur Seite; fiihrten zwei Pferde herbei, die sie so
lange jagten, bis sie von Schweiss troffen, worauf sie sie mit
ihren Schwertern zerhieben und ins Schiff warfen. Alsdann
wurden zwei Ochsen herbeigefiihrt und ebenfalls zerhauen
und ins Schiff geworfen. Endlich brachten sie einen Hahn
und ein Huhn, schlachteten auch die und warfen sie eben-
falls dahinein.» Es folgten weitere kultische Handlungen
mit der dem Tode Geweihten, wie Beischlaf (friihe Sitte
der Brautnacht durch Brautfithrer!) und Hennenopfer
durch das Médchen, das, offenbar bereits in Trance, Eltern,
Anverwandte und den neuen Herrn im Paradies erblickte.
Nach weiteren Zeremonien und Einnahme berauschender
Getrdnke sowie lange dauerndem Abschiedslied, hiess der
Todesengel das inzwischen bestiirzt und unentschlossene
Midchen eilen. «[...] Stracks nahm die Alte sie beim Kopfe,
brachte sie ins Gezelt und trat selbst mit ihr hinein. Sofort
begannen die Madnner mit ihren Stiben auf die Schilder zu
schlagen, auf dass kein Laut des Geschreies gehort wiirde
[...]» und die Alte «legte ihr einen Strick um den Hals,
reichte ihn zwei von den Miannern hin, um ihn anzuziehen,
trat selbst mit einem grossen breitklingigen Messer hinzu
und stiess ihr das zwischen die Rippen hinein, worauf sie es
wieder herauszog. Die beiden Ménner aber wiirgten sie mit
dem Stricke, bis sie tot war.» Hernach wurde das Schiff mit-
samt Zelt, «Hochzeitspaar» und allem {ibrigen, was sich
darin befand, in Brand gesteckt.

Schon vor Ibn Fadhlan hatte Ibn Dustah (um 912 n. Chr.)
kurz eine andere fiir die Siidslawen charakteristische
Witwentotung beschrieben: Nach Ablauf eines Jahres nach
der Bestattung eines Verstorbenen versammelte sich des-
sen Verwandtschaft zu einer Feier auf dem Grabhiigel.
Hernach richtete die besonders eng auf den Toten bezo-
gene Frau zwei durch einen Querbalken verbundene Stan-
gen auf, stieg auf eine darunter geschobene Bank und legte
sich einen Strick um den Hals. Das Podest wurde dann
unter ihren Fissen weggezogen und der Leichnam ver-
brannt. — Von den Russen wird auch Erdbestattung in einer
unterirdisch angelegten Grabkammer {iberliefert; nach-
dem darin Giiter angehduft worden waren, betrat sie die
Lieblingsfrau und wurde bei lebendigem Leib eingeschlos-
sen. — Aufschlussreich ist ausserdem die differenzierte
Beschreibung des Witwentodes durch den arabischen Rei-
senden Massudi (um 940 n. Chr.): «Die Frauen wiinschen
sehnlichst mit ihren Méannern verbrannt zu werden, damit
sie nach ihnen ins Paradies eingehen. Das ist auch Sitte bei

den Indern, bei denen iibrigens die Frau mit ihrem Manne
nur dann verbrannt wird, wenn sie es selbst wiinscht.» —
O. Schrader glaubte auch in Vergils Aeneis einen Hinweis
auf eine Totenhochzeit zwischen dem Helden Achilleus
und Polyxena, der Tochter des Priamus, gefunden zu
haben. Nach dem Tod des Achilleus soll dessen Geist die
von ihm geliebte Polyxena vom Konig der Troier gefordert
haben, damit diese auf seinem Grab geopfert werde.

Mit dem nur fliichtig und in stark gekiirzter Form be-
leuchteten Thema der Totenhochzeit, soll nach schriftli-

und marmordhnlichem

Abb. 12 Manatrdger aus Marmor
Gestein: Imitationen von Schneidezihnen und Hirschgrandeln,
Rossener Fliigelperle und gewohnliche Perlen, alles aus dem
Inhalt des Netzbeutels. Gleichartige Beispiele stellten sich in den
Steinkistengridbern von Lausanne-Vidy ein.

chen Quellen aus friihgeschichtlicher Zeit ein uralter Be-
stattungsbrauch in Erinnerung gerufen werden, dessen
archiologischer Nachweis sich in der Regel, wie dargelegt,
nicht leicht erbringen ldsst; und noch weniger ist iiber das
ganze damit verbundene Kultgeschehen bekannt. Als
Gliicksfall kann die Ubereinstimmung des von Herodot
iiberlieferten Geschichtsbildes iiber die skythischen Kur-
gane mit den Grabungsergebnissen gewertet werden. Sie
machen deutlich, dass die Totenhochzeit auf weit zuriick-
reichender Tradition beruht. Unsere iltesten Zeugnisse
dafiir stammen aus dem frithen Mittelneolithikum, das
heisst, sie sind bereits fiir das spéte 5. Jahrtausend vor Chr.
belegt.

241



10

ANMERKUNGEN

RENE Wyss, Ein jungsteinzeitliches Hockergriberfeld mit
Kollektivbestattungen bei Lenzburg, Kanton Aargau, in: Ger-
mania 45, 1967, S. 20-34.

RENE WYsSs, Das neolithische Hockergraberfeld von Lenzburg,
Kt. Aargau | WOLFGANG SCHEFFRAHN, Die anthropologischen
Befunde der neolithischen Population von Lenzburg, Kanton
Aargau (= Archidologische Forschungen, Schweizerisches
Landesmuseum), Ziirich 1998.

ALBERT NAEF, La nécropole néolithique de Chamblandes, in:
L’Anthropologie 12, 1901, S. 275.

DAVID VIOLLIER, Essai sur les rites funéraires en Suisse,
(= Bibliotheque de L'Ecole des Hautes Etudes, Sciences reli-
gieuses vol. 24), Paris 1911, S. 13-18.

EMIL VOGT, Das Steinzeitgrab von Opfikon, in: Jahresbericht
des Schweizerischen Landesmuseums 40, 1931, S. 50.

Albert Naef (vgl. Anm. 3), S. 270.

A. MOREL-FATIO, Les sépultures de Chamblandes, in: Anzeiger
fiir Schweizerische Altertumskunde 4, 1882, S. 222/223.

NaGur ELBIALI / ALAIN GALLAY / CHRISTIANE KRAMAR /
CHRISTIAN SIMON, Cistes néolithiques de type Chamblandes
a Bagnes-Villette (Valais, Suisse), in: Jahrbuch der Schweize-
rischen Gesellschaft fiir Ur- und Frithgeschichte 70, 1987,
S. 7-33.

PATRICK MOINAT, Lausanne VD, Vidy, propriété Sagrave, in:
Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft fiir Ur- und Friih-
geschichte 74, 1991, S. 235-237; 75, 1992, S. 183.

Orr1o TscHuml, Die steinzeitlichen Hockergriber der Schweiz,
in: Anzeiger fiir schweizerische Altertumskunde NF 23, 1921,
S. 65/66.

OTTO SCHOETENSACK, Uber die Bedeutung der «Hocker»-
Bestattung, in: Zeitschrift fiir Ethnologie 33, 1901, S. 522-527.
A. MOREL-FATIO (vgl. Anm. 7), S. 223.

RENE Wyss (vgl. Anm. 2), S. 74, 80.

Louis BosSet, Pully-Chamblandes. Découverte de tombes
néolithiques, in: Ur-Schweiz 7, 1943, S. 25-27.

NaGul ELBIALI / ALAIN GALLAY / CHRISTIANE KRAMAR /
CHRISTIAN SIMON (vgl. Anm. 8), S. 23.

PIERRE CORBOUD / EVELYNE LEEMANS / CHRISTIAN SIMON /
CHRISTIANE KRAMAR / ALBERTO SUSINI / CHARLES-ALBERT
BAUD, Trois tombes néolithiques de type Chamblandes a Saint-
Léonard VS, in: Archéologie der Schweiz 1988, S. 2-14.

242

29

30

RENE Wyss (vgl. Anm. 1), S. 30.

RENE Wyss (vgl. Anm. 2), Abb. 38, S. 62.

RENE Wyss (vgl. Anm. 2), S. 64 und Abb. 41, S. 66.
Fundhinweis bei ALEXANDRE SCHENK, Les sépultures et les
populations préhistoriques de Chamblandes, in: Bulletin de la
Société Vaudoise des Sciences naturelles 38, 1902, S. 165.
PATRICK MOINAT, Cistes néolithiques et incinération du Bronze
final a Pully, VD-Chamblandes, in: Jahrbuch der Schweize-
rischen Gesellschaft fiir Ur- und Friihgeschichte 77, 1994,
S. 123-126.

DOMINIQUE BAUDAIS / CHRISTIANE KRAMAR, La nécropole
néolithique de Corseaux «en Seyton» (VD, Suisse), in: Cahiers
d’archéologie romande Nr. 51, Lausanne 1990, S. 67.

INGRID RIEDEL, Farben in Religion, Gesellschaft, Kunst
und Psychotherapie; Symbole, S. Auflage, Stuttgart 1986,
S. 156-185.

RENE Wyss (vgl. Anm. 2), S. 138.

KONRAD MEISTERHANS, Alteste Geschichte des Kantons Solo-
thurn (= Festschrift des solothurnischen historischen Vereins),
Solothurn 1890, S. 154/155.

ERNST WAHLE, Deutsche Vorzeit, 2. Auflage, Basel/Leipzig
1952, S. 84.

RUDOLF ALBERT MAIER, Roter Steinschmuck des nordwestalpi-
nen Aneolithikums, in: Germania 39, 1961, S. 8-11.
MARC-RODOLPHE SAUTER, Sur une industrie en cristal de roche
dans le Valais néolithique, in: Archives suisse d’Anthropologie
générale 24, 1959, S. 18-44.

RUDOLF ALBERT MAIER, Naturalien in schmuck-, amulett- und
idolhafter Verwendung, Vortrag anlisslich eines Stipendiaten-
treffens der Deutschen Forschungsgemeinschaft in Tutzing
(Oberbayern), S. 3.

PIERRE CORBOUD / EVELYNE LEEMANS / CHRISTIAN SIMON /
CHRISTIANE KRAMAR / ALBERTO SUSINI / CHARLES-ALBERT
BauD (vgl. Anm. 16), S. 11/12.

RENE WYss, Steinzeitliche Bauern auf der Suche nach neuen
Lebensformen, Egolzwil 3 und die Egolzwiler Kultur (=
Archiologische Forschungen, Schweizerisches Landesmuseum
Band 1), Ziirich 1994, S. 131-140.

OTTO SCHRADER, Totenhochzeit, Ein Vortrag gehalten in der
Gesellschaft fiir Urgeschichte zu Jena, Jena 1904, S. 1-34.



ZUSAMMENFASSUNG

Die monographische Bearbeitung des jungsteinzeitlichen Griber-
feldes von Lenzburg AG hat in mehrfacher Hinsicht zu neuen
Erkenntnissen gefiihrt, die von besonderem Interesse sein diirften
im Zusammenhang mit den vielen Entdeckungen von Gribergrup-
pen und grosseren Griberfeldern entlang des Genfersees und im
Wallis. Die Lenzburger Nekropole lehnt sich kulturell an die im
stidwestlichen Landesteil iibliche Sitte der Bestattung der Toten
in unterirdisch angelegten Steinkistengribern. Eine Besonderheit
bildet die hohe Belegungszahl der Grabkammern mit durch-
schnittlich acht Individuen und ausserdem eine vielseitige Ausstat-
tung. — Totenkult und Bestattungsriten sind ebenfalls recht viel-
gestaltig und fithren unter anderem zur Aufdeckung bestimmter,
immer wiederkehrender Briuche, die bisher keine Beachtung
gefunden haben. Die Grabbeigaben wurden auf ihren Symbolge-
halt untersucht und stets in Beziechung mit entsprechenden Vor-
kommnissen in der Siidwestschweiz gebracht. So war es moglich,
einzelne sogenannte Zufallsfunde mit einer Sinngebung zu verbin-
den. — Im Vordergrund der Ausfithrungen stehen Doppelbestat-
tungen beziehungsweise Totenhochzeit sowie Kindstotung, ferner
Schidelkult und die Frage der Leichenfesselung und das Feuer als
wichtiges Element im Totenkult. Der Tod als Phase des Ubergangs
in ein anderes Leben wird in verschiedenen Aspekten beleuchtet
und in diesem Zusammenhang auch das Vorkommen von weisser
Farbe, neben gelbem und rotem Ocker erkldrt. — Die Frage des
Symbolgehalts der Grabbeigaben wird nur exemplarisch angegan-
gen und ausschliesslich aus der Sicht animistischer Geisteshaltung
zu erkldren versucht.

RESUME

La monographie consacrée a la nécropole de Lenzburg (AG),
datée du Néolithique récent, apporte a plusieurs égards une contri-
bution originale et intéressante, notamment par rapport a la
découverte de plusieurs groupes de sépultures et nécropoles dans
le bassin Iémanique et en Valais. Les pratiques funéraires associées
a la nécropole de Lenzburg rappellent celles des cultures de Suisse
occidentale et du Valais, ol les défunts étaient inhumés dans des
sépultures en cistes souterraines. Une des particularités de cette
nécropole consiste dans le taux d’occupation élévé des cistes, qui
contiennent en moyenne huit individus et sont dotées d’un mobi-
lier varié. Le culte des morts et les rites funéraires sont également
trés complexes, révélant entre autres la présence constante de cer-
taines coutumes, auxquelles on n’avait prété jusqu’ici aucune
attention. On a étudié la valeur symbolique du mobilier funéraire,
en cherchant toujours a établir un lien avec des manifestations ana-
logues apparaissant en Suisse occidentale et en Valais. Cela a per-
mis par exemple de donner une interprétation a certaines trou-
vailles fortuites. Le texte porte principalement sur les inhumations
doubles (ou union des défunts), ainsi que sur le sacrifice d’enfants,
sur les pratiques rituelles liées aux prélevements de cranes et enfin
sur la question du ligotage des cadavres et de I'importance du feu
dans les rituels funéraires. La mort considérée comme une phase
du passage a une autre vie est étudiée dans ses différents aspects et
associée a l'utilisation de divers colorants (blanc, ocre jaune et
rouge). La question de la valeur symbolique du mobilier funéraire
n’est abordée qu’a titre d’exemple et présentée exclusivement du
point de vue des conceptions animistes.

243



244

RIASSUNTO

La monografia della necropoli neolitica di Lenzburg AG ha, per
molti versi, permesso di acquisire nuove conoscenze, la cui appli-
cazione potrebbe rivelarsi di particolare interesse nell’ambito
della scoperta di numerosi gruppi e campi di tombe scoperti lungo
il Lago Lemano e nel Vallese. Culturalmente, detta necropoli
riprende la consuetudine, vigente ai tempi nell’area sudoccidentale
del Paese, dell'inumazione in necropoli sotterranee con tombe for-
mate da fosse rettangolare rivestite e coperte da lastre di pietra, le
cosiddette «cisti». Un particolare aspetto ¢ dato dalla densita della
presenza dei corpi inumati, con una media di otto salme per arco-
solio, nonché da un vasto corredo tombale. 1l culto dei morti e i riti
funebri sono anch’essi alquanto multiformi e conducono fra I'altro
a scoprire determinate usanze ricorrenti, alle quali sinora non ¢
stata prestata tutta I'attenzione che meritavano. Un’analisi ¢ stata
compiuta sul valore simbolico dei reperti dei corredi funebri, il
quale ¢ sempre stato messo in relazione con le relative specificita
date dal contesto vigente nella Svizzera sudoccidentale. E quindi
stato possibile inserire alcuni reperti, scoperti, cosiddetto, acciden-
talmente, in un contesto «semantico» pitt ampio. Il saggio tratta
dapprima le inumazioni multiple rispettivamente il sacrificio di
familiari e bambini, poi il culto del teschio, la questione posta dalla
fasciatura dei cadaveri e dal fuoco quale importante elemento del
culto dei morti. La morte quale fase di transizione verso un’altra
vita viene analizzata sotto diversi aspetti, ¢ in tale contesto si
spiega anche la presenza di colori: bianco e ocra gialla e rossa. La
questione del valore simbolico dei corredi tombali viene esaminata
soltanto sulla base di esempi, e un tentativo di spiegazione viene
dato esclusivamente nell’ottica di un’attitudine spirituale ani-
mistica.

SUMMARY

Monographic studies of the Neolithic burial grounds in Lenzburg,
Canton of Aargau, have led to several new insights which may well
be of particular interest in connection with groups of graves and
burial grounds along Lake Geneva and in the Canton of Valais.
The necropolis in Lenzburg is culturally related to the custom of
burying the dead in subterranean boxed stone chambers, as prac-
tised in the south-western region of the country. Unusual is the
large number of dead per chamber, eight people on average, as
well as the richly varied furnishings. — Death cult and burial rites
are also richly varied and lead, among other things, to the discovery
of certain recurring customs, to which little attention has previ-
ously been paid. The symbolic significance of items found in the
graves has been investigated and correlated with corresponding
finds in south-western Switzerland. This made it possible to inter-
pret so-called random finds. — Special attention is paid to double
burials or funeral weddings, as well as child deaths, the cult of the
skull, the binding of corpses, and fire as an important element of
the death cult. Various aspects of death as transition to a next life
are explored, and the associated use of white, yellow, and red ochre
is explained. — The symbolic content of the items in the graves is
discussed only by way of example and only in terms of animistic
beliefs.



	Das steinzeitliche Gräberfeld von Lenzburg : Totenkult und animistische Vorstellungen

