
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 56 (1999)

Heft: 4

Artikel: Das steinzeitliche Gräberfeld von Lenzburg : Totenkult und animistische
Vorstellungen

Autor: Wyss, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-169573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-169573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das steinzeitliche Gräberfeld von Lenzburg
Totenkult und animistische Vorstellungen

von René Wyss

Das Hockergräberfeld von Lenzburg AG gehört zusammen

mit den Nekropolen von Corseaux «En Seyton»,
Chamblandes und Lausanne-Vidy, alle an der Riviera des
Genfersees gelegen, zu den wichtigsten steinzeitlichen
Gräberfeldern unseres Landes. Vor 30 Jahren ist über die
Entdeckung in Lenzburg ein allgemein orientierender
Vorbericht1 erschienen, und im vergangenen Jahr konnte die
seit langem geplante Monographie über dieses nach wie
vor einzige Steinkistengräberfeld von grösserem Umfang
in der deutschsprachigen Schweiz realisiert und deren
Drucklegung kürzlich abgeschlossen werden.2 Im Verlauf
der Bearbeitung haben sich viele neue Gesichtspunkte
ergeben, die zum besseren Verständnis der seelischen
Struktur der in Steinkisten bestattenden Bevölkerung
beitragen, weil sie von Grabbeigaben ausgehend, deren
animistischen Symbolgehalt berücksichtigen und dadurch
manche zu Beginn unseres auslaufenden Jahrhunderts
geäusserte Auffassung zum Totenkult verständlicher
erscheinen lassen oder gar zu deren Festigung beitragen.

Doppelbestattung, Totenhochzeit

Die damaligen Ausgräber der Nekropole von Chamblandes,
A. Morel-Fatio, Konservator am Musée cantonal d'Archéologie,

der Anthropologe A. Schenk. A. de Molin sowie der
sich durch fortschrittliche Präparationsmethoden auszeichnende

waadtländische Kantonsarchäologe A. Naef, stellten
in mehreren Steinkistengräbern Doppelbestattung von
Mann und Frau fest und ausserdem auch von Müttern, in
deren Arm ein Kleinkind ruhte. Die Untersuchungen der
Skelette der linksseitig gebetteten Hockerbestattungen
führten zum Ergebnis, dass in solchen Fällen das männliche
Individuum fast durchwegs an erster Stelle hingelegt und
von der gleichzeitig mitbestatteten Frau oft partiell leicht
überdeckt worden ist, wie der anatomische Befund gezeigt
hat. A. Naef bemerkte dazu: «Un point, sur lequel je
désirerais insister encore tout particulièrement, c'est que le

corps de la femme a dû être inhumé en même temps que
celui de l'homme; c'est impossible autrement, car une
inhumation postérieure aurait inévitablement dérangé le
squelette masculin, or, ce n'est pas le cas. La femme se
tuait-elle volontairement ou la tuait-on? Je ne saurais le
dire, mais il n'ya qu'une des deux alternatives. La question
est compliquée par la présence des corps de tout petits

enfants âgés de cinq à six ans au plus et positivement
inhumés aussi ...».3 Anders ausgedrückt handelt es sich bei
derartigen Fundsituationen fast ausnahmslos um
Kindstötung, aber nicht nur, etwa im Fall eines Neugeborenen.
Das macht deutlich, dass jede Bestattungskonstellation
einer unvoreingenommenen, auf den Fall bezogenen Analyse

bedarf. In ähnlicher Weise hat seinerzeit D. Viollier,
der spätere Vizedirektor am Schweizerischen
Landesmuseum, ein differenzierteres Bild der von A. Naef
festgestellten Witwentötung entworfen und mit Bezug auf
durch grossen Altersunterschied ausgezeichnete
Doppelbestattungen die Ansicht geäussert, dass anstelle einer
überlebenden jungen Frau bisweilen auch ein altes
weibliches Sippenmitglied für die Begleitung des Mannes
ausgewählt worden sei.4 Auch für derartige Erklärungen lassen

sich, vor allem aus den heute verfügbaren
demographischen Grundlagen zur neolithischen Bevölkerung
Argumente zugunsten der vorgetragenen Auffassung
beibringen.

Nicht einfach zu erklären war das Vorkommnis von zwei
Skeletten gleichzeitig bestatteter Kinder im Alter von etwa
sechs Jahren (Grab 12, 1905). D. Viollier vermutete eine
Totenhochzeit von Scheingatten, eine Auffassung für die
sich kaum auch nur Indizien anführen lassen. Dennoch
sollte diese Möglichkeit bei sich bietender Gelegenheit
weiter verfolgt werden. - Witwentötung hat übrigens auch
E. Vogt für die 1931 in Opfikon ZH freigelegte Doppelbestattung

- hier in gestreckter Lage - angenommen, obwohl
die verrotteten Knochen diesbezügliche Beobachtungen
nicht zugelassen haben. Sein Bericht: «Es muss sich hier
unbedingt um den rituellen Tod der Frau handeln, wie er
unter der Form der Witwentötung, der Totenhochzeit und
so weiter bis heute erhalten blieb».5

Für eine Beurteilung der «Totenhochzeit» sind die
Fundverhältnisse in Lenzburg wenig geeignet, weil Kollektivbestattungen

- sie erreichen in den Steinkisten von Lenzburg
den auf helvetischem Boden höchsten Durchschnittswert
von acht Individuen je Steinkiste - Beobachtungen minutiöser

Verschiebungen von Skeletten, besonders in Gräbern

mit Erdfüllung nicht zulassen. Für Familienbestattungen

kämen allenfalls in Grab 4 (Abb. 1) die Individuen
I—III (Mann um 35, Kind 11-13 und Frau um 35 Jahre), in
Grab 8 die Individuen I—III (männliches Individuum 25-30,
erwachsenes Individuum, weiblich [?] 23-25 und Kind
unter vier Jahren) in Frage, ferner in Grab 9 die Individuen
V-VII (Mann und Frau mit Kleinkind, identisch mit 2. Räu-

ZAK 56. Heft 4/99 231



mungshorizont) und in Grab 14 die Bestattungen IV-V
(jüngeres Paar'? um 20 Jahre).

Schädelkult und Leichenfesselung

In den vielen Berichten über die damaligen Entdeckungen
wurde auch wiederholt auf Anzeichen von Schädelkult
aufmerksam gemacht. Dahin gehört die Verlagerung und der
sorgfältige Umgang mit Schädeln bei der Räumung einer
Grabkammer für eine bevorstehende Nachbestattung. So

eine Steinkiste erwähnt, in deren vier Ecken sich je ein
Schädel befunden hatte, während die schlecht erhaltenen
übrigen Skeletteile in der Mitte der Kammer angehäuft
lagen.7 - In einer weiteren, auf die Grösse eines Kindes
abgestimmten Grabkammer (Länge 70 cm) befand sich die
Kalotte eines Schädels in schalenförmiger Aufstellung.
Den Inhalt bildeten drei flache Kieselsteine von der Grösse
eines Spinnwirteis und ausgelegt in dreieckförmiger
Anordnung. - Für einen Schädelkult, wie er auch in Lenzburg
praktiziert worden ist. sprechen ferner Amulette in Form
von Rondellen (und rechteckigen Plättchen) aus Trepanationen,

wie solche in Chamblandes und im Steinkistengrab

Nü

H

%

y'
WCm*$¦>-*

*

'•fi/o

Abb. 1 Steinkistengrab 4 mit sechs Bestattungen in zwei
Horizonten und in völlig ungestörter Lage. Bei den Individuen I—III

muss gleichzeitige Bestattung von Mann (I) und Frau (III) mit
Kind (II) in Erwägung gezogen werden. Über Schädel von Individuum

VI ist die zu Individuum I gehörende Streitaxt sichtbar sowie
in der unteren linken Ecke die in einem Köcher steckenden vier
Pfeilspitzen.

Abb.2 Steinkistengrab 13 mit 17 Bestattungen. Kopfseitiger
Ausschnitt des untersten Bestattungshorizontes mit sechs Individuen:

trepanierter Schädel eines etwa 40-jährigen Mannes (Individuum

II). darüber der Schädel einer adulten Frau (Individuum
VI).

beobachtete A. Naef anlässlich seiner ersten Untersuchung
(1901) im Innern von Grab 2, vor einer Querplatte, eine
Eintiefung in den Grabfond, in welcher die Reste
vorausgegangener Bestattungen, Langknochen und Schädel,
geordnet eingelagert worden waren.6 Sie erinnerten an ein
Ossuar. In einem Bericht über die Grabung von 1881 wird

13 (Individuum II. über 40-jährig) von Lenzburg festgestellt

worden sind (Abb. 2). Im erwähnten Kindergrab von
Chamblandes befand sich zudem ein Haufen zerbrochener
Knochen und Kohle, vermischt mit einigen kalzinierten
Knochen, welch letztere offenbar, wie in Grab 12 von
Lenzburg, von einem Menschenopfer stammen.

232



Ebenfalls auf eine schädelkultische Handlung hinzuweisen

scheint die Schlussbestattung von Individuum XI in
Grab 9 von Lenzburg (Abb. 3 und 4). Sie bestand nur aus
einem Schädel mit Unterkiefer und gehörte einem Kind
von 11-13 Jahren. Weitere Rätsel in diesem Grab geben die
Bestattungen der Individuen VIII-X, alles Kinder (inf. I
und zwei Kinder um acht Jahre), auf. Bei Individuum IX ist
der Schädel mitsamt unter diesen greifendem Arm vom
Körper weg gegen die Kopfplatte verschoben worden
(Abb. 3); ausserdem weist die Stirn einen Schlitz auf (mit
weiterlaufendem Riss), der vermutlich von einem Pfeilein-
schuss herrührt. Beim darüberliegenden Individuum X war

Zwischen pietätvoll behandelten Schädeln und sorgfältig
angelegten Depots aus Langknochen und weiteren grösseren

Skelettteilen entlang der Innenseite einer Gruft sowie
Haufen zertrümmerter Knochen in einzelnen Gräbern,
zeichnet sich offensichtlich eine gegensätzliche Mentalität
ab, der man hier wie dort begegnet. Was sich dahinter
versteckt, hat bis zur Stunde keine Klärung erfahren.
Vielleicht trägt ein weiteres, bisher noch nicht berührtes und
nicht nur in unseren beiden vordergründigen Bezugsgräberfeldern

beobachtetes Bestattungsritual zum Verständnis

des widersprüchlichen Umganges mit sterblichen
Resten bei. Das betrifft die Leichenfesselung. Darunter

ta
*$*»

m
o^-

s Vili

VII

Abb. 3 Steinkistengrab 9 mit elf Bestattungen. Die Individuen
I—VIII gehören zu einem älteren Räumungshorizont. Darüber die
Bestattungen zweier etwa acht jähriger Kinder mit vom Körperskelett

getrennt vorkommendem Schädel sowie aufliegender
Schlussbestattung eines Schädels mit Unterkiefer von 11-13-jährigem

Kind, aber ohne zugehöriges Körperskelett.

wt-

£

y-t.

s <*v

:»
£t¦¦* >I

>-

P f.

VY

Abb. 4 Steinkistengrab 9: Schlussbestattung des Schädels von
Individuum XI ohne zugehörigem Körperskelett in situ.

der Schädel wiederum um die Länge eines Kopfes vom
Körper weggeschoben worden. Mit der Aufzeigung des
«Tatbestandes» soll es sein Bewenden haben (ähnliche
Fundsituationen in Bagnes-Villette VS, Grab 2, Lausanne,
Vidy VD, Grab 79 usw.).»-*

versteht man eine enge Verbindung der abgewinkelten
Gliedmassen mit dem Körper, in einem Ausmass, das nur
durch Umhüllung und Umwicklung mit Materialien aus

organischer Substanz erreicht werden konnte. Als Variante
wird ausserdem «nur Beinfesselung» auf der Höhe des

233



Beckens erwähnt.10 In der Verschnürung zu kompakten
Hockern sahen die damaligen Ausgräber von Chamblandes

A. Naef und A. Schenk) zunächst eine praktische
Vorkehrung für die Gewährleistung einer lagegerechten
Hockerbestattung. Die Ansicht, wonach die Furcht vor den
Toten als Ursache der Hockerbestattung zu betrachten sei.

fesselung schliessen lassen (Beispiele: Chamblandes, Grab
10; Sembrancher VS, Crettaz-Polet, Grab 4; Collombey-
Muraz VS, Gräber 2,19 und 46; Lenzburg AG, Grab 8, Ind.
IX [Abb. 5], und Grab 10, Ind. IV [Abb. 6], usw.), nur in
bescheidener Zahl vorliegen und die grosse Masse von
Hockerbestattungen frei ist von Anzeichen dieser Art. Die

VIIIv

-Ü

Abb. 5 Steinkistengrab 8 mit neun Bestattungen. Bei den
Individuen I—111 stellt sich einmal mehr die Frage von Totenhochzeit
und Kindstötung. Die Schlussbestattung eines wohl männlichen,
15-20-jährigen Individuums IX trägt alle Anzeichen einer
Leichenumwicklung oder -fesselung.

Abb. 6 Steinkistengrab 10 mit nur fünf Bestattungen lieferte mit
Individuum IV ein weiteres Beispiel von Leichenfesselung. Es handelt

sich um ein männliches Individuum zwischen 35-40 Jahren.
Man beachte ferner die Verlagerung des Schädels bei den Individuen

III und V, beides Männer.

hat O. Schoetensack, abgestützt auf Vorkommnisse bei
Naturvölkern, bereits um die Jahrhundertwende vertreten."

Bei uns hat diese Theorie über D. Viollier (1911) und
besonders O. Tschumi mit seiner Arbeit «Die steinzeitlichen

Hockergräber der Schweiz» (1920/1921) Eingang
gefunden. Der Leichenfesselung liegen demnach zwei
verschiedene Auffassungen zugrunde, eine bestattungstechnische

und eine psychasthenische, das heisst eine von Angst
und Zwangsvorstellungen beherrschte Gefühlshaltung.
Man muss wissen, dass Skelette, deren Lage auf Leichen-

Lage der Gebeine macht im Kreis des Chamblandesgrä-
bertyps praktisch mit allen möglichen Hockerstellungen
bekannt. Sie reichen vom knieenden Hocker mit
untergeschlagenen Schenkeln über die eigentlich «hockende
Arbeitsstellung» (Abb.7) bis hin zur körpernahen Flexion
und Packung, die in der Tat nur durch Umwicklung erreicht
werden konnte: Die Leichenfesselung aus Furcht vor der
Rückkehr eines gefürchteten Toten, sofern nicht besondere

Umstände für eine profane Lösung sprechen. Als weitere

Absicherung gegen unerwünschte «Revenants» wird

234



auch etwa die Entfernung von Körperteilen, besonders des
Schädels angeführt und andere Praktiken mehr. Das vom
Körperskelett getrennte Vorkommen des Schädels ist nicht
nur, wie schon dargelegt, in Lenzburg, sondern auch
wiederholt in Steinkisten der Rhone-Genferseeregion festgestellt

worden. Aus dem Gefühl ständiger Bedrohung durch
den Geist eines durch Fesseln in Schranken gewiesenen
Toten, könnte man sich unschwer vorstellen, dass die Knochen

eines solchen Menschen nach vollständiger Dekantation

aus Sicherheitsgründen zertrümmert worden wären.
Im schon erwähnten Grab mit Schädelkalotte (und drei
eingelegten Kieselsteinen mit magischer Funktion?),12
kalzinierten Knochen und einer Anhäufung zertrümmerter
Knochen kam bekanntlich ein Klopfstein zum Vorschein,
der sich nicht unter den üblichen Grabbeigaben einordnen
lässt. War er das Werkzeug für die Zertrümmerung der
Knochen? Diese Frage hatte sich zuvor schon bei Grab 13

von Lenzburg mit insgesamt 17 Bestattungen gestellt, wo
gar zwei derartige Hämmer in einen Zusammenhang mit
der Knochenzertrümmerung gestellt worden sind.11

Feuer als Element im Totenkult

Eine wichtige Rolle in einer Bestattungszeremonie hat
offenbar das Feuer gespielt. Deshalb begegnet man in
zahlreichen Steinkistengräbern Überresten von Holzkohle und
seltener auch Asche. Holzkohle kommt gehäuft oder
eingestreut vor, aber auch zusammen mit kalzinierten
Knochen. Selbst ausserhalb der Grabkammern wurden ganze
Nester von Holzkohle angetroffen, und mehrfach wird
auch auf Brandplätze in unmittelbarer Umgebung von
Steinkisten hingewiesen. In Collombey-Barmaz war das

ganze Gräberfeld von einer Brandschicht überzogen. Das
Erscheinungsbild ist vielfältig und betont die Bedeutung
des Feuers im Bestattungswesen. Entsprechend schwierig
gestaltet sich die Beurteilung der überlieferten Reste nach
ihrem Sinngehalt. A. Naef dachte an rituelle Feuer, während

O. Tschumis Gedanken, wie er in seiner
Habilitationsschrift dargelegt hat, zu diesem Thema um den
häuslichen Herd kreisen, in Anlehnung an paläolithische
Herdbestattungen. Neben diesen beiden Auffassungen muss
ferner mit grossen Feuern im Gräberfeld gerechnet werden,

in denen Menschen oder Mensch und Tier zusammen
verbrannt und danach beigesetzt worden sind (Lenzburg,
Gräber 11-12). Höchstwahrscheinlich handelt es sich um
Opferbeigaben. Schliesslich soll auch an die Entfachung
eines Feuers zum Leichenmahl erinnert werden, welch
letzteres in Lenzburg durch das Einstreuen einzelner
Scherben oder Teile von Krügen belegt ist. Es ist
naheliegend, die in die Steinkistengräber eingestreuten
Keramikfragmente mit den in gleicher Weise vorkommenden
Holzkohlesplittern im aufgezeigten Sinn zu verbinden. In
Lenzburg finden sich - abgesehen von der Grossgrabanlage,

die nichts zu tun hat mit dem Steinkistengräberfeld -
nie ganze Gefässe, aber nicht selten Reste von mehreren.
Für Chamblandes wird gelegentlich ein Keramikfragment

erwähnt, aber ungleich seltener. Weitere Belege für
Feuerrituale bilden Herdstellen aus Plattenbelägen oder ganz
einfach nur Feuerplätze innerhalb eines Gräberbezirkes.
Man ist solchen in Chamblandes,14 Bagnes-Villette VS,
«Les Dzardis»15 und in Saint-Léonard VS16 begegnet. Im
an letzter Stelle angeführten Gräberfeld befanden sich

\V
vV. -w
»

K.*%

%>

^ r< 4y *JTX.

7+

¦ v**:
¦s

^ »r<

r
,i^

Abb. 7 Steinkistengrab 12 mit der Bestattung eines ca. 35-jährigen

«Häuptlings», ausgezeichnet durch viele Beigaben und
charakteristisches Beispiel für linksseitige Hockerlage mit einer unter
dem Gesichtsschädel gelagerten Hand, was auf eine schlafende

Stellung schliessen lässt. Rechts oben ist der Inhalt eines Necessaires

erkennbar, bestehend aus Knochengeräten (und einem Kratzer
aus Bergkristall); Reste der Menschenopfer nicht mehr sichtbar.

zwischen und neben den untersuchten drei Steinkisten
gleich zwei Feuerstellen. Was ihnen besondere Bedeutung
verleiht, ist die Tatsache, dass im Fond von Grab 3 die
verbrannten Skelettreste eines erwachsenen Paares und eines

10-12-jährigen Kindes zum Vorschein gekommen sind.
Nach Ansicht der Ausgräber soll es sich um die sekundär
kremierten Überbleibsel dreier früherer Erdbestattungen
handeln, die zwecks Raumbeschaffung verbrannt worden
wären. War etwa eine der erwähnten Feuerstellen für diesen

Umwandlungsprozess bestimmt? Und weshalb musste

235



nach nur drei Bestattungen in einem Gräberfeld, in
welchem Kollektivbestattung geläufig war, neuer Raum
geschaffen werden; könnten sich hinter dieser einmaligen
Situation nicht andere Beweggründe verbergen? - Auch
für die beiden Steinkistengräber 11 und 12 von Lenzburg
ist die Verbrennung von Menschen nachgewiesen. Allerdings

handelt es sich nicht, wie anfänglich vermutet,17 um
Brandbestattungen als Alternative zur Erdbestattung in
linksseitiger Hockerlage. In Grab 11 mit sieben Individuen

?9

VII

^¥ •%

~~^.

•
$

P3

Abb. 8 Steinkistengrab 11 mit fünf Bestattungen und Leichenbrand

von zwei Individuen, eines Kindes und eines erwachsenen
Mannes, in stark reduzierter Menge verschiedenster Körperteile
und mit Holzkohle vermischt (nicht eingezeichnet). In der rechten
Hälfte der Kammer Mutter im Alter von 23-25 Jahren mit
Neugeborenem (Kreisfläche), in «knieender» Hockerstellung.

liegen deren zwei in Form von Leichenbrand vor (Individuum

VI und V), wenigstens ein Kind und ein Erwachsener,18

in vollkommen kalziniertem, aber auch mengenmäs-
sig stark reduziertem Umfang (Abb. 8). Er vergegenwärtigt
Knochenreste verschiedenster Körperteile, die mit
Holzkohle vermischt, hauptsächlich an zwei Stellen beigesetzt
worden waren, sich aber auch verstreut fanden. Die eine
der Anhäufungen liess an die Lagerung in einem Behältnis
aus vergänglichem Stoff denken. Das kurz erwähnte, zweite

Vorkommnis betrifft das Grab 12 eines etwa 35-jährigen
«Häuptlings», in welchem mit dem Bestattungsritual das

Einstreuen kleiner Kohlepartikeln und ebenso verbrannter
Knochenreste von Mensch und Tier sowie unverbrannter
Tierknochen verbunden war. Der Befund in Grab 12 lässt

mit grosser Wahrscheinlichkeit auf die Darbringung eines

Menschenopfers schliessen, von dem aber nur eine kleine
Menge restlos kalzinierter und daher nicht näher bestimmbarer

Knochen eingestreut worden sind.19 - Das
Grauenerregende, das die Vorstellung von Menschenopfern
erweckt, verliert sehr viel an Wirkung durch die aus den noch
zu behandelnden Beigaben hervorgehende Tatsache, dass

die vollkommen in animistischen Vorstellungen lebende
Gesellschaft restlos überzeugt war von einem Weiterleben
des Menschen nach vollzogener Wandlung durch den Tod.

Farben und Wandlung

Sowohl in den Gräbern von Chamblandes als auch den
meisten übrigen Steinkisten der Südwestregion kam den
Farbstoffen Ocker und Rötel eine grosse Bedeutung im
Bestattungsritus zu. Diese wurden in Pulverform über den
Grabfond oder die frisch Bestatteten ausgestreut und überdies

dem Toten bisweilen ein Beutel davon in der rechten
Hand mitgegeben oder, wie es scheint, gelegentlich auch

um den Hals gehängt. Die Meinungen über den Zeitpunkt
der Einfärbung, ob in frisch beigesetztem oder erst
vollständig dekarniertem Zustand, weichen stark voneinander
ab. Aus der Sicht von Lenzburg kann dazu keine Stellung
genommen werden, da nur schwache Anzeichen dieses
Brauchtums ausgemacht werden konnten. Allgemein gilt
der rote Hämatit als Symbol für Blut und Leben. Unklar
hingegen bleibt die Bedeutung des Ockers (Symbol für
Sonne und Leben?). - Sehr merkwürdig mutete der Fund
eines Stückes Bleiglanz in einem Grab von Chamblandes
an (Grabung A. de Molin 1894).20 Auch später werden
Bleiglanz oder Cerussit (Bleikarbonat) unter den «Beigaben»

erwähnt, so zuletzt aus Grab 71 von Chamblandes,
Grabung 1992.21 Auch im Kollektivgrab 8 von Lenzburg
stellte sich ein Klumpen Bleiglanz ein, mit umgewandelter
Oberfläche zu Bleikarbonat, dem Grundstoff für Bleiweiss.
Demnach müssen Bleiglanz und mineralisierter Cerussit
als weisser Farbstoff im neolithischen Totenkult eine wichtige

Rolle gespielt haben. Einen eindeutigen Beleg für
diese Auffassung bildet ein kleiner Beutel mit weissem

Farbpulver aus Grab 5 in Corseaux, «En Seyton».22 - Man
weiss von afrikanischen Stämmen, dass sie bei Heilungsoder

Totenritualen und auch bei Initiationsriten den

Körper eines von einer Wandlung (wie dem Tod) betroffenen

oder einer für eine solche ausgewählten Gruppe
vollkommen mit weisser «Farbe» überzogen. Weiss galt als

Apotropäum im Totenkult und war deshalb bei vielen
Völkern die das Trauerkleid prägende Farbe. Im Gegensatz
dazu war schwarz die Farbe der Dämonen und Geister,
hatte aber auch kathartisch-lustrative Wirkung, wie aus der

236



Beigabe von Halsketten aus Lignit und Gagat für Frauen
(Abb. 9) ersichtlich ist.23

Nicht nur auf den Kreis der Steinkistengräber vom Typ
Chamblandes beschränkt, begegnet man in vielen Gräbern
einzelnen eingestreuten Absplissen aus Feuerstein, also
Bearbeitungsabfällen. Dabei dürfte es sich um eine von
vielen magischen, eine Grablegung begleitenden Praktiken
gehandelt haben, für die uns das Verständnis heute
vollkommen fehlt. Oder ist der angeführte Ritus mit dem
Einstreuen eines Fragmentes aus Jadeitit gleichzusetzen, wie
solches in China anlässlich einer Bestattung heute noch
vorkommen soll, um den Toten durch die apotropäische
Wirkung des edlen Gesteins vor bösen Geistern zu schützen?

Im bejahenden Fall würde das eine imaginativ dem
Feuerstein innewohnende, magische, vielleicht ebenfalls in
geisterabwehrendem Sinn gedachte Kraft bedeuten. Die
Absplisse haben ihren Weg in die Steinkistengräber in
Befolgung einer rituellen Handlung gefunden und sind
daher getrennt von den eigentlichen Grabbeigaben zu
betrachten.

Die Grabbeigaben und ihr Symbolgehalt

Die Bearbeitung der Beigaben aus den Gräbern von Lenzburg

hat im Vergleich zur Südwestschweiz mit einem
verhältnismässig umfangreichen und vielseitigen Fundstoff
bekannt gemacht. Unter diesen Voraussetzungen war die
Möglichkeit gegeben, sich auf die Sinnfrage gewisser
Beigaben einzulassen. Aus einer tabellarischen Zusammenstellung

aller Funde24 wird ersichtlich, dass bestimmte
Artefakte in grösserer Zahl vorliegen und unschwer die mit
den Beigaben verbundene Absicht erkennen lassen, die
Toten standesgemäss auszustatten, um ihnen nach der
Wandlung durch den Tod ein angenehmes Leben im
Jenseits, nach irdischem Vorbild, zu ermöglichen. Kennzeichnend

für das männliche Individuum sind Pfeil und Bogen
(letzterer materiell nicht nachweisbar), das Messer, etwa
noch ein Kratzer, eine Beilklinge oder eine Hammeraxt
und gelegentlich auch Geräte aus Knochen oder
Geweihsubstanz, wie Pfrieme, Meissel und Retuscheure, alle in
verschiedener Anzahl (Abb. 9 und 10). Aus den angeführten

Beigaben ist eine nur scheinbar materiell ausgerichtete
Denkweise ersichtlich. Man muss diese Ausstattung in
enger Beziehung zum Glauben an ein Weiterleben der
Seele sehen, eine Überzeugung, für die besonders die im
Altertum verbreitet vorkommende Tötung der Witwe und
ihrer Kinder auf unterschiedliche Art spricht, wie später
noch ausgeführt wird.

Mehr Spiritualität vermögen wir in Objekten zu erkennen,

die man bisher mit dem Begriff «Schmuck» verbunden
hat: Halsketten aus manaträchtigen Anhängern, Perlenketten,

Anhänger aus mediterranen Schalentieren, Pectorale
aus Eberzahnlamellen und anderes mehr. Auch Beigaben
ohne praktischen Verwendungszweck im jenseitigen Leben
stellen sich bisweilen in den Steinkistengräbern ein, so
etwa Bergkristall in der Form eines Splitters, Kernstückes

oder hexagonalen Naturgebildes, anderseits aber auch als

Artefakt (Pfeilspitze, Messerklinge, Kratzer). Und wenn

gar der Unterkiefer eines Fuchses oder Teile eines Vogels
in einem Grab angetroffen werden, ist man gerne bereit,

Aßp%

fi

Abb. 9 Steinkistengrab 13. Beigaben apotropäischen Charakters
und Manaträger: Kratzer aus Bergkristall, Pars-pro-toto-Beigabe
eines Streithammers aus Serpentinit, Retuscheur aus Hirschgeweih

und Pfeilspitzen (Grabausstattung?) sowie Fuchskieferamulett

(mit rechtsseitig abgebrochener Aufhängeöse?) und
Eckzähne von Hund.

dafür den Zufall verantwortlich zu machen. Doch wenn
sich solche «Zufälle» mehren, kann solches als Aufforderung

betrachtet werden, nach anderen Lösungsmöglichkeiten
Ausschau zu halten.

Bei der Beschäftigung mit den Amuletten stellte sich

heraus, dass diese einen ganz bestimmten Symbolgehalt,
entsprechend ihrer Natur, vergegenwärtigen. Sowohl ein
Geweihendspross oder der durchbohrte Schneidezahn

237



einer Ziege als auch ein Kieselstein war nach damaliger
Auffassung von tier- oder «materialspezifischen»
Eigenschaften erfüllt beziehungsweise beseelt und konnte als
Amulett die ihm innewohnenden Kräfte auf seinen Besitzer

übertragen. Das war das animistisch geprägte, für uns
nicht leicht verständliche, weit zurückliegende Weltbild
des Steinzeitmenschen. Seinen Ausläufern begegnet man
heute nur noch selten in der Abgeschiedenheit, doch ihr
ursprünglicher Sinn wird praktisch nicht mehr verstanden.

Vor gut 100 Jahren machte der solothurnische
Altertumsforscher K. Meisterhans (1890)25 auf einige Relikte
animistischer Vorstellungen aufmerksam, die eindrücklich
vor Augen führen, wie kurz die Zeitspanne ist. die uns
von den angeführten Ausläufern animistischer Mentalität

trennt: «Die alamannische Sitte, Köpfe von Pferden,
Ochsen und anderen Thieren durch Aufhängen zu weihen,
wovon der Grieche Agathias im 6. Jahrhundert n. Chr.
spricht, ist bis heute noch nicht ganz aufgegeben worden.
Hing ja doch bis in die jüngste Zeit in nächster Nähe der
Stadt Solothurn an einem First noch ein Stierkopf als

Sühnopfer zur Abwehr gegen Viehpresten, und über Stier-
und Kuhköpfe am Hausfirst aus dem zweiten Jurathale ist
ähnliches zu melden. Die Besitzer solcher ehemaliger sog.
Heidenhäuser sprechen übrigens theilweise schon mit
Verachtung davon und sagen, dass rationelle Fütterung und
Pflege vernünftiger sei. Wer also diesen Spuren ehemaliger
heidnischer Sitte noch nachgehen will, mag sich sputen.
Die Sonne der Bildung treibt die Nebel alter Tradition
schneller aus den Thälern, als vielleicht manchem Historiker

der Zukunft lieb sein wird.» Dazugehörige Anmerkung
im Auszug: «Ein Stierkopf war ehemals im Dachraum des
Hauses von Urs Jak. Eggenschwiler in Matzendorf neben
demjenigen des Heiden - Bernhard. [...] Der Kopf wurde
früher von Mädchen geküsst. [...] Wegen Unglück im Stall
liess der Lehemann Giger durch einen Kapuziner den
bösen Geist in diesem Kopf bannen [...]».

Zurück zu den «beseelten» Grabbeigaben aus Lenzburg.
Wenden wir uns zunächst kurz den beiden Beilklingen und
Streithämmern zu, ohne auf Axtkulte und anderweitiges
Brauchtum von der Antike bis ins letzte Jahrhundert
einzutreten, mit der Axt im Zentrum von Abwehrmitteln
gegen Dämonen aller Art. - Bei den angeführten Artefakten

fällt auf, dass sie alle aus Serpentinit oder nephrithalti-
gem Serpentinit bestehen. Diese Gesteinsarten verfügten
zusammen mit Jadeitit nach alter Auffassung über potenzierte

Seelenkräfte. Dadurch erfuhr die Beilklinge - nach
E. Wähle26 das hervorragendste Werkzeug des Menschen
und seine beste Waffe - aus ihrer Materie zusätzlich eine
«geistige Wertsteigerung». In Egolzwil 3 beispielsweise
bestehen 75 Prozent aller Beilklingen aus diesen drei, gegenseitig

durch die Grundvorstellung von apotropäischer
Wirkung, verbundenen Gesteinsarten. Aus vorchristlichen
Texten und Ritualfunden aus Gräbern der Zhou- und Han-
Dynastie erfährt man über die Abwehrkräfte, die Nephrit
und Jadeitit innenwohnten. - Das Erscheinen eines
Streithammers aus Serpentinit in Grab 4 von Lenzburg ist wohl
so zu verstehen, dass durch diese Beigabe der besondere

Rang eines im übrigen als Bogenschütze gekennzeichneten
Jägers betont werden sollte. Über die mit Abwehrkräften
beseelte Lochaxt wurde der Tote für sein jenseitiges Leben
zusätzlich gefirmt gegen Dämonen. Bei der zweiten, nur als

Hälfte vorliegenden Hammeraxt kommt der symbolischgeistige

Gehalt der Beigabe als apotropäischer Manaträger
gegenüber dem intakten Exemplar noch deutlicher zum
Ausdruck (Abb. 9). Beim Rechteckbeilchen aus nephritischem

Serpentinit (Grab 17) bildet die nicht selten
vorkommende Verbindung der beiden Gesteinskomponenten
(Abb. 10) unter anderem einen von vielen Hinweisen auf
den weltweit verwendeten Serpentinit für die Herstellung
kultischen Zwecken dienender Äxte (ethnologische
Belege). Weitere Manaträger waren rote und weisse Perlen
aus Kieselsteinen, welch letztere auch in undurchbohrtem
Zustand von Bedeutung waren, wie beim Schädelkult
gezeigt werden konnte. Nach überlieferter Vorstellung aus
dem Mittelalter wurde Kieselsteinen als Erzeugnissen der
fliessenden Gewässer eine enge Beziehung zu seinem
formenden Element, dem Wasser und dessen Fruchtbarkeit,
sowie Heilwirkung verheissende Kräfte zugeschrieben und
dementsprechend genutzt, auch für Abwehr von Zauber.
Aus dem nordalpinen Aeneolithikum kennt man zudem
kleine, durchbohrte Beilanhänger aus rotem Kieselstein als

Manaträger.27 Neben roten Perlen aus Kiesel liegt aus
Lenzburg ein weiteres Exemplar aus hellgrün-transluzidem
Gestein vor (Mischung aus Quarz und Feldspat; Bestimmung

Prof. Dr. M. Weibel). - Praktisch alle Autoren, die
sich mit dem tieferen Sinn von Bergkristall befassten
(O. Tschumi, M.-R. Sauter), haben in dessen
Verwendungszweck magische Praktiken erkannt.28 Diesem Mineral

(Lenzburg, Gräber 12 und 13) kam grosse Bedeutung in
der Kristallomantie, der Voraussage der Zukunft, aber
auch in der Ergründung der Vergangenheit zu, ferner zur
Beschwörung von Krankheiten, unter anderem gegen
Schwindelanfälle, was dem Kristall die Bezeichnung
«Schwindelstein» eingebracht hat. Diese Kenntnis erleichtert

ferner das Verständnis für die Verwendung von
apotropäisch wirkendem Bergkristall in der kirchlichen
Sakralkunst. So war das Behältnis einer Monstranz für die
Aufbewahrung der Hostie sehr oft aus Kristall gefertigt. -
Naturvölker haben bei der Ausübung von Initiationsriten
ebenfalls Schneidegeräte aus Bergkristall verwendet.

Unter den Manaträgern wurde den Tierzähnen eine
zentrale Bedeutung beigemessen. Solche fanden sich in sechs

Steinkisten von Lenzburg, besonders in Grab 17, fast alle
Dentalien von Haustieren, mit eindeutiger Dominanz von
Hund (Abb. 10). Offenbar spielte dieses älteste Haustier
eine wichtige Rolle bei der Jagd, deren ökonomische
Bedeutung ebenfalls in der jägerischen Ausstattung der
männlichen Individuen zum Ausdruck gebracht worden ist.
Der Hund galt in der Antike als Seelenbegleiter, und nach
der griechischen Mythologie empfängt Kerberos in der
Unterwelt die Seelen der Verstorbenen. Doch könnte auch
die ihm zugeschriebene Geistersichtigkeit und besonders
auch sein übersteigertes Wahrnehmungsvermögen in die
jenseits gerichteten Vorstellungen miteinbezogen gewesen

238



49

Wh*%

jgft» %
"**»s*r 1ÉJ&*2«i^-lBWj|l

%'JjilP s>
à

¦i-

„*

Abb. 10 Steinkistengrab 17. Beigaben apotropäischen Charakters und Manaträger: Farbige
Steinperlen, Beiklinge aus nephritischem Serpentinit; Pfeilspitzen, Kratzer und Retuscheur
(Grabausstattung?); vielgliedrige Kette aus Dentalien von Haustieren sowie von Hirsch, alles verschiedenartige,

auf tierspezifische Eigenschaften bezogene Kraftträger.

sein. Für den apotropäischen Verwendungszweck waren
die Reisszähne prädestiniert, doch finden sich unter den
Kettenanhängern (Grab 17) auch etwa Schneidezähne.
Unter den Dentalien der übrigen Haustiere soll nur noch
kurz der Sinngehalt solcher vom Schwein erinnert werden,
welcher um Stärke, Wildheit und Fruchtbarkeit kreiste.
Eindrücklich manifestiert sich der abwehrende Charakter
in den sogenannten Brustpanzern und vielleicht auch
Gürtelbändern aus Eberzahnlamellen, die in mehreren
Gräbern von Chamblandes ans Tageslicht gekommen sind.
Für die offensichtliche symbolische Schutzfunktion der
Eberzahnlamellen sprechen unter anderem auch die
frühen minoischen Helme. - Unter den Manaträgern der
Wildtiere erscheint erwartungsgemäss der Hirsch mit
mehreren Inzisiven als kleine Anhänger und dem Fragment

einer Geweihstange in den Gräbern 16 und 17 von
Lenzburg. In der Nekropole von Lausanne-Vidy sind es die
Hirschgrandeln. Fruchtbarkeit, Erneuerungskraft und
«ewige Jugend» (Grandein) sind wohl die bemerkenswertesten

Eigenschaften dieses Tieres, dessen kultische Verehrung

und Opferung sehr weit über das Neolithikum
zurückreicht. Ausserdem wurde der Hirsch ebenfalls den
chthonischen Tieren zugerechnet und als Seelentier
betrachtet. - Und nun zu den ausgefallenen «Grabbeigaben»
eines Fuchskiefers aus Grab 13 (Abb. 9) und eines Corvi-
denschnabels aus Grab 11. Nach griechischer Auffassung

galt der Fuchs als leichenfressender Dämon; ihm wurde
auch Verwandlungsfähigkeit zugeschrieben, eine Eigenschaft,

die die Anwesenheit ganz anders gearteter Materie
(Bleiweiss, Ocker?) in Steinkistengräbern zu erklären
scheint. Wenn der Fuchs ferner die Eigenschaft eines

Wetterdämons besessen haben soll, liegt dieser Qualifikation

zweifellos seine treffsichere, auf das Wetter bezogene,
prognostische Verhaltenweise zugrunde. - Schwieriger
gestaltet sich die Sinndeutung beim Corvidenschädel (bzw.

Schnabel), der sich nicht genauer bestimmen liess: Häher,
Dohle, Elster, eventuell Rabe kommen in Frage. Mit ihnen
wurden nach dem Handwörterbuch des Deutschen
Aberglaubens folgende Eigenschaften verknüpft: Schätze
finden und Verwandlungsfähigkeit (Häher, Dohle);
Hexentier/Warner (Elster), Tier des Totengottes und ausserdem

Symbol für Langlebigkeit und Verbindung mit den
Verstorbenen. Auch musste die im Altertum geläufige Kunst
der Weissagung aus dem Vogelflug als mögliche Erklärung
in Betracht gezogen werden. Präzisere Aussagen sind derzeit

(noch) nicht möglich, nur soviel steht jetzt schon fest,
dass Vogelfunde aus neolithischen Gräberfeldern eine weitere

Dimension für die Erfassung des geistigen Lebens
eröffnen.

Als zuverlässige geschlechtsspezifische Beigaben erweisen

sich Perlenketten aus Lignit, einem Material, das die
Kriterien der «Stoffheiligkeit als Ausdruck für die gewissen

239



Stoffen immanenten oder zugesprochenen Kräfte und
deren Verehrung im weitesten Sinn» ebenfalls erfüllt.29 Sie
kennzeichnen in Lenzburg weibliche Bestattungen. Aus
gewissen Fundkonstellationen möchte man schliessen, dass
die Gehänge noch durch anders geartete Perlen aus
vergänglichem Stoff ergänzt waren. Die Versuchung liegt

fé

~»

'

•

J
Abb. 11 Manaträger aus tritonium buccinatimi, aus dem Inhalt
des Netzbeutels von Egolzwil 3 in der weiteren Umgebung des
Gräberfeldes von Lenzburg. Typische Fruchtbarkeitsamulette, wie
solche nur in Frauengräbern der Südwestschweiz vorkommen;
mediterraner Import.

nahe, an den durch seine farbliche Wandlungsfähigkeit
ausgezeichneten, rotblauen Steinsamen (Lithospermum-
purpureo coeruleum) zu denken, wie er im Gräberfeld von
Saint-Léonard VS tatsächlich auch zum Vorschein gekommen

ist.30 Beim Lignit und dem in Gräbern entlang des
Genfersees ausserdem vorkommenden Gagat dürfte der

Glaube an die schwarze Farbe als apotropäische Kraft
ausschlaggebend gewesen sein, um sich durch sie gegen
Dämonen und Geister zu schützen, was angesichts der
erschreckend hohen Sterblichkeit junger Frauen mehr als
verständlich erscheint.

Es bleibt noch auf eine andere Fundkategorie hinzuweisen,

die im Gräberfeld von Lenzburg nicht festgestellt werden

konnte, in der Südwestschweiz aber keine Seltenheit
darstellt; sie setzt sich zusammen aus Amuletten mediterraner

Schalentiere, unter ihnen als Leitform für das ältere
Mittelneolithikum Tritonium buccinatum. Das Fehlen der-
gestaltiger Fruchtbarkeitsamulette geht vermutlich auf
ungünstige Erhaltungsbedingungen zurück. Der mit Amuletten

aus Triton, weissen Perlen, Zahn- und Hirschgrandel-
anhängern sowie Flügelperlen aus Marmor und Kalkstein
gefüllte Netzbeutel31 aus der unweiten Feuchtbodensiedlung

von Egolzwil 3 jedenfalls legt nahe, dass solcher
Südimport schon einige Jahrzehnte vor Anlegung des Gräberfeldes

am Schlossberg in Lenzburg bereits Eingang in jene
Gegend gefunden hatte (Abb. 11 und 12).

Die Beigaben aus Frauengräbern lassen vordergründig
ein Bemühen um Fruchtbarkeit und Erhaltung von Leben
mit Hilfe unmissverständlicher Amulette erkennen sowie

entsprechenden Schutz gegen Krankheitsdämonen und die
allgegenwärtigen bösen Geister. - Ging der Mann dem Tod
der Frau voraus, folgte sie ihm nach, manchmal in Begleitung

kleiner Kinder, in der festen Überzeugung an ein
Fortleben nach dem Tod.

Literarisch überlieferte Totenhochzeit in Alteuropa

In einem gedruckten Vortrag über die Totenhochzeit hat
O. Schrader32 1904 einen authentischen Bericht des in den
Jahren 921/922 bei den Wolga-Bulgaren weilenden, arabischen

Gesandten Ibn Fadhlan wiedergegeben. Dieser war
Augenzeuge bei der Verbrennung eines russischen Häuptlings,

der mit seinem Gefolge und einer Schiffsladung von
Handelsgütern stromabwärts eingetroffen und verstorben
war. Seine Begleiter hielten Umfrage, wer mit ihm sterben
wolle; eine von ihnen erklärte ihre Bereitschaft. Man
vertraute sie unverzüglich zwei Mädchen an, welche sie bewachen

und überall, wohin sie nur ging, begleiten mussten.
Inzwischen wurden alle Vorbereitungen für das Begräbnis
getroffen. «[...] Als nun der Tag gekommen war, an dem
der Verstorbene und das Mädchen verbrannt werden sollten,

ging ich an den Fluss, in dem sein Schiff lag. Aber dieses

war schon ans Land gezogen, [...] darauf brachten sie
eine Ruhebank, stellten sie auf das Schiff und bedeckten
sie mit wattierten, gesteppten Tüchern, mit griechischem
Goldstoff und mit Kopfkissen von demselben Stoffe.
Alsdann kam ein altes Weib, das sie den Todesengel nennen,
und spreitete die erwähnten Sachen auf der Ruhebank aus.
Sie ist es, die das Nähen der Kleider und die ganze Ausstattung

besorgt, sie auch, die das Mädchen tötet. Ich sah sie: es

war ein Teufel mit finsterem grimmigen Blicke [...].» Bald
wurde der provisorisch bestattete Leichnam herbeige-

240



schafft und mit ihm berauschende Getränke, Früchte, Brot
usw. «Hierauf brachten sie einen Hund, schnitten ihn in
zwei Teile und warfen die ins Schiff; legten dann alle seine
Waffen ihm zur Seite; führten zwei Pferde herbei, die sie so
lange jagten, bis sie von Schweiss troffen, worauf sie sie mit
ihren Schwertern zerhieben und ins Schiff warfen. Alsdann
wurden zwei Ochsen herbeigeführt und ebenfalls zerhauen
und ins Schiff geworfen. Endlich brachten sie einen Hahn
und ein Huhn, schlachteten auch die und warfen sie ebenfalls

dahinein.» Es folgten weitere kultische Handlungen
mit der dem Tode Geweihten, wie Beischlaf (frühe Sitte
der Brautnacht durch Brautführer!) und Hennenopfer
durch das Mädchen, das. offenbar bereits in Trance. Eltern.
Anverwandte und den neuen Herrn im Paradies erblickte.
Nach weiteren Zeremonien und Einnahme berauschender
Getränke sowie lange dauerndem Abschiedslied, hiess der
Todesengel das inzwischen bestürzt und unentschlossene
Mädchen eilen. «[...] Stracks nahm die Alte sie beim Kopfe,
brachte sie ins Gezelt und trat selbst mit ihr hinein. Sofort
begannen die Männer mit ihren Stäben auf die Schilder zu
schlagen, auf dass kein Laut des Geschreies gehört würde
[...]» und die Alte «legte ihr einen Strick um den Hals,
reichte ihn zwei von den Männern hin, um ihn anzuziehen,
trat selbst mit einem grossen breitklingigen Messer hinzu
und stiess ihr das zwischen die Rippen hinein, worauf sie es
wieder herauszog. Die beiden Männer aber würgten sie mit
dem Stricke, bis sie tot war.» Hernach wurde das Schiff
mitsamt Zelt, «Hochzeitspaar» und allem übrigen, was sich
darin befand, in Brand gesteckt.

Schon vor Ibn Fadhlan hatte Ibn Dustah (um 912 n. Chr.)
kurz eine andere für die Südslawen charakteristische
Witwentötung beschrieben: Nach Ablauf eines Jahres nach
der Bestattung eines Verstorbenen versammelte sich dessen

Verwandtschaft zu einer Feier auf dem Grabhügel.
Hernach richtete die besonders eng auf den Toten bezogene

Frau zwei durch einen Querbalken verbundene Stangen

auf, stieg auf eine darunter geschobene Bank und legte
sich einen Strick um den Hals. Das Podest wurde dann
unter ihren Füssen weggezogen und der Leichnam
verbrannt. - Von den Russen wird auch Erdbestattung in einer
unterirdisch angelegten Grabkammer überliefert; nachdem

darin Güter angehäuft worden waren, betrat sie die
Lieblingsfrau und wurde bei lebendigem Leib eingeschlossen.

- Aufschlussreich ist ausserdem die differenzierte
Beschreibung des Witwentodes durch den arabischen
Reisenden Massudi (um 940 n. Chr.): «Die Frauen wünschen
sehnlichst mit ihren Männern verbrannt zu werden, damit
sie nach ihnen ins Paradies eingehen. Das ist auch Sitte bei

den Indern, bei denen übrigens die Frau mit ihrem Manne

nur dann verbrannt wird, wenn sie es selbst wünscht.» -
O. Schrader glaubte auch in Vergils Aeneis einen Hinweis
auf eine Totenhochzeit zwischen dem Helden Achilleus
und Polyxena, der Tochter des Priamus, gefunden zu
haben. Nach dem Tod des Achilleus soll dessen Geist die

von ihm geliebte Polyxena vom König der Troier gefordert
haben, damit diese auf seinem Grab geopfert werde.

Mit dem nur flüchtig und in stark gekürzter Form
beleuchteten Thema der Totenhochzeit, soll nach schriftli-

4*44 PO

| ppfi ° °i o o
o o ooo

OOOO O o © O 0
Abb. 12 Manaträger aus Marmor und marmorähnlichem
Gestein: Imitationen von Schneidezähnen und Hirschgrandeln,
Rössener Flügelperle und gewöhnliche Perlen, alles aus dem

Inhalt des Netzbeutels. Gleichartige Beispiele stellten sich in den

Steinkistengräbern von Lausanne-Vidy ein.

chen Quellen aus frühgeschichtlicher Zeit ein uralter
Bestattungsbrauch in Erinnerung gerufen werden, dessen

archäologischer Nachweis sich in der Regel, wie dargelegt,
nicht leicht erbringen lässt; und noch weniger ist über das

ganze damit verbundene Kultgeschehen bekannt. Als
Glücksfall kann die Übereinstimmung des von Herodot
überlieferten Geschichtsbildes über die skythischen Kur-
gane mit den Grabungsergebnissen gewertet werden. Sie

machen deutlich, dass die Totenhochzeit auf weit
zurückreichender Tradition beruht. Unsere ältesten Zeugnisse
dafür stammen aus dem frühen Mittelneolithikum, das

heisst, sie sind bereits für das späte 5. Jahrtausend vor Chr.

belegt.

241



ANMERKUNGEN

René Wyss, Ein jungsteinzeitliches Hockergräberfeld mit
Kollektivbestattungen bei Lenzburg, Kanton Aargau, in:
Germania 45,1967. S. 20-34.
René Wyss, Das neolithische Hockergräberfeld von Lenzburg,
Kt. Aargau I Wolfgang Scheffrahn, Die anthropologischen
Befunde der neolithischen Population von Lenzburg, Kanton
Aargau Archäologische Forschungen, Schweizerisches
Landesmuseum), Zürich 1998.

Albert Naef, La nécropole néolithique de Chamblandes, in:
L'Anthropologie 12,1901, S. 275.
David Viollier, Essai sur les rites funéraires en Suisse,

Bibliothèque de L'École des Hautes Études, Sciences
religieuses vol. 24). Paris 1911, S. 13-18.
Emil Vogt, Das Steinzeitgrab von Opfikon. in: Jahresbericht
des Schweizerischen Landesmuseums 40,1931, S. 50.

Albert Naef (vgl. Anm. 3), S. 270.

A. Morel-Fatio, Les sépultures de Chamblandes, in: Anzeiger
für Schweizerische Altertumskunde 4.1882, S. 222/223.
Nagui Elbiali / Alain Gallay / Christiane Kramar /
Christian Simon, Cistes néolithiques de type Chamblandes
à Bagnes-Villette (Valais, Suisse), in: Jahrbuch der Schweizerischen

Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 70, 1987,
S. 7-33.
Patrick Moinat. Lausanne VD, Vidy, propriété Sagrave, in:
Jahrbuch der Schweizerischen Gesellschaft für Ur- und
Frühgeschichte 74,1991, S. 235-237; 75,1992, S. 183.

Otto Tschumi, Die steinzeitlichen Hockergräber der Schweiz,
in: Anzeiger für schweizerische Altertumskunde NF 23, 192t,
S. 65/66.

Otto Schoetensack, Über die Bedeutung der «Hockers-
Bestattung, in: Zeitschrift für Ethnologie 33, 1901, S. 522-527.
A. Morel-Fatio (vgl. Anm. 7), S. 223.
René Wyss (vgl. Anm. 2), S. 74, 80.
Louis Bosset, Pully-Chamblandes. Découverte de tombes
néolithiques, in: Ur-Schweiz 7, 1943, S. 25-27'.
Nagui Elbiali / Alain Gallay / Christiane Kramar /

Christian Simon (vgl. Anm. 8), S. 23.

Pierre Corboud / Evelyne Leemans / Christian Simon /
Christiane Kramar / Alberto Susini / Charles-Albert
Baud, Trois tombes néolithiques de type Chamblandes à Saint-
Léonard VS. in: Archäologie der Schweiz 1988, S. 2-14.

René Wyss (vgl. Anm. 1), S. 30.

René Wyss (vgl. Anm. 2), Abb. 38, S. 62.

René Wyss (vgl. Anm. 2), S. 64 und Abb. 41, S. 66.

Fundhinweis bei Alexandre Schenk, Les sépultures et les

populations préhistoriques de Chamblandes, in: Bulletin de la
Société Vaudoise des Sciences naturelles 38,1902, S. 165.

Patrick Moinat, Cistes néolithiques et incinération du Bronze
final à Pully, VD-Chamblandes, in: Jahrbuch der Schweizerischen

Gesellschaft für Ur- und Frühgeschichte 77, 1994,
S. 123-126.
Dominique Baudais / Christiane Kramar, La nécropole
néolithique de Corseaux «en Seyton» (VD, Suisse), in: Cahiers
d'archéologie romande Nr. 51, Lausanne 1990, S. 67.

Ingrid Riedel. Farben in Religion, Gesellschaft, Kunst
und Psychotherapie; Symbole, 5. Auflage, Stuttgart 1986,
S. 156-185.
René Wyss (vgl. Anm. 2), S. 138.

Konrad Meisterhans. Älteste Geschichte des Kantons
Solothurn Festschrift des solothurnischen historischen Vereins),
Solothurn 1890, S. 154/155.

Ernst Wähle, Deutsche Vorzeit, 2. Auflage, Basel/Leipzig
1952, S. 84.

Rudolf Albert Maier, Roter Steinschmuck des nordwestalpinen

Äneolithikums, in: Germania 39, 1961, S. 8-11.

Marc-Rodolphe Sauter, Sur une industrie en cristal de roche
dans le Valais néolithique, in: Archives suisse d'Anthropologie
générale 24,1959, S. 18-44.

Rudolf Albert Maier, Naturalien in schmuck-, amuleti- und
idolhafter Verwendung, Vortrag anlässlich eines Stipendiatentreffens

der Deutschen Forschungsgemeinschaft in Tutzing
(Oberbayern), S. 3.

Pierre Corboud / Evelyne Leemans / Christian Simon /

Christiane Kramar / Alberto Susini / Charles-Albert
Baud (vgl. Anm. 16), S. 11/12.
René Wyss, Steinzeitliche Bauern auf der Suche nach neuen
Lebensformen, Egolzwil 3 und die Egolzwiler Kultur
Archäologische Forschungen, Schweizerisches Landesmuseum
Band 1), Zürich 1994, S. 131-140.

Otto Schrader, Totenhochzeit, Ein Vortrag gehalten in der
Gesellschaft für Urgeschichte zu Jena, Jena 1904, S. 1-34.

242



ZUSAMMENFASSUNG

Die monographische Bearbeitung des jungsteinzeitlichen Gräberfeldes

von Lenzburg AG hat in mehrfacher Hinsicht zu neuen
Erkenntnissen geführt, die von besonderem Interesse sein dürften
im Zusammenhang mit den vielen Entdeckungen von Gräbergruppen

und grösseren Gräberfeldern entlang des Genfersees und im
Wallis. Die Lenzburger Nekropole lehnt sich kulturell an die im
südwestlichen Landesteil übliche Sitte der Bestattung der Toten
in unterirdisch angelegten Steinkistengräbern. Eine Besonderheit
bildet die hohe Belegungszahl der Grabkammern mit
durchschnittlich acht fndividuen und ausserdem eine vielseitige Ausstattung.

- Totenkult und Bestattungsriten sind ebenfalls recht
vielgestaltig und führen unter anderem zur Aufdeckung bestimmter,
immer wiederkehrender Bräuche, die bisher keine Beachtung
gefunden haben. Die Grabbeigaben wurden auf ihren Symbolgehalt

untersucht und stets in Beziehung mit entsprechenden
Vorkommnissen in der Südwestschweiz gebracht. So war es möglich,
einzelne sogenannte Zufallsfunde mit einer Sinngebung zu verbinden.

- Im Vordergrund der Ausführungen stehen Doppelbestattungen

beziehungsweise Totenhochzeit sowie Kindstötung, ferner
Schädelkult und die Frage der Leichenfesselung und das Feuer als

wichtiges Element im Totenkult. Der Tod als Phase des Übergangs
in ein anderes Leben wird in verschiedenen Aspekten beleuchtet
und in diesem Zusammenhang auch das Vorkommen von weisser
Farbe, neben gelbem und rotem Ocker erklärt. - Die Frage des

Symbolgehalts der Grabbeigaben wird nur exemplarisch angegangen

und ausschliesslich aus der Sicht animistischer Geisteshaltung
zu erklären versucht.

RESUME

La monographie consacrée à la nécropole de Lenzburg (AG),
datée du Néolithique récent, apporte à plusieurs égards une contribution

originale et intéressante, notamment par rapport à la
découverte de plusieurs groupes de sépultures et nécropoles dans
le bassin lémanique et en Valais. Les pratiques funéraires associées
à la nécropole de Lenzburg rappellent celles des cultures de Suisse
occidentale et du Valais, où les défunts étaient inhumés dans des

sépultures en cistes souterraines. Une des particularités de cette
nécropole consiste dans le taux d'occupation élevé des cistes, qui
contiennent en moyenne huit individus et sont dotées d'un mobilier

varié. Le culte des morts et les rites funéraires sont également
très complexes, révélant entre autres la présence constante de
certaines coutumes, auxquelles on n'avait prêté jusqu'ici aucune
attention. On a étudié la valeur symbolique du mobilier funéraire,
en cherchant toujours à établir un lien avec des manifestations
analogues apparaissant en Suisse occidentale et en Valais. Cela a permis

par exemple de donner une interprétation à certaines
trouvailles fortuites. Le texte porte principalement sur les inhumations
doubles (ou union des défunts), ainsi que sur le sacrifice d'enfants,
sur les pratiques rituelles liées aux prélèvements de crânes et enfin
sur la question du ligotage des cadavres et de l'importance du feu
dans les rituels funéraires. La mort considérée comme une phase
du passage à une autre vie est étudiée dans ses différents aspects et
associée à l'utilisation de divers colorants (blanc, ocre jaune et
rouge). La question de la valeur symbolique du mobilier funéraire
n'est abordée qu'à titre d'exemple et présentée exclusivement du
point de vue des conceptions animistes.

243



RIASSUNTO

La monografia della necropoli neolitica di Lenzburg AG ha. per
molti versi, permesso di acquisire nuove conoscenze, la cui
applicazione potrebbe rivelarsi di particolare interesse nell'ambito
della scoperta di numerosi gruppi e campi di tombe scoperti lungo
il Lago Lemano e nel Vallese. Culturalmente, detta necropoli
riprende la consuetudine, vigente ai tempi nell'area sudoccidentale
del Paese, dell'inumazione in necropoli sotterranee con tombe
formate da fosse rettangolare rivestite e coperte da lastre di pietra, le
cosiddette «cisti». Un particolare aspetto è dato dalla densità della

presenza dei corpi inumati, con una media di otto salme per arco-
solio, nonché da un vasto corredo tombale. Il culto dei morti e i riti
funebri sono anch'essi alquanto multiformi e conducono fra l'altro
a scoprire determinate usanze ricorrenti, alle quali sinora non è

stata prestata tutta l'attenzione che meritavano. Un'analisi è stata
compiuta sul valore simbolico dei reperti dei corredi funebri, il
quale è sempre stato messo in relazione con le relative specificità
date dal contesto vigente nella Svizzera sudoccidentale. È quindi
stato possibile inserire alcuni reperti, scoperti, cosiddetto,
accidentalmente, in un contesto «semantico» più ampio. Il saggio tratta
dapprima le inumazioni multiple rispettivamente il sacrificio di
familiari e bambini, poi il culto del teschio, la questione posta dalla
fasciatura dei cadaveri e dal fuoco quale importante elemento del
culto dei morti. La morte quale fase di transizione verso un'altra
vita viene analizzata sotto diversi aspetti, e in tale contesto si

spiega anche la presenza di colori: bianco e ocra gialla e rossa. La
questione del valore simbolico dei corredi tombali viene esaminata
soltanto sulla base di esempi, e un tentativo di spiegazione viene
dato esclusivamente nell'ottica di un'attitudine spirituale
animistica.

SUMMARY

Monographic studies of the Neolithic burial grounds in Lenzburg.
Canton of Aargau. have led to several new insights which may well
be of particular interest in connection with groups of graves and
burial grounds along Lake Geneva and in the Canton of Valais.
The necropolis in Lenzburg is culturally related to the custom of
burying the dead in subterranean boxed stone chambers, as practised

in the south-western region of the country. Unusual is the
large number of dead per chamber, eight people on average, as
well as the richly varied furnishings. - Death cult and burial rites
are also richly varied and lead, among other things, to the discovery
of certain recurring customs, to which little attention has previously

been paid. The symbolic significance of items found in the

graves has been investigated and correlated with corresponding
finds in south-western Switzerland. This made it possible to interpret

so-called random finds. - Special attention is paid to double
burials or funeral weddings, as well as child deaths, the cult of the
skull, the binding of corpses, and fire as an important element of
the death cult. Various aspects of death as transition to a next life
are explored, and the associated use of white, yellow, and red ochre
is explained. - The symbolic content of the items in the graves is
discussed only by way of example and only in terms of animistic
beliefs.

244


	Das steinzeitliche Gräberfeld von Lenzburg : Totenkult und animistische Vorstellungen

