
Zeitschrift: Zeitschrift für schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte =
Revue suisse d'art et d'archéologie = Rivista svizzera d'arte e
d'archeologia = Journal of Swiss archeology and art history

Herausgeber: Schweizerisches Nationalmuseum

Band: 56 (1999)

Heft: 3

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Buchbesprechungen

Les pays romands au Moyen Age, publié sous la direction de
Agostino Paravicini Bagliani, Jean Pierre Felber, Jean-
Daniel Morerod et Véronique Pasche (Payot, Lausanne
1997). 640 Seiten, 24 Farbtafeln, 114 Schwarzweissabbildungen,
17 Karten (plus zwei auf dem Vorsatz).

Der Titel des Werks ist mit Bedacht gewählt, in Anspielung auf
den Sprachgebrauch während des Konflikts zwischen Savoyen und
Habsburg im 13. Jahrhundert. Die modernen Staats-, Kantons- und
Sprachgrenzen, unerlässlich zur Orientierung des Lesers, der ins
Mittelalter zurückblickt, sollen keine unveränderliche oder gar
einheitliche «Suisse romande» oder «Romandie» vortäuschen.
Die Einleitung stellt die Frage, und die Schlussfolgerung
beantwortet sie unter den Titeln «Raum», «Identität» und «Kultur» mit
der gebotenen Vorsicht und Rücksicht.

Eindeutiger als eine Kantonsgeschichte, wie die neue dreibändige

des Kantons Zürich, mit deren erstem Band sie die Zeitgrenzen

gemein hat, richtet sich das Werk an das Fachpublikum und
einen begrenzten Kreis von Intellektuellen. Kurz vor Beginn des

Jubiläumsjahrs der Bundesverfassung erschienen, darf sie als
Gegengewicht gegen die Dominanz der Erinnerungen an 1798-1848
verstanden und als Forum des historischen Selbstbewusstseins der
Französisch sprechenden und schreibenden Schweiz gewertet werden.

43 Gelehrte haben sie verfasst und den letzten Stand der
Forschung eingebracht; der Preis der Aktualität sind grosse Lücken
der Darstellung, da, wo keine neuen Untersuchungen vorliegen
oder diese noch nicht abgeschlossen sind wie auf dem Feld der
Schnitzaltäre oder dem der Monumentalskulptur, von der aber die
Grabmäler im Kapitel «Morts et sépultures» behandelt werden.

Die Besprechung in dieser Zeitschrift beschränkt sich auf Urba-
nismus, Architektur und Kunstgeschichte. Doch wäre anzumerken,
dass die Ergebnisse der Sachkulturforschung im weitesten Sinne
die der Schrift- und Bildquellenforschung überdurchschnittlich
dicht ergänzen und dass sich diese enge Verbindung in der sorgfältigen

Wahl der Illustrationen manifestiert.
Den Übergang von den archäologisch gestützten zu den auf

Quellenforschungen beruhenden Beiträgen bilden im ersten Teil,
«Territoires», das Kapitel 5, «Les réseaux de communication: la
créativité routière» von Eric Vion, und Kapitel 7, «Les villes:
espace et réseau» von Marcel Grandjean. Eric Vion, f983-1991
Mitarbeiter des Inventars der Historischen Verkehrswege der
Schweiz und Gründungsmitglied der Vereinigung Groupe romand
d'archéologie du territoire, zeigt in seinem nicht nur verkehrshistorisch,

sondern auch verkehrspolitisch engagierten Beitrag, wie der
Landesausbau im Mittelalter zusammen mit politischen und
wirtschaftlichen Zwängen zu einem neuen Wegnetz führte, das dichter
war als das moderne, mit starker Konkurrenz auf den hohe
Zolleinnahmen verheissenden Hauptachsen. Die verkehrspolitisch
grosse Zeit der Waadt als Durchgang vom Jurapass Col de Jougne
zum Alpenpass des Grossen St. Bernhard dauerte rund die ersten
dreihundert Jahre des zweiten Jahrtausends; dann überwog der
West-Ost-Verkehr durch das Mittelland. Exkurse erhellen die
Lage von Neuenburg (Val-de-Travers) und Freiburg (der ins Blickfeld

gerückte Gantrischpass der im 14. Jahrhundert von Savoyen

eingekreisten Stadt). Sorgfältige quellengestützte Einzelstudien
von Jean-Daniel Morerod und anderen Autoren ergänzen Vions
Fresko.

Marcel Grandjean, der 1972-1994 an der Universität Lausanne
die Geschichte der regionalen Kunstdenkmäler unterrichtete und
dem seine Freunde und Schüler 1995 eine 717 Seiten starke
Festschrift widmeten, hat seinen dort angekündigten Beitrag zur
Architekturgeschichte auf drei Kapitel verteilt. Das erste behandelt,

wie gesagt, die Städte. Dieser Überblick geht über Grandjeans

1984 und 1988 vorgelegte Synthesen beträchtlich hinaus.
Nach einer in die Fussnote verbannten Forschungsgeschichte, die

man als Erstes lesen sollte, öffnet Grandjean den Fächer der Vielfalt:

die Bischofsstädte (Sitten, Lausanne, Genf), die Klosterstädte
(Payerne, Saint-Maurice, Lutry, Saint-Ursanne, Romainmôtier
und, vielleicht, Cossonay), die im Wettbewerb zwischen den Häusern

Savoyen und Zähringen gegründeten Neustädte, die Städte
der Feudalherren wie Neuenburg, die Burgstädtchen, oft wenig
mehr als Garnisonen und oft ohne Freiheiten, wie das 1220 gegründete

Epeisses (GE). Oft lagen Konkurrenzgründungen Seite bei
Seite und behinderten einander: Biel-Nidau, Neuenstadt-Le Lan-
deron-Erlach, oder wurden von derselben Herrschaft entlang
einer Achse aufgereiht; so gründeten die Grafen von Savoyen
entlang des Flüsschens Veveyse La Tour-de-Peilz (1282), Chätel-
Saint-Denis (1296) und Vaulruz (1316). Das ergab einen
Mikrokosmos von Städten, wie man ihn sonst nur von Südwestfrankreich
und vom Piémont kennt.

Welchen Mustern folgen die Stadtanlagen? Wie sind Gassenzüge,

Parzellierung, Mauerring organisiert? Wieweit bestimmt die
Topographie, wieweit ein Typus die Gründung und - sehr wichtig -
die Erweiterung einer Stadt? Lassen sich einzelne Typen einzelnen
Herrschern oder gewissen Zeiträumen zuordnen? In der ihm eigenen

Eindringlichkeit warnt Grandjean vor Vereinfachungen und
zeigt, wie man unter einzelnen Gesichtspunkten Gruppierungen
vornehmen kann. So scheint sich der zähringische Typus rasch
verbreitet, aber auch verwandelt zu haben wie in Neuenstadt (mit
dem Umriss eines Bootes) und Saint-Prex (das ein Dreieck bildet).
Saint-Prex, eine Gründung des Domkapitels von Lausanne (1234)
und eine Schöpfung des Architekten der Kathedrale, Jean Cote-
reel, löst bereits das Problem der Stadthygiene. Ein wichtiger
Abschnitt ist dem architektonischen Ausdruck der Stadtfunktionen

gewidmet.
Der fünfte Teil des Werks, «Art et espace», umfasst genau 100

Seiten. Er ist wie folgt gegliedert:
«L'architecture religieuse» (Marcel Grandjean)
«L'architecture militaire: donjons et châteaux» (Daniel de

Raemy)
«L'architecture militaire à la fin de l'époque gothique» (Marcel
Grandjean)
«Cheminées et poêles» (Laurent Auberson und Gabriele Keck)
«La peinture» (Enrico Castelnuovo und Théo-Antoine
Hermanès).

Das Kapitel über die kirchliche Baukunst gliedert sich mehr
nach funktionalen als nach formtypologischen Leitlinien und
erfasst nacheinander und sich chronologisch überschneidend die

ZAK 56. Heft 3/99 209



von den Mönchsorden dominierten Jahrhunderte (10.-14. Jh.), die
Jahrhunderte der einander etappenweise nacheifernden Kathedralen

und Stiftskirchen (12.-14. Jh.), die Jahrhunderte der Stadtentfaltung

mit Bettelordenskirchen und Pfarrkirchen jeder Grösse
von Stadt und Land (13.-15. Jh.) und schliesslich die Baugattungen
(«typologies») der Kapellenanbauten, der Spitäler und Spitalkirchen,

der Beinhäuser, der Oratorien, der Brückenkapellen und der
Burgkapellen. Der letzte Abschnitt gilt dem Triumph der Flam-
boyantgotik und der Herkunft der am Ende des Mittelalters immer
häufiger mit Namen bekannten, an mehreren Bauten zu verfolgenden

Werkmeister. Für den anziehendsten der Genfer Steinmetz-
Architekten hält Grandjean den Schöpfer von Saint-Martin in
Vevey (1522-1532), François de Curtine. Niemand, der diese
Pfarrkirche kennt, wird ihm widersprechen. Eine ins Einzelne
gehende Forschungsgeschichte ersetzt in diesem Kapitel die
Fussnoten.

In das Kapitel Burgenbau teilen sich Daniel de Raemy, Grandson,

und Marcel Grandjean. Sie fassen darin zehn Jahre eigener
intensiver Forschung und fremde Ergebnisse zusammen, de Raemy
mit besonderem Dank an das Laboratoire romand de dendrochronologie.

Neu ist die Erkenntnis, dass die ältesten runden Haupttürme,

der erhaltene von Orbe (1233) und der 1943 abgegangene
des ersten Schlosses von Yverdon (um 1235), von Amédée III. de
Montfaucon-Montbéliard erbaut wurden, gefolgt vom Schloss

von Pruntrut (tour Refous), erbaut um 1236 von seinem Bruder
Thierry de Montbéliard nach dem Anschluss der Ajoie an seine
Herrschaft. Erst jetzt, 1240/41, scheint die Form von Peter von
Savoyen am Schloss von Romont übernommen und die
Verteidigungsfähigkeit sogleich durch Schiessscharten statt Lichtschlitzen
verbessert worden zu sein. Schiessnischen und -scharten dienen für
das 13. Jahrhundert als Leitformen der Datierung von Befestigungen.

Ein weiterer Abschnitt ist dem «carré savoyard» gewidmet,
der quadratischen, von vier Rundtürmen flankierten Burg, als
deren erste das 1259 von Peter von Savoyen begonnene zweite
Schloss von Yverdon gilt. Die Anlage von Türmen für den Flan-
kenschuss ist jedoch schon zuvor beim Ausbau älterer Burgen zu
beobachten, so am Schloss Chillon, 1240 unter Amadeus IV. von
Savoyen. Im 14. Jahrhundert überwog der Bau von Wohntürmen
und der Bau ganzer Wohnflügel in existierenden Burgen. Das 15.

Jahrhundert sah den Bau des Vorwerks («châtelet») von Schloss

Estavayer durch einen Bastard des Hauses Savoyen (ab 1433), den
zeichenhaften Umbau von Schloss Aigle durch die neue Berner
Herrschaft (ab 1482), vor allem aber einen Bau von europäischem
Rang, das nach lombardischen oder piemontesischen Vorbildern in
Backstein erbaute, sowohl komfortable als auch wehrhafte Schloss
Vufflens (ab 1415 für Henri de Colombier, den Ratgeber und
Freund des Herzogs Amadeus VIII. von Savoyen).

Der offene Kamin und der geschlossene Ofen, meist Kachelofen,

begegnen sich kulturgeographisch in der Romandie. Dies
zeigen in ihrem gleichermassen auf Archäologie, Bildquellen und
Schriftquellen gestützten Beitrag Laurent Auberson und Gabriele
Keck, beide vom Atelier d'archéologie médiévale, Moudon. In der
Waadt und im Kanton Bern kann man wenigstens bis ins 18.
Jahrhundert in einer und derselben Stube beide nebeneinander finden,
wie, glaube ich, Monique Fontannaz in ihrem Buch über die
Waadtländer Pfarrhäuser (1986) als erste betont hat.

Ein Hochschullehrer als Forscher und ein Kunsthistoriker-
Restaurator haben sich für die Darstellung der Malerei, deren
Kenntnis den Restauratoren sehr viel verdankt, zusammengetan:
Enrico Castelnuovo, früher Universität Lausanne, seit 1982 Scuola
Normale Superiore, Pisa, und Théo-Antoine Hermanès, Atelier
Créphart, Le Lignon (GE). Das Kapitel beginnt mit den Ursachen
der gemessen am ursprünglichen Bestand spärlichen Überlieferung,

von den Bilderstürmen der Reformation bis zu einigen Irrtümern

und Misserfolgen der Denkmalpflege. Es ist ein Verdienst

dieses Beitrags, alle Arten von Malerei im Visier zu haben, von der
frühen Buchillustration bis zur glücklich erhaltenen dekorativen
Ausmalung einer Kathedrale, der von Lausanne im 13. Jahrhundert

(Fragmente am Äusseren werden gegenwärtig konserviert)
und der hervorragend erforschten Kathedrale von Genf, vom
Glasgemälde bis zur bemalten Truhe, vom Altarbild bis zur Poly-
chromierung von Stein- und Holzskulpturen, von den einst in der
Kathedrale von Lausanne aufbewahrten, 1536/37 nach Bern
gelangten gewirkten Bildteppichen zu den gestickten Paramenten,
die dasselbe Schicksal erlitten. Die straffe, nach Jahrhunderten
geordnete Darstellung meistert die grosse Vielfalt und Fülle.
Auftraggeber und Künstler haben darin das gleiche Gewicht.

Für eine vertiefte Kenntnis der mittelalterlichen Kunst in der
Französisch sprechenden Schweiz ist das vorliegende, in eine

Gesamtgeschichte eingebettete Résumé in den nächsten Jahren
schlechthin unentbehrlich.

Georg Germann

Oskar Bätschmannn / Pascal Griener: Hans Holbein d.J. Die
Solothurner Madonna. Eine Sacra Conversazione im Norden
(hrsg. vom Schweizerischen Institut für Kunstwissenschaft,
Zürich) (Schwabe & Co. AG Verlag, Basel 1998). 220 S.,

314 Abb., wovon 13 in Farbe.

Mit der Untersuchung über die Solothurner Madonna legen
Oskar Bätschmann und Pascal Griener nunmehr die dritte gemeinsame

Studie über Hans Holbein d.J. in Buchform vor. Was sie hier
mitteilen, überschneidet sich manchmal mit ihrer 1997 erschienenen

Künstlermonographie, der bald eine nur dem Umfang nach
kleinere Arbeit zur Darmstädter Madonna folgte. Dem Vorwort
des vorliegenden Bandes ist indes der Hinweis zu entnehmen, dass

die Untersuchung bereits 1994 im Manuskript abgeschlossen war;
zusammen mit dem damals in der «Zeitschrift für
Kunstgeschichte» erschienenen Aufsatz «Holbein-Apelles», der sich

scharfsinnig dem Problem der Selbstreflexion des Künstlertums
vor dem Hintergrund reformatorischer Bildkritik widmete, stellt
die vorliegende Bildmonographie damit das erste und zugleich
wohl substantiellste Ergebnis der gemeinschaftlichen Holbein
Forschung der beiden Schweizer Kunsthistoriker dar.

Die Sorgfalt, mit der die Verfasser ihr Thema angehen, steht
zum «Eventcharakter» manch zeitgenössischen Kunstbuches in
markantem Gegensatz, wozu noch die unprätentiös gediegene
Ausstattung des Buches beiträgt. Die Lektüre lohnt sich deshalb
auch für diejenigen, die mit den anderen Holbein-Studien der
Autoren bereits vertraut sind. Die Verfasser machen es sich nicht
leicht, argumentieren nicht von einer Position unangreifbarer
Autorität und entziehen sich nicht der Kritik. Im Gegenteil:
Brüche und Zweifel - beides gibt es bei Holbeins Solothurner
Madonna zuhauf - werden hier für einmal nicht im Blick auf eine

möglichst persuasive Beweisführung glattgeschrieben. Vorbildlich
wird stattdessen selbst dort differenziert argumentiert, wo es um
vermeintlich selbstverständliche Details geht. Den Verfassern

gelingt so nicht weniger, als die Leser zur Wägung von Hypothesen
aufzufordern und sie gleichberechtigt am durchweg transparenten
Diskussionsprozess teilhaben zu lassen.

Dass hier vor allem Hypothesen zur Sprache kommen, hängt mit
der dürftigen Quellenlage zu der erst 1864 in Grenchen wiederentdeckten

Solothurner Madonna zusammen, die deswegen in der
älteren Holbein-Forschung oft widersprüchlich rezipiert wurde.

Einzig die Auftraggeber der Madonnentafel aus dem Jahr 1522

210



sind durch die gemalten Familienwappen eindeutig identifiziert: es
handelt sich um den Basler Stadtschreiber Johannes Gerster und
seine Frau Barbara Guldinknopf. Bereits Ikonographie und
Lokalisierung des Gemäldes hingegen sind zweifelhaft. Die Verfasser
setzen deshalb mit einer klug begründeten Identifikation der beiden

seitlich der Madonna abgebildeten Heiligen ein, in denen nun
die Heiligen Martin und Ursus erkannt werden. Der ikonographischen

Bestimmung folgt die detaillierte Untersuchung zur historischen

Kultverehrung beider Heiligen in Basel und der Schweiz,
aufgrund dessen die Verfasser den ursprünglichen Bestimmungsort

der Tafel erstmals plausibel zu restituieren vermögen: es darf
damit wohl als erwiesen gelten, dass Holbeins Tafel in der Basler
Pfarrkirche St. Martin aufgestellt werden sollte. Das Kirchenpatro-
zinium spricht dafür ebenso, wie der Besitz von Ursusreliquien,
durch den die Pfarrei seit 1519 in Basel womöglich zum Zentrum
jener von der Auffindung des Märtyrergrabes im Münster von
Solothurn ausgehenden Wiederbelebung des Heiligenkultes wurde.
Auch die bislang unbekannte Tatsache, dass Johannes Gerster
nicht nur diesem Basler Pfarrbezirk angehörte, sondern 1520 sogar
als Kirchenpfleger von St. Martin fungierte, bestätigt den hier
vorgeschlagenen Bestimmungsort von Holbeins Gemälde. Die
ursprüngliche Funktion der Tafel ist dabei nur indirekt zu sichern.
Die Verfasser nehmen an, dass sie nicht als Altargemälde diente,
sondern vielmehr als Votivbild oder, so die favorisierte These, als
ein von der eigentlichen Grablege des Stifters - der wurde nämlich
in St. Alban beigesetzt - örtlich unabhängiges Epitaph.

Die Funktionsbestimmung der Solothurner Madonna gründen
die Verfasser zunächst auf formalen Betrachtungen. Eine der
Kernthesen des Buches stellt die im zweiten Kapitel vorgenommene

Klassifizierung der Solothurner Madonna als nordalpine
«Sacra Conversazione» dar. Man mag die Wahl des Begriffes
insofern für unglücklich halten, weil er, wie ein begriffsgeschichtlicher

Exkurs verdeutlicht, in der Kunstliteratur des sechzehnten

Jahrhunderts noch unbekannt war. Aus den hier in eindrucksvoller

Fülle beigebrachten Vergleichen (man berichtige auf S. 41,
Abb. 27, den Aufbewahrungsort von Mantegnas Gemälde in:
Verona, San Zeno) wird dennoch sofort deutlich, dass Holbein sich
in seiner Komposition formal tatsächlich an jenem Bildschema
orientierte, das in der oberitalienischen Malerei entwickelt und
sowohl im privaten, als auch im öffentlichen Kontext als Andachtsund

Altarbild, oder als Epitaph diente. Folgt man den Verfassern,
wurde der Funktionspluralismus der italienischen Sacra Conversazione,

als man das Bildschema im Norden zu rezipieren begann,
indes weitgehend aufgegeben: zumindest in Süddeutschland blieb
es, sofern es nicht im Medium Druckgraphik und Buch auftaucht,
meist an Epitaphien gebunden, scheint tatsächlich aber auch für
Altarbilder Verwendung gefunden zu haben (S. 43ff.).

Als Besonderheit des Holbeinschen Gemäldes wird die
Bildarchitektur angesprochen, der Vorstellungen von Triumphbogen
und Himmelspforte zugrunde liegen. Venezianischen Ursprungs,
taucht diese Kombination um 1520 gleichzeitig in verschiedenen
süddeutschen Kunstzentren in der Druckgraphik auf. Schon dort
kommt der Architektur zugleich jener religiöse Sinngehalt zu, den
auch Holbein ins Bild setzt: die Himmelskönigin versperrt den
direkten Durchgang durch die triumphale Himmelspforte. Erst
durch die Fürbitte der Heiligen wird die durch das Treppenmotiv
verheissene Transgression ins himmlische Jenseits möglich; auch
dies gilt den Verfassern eher als ein Argument für die Epitaphfunktion

der Solothurner Madonna.
Die in dem Gemälde vollzogene Verbindung von Architektur

und Figur besitzt im Oeuvre Holbeins freilich auch Implikationen,
die auf einer künstlerischen Ebene zu suchen sind. Zu Recht
machen die Verfasser darauf aufmerksam, dass das hier gestaltete
Problem des relievo die vorenglische Phase von Holbeins
Kunstschaffen fast leitmotivisch durchzieht; dies beginnt mit seinen

Randillustrationen zu Erasmus' «Lob der Torheit», setzt sich über
die monumentalen Wandmalereien des Luzerner Hauses «Zum
Tanz» fort, und liegt schliesslich den Basler Chiaroscuro-Zeich-

nungen zugrunde, die, wie dies Christian Müller 1997 auf dem

Washingtoner Holbein-Symposium vorgeführt hat, ganz gezielt auf
Sinnestäuschung spekulierten, um zur Illusion von Dreidimen-
sionalität zu gelangen.

Ein zweites Problem, dem sich Holbein in diesem Gemälde
stellt, orten die Verfasser in der vermeintlichen Portraitähnlichkeit
des Madonnengesichtes, die sich tatsächlich jedoch als ein
Idealbildnis entpuppt. Die Ambivalenz des Gemäldes wird hier als

generationsspezifische Strategie erklärt, bei der die Individualisierung

der Heiligen als Authentizitätsbeweis dem grassierenden
Glaubwürdigkeitsverlust von religiösen Bildern entgegentritt, und

so zugleich den Beruf des Malers selbst zu legitimieren trachtet.
Auch die offensichtlichen Bezüge von Holbeins Gemälde zur

oberitalienischen Tafelmalerei deuten die Verfasser im Sinne einer
bewussten künstlerischen Auseinandersetzung. Als unmittelbares
Vorbild für Holbeins Komposition wird nun sogar Cosimo Turas
Pala dei Mercanti angesprochen, mit der «qualifizierte Ähnlichkeit»

(S. 84) bestehen soll; ungeachtet der Frage, ob man dieser
heiklen Vermutung tatsächlich zuneigt, braucht es indes gar keine
Rekonstruktion eines solch konkreten Bezuges, um die sich daran
anschliessende Hypothese eines - sonst undokumentierten -
Italienaufenthaltes des jungen Holbeins für einleuchtend zu halten.
Den tiefgreifenden Einfluss italienischer Kunst auf den Basler
Maler einzig druckgraphischer Mediation zuzuschreiben, wie dies

die Forschung lange tat, reicht zur schlüssigen Erklärung des sehr

individuellen Verhältnisses Holbeins zu Italien allein wohl kaum
aus.

Einen inhaltlichen Schwerpunkt der vorliegenden Untersuchung

nehmen Überlegungen zu Holbeins Verflechtung mit Erasmus

und der reformatorischen Bildkritik ein, ein Thema also, das

die Holbein-Literatur bereits einschlägig behandelte. Über den
Charakter der persönlichen Beziehung von Holbein und Erasmus

mag man rätseln, sie ist freilich nicht zu leugnen. Auch die Verfasser

haben diesen Problemkreis 1997 in ihrer Holbein Monographie
schon vergleichsweise bündig besprochen; hier aber geht es ihnen

ganz konkret um die exemplarische Frage, inwieweit Holbeins
Solothurner Madonna eine Umsetzung erasmischer Bildvorstellungen

angestrebt, bzw. verwirklicht hat. Dies erscheint deshalb als

ein so notwendiges wie legitimes Vorhaben, da der Künstler seine

Position im Konfessionsstreit wenn überhaupt, dann nur in seinen
Bildern dokumentiert hat. Ein grundsätzliches Problem besteht
dabei allerdings darin, dass der Humanist im Laufe seines Lebens
seine Meinungen auch zur Bildkritik mehrfach modifiziert und
revidiert hat. Die Verfasser vermeiden die Auseinandersetzung mit
erasmischen Widersprüchen insofern, als dass sie meist gezielt auf
Äusserungen aus dessen Basler Zeit zu rekurrieren scheinen.

Die auf der Pluviale des Hl. Martin dargestellte Bibelszene des

Hauptmanns von Kapharnaum wird den Autoren gewissermassen
zum Schlüssel für die Restitution einer erasmischen Komponente
der Solothurner Madonna: wie sie verdeutlichen können, wurde
der kapharnaumsche Hauptmann während der Reformation als

Beispiel innerer Frömmigkeit und gläubiger Demut ausgelegt, und
auch in der 1522 bei Froben in Basel verlegten Paraphrasis des

Matthäus-Evangeliums des Erasmus mit der extrovertierten
Kultbildverehrung konfrontiert. Der Gedanke, dass die Szene im Kontext

von Holbeins Gemälde versteckt auf idolatriekritische
Bildskepsis verweist, ist deshalb unmittelbar überzeugend. In diesem
Kontext erläutern die Verfasser die gemässigte Haltung, die Luther
in der Bilderfrage einnahm und der sich auch Erasmus in seiner
Basler Zeit annäherte. Im Gegensatz etwa zu Zwingli gestand
Erasmus damals der demütigen Heiligenverehrung, die er in
seinem entscheidend bilderkritischeren «Lob der Torheit» scharf-

211



züngig noch ganz prinizipiell abgelehnt hatte, durchaus einen
Nutzen für die innere Frömmigkeit des Christenmenschen zu und
erkannte im Modus orandi Deum 1524 sogar den Vorbildcharakter
von Heiligen für ein gottgefälliges Leben an.

Die Verfasser erschliessen so auch in der scheinbar so traditionellen

Solothurner Madonna aktuelle Bezüge zu Erasmus' Ideen,
indem der Hl. Ursus (bzw. der kapharnaumsche Hauptmann) sich

nun dem Ideal des christliches Ritters aus dem gleichnamigen
Traktat des Humanisten (dt. Ausgabe Basel 1520!) annähert, bzw.
der Hl. Martin als Vorbild christlicher Toleranz im Bild erscheint;
auch der bewusste Verzicht auf Ornament und Schmuck, ein
signifikantes Merkmal von Holbeins Bild, scheint der reformatorischen
Absage an kirchlichen Prunk sinnfällig verwandt. Die hier am
Beispiel der Solothurner Madonna aufgezeigten Bildbezüge zur
erasmischen Gedankenwelt sind faszinierend, und erzwingen geradezu
die Frage, ob Holbein diesem Gelehrten nicht deshalb besonders
verbunden war, weil dessen Schriften ihn im Angesicht der
Reformation (auch vor sich selbst?) legitimieren konnten. Die Verfasser
sehen in seiner Tafel ein erasmisch inspiriertes Beispiel dafür, «wie
die Kunst der Reformation hätte aussehen können, wenn sie nicht
durch Fanatismus verhindert worden wäre» (S. 125).

Solche Hypothesen stehen und fallen freilich mit der angenommenen

Epitaphfunktion der Solothurner Madonna, denn sonst
wäre wohl zu fragen gewesen, ob die Darstellung einer Madonna
mit Heiligen für den moderaten Erasmus auch als Altarbild
überhaupt denkbar und akzeptabel war? Schliesslich stand freilich
nicht der niederländische Humanist als Auftraggeber hinter der
Solothurner Madonna, sondern eben Johannes Gerster, der, aller
Bildung zum Trotz, solchen Kontroversen womöglich flexibler
begegnete. Trotz dieser Einwände werden allfällige Holbein-
Beiträge, die dessen Beziehung zu Erasmus behandeln, sich

künftig an dem von den Verfassern hier vorgebenen hohen
Reflexionsniveau messen lassen müssen.

Dies trifft auch auf die ausgezeichnet aufgearbeitete Rezeptions-

und Forschungsgeschichte der Solothurner Madonna zu, die
zusammen mit einem ausführlichen Anhang mit Dokumenten zur
Restaurierungs- und Provenienzgeschichte am Schluss des Buches
steht. Die Verfasser binden Wiederentdeckung, Verkauf, Restaurierung

und kunsthistorische Würdigung von Holbeins Gemälde
souverän in den forschungsgeschichtlichen Kontext des 19.
Jahrhunderts ein. Sie können so verdeutlichen, unter welchen
(falschen) Voraussetzungen das Bild in die Kunstgeschichte eingeführt
und aufgenommen wurde. Es ist dabei sicher eine Qualität der
umfassenden Bilduntersuchung von Bätschmann und Griener,
dass sie die kuriose Rezeptionsgeschichte der Solothurner
Madonna als Mahnung für die eigene Forschungsarbeit ernst
genommen hat und den Leser deshalb in aller Regel mit ihren
Prämissen konfrontiert.

Till-Holger Borchert

Uli Wunderlich: Ubique Holbein: Drei Totentanzwerke aus drei
Jahrhunderten (Adrian Flühmann, Zürich 1998). 88 S. mit 29
meist farbigen Abb.

Anlass zur Herausgabe dieser Schrift gaben zwei bisher
unbekannte zeichnerische Totentanzfolgen. Sie werden im Anschluss an
eine neue Beurteilung von Holbeins Holzschnitten mit Worten
und teilweise auch im Bilde vorgestellt. Eine eingehende Besprechung

der Trilogie ist insofern gerechtfertigt, als in allen Teilen
neue Erkenntnisse - vor allem zum Grossbasler Totentanz -
vermittelt werden.

Mehr zur Abrundung seiner Arbeit befasst sich Wunderlich
zuerst mit dem Totentanz von Hans Holbein d. Jü. Er interpretiert
die um 1525 entstandenen und 1535 erstmals veröffentlichten
Holzschnitte weitgehend unabhängig und bringt neue - meist

überzeugende - Gedanken ins Spiel. So unterstreicht er unter
anderem, dass die Frau im 4. Bild ihr Kind bemerkenswerter Weise

nicht unter Schmerzen gebiert (wie es das Thema erfordern
würde), sondern es «glücklich lächelnd» stillt. In einem sinnfälligen
Bogen streift er dann das letzte Bild mit dem Todeswappen, wo
Mann und Frau demonstrieren, dass die Menschen «durch
Zeugung gemeinsamer Nachkommen in der Lage sind, den Tod zu
überwinden». Es wird festgestellt, dass das Bild vom «Jüngsten
Tag» kein Weltgerichtsbild ist, indem Christus nicht als Richter,
sondern ausschliesslich als Erlöser auftritt. Die Auferstandenen
sind nur in Grosse und Kleine geschieden, nicht in Gute und Böse;
sie werden «von der Erbsündenlast befreit», weil Christus durch
seinen Tod den Tod besiegt hat. Scharf beobachtet ist, dass der
Domherr beim Einzug in den Dom die Türe verfehlt und - mit
Anklang an Brants Narrenschiff - dem Domherr ein Falkner folgt
und diesem ein Narr. Beim Graf werden am Boden die bereits
verlorenen Teile der Helmzier gefunden (darunter «ein dekorativer
Flügel»). Anderseits wird nicht erkannt, dass der Mönch eine

Opferbüchse retten will (nicht nur sein Geld), er also eine
sakrilegische Unterschlagung begeht.

Hingewiesen wird auf die Verwandtschaft der Holzschnitte mit
den Randzeichnungen im «Lob der Torheit», demzufolge Holbeins
Tod die Eigenschaften «hinterlistig, schadenfroh und gemein»
zuerkannt werden. Der gesellschaftskritische Aspekt der Bilder
Holbeins trete vor dem Hintergrund der Bauernkriege zutage und
mache sie zu einem «politisch brisanten Werk», was einerseits zu
ihrem Verbot, andererseits auch zu ihrer weiten Verbreitung durch
Nach- und Raubdrucke führte. Wunderlichs Annäherung an die
Bilder Holbeins zeugt von Einfühlungsvermögen und stellt aufs

Ganze betrachtet eine Bereicherung des Themas dar.
Das zweite Werk gibt Kenntnis von einer bisher unbekannten,

detailgetreuen (allerdings in Einzelszenen aufgelösten) Wiederholung

des um 1440 entstandenen und 1805 zerstörten Totentanzes.
Nach Ansicht des Autors ist sie die früheste erhaltene und zugleich
eine bedeutende Kopie des originalen Gemäldes. Um das als

Manuskript mit 40 gouachierten Bildern überlieferte Werk genau
zu bestimmen und zu datieren, wird eine «Darstellung und
Entwicklungsgeschichte» des Grossbasler Totentanzes eingeschoben.
Zur Beurteilung des Originals standen bisher an bildhaften
Dokumenten zur Verfügung: 1. die geretteten Fragmente des Originals
(23 im Kunstmuseum Basel, wovon bei fünf die originale Malschicht
freigelegt wurde), 2. die Radierungen von Matthaeus Merian (nach
eigenen Zeichnungen von 1616 vermutlich zum Abschluss der

Restaurierung Emanuel Bocks) und 3. die 1768 in Aquarellen
ausgeführte exakte Kopie von Emanuel Büchel. Die neu entdeckten
Darstellungen, im Bildformat von je ca 12x11,5 cm, sind vom
früheren Besitzer, der die Sammlung binden liess, offenbar
durcheinander gebracht worden. In ihnen ist auch «das Kind» und «der
Türke» enthalten, die man aus der Literatur schon kannte, von
denen man aber bisher keine Abbildung besass. Dagegen fehlen
Adam und Eva, die Edelfrau, der Kaufmann und die Malerin. Der
Türke soll Suleiman II. vorstellen, der 1566 fiel. Er muss eine
aktuelle Zufügung Hans Hug Klubers von 1568 sein, auf den auch
sein bezeichnetes Selbstbildnis und das seiner Frau mit Kind
zurückzuführen sind, abgesehen von zahlreichen Veränderungen
im Detail, die der Autor anführt und die ihn zur Äusserung
veranlassen, dass Kluber das Wandgemälde «fast vollständig
modernisiert» habe. Dieser liess sich im Detail durch Holbeins Totentanz

zur «Ergänzung narrativer Elemente» verleiten. Hinter dem
Türken und seiner Frau steht ein Mann mit einer Kleidung aus der
Zeit um 1600 (also nach Klubers Restaurierung), den der Autor

212



als Selbstbildnis des unbekannten Verfertigers der gouachierten
Kopien interpretiert. Zahlreiche Einzelbeobachtungen an den
Kopien erweitern die Kenntnis vom originalen Zustand des
Totentanzgemäldes, so zum Beispiel die Feststellung, dass Kluber die im
Klingental-Totentanz vorhandenen Bilder des Patriarchen, des
Erzbischofs und der Begine beim Grossbasler Totentanz durch
Kardinal, Bischof und Krämer ersetzte, den ursprünglichen Kardinal

durch die Königin (was sich bei der Abdeckung des betr.
Fragments herausteilte) und den Bischof durch die Herzogin. Auf dem
Beinhaus fehlt im Giebel das Weltgericht, das folglich Emanuel
Bock 1614 dazu gemalt haben muss. Dass die auffälligen Hintergründe

mit landschaftlichen und architektonischen Details, die an
Paul Bril, bzw. die Antwerpener Schule um 1600 erinnern, lassen
den Autor die Frage stellen, ob vergleichbare Hintergünde nicht
auch schon beim Original vorhanden gewesen seien; eine Vermutung,

die wohl nicht zutrifft. Die gewonnenen Termini postquem
(Klubers Restaurierung von 1568) und antequem (Emanuel Bocks
Restaurierung von 1614/16, wie sie durch Merian dokumentiert ist)
verweisen die Folge in die zwischen diesen beiden Daten liegende
Zeit. Zu einer bestimmteren Datierung gibt sich der Autor nicht
her, doch dürfte er der Meinung sein, dass die neu aufgefundenen
Kopien kurz vor der Restaurierung Bocks entstanden seien. Dies
verträgt sich nun schlecht mit dem Stil der Bilder und besonders
mit der Schrift, in der die gewiss gleichzeitigen Vierzeiler des Todes
(über den Bildern) und die der Todgeweihten (unter den Bildern)
geschrieben sind. Sie zeigen nach unserer Meinung in ausgesprochenem

Masse Merkmale des frühern 18. Jahrhunderts. Sollte sich
das bestätigen, so musste die vorliegende Kopie die Wiederholung
einer Kopie aus der Zeit um 1600 sein.

Ohne Zweifel steht der Forschung nunmehr ein «weiterer wichtiger

Baustein» für die Rekonstruktion der ursprünglichen Form
des Wandgemäldes zur Verfügung. Wer sich mit dem Basler Totentanz

befasst, darf dieses Kapitel von Wunderlich nicht unberücksichtigt

lassen.
Leider verrät der Autor den Standort der von ihm entdeckten

Bildfolge nicht, was zu bedauern ist.
Das dritte Werk betrifft die 1783 entstandenen Vorzeichnungen

zu dem zwei Jahre danach in Winterthur erschienenen Büchlein
«Freund Heins Erscheinungen in Holbeins Manier» mit den
Radierungen von Johann Rudolf Schellenberg und den
Bildbeschreibungen von Karl August Musäus. Den im Kunstverein
Winterthur liegenden zwei Vorzeichnungen kann der Autor 28 weitere,
bisher unbekannte Einheiten an die Seite stellen, deren Herkunft
und Standort er wiederum nicht preisgibt (Format je 10 x7 cm,
Feder in Schwarz, laviert). Schellenberg hatte für Christian von
Mechel um 1770/71 die sogenannten Originalzeichnungen
Holbeins zum Totentanz kopiert und machte sich so mit dem Thema
vertraut. Diese Vorlagen, die man früher gewöhnlich Holbein
selbst zuschrieb, wurden - wie Anmerkung 36 erläutert - 1977

wiederentdeckt und stellten sich als Arbeiten von Rubens heraus.
In Form eines Essais wird der Wandel der bildhaften

Todesvorstellung vom antiken jünglingshaften Thanatos (Schlafes
Bruder, der von Lessing und Herder wieder eingeführt wurde)
zum mittelalterlichen Gerippe und zum Sensenmann des 18.

Jahrhunderts, wie ihn Matthias Claudius sah, nachgezeichnet. Bei
Schellenberg ist der Tod allerdings «kein freundlicher Knochenmann»,

denn er überrascht seine Opfer mit «Schadenfreude» bei
den von ihnen ausgeübten lasterhaften, unvernünftigen oder
tugendlosen Tätigkeiten, wobei deren Berufe durchaus der Gegenwart

angepasst sind. Eines der Bilder zeigt den Sturz eines Mannes
aus einer Montgolfière, ein Jahr nach dem ersten bemannten
Aufstieg und im Monat des ersten tödlichen Flugunfalls. «Freund
Hein» entpuppt sich als ein Produkt der Aufklärung, das «weder in
kirchlichem Auftrag noch aus religiösen Beweggründen, sondern
aus dem persönlichen Interesse des Künstlers entstanden ist». Der

Autor erkennt in Schellenbergs Zeichungen «einen Meilenstein in
der Geschichte des Totentanzes, wenn nicht den ersten modernen
Totentanz überhaupt» (S. 70). Dabei wäre zu sagen, dass man es

hier eben nicht mehr mit Totentänzen zu tun hat, sondern um
individualisierte Abberufungen, bei denen sich «das Hässliche nicht
durch Beschönigung löst, sondern durch Komisierung» (eine
Wortschöpfung des Autors). Man kann sich dieser Meinung anschlies-

sen, würde allerdings gern erfahren, welche anderen neueren
Totentänze sich an Schellenbergs ideelles Vorbild gehalten, es

erweitert oder abgewandelt haben. HAP Grieshaber ging wieder
auf die mittelalterliche Version zurück.

Gegenüber den beiden übrigen Teilen tritt die Cauda der Trilogie

etwas zurück. Eine nützliche synoptische Tafel aller Szenen der
Basler Totentänze mit Angabe der Abweichungen in Rotdruck
beschliesst die Schrift. Es werden einander acht Folgen gegenüber
gestellt: der Grossbasler Totentanz, der Kleinbasler, die Renovierung

durch Kluber, die neu entdeckten Gouachen, die Renovierung

durch Bock. Merians Radierungen, Bücheis Zeichnungen
und überdies die Fragmente des Grossbasler Wandgemäldes im
Historischen Museum Basel.

Lucas Wüthrich

Joseph Jung: Das imaginäre Museum. Privates Kunstengagement
und staatliche Kulturpolitik in der Schweiz. Die Gottfried Keller-

Stiftung 1890-1922 (Verlag Neue Zürcher Zeitung, Zürich 1998).
461 S., 24 schwarzweisse und 63 farbige Abb.

Geld, Kunst und ein Skandal, der die beiden verbindet: die drei
Motive, die am Beginn der von Joseph Jung geschilderten
Entstehung und frühen Entwicklung der schweizerischen Gottfried
Keller-Stiftung standen, sind Stoff, aus dem auch eine historische

Untersuchung noch ihre Spannung schöpft. Jungs sorgfältige
Rekonstruktion des Geschehenen erinnert über gewisse Strecken

an ein Libretto, das einer zeitgenössischen Oper würdig gewesen
wäre: die Geschichte einer ebenso grossartigen wie schicksalhaft

verpassten Gelegenheit. Schon der Kern der Handlung ist

vielschichtig: Eine schwerreiche, aber trotz ihres jugendlichen Alters
vom Leben geprüfte Erbin entschliesst sich, ihr immenses Vermögen

für eine Kunstsammlung auszugeben. Sie knüpft damit an

glückliche Erinnerungen aus zurückliegenden Tagen an, als sie

gemeinsam mit ihrem Gatten und einem beiden eng befreundeten
Maler in beseligten Augenblicken phantastische Projekte für eine
solche Sammlung entwickelt hat. Von ihrem Gatten, Friedrich
Emil Welti, dem Sohn eines Schweizerischen Bundesrates, ist sie

seither geschieden, der Maler. Karl Stauffer-Bern, hat sich

ihretwegen das Leben genommen. Nun übergibt sie ihr Geld der
Regierung ihres Heimatlandes, um wenigstens den hochfliegenden
Plänen für die Kunstsammlung Dauer zu geben. Doch auch
darüber waltet kein Segen.

Es ist das grosse Verdienst von Jungs Arbeit, dass sie zum ersten
Mal die ganze Breite der Tragödie aufrollt, der die 1890 ins Leben

gerufene und nach dem grossen Dichter Zürichs benannte Stiftung
von Lydia Welti-Escher, der Tochter des Schweizer «Eisenbahnkönigs»

Alfred Escher, zum Opfer fiel. Dass die Konzeptionslosig-
keit, mit der von Anfang an zur konfusen Tat geschritten wurde,
zu einem grossen Teil der ersten, vom Schweizerischen Bundesrat
noch unter Beizug der Stifterin eingesetzten Eidgenössischen
Kommission der Gottfried Keller-Stiftung und namentlich deren
Präsidenten, Carl Brun, anzulasten war, beobachteten schon die

213



Zeitgenossen, und auch der von der Stiftung 1990 aus Anlass ihres
100-jährigen Bestehens herausgegebene Band liess daran keinen
Zweifel offen. Dass daneben aber die mit der Verwaltung der Gelder

befasste oberste Landesbehörde ihre Arbeit mit umso
verhängnisvollerer Zielstrebigkeit leistete und das ihr anvertraute
Kapital schon nach wenigen Jahren zu einem grossen Teil vernichtet

hatte, war in der Form bisher nicht bekannt. Jungs Ausführungen

lesen sich wie lehrbuchmässig abschreckende Beispiele für die
schlimmsten Fehler, die bei der Gründung einer Stiftung begangen
werden können. Insbesondere die vollständige Zweiteilung der
Verantwortung, die der Kommission die Verwaltung der Gelder
restlos entzog und die gleichzeitig dem Bundesrat keinerlei
Beteiligung an den Geschäften der Stiftung nahelegte, erwies sich als

folgenschwer. In dem Mass, in dem sich die Kommission von ihrer
Aufgabe überfordert zeigte, verlor der Bundesrat sein Interesse an
der Stiftung und sah sich konsequenterweise auch nicht veranlasst,
auf die Erhaltung ihres Vermögens besondere Sorgfalt aufzuwenden.

Nur so lässt sich jedenfalls erklären, dass schon 1891 ein wesentlicher

Bestandteil des Stiftungsvermögens, Alfred Eschers Landgut

Belvoir. deutlich unter seinem Wert an die Stadt Zürich
übergegangen war. Und mochte auch im folgenden Jahr die Ver-
äusserung der nach zweimaliger Abschreibung wohl zu Recht als

unsicher geltenden Aktien der Firma Maggi ein Akt magistraler
Vorsicht sein, hatte es keiner hellseherischer Fähigkeiten bedurft,
wenigstens den Verkauf des ausgedehnten Grundstückes zu
unterlassen, das die Stifterin am Bleicherweg unmittelbar neben der
rasch wachsenden Zürcher City eingebracht hatte. Doch auch dieser

Teil des Stiftungsvermögens war schon im Frühjahr 1891, noch
vor dem Freitod Lydia Welti-Eschers am Ende des gleichen Jahres,
verkauft und der - mit achselzuckender Offenheit als zu niedrig
deklarierte - Ertrag in festverzinslichen Papieren angelegt.

Der Stiftung standen deshalb praktisch zu keinem Zeitpunkt die
Mittel zur Verfügung, die aufgrund der bedeutenden Schenkung
Lydia Welti-Eschers eigentlich zu erwarten gewesen wären. Doch
lag der tiefere Grund für ihr Scheitern anderswo. Er war zunächst
in der Stiftungsurkunde selbst angelegt, die sich über den Zweck
der Stiftung recht unklar äusserte. Die stipulierte «Anschaffung
bedeutender Werke der bildenden Kunst des In- und Auslandes»
war zu wenig Programm, um einer unter dieser Prämisse gebildeten

Sammlung Profil zu verschaffen, und der Zusatz, wonach
zeitgenössische Kunstwerke «nur ausnahmsweise» zu berücksichtigen
waren, sorgte nicht für eine Klärung des Stifterwillens -jedenfalls
dann nicht, wenn die Ausführung dieses Willens in die Hände einer
Kommission gelegt war, deren Mitglieder alle zwischen fünfzig und
siebzig Jahre alt waren und sich - anders als die bei ihrem Tod
33-jährige Stifterin - kompromisslos dem historistischen Geist des
19. Jahrhunderts verhaftet zeigten.

Jungs detaillierte Ausführungen lassen nachvollziehen, wie die
am 4. Juni 1891 zu ihrer ersten Sitzung zusammentretende
Kommission in der Folge tastend nach einer Richtung für ihre Arbeit
suchte. Starke Kontinuität prägte einzig das Gremium selbst: Carl
Brun, verdienstvoller Redaktor des Schweizerischen Künstler-
Lexikons, aber als solcher nicht unbedingt mit Fähigkeiten und
Kenntnissen für einen sicheren Auftritt in der Welt des internationalen

Kunsthandels ausgestattet, präsidierte die Kommission ohne
Unterbruch von 1891 bis 1922, dem von Jung hauptsächlich
beschriebenen Zeitabschnitt. Ihm zur Seite standen anfänglich mit
Arnold Böcklin und Albert Anker zwei der anerkanntesten Künstler

des Landes. Ankers entschlossenes Eintreten zugunsten von
Ferdinand Hodlers Marignano-Fresken 1897 ist bekannt - der
Ältere erkannte die Qualität im Kunstschaffen des Jüngeren auch
unter einer Form, die seinem eigenen Empfinden zutiefst fremd
sein musste. Bei der Konzeption einer Kunstsammlung aber
versagten solche Sensibilitäten: keiner der Künstler in der Kommis¬

sion konnte verhindern, dass die Stiftung bei Erwerbungen im
Ausland sogleich auf einen hoffnungslos «antiquarischen» Kurs
geriet, während sie im Inland - unter anderem mit fragwürdigen
Nachlasskäufen - vollkommen zufällige Schwerpunkte setzte.

Zum Schrecken der Kommission entwickelte sich der Direktor
des Schweizerischen Landesmuseums, Heinrich Angst, dessen

begründete Ambitionen auf Einsitz in dem Gremium am persönlichen

Veto der Stifterin gescheitert waren. 1904 bot eine erste
Gesamtausstellung des bisher erworbenen Stiftungsgutes im
Zürcher Palais Henneberg Angst die willkommene Gelegenheit,
Bruns Kommission mit ätzender Polemik in aller Öffentlichkeit arg
zu bedrängen. Verfolgt man Angsts Wirken am Landesmuseum,
zweifelt man allerdings daran, dass er der Stiftung einen zukunfts-
verheissenderen Weg hätte weisen können: eine eingehendere
Analyse seiner missionarisch verfolgten Politik der Heimschaffung
schweizerischer Kulturgüter aus dem Ausland legt jedenfalls die

Vermutung nahe, dass die Stiftung unter seiner Einwirkung kaum
viel mehr zustandegebracht hatte als ein paar Bildersäle im
Landesmuseum voller Esperlin, Handmann und Graff.

In diesem Zusammenhang mag man es ein wenig bedauern, dass

Jung in seiner Arbeit internationale Bezüge weitgehend ausklammert.

Nur gerade Wilhelm v. Bode, dem tatkräftigen Reorganisa-
tor der preussischen Museen unter Wilhelm IL, ist in Jungs Buch
ein aus den Akten belegter, flüchtiger Auftritt zugestanden. Dabei
ist die Geschichte der Gottfried Keller-Stiftung in ihren Anfängen
doch vor allem die Geschichte einer verpassten Gelegenheit, bei
der unter glücklicheren Umständen ein hochbedeutendes Museum
für die Schweiz hätte entstehen können. Um diesem wichtigen
Sachverhalt gerecht zu werden, wäre die zeitgenössische Entwicklung

im Museumswesen der umliegenden europäischen Länder
wohl mit Gewinn in die Untersuchung miteinbezogen worden. Es
ist nicht von der Hand zu weisen, dass die Gottfried Keller-Stiftung
akkurat zu dem Zeitpunkt gegründet wurde, als mit dem
Schweizerischen Landesmuseum in Zürich nach langen kulturpolitischen
Auseinandersetzungen endlich jenes nationale Museum für ältere
Kunst im Entstehen begriffen war, das nach einer Ergänzung durch
eine «Nationalgalerie» für neuere Kunst zu verlangen schien. Dass
eine solche in der Schweiz durch staatliche fnitiative nicht ins
Leben zu rufen war, war angesichts des fehlenden Bundesauftrages
für Kulturförderung von vorneherein klar.

Lydia Welti-Eschers finanzielle Mittel hätten es erlaubt, für einmal

die strikt lokale Dimension aller öffentlicher Kunstsammlungen

der Schweiz vor der Jahrhundertwende hinter sich zu lassen
und eine Sammlung aufzubauen, die Werke des Inlandes und des

Auslandes umfasste. Dass es dazu nicht kam, lag hauptsächlich
darin begründet, dass die Entstehung der Stiftung in die Epoche
knapp vor dem grossen Paradigmenwechsel in der bildenden
Kunst fiel, in dessen Verlauf vergangenheitsbezogener Historismus
von zukunftsgerichteter Moderne abgelöst wurde. Für Brun und
seine Kommission war jeder Gedanke an eine Galerie von
internationalem Rang von vorneherein an die richtungsweisenden
Meisterwerke der Vergangenheit geknüpft, und sie hielten es demzufolge

für kluge Selbstbeschränkung, wenn sie akzeptierten, dass

diese in erforderlicher Oualität auch mit den Mitteln einer Gottfried

Keller-Stiftung nicht mehr zu kaufen waren. Keiner der
Betroffenen wertete den Umstand, dass aus dem Kreis um Lydia
Welti-Escher noch vor Errichtung der Stiftung die Initiative zum
Erwerb eines grossen Bildes von Anselm Feuerbach ausgegangen
war, als Verpflichtung, auch die Kunst der eigenen Zeit unter
internationalen Aspekten zu sichten. Kleinmütig verschanzte man sich
hinter der Stiftungsurkunde und ihrem Passus bezüglich der
zeitgenössischen Kunstwerke und verspielte damit die Chance, die

gegenwartsbezogene Sammlung internationalen Zuschnitts zu
begründen, die der Absicht und dem Vermögen der Stifterin
entsprochen hätte. Schon wenige Jahre nach Gründung der Gottfried

214



Keller-Stiftung war die Vorstellung, dass etwa Bilder französischer
Impressionisten als Klassiker ohne weiteres museumsfähig waren,
für Fachleute und das grosse Publikum gleichermassen selbstverständlich,

und der Begriff des «Zeitgenössischen» spitzte sich in
der bildenden Kunst rasch zum Konzept der Avantgarde zu,
angesichts von deren lärmigen Auftritten auch knapp zurückliegende
künstlerische Errungenschaften bald zu den gesicherten Werten
zählten.

Innerhalb der Gottfried Keller-Stiftung wurde eine - halbherzige

- Kurskorrektur erst nach dem Ersten Weltkrieg vollzogen, als
Daniel Baud-Bovy, langjähriger Direktor der Genfer Ecole des

Beaux-Arts, als Mitglied zur Kommission stiess und nachdrücklich
für eine Öffnung zur zeitgenössischen Kunst hin eintrat. Zu diesem
Zeitpunkt war die von der Stifterin unmissverständlich geforderte
Erwerbung bedeutender Kunstwerke auch des Auslandes längst so
stark in Vergessenheit geraten, dass das jetzt zögernd einsetzende
Engagement ganz unweigerlich auf eine Forderung des moderat-
modernen einheimischen Kunstschaffens hinauslief. Dabei wurde
in Kauf genommen, dass man mit dieser Einschränkung der
Absicht der Stifterin eindeutig zuwiderhandelte: Lydia Welti-Eschers
erklärtem Willen zufolge sollte die Stiftung keinesfalls in Konkurrenz

zur Kunstförderung der Eidgenossenschaft treten. Daneben
aber gelang der Stiftung wenig mehr als die mit treuherzigem Eifer
betriebene «Repatriierung» von schweizerischem Kunstgut, das es

nach Auffassung ihrer Kommission offenbar aus ausländischer
Barbarenhand zu retten galt...

Jedenfalls war der Zeitpunkt verpasst, mit grossen, über den
Moment hinauszielenden Handlungen Massstäbe von kulturpolitischer

Dimension zu setzen. Mit Recht erkennt Jung in dem
Verzicht auf ein eigenes Museum die entscheidende Zäsur in der
Stiftungsgeschichte. Fortan diente das, was von Lydia Welti-Eschers
gross gedachter Schenkung an die Eidgenossenschaft noch übrig
war, als eine Art Subventionsbetrieb zur Aufbesserung von
Ankaufsetats der städtischen und kantonalen Kunstmuseen in der
ganzen Schweiz. Die kürzlich im Zürcher Kunsthaus veranstaltete
Ausstellung «Die Kunst im jungen Bundesstaat 1848-1900» hat
eindrücklich gezeigt, dass das der Stiftung gehörige Ensemble von
Schweizer Bildern aus dieser Epoche aus dem Kunstbesitz unseres
Landes nicht wegzudenken ist. Gerade im Licht von Joseph Jungs
Erkenntnissen darf aber daran gezweifelt werden, dass die
Möglichkeiten einer substantiellen Schenkung damit wirklich
ausgeschöpft waren.

Lukas Gloor

Christoph Eggenberger (Hrsg.): Die Bilderwelt des Klosters
Engelberg, Das Skriptorium unter den Äbten Frowin (1143-1178),
Berchtold (1178-1197), Heinrich (1197-1223) (Diopter Verlag,
Luzern 1999). 187 S., 34 Schwarz-weiss-Abbildungen, Bildteil
mit 97 Farbtafeln und einer Schwarz-weiss-Tafel.

Das Kloster Engelberg ist unter den Innerschweizer
Benediktinerklöstern eine späte Gründung, für die Konrad von Sellenbüren

im Jahr 1120 verantwortlich ist. Es wurde von Muri aus
besiedelt und bereits eine knappe Generation später von Frowin
aus St. Blasien reformiert, der im Nekrolog des Schwarzwaldklosters

erscheint. Dieser hatte zuvor auch in Einsiedeln gearbeitet
und gilt als Begründer des Engelberger Skriptoriums. Neben der

Reform ist er auch als Verfasser zweier theologischer Werke

hervorgetreten. Insgesamt 34 Handschriften sind signiert mit
Frowinus conscripsit, gefolgt von einem Vers mit wechselndem

Wortlaut, obwohl der Abt nicht der Schreiber ist, ein Usus der
auch aus einer Handschrift aus St. Blasien bekannt ist. Darauf
haben hingewiesen: Beat Scarpatetti, Katalog der datierten
Handschriften in der Schweiz, Dietikon 1983, und Martin Steinmann,
Abt Frowin von Engelberg (1143-1178) und seine Handschriften,
in: Der Geschichtsfreund 146, 1993, S. 7-36. Die Engelberger
Bildercodices haben früh das Interesse der Kunsthistoriker gefunden.
So hat sich bereits Johann Rudolf Rahn in seiner Geschichte der
bildenden Künste in der Schweiz, Zürich 1876, S. 306-311, im
Anschluss an St. Gallen und Einsiedeln zur Stellung der Engelberger

Buchkunst geäussert. Nur wenige Autoren sind in Engelberg

abgeschrieben und bebildert worden: Augustinus mit den
Cod. 12-18, 87-89, 138 und 1008, Gregor der Grosse mit den
Cod. 19-23, Hieronymus' Evangelien- und Prophetenkommentar,
Cod. 48 und 76, Predigten des Beda Venerabilis, Cod. 47, dazu
kommen Bernhard von Clairvaux's Hohelied-Predigten, Cod. 32

sowie das Pontifikale Cod. 54, von dem man gerne wusste, wer der

Auftraggeber ist und wozu es in der Benediktinerabtei diente.
Albert Bruckner, Schreibschulen der Diözese Konstanz, Stift Engelberg

Scriptoria medii aevi helvetica 8, Genf 1950), S. 20-22,
vertrat die Ansicht, die Schreibschule des Klosters sei mit Hilfe
von Schreibern aus St. Blasien begründet worden, ja dass die «san-
blasianische Schreib- und Malkunst nach Engelberg» verpflanzt
worden sei. Ferner böten die Engelberger Handschriften die

Grundlage zur Erforschung des Schwarzwaldskriptoriums, was als

Folge zweier Brände von 1322 und 1768 in St. Blasien nicht zu
verifizieren ist. Es sind insbesondere die Codices 66, 91, 102 und
1003 die von Paläographen für St. Blasien beansprucht worden
sind.

Am Beginn der Buchkunst steht die dreibändige Frowin-Bibel,
Cod. 3-5, mit dem Schreiber Richene, welcher in dem vielleicht
berühmtesten Engelberger Bild neben seinem Abt bei der Arbeit
dargestellt ist. Von Euw stellt in seinem Beitrag die Frage, ob dieser

nicht 1123 mit Frowin aus Einsiedeln gekommen sei. Die Bibel
ist wenig kohärent illustriert: Der Cod. 3 mit Schöpfung und
Sündenfall auf der Titelseite, dazu dem Abt vor Maria mit Kind; zu
Exodus und Levitikus fehlen figürliche Darstellungen, die erst wieder

zu Numeri und Deuteronomium erscheinen. Auch Josua und
Richter sind lediglich mit ornamentalen Initialen ausgestattet,
während anschliessend Ruth und 1. Samuel wieder mit Figureninitialen

beginnen. Der als Bischof gekleidete Prophet wirft hier
Fragen nach dem Sinn der Kleidung auf.

Aus dem Rahmen fällt dann die zweiteilige Hoheliedillustration:
Der Ganzseite, Cod. 4, fol. 69v, mit Christus und Ecclesia folgt eine
Titelinitiale mit der mystischen Vermählung. Für die in einer Bibel
aussergewöhnlichen Evangelisten als Ganzseiten im dritten Band
benützt der Künstler eine Quelle in der Art des aus St. Gallen
stammenden Einsidlensis 17, wie von Euw gezeigt hat. Insgesamt
entsteht nicht der Eindruck einer professionellen, einem Konzept
folgenden Arbeit; die unter Frowin in Angriff genommene Bibel
wurde unter seinem Nachfolger überarbeitet und vollendet, wozu
Vorhandenes radiert worden ist, was auch für den Psalmenkommentar

Cod. 12 gilt. Die ganzseitigen Titelbilder des ersten und
dritten Bibelbandes sind auf Einzelblättern nachträglich in den
Textblock eingefügt worden. Die Verteilung der Miniaturen und

Figureninitialen einerseits und der neunzehn ornamentalen Initialen

andererseits ist unsystematisch.
Der kulturelle Nährboden reicht von Einsiedeln nach Muri und

St. Blasien und zum Allerheiligenkloster in Schaffhausen, besonders

was die Rankeninitialen der Frühzeit betrifft.
Bedeutend ist der Psalmenkommentar des Augustinus, Cod.

12-13, auch ein Codex der unter Frowins Nachfolger übearbeitet

215



worden ist. Die unsystematische Verteilung der Illustrationen im
Text, etwa Doëg vor Saul zum Ps. 51 und Christus in der Kelter
zum Ps. 83, wurde wohl vor Ort mit Hilfe eines illustrierten Psalters
entwickelt.

Berchtold I. ist als Auftraggeber des Cod. 14 in Erscheinung
getreten, eines Trinitätstraktats des Augustinus, mit einer grossen
Figureninitiale zu jedem der fünfzehn Bücher, wohl die schönste
Handschrift von dem sogenannten Engelberger Meister. Auch hier
wird nicht der Text zyklisch illustriert, sondern die lavierten
Zeichnungen stehen neben mehrfacher Autorendarstellung in einem
lockeren inhaltlichen Zusammenhang und bringen Mönche und
andere Figuren, teilweise in Ranken verhangen, dazu Weinernte
und -kelter. Vollendet wurde der Codex erst unter Berchtolds
Nachfolger. Die Wurzeln der Kunst liegen bei dem Bertold-
Meister in Weingarten und den französischen Zisterziensern, wobei

die auffälligen, in unregelmässiger Weise eckig umbrechenden
Rahmen zweifellos auf die zeitgleiche französische Buchmalerei
zurückgehen. Der Cod. 15 mit gebändertem Initialkörper mit
Ranken und gegenständigen Drachen hat seine Vorläufer wieder
in schaffhausischen Handschriften.

In dem Buch werden die Handschriften des 13. Jahrhunderts nur
gestreift. Wohl zurecht, denn verschiedene bedeutende Werke die
mit dem Kloster in Zusammenhang gebracht worden sind, sind
noch zuwenig untersucht und andere sehr umstritten, was ihre
Provenienz betrifft.

Das Psalterium Donaueschingen Ms. 180 in der Württembergischen

Landesbibliothek Stuttgart wurde mit dem Rh 14 der
Zentralbibliothek Zürich von Boeckler Engelberg zugewiesen, was
von Plotzek und Stockli abgelehnt worden ist. Die stilistischen
Übereinstimmungen mit dem Cod. 63 sind lediglich allgemeiner
Art im Sinne einer Kunstregion.

Unter Walter von Yberg 1252-1267 ragt der Cod. 72 heraus, und
zwar mit einer Darstellung des Abtes mit der Priorin Guota und
dem Schreiber Chuono. Dazu kommt ein Einzelbild aus einem
Psalter oder einem Brevier im Germanischen Nationalmuseum
Nürnberg, Inv. Nr. 28 / Kaps. 1593 mit demselben Abt vor einer
Maria lactans und auf der Rückseite einer Verkündigung. Während

der Cod. 72 noch unter dem Abbatiat Walters entstanden ist,
muss die Miniatur in Nürnberg nach der Entsetzung vom Amt
gemalt worden sein, denn Walter erscheint in der zweiten Handschrift

ohne Abtsstab und mit dem Familiennamen ab Iberg. Der

frühere Abt Walter hat mindestens bis 1281 in dem Kloster als

Probst weitergelebt. Ich meine, dass die Miniatur Nr. 28 nicht in
dem Kloster selbst entstanden ist, sondern dass Walter sich wohl
an ein städtisches Laienatelier gewandt hat. Der Farbauftrag ist
hier im Gegensatz zum Cod. 72 deckend, und stilistisch steht die
Miniatur an der Wende zur Gotik, während die ältere zeichnerische

Darstellung noch ganz in der Tradition des Klosters steht.
Auch mit Engelberg in Zusammenhang gebracht wird der

Buxheimer Psalter für die Dominikaner in Luzern, aus dem dritten
Viertel des 13. Jahrhunderts, Los Angeles, Getty Center, Codex
Ludwig VIII 3. Dieser bietet eine aussergewöhnliche
Hoheliedillustration zum Psalter, und geht weit über die Darstellungen
zum Hohenlied der Cod. 4 und 32 hinaus. Inhaltlich lassen sich

Verbindungslinien ziehen, während es im Dunkeln bleibt, wer in
dem Bergkloster das Konzept für die ausserordentlich originellen
Bilder geliefert hat.

Im grossen Ganzen bestätigen die Autoren die bereits von Rosy
Schilling 1933 gezogenen Parallelen mit der schwäbischen und
burgundischen Buchmalerei. Die Abgeschlossenheit des Bergklosters

zeigt sich in der häufigen Wiederaufnahme von Motiven aus
vollendeten Werken älterer Maler und vielleicht auch in inhaltlichen

Fehlern wie dem als Erzbischof gekleideten Frowin. Eine
bedeutende Rolle spielt ferner die Bilderwelt der Zisterzienser mit
den Darstellungen arbeitender Mönche. Generell fällt die Disparität

der Handschriften ins Auge, vor allem im Vergleich mit der
führenden französischen Buchmalerei, wo sich gegen Ende des

12. Jahrhunderts Laienateliers in Städten etablieren, um die vorher
in den Klöstern gepflegte Buchkunst wiederaufzunehmen. Auf
diese Weise entstehen meist umfangreiche stilistische
Handschriftengruppen, deren Illustrationsprogramme geplant und konsequent

umgesetzt werden. Dies ist in Engelberg nicht der Fall, wo
ein Künstler jeweils nur kurzzeitig für ein paar Handschriften zu
Feder und Pinsel greift.

Das Buch ist eine schöne, mit Studenten erarbeitete Publikation,
auch wenn nicht auf alle Fragen eine Anwort geboten wird. Der
Abbildungsteil erfüllt höchste Ansprüche. Vermisst werden
tabellarische Kurzbeschreibungen der Handschriften. Abschliessend sei
eine vergleichbare Publikation der Engelberger Handschriften des
13. Jahrhunderts angeregt.

Andreas Bräm

216


	Buchbesprechungen

